


PRESENCE CHRETIENNE

LA MESSE

LES CHRETIENS
AUTOUR DE L’AUTEL

par

LES PRETRES DE LA COMMUNAUTE SACERDOTALE
DE SAINT-SEVERIN

DESCLEE DE BROUWER






LA MESSE
LES CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL



PRESENCE CHRETIENNE

J. Pieper et Raskop
JE CROIS EN DIEU

Paul Donceur

LA VIERGE MARIE
DANS NOTRE VIE D’HOMMES

J. Goldbrunner
SAINTETE ET SANTE

Bernard Welte
VRAIE ET FAUSSE RELIGION

Urs von Balthasar

LE CHRETIEN ET L’ANGOISSE

André Blanchet, S. J.

LE PRETRE
DANS LE ROMAN D’AUJOURD’HUI

La Communauté sacerdotale de Saint-Séverin
LA MESSE
Les Chrétiens autour de I’ Autel




PRESENCE CHRETIENNE

LA MESSE

LES CHRETIENS AUTOUR DE
L’AUTEL

PAR LA COMMUNAUTE SACERDOTALE
DE SAINT-SEVERIN

Douze hors-textes d’aprés des
photagraphies de Gérard Billoin

DESCLEE DE BROUWER




Francis CONNAN, curé de Saint-Séverin et les abbés,
membres de sa communauté :

Henrt CHAFFOTEAUX
Pierre COURVEAULLE
Youakim MOUBARAC
ArLain PONSAR

ont collaboré i ce livre.

IMPRIMATUR :
Bruges, le 24 février 1955
A. QUAEGEBBUR, vic. gén.

Tous droits réservés pour tous pays y compris I'URSS.
Copyright 1955 by Desclée De Brouwer.




INTRODUCTION

L’étude que vous trouverez dans ce livre n’est
pas le fruit du travail d’un seul, mais d’'une équipe
de prétres qui, aprés avoir enseigné les fideles de la
communauté paroissiale dont ils ont la charge, se
sont adressés, par l'intermédiaire des ondes de
la radio, 2 un auditoire’ beaucoup plus vaste et
plus varié que celui qui se presse chaque dimanche
autour de 'autel ol ils célebrent la messe.

Cette équipe de prétres a sept ans. Elle regut en
1948 de Son Eminence le Cardinal Suhard la mission
d’animer en plein quartier latin, une paroisse.
Celle-ci, comme toutes les paroisses du centre de
Paris, et un peu comme toutes les paroisses de la
chrétienté, comprenait des riches et des pauvres, des
jeunes et des vieux, des intellectuels, des commer-
cants, des fonctionnaires, des ouvriers, des sous-
prolétaires aussi, — vivant sur un territoire bien
délimité, s’en allant de la Sorbonne i la Seine, de la
place Maubert au marché de Buci. Pour ceux qui
connaissent Paris et ce monde varié qui s’agite autour
du boulevard Saint-Michel, ces noms sont évo-
cateurs de bien des milieux différents.

Mais la paroisse Saint-Séverin devait, selon le
désir du vénéré Cardinal, ouvrir ses portes A cette
foule d'étudiants et de professeurs qui fréquentent




8 CHRETIENS AUTOUR DE L' AUTEL

les diverses facultés de la capitale. Beaucoup viennent
de province, de I'Union francaise, de I'étranger.
Ils sont souvent terriblement isolés dans notre grand
Paris — isolés au milieu de ces soixante mille étu-
diants qui fréquentent I'université parisienne. Sans
doute ils peuvent se retrouver entre chrétiens, mili-
tant dans les rangs de I'Action Catholique. Mais rien
ne vaut, pour donner une expérience humaine et
profondément chrétienne aux étudiants qui n’auront
pas a étre seulement, demain, des savants ou des tech-
niciens, mais des hommes et de vrais fils de I'Eglise,
rien ne vaut cette communauté privilégiée ol les
hommes naissent, grandissent, se marient, et meu-
rent, — cette communauté irremplagable ot les
hommes, quelle que soit leur classe sociale, commu-
nient dans la méme foi, la méme espérance et le
méme amour, — cette communauté ol se trouvent
chez eux tous les membres de ce peuple qui est
étranger ici-bas et qui va ailleurs, ce peuple qui
est en marche et dont le terme est Jésus-Christ, cette
communauté qu'on appelle une paroisse.

C’est cette communauté ouverte que l'équipe
sacerdotale de Saint-Séverin s’est efforcée d’orga-
niser et de faire vivre. Doit-on ajouter qu’aux
étudiants se sont bien vite joints un grand nombre
d’hommes et de femmes de bonne volonté, 2 la
recherche de la vérité ou d'un christianisme s'ex-
primant dans une liturgie vivante et authentique:




INTRODUCTION 9

Huysmans, Adolphe Retté et bien d'autres ont
naguére trouvé 3 Saint-Séverin le chemin de la foi.
1l y a toujours, perdus dans la foule qui participe a
nos assemblées liturgiques, ou cachés derriére un de
ces admirables piliers de notre église, des inquiets,
des angoissés, des désespérés, dont 'dme a soif et
qui viennent chercher la lumitre et la vie que seul
le Christ Jésus peut leur donner.

Les prétres de Saint-Séverin ont conscience de la
gravité et de I'étendue de leur mission. Et ils ont vite
compris qu’ils ne pourraient répondre i I'appel
vibrant des 4mes qui viennent 3 eux et dont ils ont
la charge qu'en leur offrant une communauté
vivante qui les entrainerait, en leur apportant la
stve divine qui les nourrirait. Une communauté
qui soit dans la ligne de ces églises que les apotres,
autant «évéques» que missionnaires, avaient fondées
dans le monde paien et qui faisaient 'admiration de
celui-ci. IIs découvrirent aussi trés facilement qu’ils
ne pouraient animer cette communauté de fideles
que si eux, tous les premiers, étaient unis dans une
communauté fraternelle.

IIs ne sont ni religieux, ni membres d’'une des
nombreuses familles sacerdotales dont I'Eglise s’ho-
nore. Ce sont des prétres diocésains qui, ayant une
mission commune, reque de leur évéque, ont
réalisé ce qui pourrait &tre fait dans toutes les parois-
ses oll quelques prétres se trouvent rassemblés autour




10 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

d’un curé qui devient, en méme temps, leur supérieur,
Ils vivent ensemble. Mais surtout ils prient ensemble
ct ils travaillent ensemble — chacun apportant 3
I'équipe ses richesses spirituelles et intellectuelles
propres. Ils sont bien différents, — vous le sentirez
au cours de ces pages, — mais ils sont animés d’une
spiritualité commune — conséquence de leurs
recherches ct de leur priére en commun.

Chaque jour en effet ils se retrouvent dans le
cheeur de leur église pour réciter la priére liturgique
du matin qu’est I'office de prime, la pri¢re de midi,
sexte et celle du soir, vépres et complies. Ces
prieres ne sont pas toutes psalmodiées au cours de
réunions organisées pour des fideles; elles sont celles
des prétres qui chantent les louanges du Seigneur
au nom des imes dont ils ont la charge, et font
monter vers Dieu les appels, les espoirs et les déses-
pérances, les souffrances et les joies de tous ceux qui
sont de fait, ou de cceur, ou de désir, membres de
la communauté chrétenne de Saint-Séverin, de ceux
pour lesquels il est demandé, le soir aprés les com-
plies, « que le secours divin demeure toujours avec
nous et avec nos fréres absents ».

Ces prétres forment aussi une équipe de travail.
Chaque semaine ils passent ensemble de nombreuses
heures 2 étudier les problémes que leur impose
leur ministére dans un milieu aussi divers que ce-
lui de leurs paroissiens territoriaux et de ceux qu’ils




INTRODUCTION TI

appellent les paroissiens d’élection, plus nombreux
que les premiers. Les réformes quiils ont ét
poussés a faire en vue de rendre plus vivantes,
plus vraies, plus enrichissantes aussi, leurs assemblées
et leurs célébrations, réformes tenant compte 2 la
fois des traditions les plus authentiques de I'Eglise
et des besoins des chrétiens du xx™° siécle, et aussi
du peuple particulier qui fréquente leur sanctuaire,
ils n'ont réussi  les faire adopter de leurs paroissiens
que dans la mesure ot ils leur ont présenté toujours
un point de vue identique. Leur enseignement a été
préparé de la méme manicre. Les sermons qu’ils
prononcent chaque dimanche ont fait auparavant
’objet d’'un échange de vues et de recherches en
commun. Et si chacun des prétres de I'équipe s’adresse
3 ses auditeurs en utilisant ses dons propres, il n’en
est pas moins vrai qu'a travers tout I’enseignement
qui est dispensé au cours de nos dix messes domini-
cales on retrouve, jusque dans les détails, une doctrine
communel. Les études qui vous sont présentées ia
ont fait I'objet de toute une série de sermons qui
ont &té adressés aux chrétiens de Saint-Séverin.
Elles sont donc le fruit d'une étude en commun
et n’importe lequel d’entre nous aurait pu traiter
I'un ou lautre sujet. Ce sera toujours la pensée com-

1. Clest pour cela que les entretiens ci-dessous, composés et
prononcés par diffévents membres de la Communautc, sont mis
sur le compte de tous et, pour cela, ne sont pas signés.




12 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEFL

mune de notre équipe sacerdotale qui vous sera
transmise, quel que soit l'auteur. Ce sera aussi le
reflet de cette spiritualité qui anime toute notre com-
munauté de fideles.

Cette spiritualité est essentiellement communau-
taire, au méme titre que celle de I’Egh’se — et cela
va de soi. Le plan de salut apporté par le Fils de Dieu
aux hommes se présente comme un plan organique,
communautaire. « La parfaite et définitive révé-
lation de D'Esprit de Jésus-Rédempteur, Dieu et
homme, son Incarnation, sa manifestation visible
n’est pas une personnalité particulitre, mais la com-
munauté comme telle, non pas le moi, mais le nous.
L’Esprit du Christ se réalise dans la communauté,
dans le « nous » (Karl Adam). Le grand dessein de
Dicu est de sauver tous les hommes dans une Eglise
qui soit le corps mystique du Christ, Il n’y a pas de
salut possible pour nous si nous ne sommes incor-
porés dans cette Eglise et si nous n’en avons pas
Pesprit.

Les premiers chrétiens avaient cet esprit d’Eglise
ou si vous voulez cet esprit de communauté, Il
avalent compris que leur baptéme les avait vrai-
ment introduits dans une communauté, une commu-
naut¢ donnant i ses membres tout ce dont ils
avaient besoin pour se réaliser, s'épanouir dans le
Christ — une communauté qui, par elle-méme,
du fait qu’elle existait et du fait aussi de I'esprit qui




INTRODUCTION I3

I’animait, était missionnaire auprés des paiens qui
la regardaient vivre.

Or si chaque sacrement doit revétir 3 nos yeux
un caractére social, un aspect communautaire, c’est
vraiment 'Eucharistie, ou si vous voulez la messe,
qui exprime le mieux la communauté des chrétens.
Saint Augustin a dit qu'elle était le sacrement de
P'unité, — le sacrement, c’est-32-dire ce qui exprime,
manifeste Iunité des chrétiens et aussi ce qui la
crée ou la renforce. La messe qui rassemble tous les
fidéles autour du méme autel, pour offrir 2
Dieu, avec le prétre le sacrifice de I'Eglise qui
va rejoindre le sacrifice unique du Christ — mais
aussi pour partager le pain, ou si vous voulez pour
communier au Christ, et par le Christ & tous leurs
fréres dans la foi — ceux qui militent encore sur
terre et ceux qui sont déja au del, — la messe est
le fondement méme de la vie communautaire,
en méme temps qu'elle en est le point d’aboutisse-
ment, ou mieux I'expression vivante et féconde.

Aussi, amis qui nous lirez, voulant vous faire
* participer au fruit de nos recherches ou de nos
expériences, voulant vous aider 3 suivre la route
dans laquelle ont cheminé avec persévérance nos
paroissiens, qui nous ayant fait confiance sont par-
venus 3 une compréhension plus grande de la messe
3 laquelle ils participent davantage — et par 13 3
une vie plus chrétienne, parce que plus communau-




14 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

taire, plus d’Eglise, et davantage selon le plan de
Dieu — nous nous sommes décidés 3 vous parler
de la messe.

L’équipe des prétres de Saint-Séverin vous parlera
donc de la messe. Dans une premicre partie nous
nous cfforcerons de passer en revue les diverses
parties de la messe, pour vous en faire découvrir les
grandes richesses théologiques et spirituelles. Dans
une seconde partie, nous aborderons quelques aspects

particuliers auxquels, 3 notre avis, on n’apporte

pas d’habitude toute I'attention quil faudrait et
qui pourtant doivent aider les chrétiens rassemblés
a vivre davantage ce mystére de foi qu’est la messe.

Puissions-nous par 13 vous aider 3 découvrir le
bien-fondé — la richesse de cette communauté
3 laquelle vous appartenez du fait de votre baptéme
— et par la communauté pénétrer un peu plus
avant dans la connaissance du Sauveur, comme Jes
disciples d’Emmaiis qui, au soir de Piques, découvri-
rent le Christ ressuscité, 3 « la fraction du pain ».

e m—




PREMIERE PARTIE
STRUCTURE DE LA MESSE

pandt REE 1 Clbpen st s iy L1 ,__
o, b S s g Ll g T i R i
2 =y SRS R A_‘-\'-;-_‘.. S







i

Liturgie de la Pénitence : pour le Confiteor et le
rite de Iaspersion, les fidéles sont tournés vers la
porte principale de I'église (c6té de I'Occident).

¢

S r——— e e e







QU’EST-CE QUE LA MESSE :

Il est 3 craindre qu'un grand nombre parmi nous
ne sachent pas ce qu’est la messe, ou du moins la
comprennent mal, et que pour cela ils s’y ennuient,
-que facilement méme ils la manquent, et qu'en
tout cas ils ne trouvent pas en elle cette plénitude
de Vie que Jésus a voulu y mettre.

Supposons un instant que nous puissions interroger
les nombreux fidéles qui, dans nos villes et dans
nos campagnes, se rendent i la messe, et leur deman-
der: « Qu’allez-vous faire: » Je ne pense pas me
tromper beaucoup en imaginant ainsi les réponses.

Les uns diraient: « Je vais 3 la messe parce que,
si je la manque, je fais un péché grave. » Cette
catégorie de chrétiens voit dans la messe du dimanche
avant tout une obligation: il faut « avoir sa messe ».

D’autres répondraient: « Je vais 2 la messe pour
prier Dieu. » Mais est-il besoin d’aller 2 la messe,
d’aller méme 2 l'église, pour prier Dieu: On peut,
et on doit, prier « toujours et partout ».

Certains enfin diraient: « Je vais i la messe pour
communier. » Ce qui est exact, mais insuffisant.
Les chrétiens qui parlent ainsi n’envisagent, en effet,
qu’une partie de la messe, la communion, e, volon-
tiers, ils feraient bon marché de tout ce qui la pré-
cede. Ne trouve-t-on pas encore, hélas! des régions

La Messe — 2




18 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

oli la communion en dehors de la messe est de régle:

Il est bien vrai que la messe dominicale est 1'objet
d’un commandement formel de I'Eglise, bien vrai
quil faut y participer par la priére, bien désirable
quon y fasse chaque fois la sainte communion.
Mais la messe est beaucoup plus qu'un « devoir du
dimanche», beaucoup plus qu’une cérémonie d’église,
beaucoup plus méme que la Présence réelle du Sau-
veur.

Qu’est-ce donc que la messe ?

La messe est un repas.

Je sais que cette définition, claire et sire, paraitra
insuffisante 3 beaucoup. Les théologiens, qui s’effor-
cent d’exprimer avec le plus de rigueur possible
le mystére de la messe, prétéreront dire tout de suite
qu’elle est un sacrifice: le saint Sacrifice de la messe.
Et C’est vrai,

Mais 2 nos enfants — qui, déja, doivent com-
prendre un peu la messe — et 3 nous-mémes, qui
vivons dans un monde o la notion de sacrifice
sest perdue, il est 3 craindre que cette définition
« exacte » ne dise pas grand’chose. Il faut aborder
la messe plus simplement.

Quand on ouvre I'Evangile, on est émerveillé de
voir avec quelle aisance Notre-Seigneur nous
révele Dieu, 3 travers les réalités les plus ordinaires




QU’EST-CE QUE LA MESSE? 19

de la vie. « Regardez, observez, considérez... »,
nous dit-il sans cesse. Les campagnes toutes blanches,
prétes pour la moisson, les anémones multicolores,
les enfants qui s'ébattent, le paysan qui lance son
grain 2 la volée, la femme qui balaie sa maison ou
qui rapiéce son linge, les invités discourtois, la
guerre méme et I'économe malhonnéte, tout pour
Jésus est occasion de nous raconter le Pére et de nous
entrainer vers Lui.

La messe, clle aussi, s'insére au cceur d’un de nos
gestes les plus humains: celui du repas. Notre-
Seigneur a célébré la premiére eucharistie au cours
de la dernidre Céne, c'est-a-dire au cours d’un
repas. Il a pris du pain, il a pris du vin, etil a dit:
« Prenez, mangez et buvez ». Et, malgré le latin et
la routine, malgré les rites compliqués, difficilement
accessibles parfois, la messe est restée un repas:
elle se célébre sur une table recouverte de nappes,
avec du pain, du vin, de I'eau, une coupe et une
assiette d’or. Le prétre — il serait 3 souhaiter qu'il
ne fGit pas le seul — y mange et y boit: il se nourrit,
comme dit saint Jean, de « la Chair qui est une vraie
nourriture et du Sang qui est une vraie boisson »*.

La messe est beaucoup plus qu'un repas, ou plutdt
elle est un repas mystérieux, un repas qui est un
sacrifice; nous le répéterons souvent. Retenons
pour linstant cette seule définition si éclairante: la

1. Jean vi, §5.




20 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

messe est un repas. Eclairante, car nous savons bien
ce qu'est un repas.

Nous mangeons tous les jours. Et cet acte qui
pourrait &tre vulgaire — et qui 'est bien peut-étre
encore quelquefois — nous I'avons ennobli, pénétré
d'intelligence et d’amour: il y a un art et comme
une liturgic de la table; et il y a surtout un climat
spirituel: pendant un repas, on parle, on offre, on
communie. .

On parle : le pere et la mére échangent les nouvelles,
les joies, les soucis; les enfants écoutent, et, insen-
siblement, s'instruisent; les amis bavardent, les
hommes d’affaires négocient, les politiciens traitent,
les intellectuels discutent. C’est précisément au cours
du repas de la Céne que Jésus nous a dit les ultimes
révélations du Pére: « Je vous ai appelés amis, parce
que je vous ai fait connaitre tout ce que j’ai appris
de mon Pérel. »

On offre aussi dans un repas: les invités apportent, -
avec leur amitié, et pour I'exprimer, des cadeaux:
on ne vient pas les mains vides; ceux qui ont invité,
eux, offrent une table accueillante, ot ils ont déposé
ce quils avaient de meilleur: échanges matériels
et spirituels, qui rendent douces et riches les heures
d’intimité passées autour d’une table.

Pendant un repas, enfin, on communie. On commu-
nie les uns avec les autres. Rien n’est plus triste et

1. Jean, xv, 15,




AL N NN Y

o P e e A it P 1 e A PICERCL

QU’EST-CE QUE LA MESSE? 2T

anormal, qu’'un repas pris 3 la hite, tout seul, dans
un coin de restaurant. Le repas est fait pour rassembler
et unir. N’est-il pas un des rares moments ou, apres
«le poids et la chaleur du jour», la famille se retrouve
au completz N'est-ce pas autour de notre table
que nous réunissons nos amis? Et pour feter les
grands jours de la vie, les anniversaires, les fiancailles,
les mariages, les départs et les retours, c’est encore
autour d’un repas que nous nous rassemblons.
Notre-Seigneur y pensait, sans doute, quand il
comparait le Royaume du ciel 3 un grand festin
de noces ol viendrait s’asseoir la multitude des élus.

Si nous appliquons tout ceci 4 la messe, d'un seul
coup, elle s’éclairera pour nous. Puisque la messe
est un repas, on y parle, on y offre, on y communie.

Du début de la messe jusqu'au Credo, nous
écoutons. Dieu nous parle par ses prophétes, ses
apdtres et son Fils: ce sont les lectures (épitre et
évangile) et les chants de méditation (graduel et
alleluia); et nous parlons 3 Dieu, lui demandant par-
don par le Confiteor, le louant dans le Gloria,
implorant son aide dans les oraisons.

De loffertoire au Pater, nous offrons. Chaque
fidele et toute la communauté rassemblée offre
au Pére le sacrifice du Christ et s’offre avec lui.
Cette offrande est préparée pendant 'offertoire;
elle est réalisée ensuite dans la grande priére de
louange et d’oblation appeléc « Canon ».




22 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

Du Pater 2 la fin de la messe: nous communions,

a la fois au corps du Christ et & nos fréres qui sont
les membres du Christ.

Tels sont les trois actes de la messe: écouter,
offrir, communier. Certes, il est un peu artificiel
de la diviser ainsi: au vrai, on offre et on communie
pendant toute la messe. Cette division cependant

est exacte; et il faut la garder, parce qu'elle est-
pratique.

Puissions-nous avoir mieux compris cet aspect
si humain de la messe, et nous dire, désormais,
chaque fois que nous irons 3 la messe: « Je vais
écouter Jésus-Christ, je vais offrir Jésus-Christ, je
vais accueillir Jésus-Christ », oy, plus simplement,
pour reprendre I'appellation des premiers chrétiens:
«Je vais prendre part au Repas du Seigneur?, »

1. I Cor., x1, 20.



~a T
thad

L] Ve s SR

LE FESTIN DE LA PAROLE

La Messe est un repas. L'avant-messe qui y
prélude est déja le festin de la Parole.

Car avant de devenir chair et sang dans le sein
de la Vierge, le Verbe du Dieu s’est fait Parole dans
la sainte Ecriture — et de méme 2 la Messe, cest
cette Parole qui est d’abord partagée entre les
membres de la communauté chrétienne, avant
qu’elle ne devienne a nouveau chair et sang du Christ
dans le pain et le vin eucharistiques. La messe est
un repas: NOUS y SOMINes NOULKis pOUr CoOMmEncet,
de la Parole de Dieu.

Pour bien comprendre la premiére partie de la
messe qui est constituée principalement par 'épitre
et évangile, expressions de la Parole de Dieu, 1
faut d’abord que nous remettions un peu en valeur
cette Parole au simple stade de son expression
humaine. Considérons un moment le mystére de la
parole humaine.

Nous y sommes peut-Etre quelque peu étrangers
ou indifférents. Parler peut nous paraitre comme une
fonction sociale dénuée de profondeur, quand ce
n’est pas un systéme aussi savamment que spontané-
ment mensonger, — €t nous préférerions avec
certains une mystique dite du silence. Parler, bavar-
der ne serait qu'un passe-temps sans doute agréable,




.4  CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

mais tout 2 'extérieur de nous-mémes. Quiconque
voudrait se retrouver et Dieu en lui, devrait rentrer
avec son ime dans le silence. C’est vrai.

Mais considérons un instant ce que nous serions
si nous n’avions pas la parole et tout cet ensemble
3 la fois physique et chargé d’esprit qui I'accom-
pagne, tout cet ensemble d’expressions humaines
contenues dans le geste. Imaginons un monde de
sourds-muets-paralysés. Imaginons aussi un monde
sans le chant et sans la musique. Imaginons par le
fait méme un monde sans postes de T. S. F. Cela
ferait sans doute le bonheur de certains locataires
fiévreusement maintenus en éveil par celui du voisin
aux heures tardives! Mais combien triste, dites-moi,
serait un monde ot 'on ne chanterait pas — et com-
bien fermé sur lui-méme et comme sans dimensions,
parce que sans expression, un monde ol la parole
humaine ne se ferait pas entendre! Nous n’imagi-
nons pas un monde sans chant ni musique — et je
pense spécialement 2 ceux qui sont malades et alités
et qui peut-étre n'ont plus d’autre moyen de com-
munication avec le monde que ce bouton de poste
qu'ils tournent, et l'oreille tendue, organe spirituel
de la musique et réceptacle de la parole humaine.
Nous n’imaginons pas un monde sans musique ni
chant. Nous n’en imaginons pas non plus un sans
confidence, sans échange d’amitié, ni protestations
d’amour. Nous n’imaginons pas un monde sans




ey
At

LE FESTIN DE LA PAROLE 25

dialogue, nous n’en imaginons pas sans témoignage.
Car il est merveilleux d’aimer, mais il faut que
'amour s’exprime de quelque fagon que ce soit —
et il est non moins merveilleux de croire, mais il
faut que la vérité soit proclamée 2 I'encontre de
tous les mensonges, de tous les aveux extorqueés
aussi, et A la face de tous les juges d’iniquité, de par
le monde. Le Christ a dit qu’il fallait crier la vérité
sur les toits.

La parole humaine dans le dialogue, la confidence,
le témoignage, le cri ou le chant, est donc I'expres-
sion du mystére humain le plus profond. La philo-
sophie grecque a défini I'homme comme un ani-
mal raisonnable. Les Arabes qui ont transmis cette
philosophie A I'Occident ont rendu cette définition
en disant que ’homme est un animal qui parle. Tout
étre A la face de la terre est muet, seul '’homme est
capable de parler, c’est-a-dire de communiquer avec
autrui et par le fait méme d’aimer. Car la parole
comme le rire suppose un autre auquel on s’adresse
et avec lequel on communie. On ne rit pas seul et
les bétes, les Anciens I'avaient remarqué, ne rient pas.
L’homme qui seul parle, comme il rit, comme il
pleure aussi, montre par 13 qu'il est nécessairement
ouvert, quil porte en lui le mystére d’'un autre
auquel il se présente et se donne. L’homme dit
raisonnable, quand il parle, démontre A chaque fois
qu'il est fait pour aimer.




26 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

Or, c'est Ia en figure le mystére méme de Dieu.
Car au commencement en Dieu était la Parole,
Car de toute éternité Dieu est constitué de fagon
telle qu'll s’exprime et se donne et communie avec
son Verbe dans 'unité de I'Esprit.

Mais ce que Dieu est de toute éternité, Il a voulu
le devenir dans le Temps et ce qu’ll est en Lui-méme,
I a daigné comme le découvrir 3 l'extérieur et
I'épancher sur le monde. La Parole de Dieu est
devenue créatrice: Dieu a parlé et toutes choses
ont existé. La Parole de Dieu est aussi devenue
humaine et charnelle: un message fut porté 2 la
Vierge et le Fils de Dieu a habité parmi nous. Plus
simplement encore la Parole de Dieu a pris les
simples accents de la Parole humaine, Dieu s’est
mis 2 balbutier sur des lévres humaines et sa Parole
a été consignée dans I'Ecriture. Aussi, de la Création
a I'Incarnation il y a cette transmission ininter-
rompue de la Parole de Dieu par la bouche des
Propheétes et la plume des écrivains sacrés — et c’est
ce que nous appelons I’Ancien Testament; et depuis
I'Incarnation, il y a ce message infiniment expressif
de Dieu porté par son propre Fils et le témoignage
vivant des Apbtres et des Evangélistes — et c’est
le Nouveau Testament. ,

La premiére partic de la Messe qui reprend des
passages du Nouveau, et aussi de I’Ancien Testament
utilisé davantage dans d’autres parties de 'office



LE FESTIN DE LA PAROLE 27

divin, la premiére partiec de la messe revient donc
3 cela. Constituée essentiellement par la lecture de
épitre et de I'évangile, elle est, sous le signe de la
Parole, dans la ligne du mystére humain le plus
profond, mystére de communication et d’échange,
qui s'accomplit dans le mystére méme de Dieu.
Ce n'est plus une matiére humaine qui fait le lien
entre nous et crée 'amour, c’est une matiére divine
qui nous est partagée et qui nous unit. La messe est
un repas et c’est d’abord le festin de la Parole divine.
Clest ce festin dont il est question dans les livres
bibliques de la Sagesse. C’est le festin de la Sagesse
elle-méme, non pas celle des nations ni celle des
philosophes et des savants, mais la Sagesse substan-
tielle de Dieu dont il est dit dans la Bible qu’elle a
apprété pour les pauvres et les humbles et tous
ceux qui mendient par les chemins, un repas, qu'elle
a mélé le vin et l'eau et dit: « Venez, mangez et
buvez, car tout est prét pour vous. » Rappelons-nous
encore cette autre parole de 1'Ecriture reprise par
le Christ: « Ce n'est pas de pain seulement que
'homme vit, mais de toute parole qui sort de la
bouche de Dieu. » C'est précisément cette parole de
Dieu qui, avant le pain eucharistique, se fait notre
nourriture. Sans la foi en elle notre communion
serait vaine. C'est cette parole de Dieu proclamée et
entendue qui, avant le pain et le vin eucharistiques,
établit entre nous la communion et I'unité. Par la




28 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

Foi en cette Parole annoncée, nous sonimes pour
ainsi dire accordés au Seigneur et par le fait méme
accordés ensemble. A la messe, la lecture de la
Bible produit un tout autre effet que celle que nous
pouvons faire dans le particulier. Celle-ci est certes
nécessaire et nous devons nous y employer surtout
a déméler les difficultés que le texte biblique peut
contenir. Cest un travail de longue patience, pour
lequel il faut compter sur la Tradition de I'Eglise et
les commentateurs avertis, sans oublier PEsprit de
Dieu. Mais la lecture publique de la Bible 3 la messe
possede une efficacité spéciale et obtient de toutes
manicres son effet par 'Esprit de Dieu. Elle est ¢J4-
ment d'unité de la communauté — et pour peu
évidemment qu’elle soit proclamée en langage clair
ct intelligible pour le peuple chrétien, — elle est
vraiment cette nourriture qui fait le lien entre nous
et le breuvage qui nous enivre tous ensemble.

Il y a enfin une autre expression de la Parole de
Dieu intimement lide aux lectures bibliques de la
messe, c'est la prédication qui suit. Certains pensent
peut-ttre et ils sont hélas! bien fondés 3 le faire,
certains pensent i ce genre littéraire ennuyeux,
tristement appelé « sermon » et qui revient souvent
a annoncer une quéte plutét que la parole de Dieu,
ennuyeux donc et « quémandeur ». Et certes le
don de la parole comme on dit, n’est, pas plus que
le bon sens, la chose du monde la mieux partagée.




‘
v
;
b
f

LE FESTIN DE LA PAROLE 29

1] est non moins vrai que la communauté chrétienne,
ou méme titre que les individus et les familles, a des
besoins que les prédicateurs doivent proclamer
comme ils peuvent ct pour lesquels ils doivent
solliciter de fagon plus ou moins habile. Cela ne doit
pas empécher cependant la prédication d’étre ce
qu'elle est, comme I’écho fait en nous 2 la Parole
de Dieu et comme I'exercice sur nos lévres humaines
de cette méme Parole proclamée dans le texte
biblique. La prédication a ]a messe est autant une
confession de foi qu’une instruction. Elle tient,
autant que du ministére catéchétique, de cette fonc-
tion départie dans I'Eglise 3 ceux qu’on appelle les
Prophétes. C’est une fagon pour celui qui s’en ac-
quitte de proclamer au nom de tous les fidéles
présents cela méme qui a dfi sourdre en eux i I'écoute
de la Parole de Dieu. Dans ce repas qu’est la Messe,
dans ce festin joyeux de la Pique chrédenne, la
prédication doit rendre cette jubiladon du cceur
fidele qui exulte au sein de I'assemblée, aux accents
percus du Verbe de Dieu, ce Verbe que les anciens
docteurs de I'Eglise appelaient I'Orphée divin, le
Verbe créateur et incarné communiqué dans son
message évangélique.



pp—r—




L'OFFRANDE PERSONNELLE

Au moment ot le festin de la Parole vient de
s’achever, une autre table est dressée, celle de I'Eu-
charistie proprement dite, pour le renouvellement
de Pinstitution de Jésus: c’est I'offertoire. Nous
avions pris part A la premitre partie de la messe en
écoutant pour nous instruire, en méditant et en
acclamant la Parole de Dieu. Tandis que le prétre
qui célebre « porte en haut », présente et offre 3 Dieu
les dons de l'offertoire, quelle sera I'attitude exté-
rieure de chacun d’entre nous:

Pour répondre i cette question, il nous faut tout
d’abord nous interroger, comme nous 'avons déji
fait pour la Parole, sur les manifestations et le role
de l'offrande dans notre vie quotidienne. Nous
saurons alors si tous les rites et toutes les priéres qui
vont de I'offertoire proprement dit i la trés grande
et trés importante « petite élévation » (comme elle
est mal nommée!) correspondent 2 des attitudes de
vie que nous retrouvons dans la messe, qui prennent
dans la messe tout leur sens.

Dans notre vie courante, nous offrons souvent,
et pour bien des motifs qu'on peut ramener finale-
ment A trois: la reconnaissance, la soumission, le

dévouement.
La reconnaissance, d’abord. Elle est notre lot




32 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

quotidien, car clle exprime une loi vitale: I'échange,
non pas le troc — donnant, donnant — mais ce
merci absolument libre qui s’exprime par un cadeau.
C’est ainsi que nous offrons un bouquet de fleurs a
la maitresse de maison qui nous regoit, que le pere
de famille recoit de ses enfants, le jour de sa féte,
un briquet dernier modgle et... un livre de cow-boy!
Mieux encore, c’est ainsi que I'enfant qui a regu pour
Piques une belle cloche en chocolat offre spontané-
ment 3 ceux qui lui en ont fait don les friandises
qu'elle renferme. Nous avons tous regu ou fait des
cadeaux de ce genre qui exprimaient notre recon-
naissance ou celle des autres.

A un degré supérieur, l'offrande est un signe de
soumission. Ce n’est plus quelque chose que nous
offrons, mais quelqu’un 2 qui nous tenons de toute
la force de notre affection. C’est bien le cas, par
exemple, de I'épouse qui offre son mari, du pére qui
offre son fils, au cours d’une guerre. Tel, ce prison-
nier, rapatrié en 1944, dans sa ville natale en grande
partie détruite. Un ami l'avertit: le quartier dans
lequel il habitait a été entitrement anéanti. Alors,
il a deviné: sa meére, sa femme et ses enfants, tous les
siens ont péri et la maison écroulée fut leur tombeau.
Il s’y rend et pleure sur les ruines du foyer. Pour le
consoler, son ami croit pouvoir lui dire: « Comme je
comprends votre peine! Sans doute pensez-vous
qu’il efit mieux valu que vous-méme disparaissiez. »




fes.

ran

f

O

'

Encensement de

L A e o




¥ .“.Wf

= Ly
v, e

ey
Y,




.

L'OFFRANDE PERSONNELLE 33

Mais celui qui avait tout perdu fit cette admirable
réponse: « Comment pouvez-vous dire cela: Qui
serait resté pour offrirz »

Reconnaissance ou soumission, l'offrande peut
enfin exprimer le dévouement intégral. Nous n’offrons
plus quelque chose, ni quelqu’un d’autre, fit-ce
nos proches. Nous nous donnons nous-mémes.
Clest évidemment la plus belle des offrandes, s'il
est vrai, comme on I'a dit, que 'on n’a rien donné
tant que l'on ne s’est pas donné soi-méme. Non
plus donner ce qu’on a, mais ce qu'on est.

Or ces trois attitudes d offrande que nous trouvons
dans la vie, sont aussi dans la messe. Au moment de
I'offertoire, chaque fidéle doit les faire siennes.

Notre offrande, 2 la messe, est d’abord une
offrande de reconnaissance. Qu’avons-nous a offrir?
Ne cherchons pas bien loin. Nous avons 3 offrir
notre présence, nos chants, nos priéres, notre tenue,
notre argent, tout cela qu’avec le pain et le vin,
nous tenons de la bonté de Dieu. Cette offrande est
accomplie de manitre significative. Chez les pre-
miers chrétiens, c’est une régle que les fidéles doivent
présenter des offrandes pour la célébration de
I’Eucharistie. Pour rendre cette liturgie de I'offer-
toire vivante i nouveau, pour que l'offertoire ne
soit pas faux, nous avons, 3 Saint-Séverin, rétabli
ce geste. Trois plateaux déposés dans I'église avant
le début de la messe recevront l'un, les « dona »,

La Messe — 3




34  CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

c’est-a-dire de l'argent; un autre, les « munera »,
c’est-a-dire les dons en nature destinés 3 étre ensuite
distribués aux pauvres; le troisiéme, les « sancta »,
cC’est-a-dire le pain — autant qu'il semble nécessaire
pour la communion, — le vin et 'eau. Au cours
d’'une procession accompagnée d’un chant d’of-
frande, les « dona », les « munera » et les « sancta »
sont apportés ensemble A T'autel, dans une oblation
32 laquelle chacun a véritablement participé, pour
ne pas mériter ces reproches qu’adressait 2 une
femme riche un Pére de I'Eglise: « Tu crois célébrer
le rite dominical, toi qui viens ici sans sacrifice,
tol qui manges une part du sacrifice que le pauvre
a offert!. »

Notre offrande 2 la messe doit &tre aussi une
‘offrande de soumission. J'ai bien autre chose en effet
que des cadeaux matériels et sensibles A présenter
au Seigneur. J'ai 2 lui offrir tout ce qui m’advient
dans la vie en contradiction avec mon bonheur
humain, avec mes espoirs, tout cela 2 quoi je puis
difficilement me soumettre: épreuves dans mon
foyer, dans ma vie professionnelle, dans mon cceur
et ses élans si difficiles A contenir; tout cela, parfois
tragique, douloureux, qui est I'écartélement méme
de la foi, il faut que je le sacrifie, que je I'offre en
esprit de soumission 2 ce méme Seigneur qui éprouva

1. S. CyprIEN, De opere et elemos., XV.




L'OFFRANDE PERSONNELLE 35

la foi d’Abraham en lui demandant de sacrifier son
fils.

- Ainsi, au lieu d’étre un simple apport de dons
matériels, préparation de l'offrande du Christ,
I'offertoire nous apparait peu 2 peu comme Iattitude
fondamentale de chaque fidéle tout au long de la
célébration eucharistique. II ne serait qu'un rite
sans dme si ces simples gestes extérieurs par lesquels
il s’accomplit n’étaient I'expression du don de nous-
mémes, cette troisitme attitude d’offrande que nous
avons notée dans la vie. A quoi servirait en effet
notre geste extérieur s’il ne traduisait pas le geste
intérieur d’offrir: Il ne serait pas vrai, nous n’aurions
méme pas besoin de la messe, nous serions en
désaccord flagrant avec nos fréres présents i la
Table de I’Eucharistie, avec le Christ lui-méme qui
s’y offre et qui nous y regoit. L’offertoire, c’est donc
enfin le dévouement intégral, tout mon étre offert:
ma chair et ses souffrances, mon 4me et sa vocation
surnaturelle. Et c’est aux malades que je pense,
qui doivent offrir ici, dans la messe, la douleur qui
tenaille leur corps, I'affliction qui étreint leur cceur,
«Je compléte en ma chair ce qui manque aux épreu-
ves du Christ!, » C’est ici que chacun de nous,
incapable qu'il est de faire en une fois et une fois
pour toutes, 'oblation intégrale de soi-méme, doit
réorienter toute sa vie dans la perspective de sa

1. Colossiens, 1, 24.




36 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

vocation propre, qu’il doit retourner, pour ainsi dire,

sa pesanteur, se démettre de soi, renoncer i soi--

méme, repousser peu 2 peu ses perpétuelles hésita-
tions 2 se donner, vouloir n’étre plus 2 soi, tendre
vers le don de soi jusqu'a « verser le sang de son
ime ».

Rappelons-nous, que 'une des pri¢res de I'offer-
toire le précise trés clairement: « Voyez I'humilité
de nos 4mes et le repentir de nos cceurs; accueillez-
nous, Seigneur, et que notre sacrifice s’accomplisse
aujourd’hui devant vous de telle maniére qu'il vous
soit agréable. » |

Mais c’est seulement lorsque nous aurons reconnu
son motif, que notre offrande personnelle, 3 1'offer-
toire de la messe, prendra toute sa signification.
Pourquoi faut-il offrirz Répondons d’'un mot:
ces atritudes de vie qui sont dans la messe sont
motivées par le retour d Dieu. Si offrir est un geste
foncier de I’homme, il est normal que nous ayons
ce geste devant Dieu. Clest lui qui nous a faits, qui
nous a donné I'étre. Nous n’existons, le ciel et la
terre n’existent que par lui. Et nous qui sommes
ici-bas les témoins des ceuvres de Dieu et les béné-
ficiaires de ses dons, nous devons lui en faire retour.
Nos offrandes 2 la messe, ce pain, ce vin, cette eau,
ces denrées diverses qui nourrissent les pauvres
de mon quartier, cet argent lui-méme, tout cela
n’est-il pas pris parmi les biens de Dieu, que Dieu

e



L’OFFRANDE PERSONNELLE 37

m’a donnés: En téte de sa charte de travail, un
cultivateur de Seine-et-Oise écrivait: « Dieu est
le maitre de cette terre. Nous jurons de la lui rendre. »
A la messe, nous devons nous aussi penser: « Tout
ce que Dieu, mon. Créateur, mon Maitre et mon
Pére, m’'a confié, c'est le moment pour moi de le
lui rendre. Tout indigne d’offrir que je sois, parce
que je suis pécheur, je n’ai pas le droit de prendre
place 2 la Table de I'Eucharistie, si j'y viens les mains
vides et le cceur sans reconnaissance, sans amour et
sans dévouement. »

C’est donc une part trés importante que nous devons
prendre personnellement 3 I'offertoire, ou plutdt
3 I'offrande au cours de toute la messe, car c’est toute
la messe qui est offrande. Aussi bien n’est-ce pas
apres la Consécration que sont évoquées trois figures
de I’Ancien Testament dont la brusque apparition
‘avait pu nous paraitre jusqu’ici bien incompré-
hensible, mais dans lesquelles nous retrouverons
aisément les trois attitudes d’offrande dont nous
venons de parler; Abel, le juste, c’est 'offrande de
reconnaissance, l'offrande-cadeau: Abel offre 2
Dieu les premiers-nés de son troupeau!; Abraham,
le Patriarche, c’est I'offrande de soumission: il offre
a Dieu son propre fils 2; Melchisédech enfin, le roi-
prétre du Trés Haut, image du Christ, offre 3 Dieu

1. Genése, 1v, 4.
2. Genése, xx11, 1-8.




18 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

le sacrifice sans tache, le sacrifice qui préfigure celui
du Christ dans I’Eucharistie, pur don de soi-méme?.
Telle est notre offrande personnelle 2 la messe,
qui doit exprimer de plus en plus profondément
ce retour 3 Dieu de toutes choses et de tout nous-

mémes, pour sa gloire.
« Vos larmes et votre foi, votre sang avec le sien

dans le calice,

Cest cela, comme le vin et I'eau, qui est la
[matitre de son sacrifice 2. »

1. Genése, x1v, 18 — Hébreux, vu, 1-20 — Ps., 110/4.
2. Paul CLAUDEL, La- Messe la-bas, Offerioire.

CERRAC L e




L'OFFRANDE COMMUNAUTAIRE

La messe, en tant qu'offrande, implique-t-elle
seulement ces trois exigences personnelles de recon-
naissance, de soumission, de don de soi 3 Dieu, dont
il a été question au chapitre précédent:

S'il en était ainsi, elle n'exprimerait pour ainsi
dire que la somme ou la juxtaposition des offrandes
de chacun. Nous ne serions « pas plus unis & ceux
qui nous entourent que ne le sont ceux qui pren-
nent un méme train » (P. de Montcheuil). Mais
le sacrifice des chrétiens est tout autre chose que
cette rencontre et cette additdon de leurs offrandes
individuelles. C’est un acte d'Eglise. 11 y a donc
3 la messe une offrande de I'Eglise. A la messe,
nous avons i vivre intensément cette assemblée
fraternelle que nous formons. Notre offrande y
sera communautaire.

Cette offrande, qui dépasse nos petits points de
vue personnels et s'élargit de plus en plus aux
dimensions de I'Univers racheté, s’exprime visible-
ment 3 l'offertoire par des gestes et des paroles.
Aussi, pour mieux faire saisir cet effort d’oblation
d’'une communauté insiste-t-on beaucoup, de nos
jours, sur 'unanimité des attitudes et des réponses.
Elle atteste que les fideles réunis se reconnaissent et
se veulent compromis ensemble, les uns des autres




40 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

responsables. Tel est aussi le sens de la collecte solen-
nelle des offrandes, de la mise en commun des
intentions de priére, de l'apport des dons en
nature, dont la pratique se répand de plus en plus:
rassemblement des chrétiens, dont 'offrande les
engage a une solidarité attentive les uns a I'égard
des autres.

A ceux qui ne verraient 1a que brimades ou fan-
taisies gratuites de la part d'un clergé épris d'ar-
chaisme ou de nouveautés, il convient de faire
remarquer qu’ « Eglise » a toujours signifié « com-
munauté», qu on l'avait sculement peut-étre quelque
peu oublié, et que dans ce courant communautaire
si fort de nos jours, il n’y a pas I3 une innovation,
mais un renouveau.

Ce n'est pas d’aujourd’hui non plus quon a
découvert dans le pain et le vin présentés 2 I'offer-
toire d’autres idées que celle de la nourriture et du
breuvage. Fruits tout ensemble de la terre et de
'effort humain, le pain et le vin résument toute
la création, tout le travail et toute la peine des
hommes offerts 3 la messe. Mais ils signifient davan-
tage encore le rassemblement, I'unification de ce
qui était dispersé. Le pain, en effet, nest-il pas
formé de grains de blés nombreux moulus en une
seule farine: Le vin n’est-il pas produit de multiples
grains de raisin pressés en un seul liquide!: Ne

1. S. CYPRIEN, Epl'st., 69, ch. v, n° 2 (et Didacheé).

e



L’'OFFRANDE COMMUNA UTAIRE 41

sont-ils pas dés lors le signe méme de la com-
munauté divisée, réunie dans l'unité du méme
Jésus-Christ:

Il est donc essentiel 2 la messe que I'offrande y soit
communautaire. « Tous ensemble, un méme corps
en Jésus-Christ, voil3, dit saint Augustin, le sacrifice
des chrétiens. Et c’est ce mystére que I'Eglise célebre
si souvent au sacrement de l'autel, bien connu des
fidéles, ou elle apprend  que, dans son offrande,
elle est offerte elle-méme?, »

Aurions-nous encore besoin de nous convaincre,
que nous n'aurions qu’d relire les textes mémes
de la messe qui nous sont familiers. Ils nous révéle-
ront A quel point cette conscience commune d’étre
ensemble, chacun 3 sa place, responsable de la
communauté, de I'Eglise et du monde, nous est
indispensable.

Les textes de I'offertoire d’abord. Le prétre, en
offrant le pain commence par faire un acte public
d’humilité: « Je vous offre ce pain pour mes péchés
et mes négligences sans nombre. » Mais il poursuit
aussitdt sa priere dans une perspective qui cesse
d’étre individuelle: « Je vous I'offre pour ceux qui
m’entourent », Du célébrant A ceux qui participent
3 la messe, I'offrande comprend tout le peuple
paroissial, toute la communauté chrétienne, tous
ceux qui sont passés dans I'église et qui y ont inscrit

I. S. AuGustiN, La Cité de Dien, 1. X, ch. vi.




42 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

leurs intentions les plus cheres?, tous ceux qui n’y
passent pas, mais qui sont nos fréres dans notre
quartier. Et voici que I'horizon s’élargit davantage:
« Je vous l'offre pour tous les fidéles vivants ». Et de
IEglise militante tout entiére, l'offrande s'étend
encore plus loin: « Pour tous les fideles vivants et
pour tous ceux qui sont morts ».

Les prieres du Canon de la Messe vont ajouter
3 cette offrande deux idées essentielles, qui seront
reprises plus tard avant la communion. Que veut-on
obtenir en effet pour I'Eglisez « L'union et la paix. »
« Tout d’abord, nous vous offrons ces présents pour
votre sainte Eglise Catholique; daignez la rassembler
dans 'unité. » Il est alors fait mention des personnes
du Pape et de 'Evéque, car ils sont le sceau de cette

union. Mais le fondement de cette union, c’est la -

paix entre les hommes et Dieu. C’est donc a Dieu
que nous demandons de nous donner la paix: « Dis-
posez dans votre paix les jours de notre vie. »

Cette évocation de 'union et de la paix appelle
aussitdt une autre dimension de I'Eglise. La paix
que nous demandons pour I'’Eglise n’est pas une
paix au rabais, passagére, mais celle-]a mé&me que
connaissent ou vont connaitre ceux qui, tout proches

1. A Saint-Séverin, un « Livre de priéres » disposé en perma-
nence sur un lutrin, 3 'entrée de 1'église, recoit les intentions de
priéres que viennent y inscrire les membres de la communauté.
Ces intentions sont lues chaque dimanche a la messe solennelle,
au moment de l'offertoire: « Que notre priére, Seigneur, monte
vers vous, comme la fumée de I’encens ».

. T ¢




. L’OFFRANDE COMMUNAUTAIRE 43

de nous, sont partis au-devant de nous, marqués
du sceau de la foi. De ceux-l3, les uns sont encore
en attente de la gloire éternelle; ce sont les dmes
du purgatoire; les autres possédent en totalité la
vraie paix; ce sont les saints, les élus, phalange avan-
cée de I'Eglise dans la gloire. Nous sommes, 3 la
messe, en communication, €n communauté avec
eux. Il a été fait mention d’eux dés le « Confiteor »
et le premier baiser du prétre a ’autel. Au « Sanctus »,
nous chantons avec eux 1'éternelle action de grices.
Une méme pulsation rythme alors la vie de I'Eglise
triomphante et de I'Eglise militante. Et cette idée
de la « société sainte » que nous formons avec tous
les Anges et « la foule immense que personne ne
peut compter de tous les élus »* est singulicrement
exaltante. Pensons par exemple que la maman qui
a perdu son tout petit bébé, le retrouve chantant
avec elle 3 la messe la gloire de Dieu dans la résur-
rection du Christ. Nos priéres et nos offrandes sont
ainsi portées au Seigneur par les pricres, les inter-
cessions et les mérites de tous ceux qui vivent en ce
moment avec le Christ dans la lumiére de gloire.

Nous pourrions croire qu'ainsi l'offrande de
I'Eglise pour I'Eglise est compléte. Mais ce serait
succomber encore 3 une tentation d’égoisme, de
particularisme, non plus cette fois individuel mais
collectif. L'Eglise en effet n’est pas un parg, le parti

1. Apocalypse, vi, 9.

SR Sl



44 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

des sauvés « qui passent dans les batailles une fleur
a la main»*. L'Eglise qui offre 2 la messe et qui y est
elle-méme offerte ne peut pas offrir moins que le
Christ n’a offert, lui qui est mort et ressuscité pour
tous. L'Eglise des hommes qui poursuivent leur
ptlerinage terrestre doit s’offrir et doit étre offerte
sans restriction. Aussi, dans ses trois dimensions —
militante, souffrante, triomphante — I'Eglise est-elle
mobilisée en une pridre commune « pour le salut
du monde entier ». Vous avez reconnu ici les termes
de I'offertoire du calice.

Toute cette Eglise disséminée dans nos rues, dans
les rues de notre ville ou de notre village, de notre
pays, des continents et des iles lointaines, dans les-
quels naissent, vivent et meurent des hommes qui
ne parlent pas la méme langue que nous, qui ne sont
pas vétus comme nous, que nous ne connaissons
méme pas, tous ont part a la rédemption, tous ont
part 3 la messe. Nous les portons tous dans notre
offrande. Nous sommes 2 la messe, pour eux tous
par millions, cette Eglise, Prétre de I'Univers, en
dehors de laquelle il n’y a pas de salut,

De combien ce rassemblement autour de autel,
qui doit nous &tre présent i Lesprit quand nous
sommes 2 la messe, dépasse ce que, par routine ou
par egoisme, nous appelons « ma pricre », « ma messe »,
€ mes soucis », « mies intentions », quand ce n’est pas

1. J. Giono, Les yraies Richesses, Préface.

—————




L’OFFRANDE COMMUNAUTAIRE 45

— hélas! — « ma place », « ma chaise réservée »!

Nous sommes chrétiens, mais nous avons encore
grice A la messe et par elle 3 apprendre 2 &tre catho-
liques dans notre offrande, c’est-3-dire 3 offrir « pour
le salut du genre humain tout entier », « pro nostra et
totius mundi salute », autour de cet autel ol viennent
mystérieusement déferler les joies, les peines, les tra-
vaux, les souffrances du monde atteint par le péché,
mais sauvé par le Christ. Car c’est ce monde qui
retourne i Dieu, tout entier, i la messe.

Sommes-nous partie active dans cette offrande de
toute I'Eglise pour 'Eglisez Chacun de nous a-t-il
le cceur assez dépouillé, assez grand, assez généreux,
assez ouvert et accordé A tous pour dire « nous »,
a la messe, d’un pluriel qui ne soit pas de majesté,
mais d’unisson: Il nous faut comprendre que c’est
A en méme temps qu’'une nécessité intérieure, un
indicible et irremplagable bienfait, une source de
joie et d’enthousiasme.

« Chacun est fort de la force de tous, chacun est
plaint par la pitié de tous, chacun est aimé par
amour de tous, chacun est sauvé par la barque de

tous, la barque du Christ. » (R. P. SERTILLANGEs,
La Priere).



A e

i R T Ay

T s T

B



L'OFFRANDE DU CHRIST
LE CHRIST OFFERT

Offrande personnelle de nous-méme, offrande
communautaire, ]a messe est cependant encore plus
que cela: chacun de nous, I'Eglise tout entiére
offrent 2 la messe le Seigneur Jésus lui-méme.

C'est ainsi que la Messe peut étre appelée Sacri-
fice puisqu’elle est offrande, et Saint Sacrifice puis-
qu’elle est offrande du Seigneur, le Saint de Dieu,
comme le reconnaissaient les possédés de I’Evangile
eux-mémes.

A quel moment de la Messe offrons-nous le Sei-
gneur: Y a-t-il offrande successive de chacun, de
I'Eglise et du Christ ensuite, comme si le chrétien
voulait, 3 I'image de ce que fit Jésus lui-méme, au
repas des noces de Cana, garder le meilleur pour la
fin:

A cette question, il faudrait répondre comme
font les enfants intelligents flairant un pitge: A la
fois oui et non.

Oui, parce que, de fait, le Christ est offert en
réalité 3 la fin de la Messe. Non, parce que cette
offrande est la grande réalité de la Messe; préparée
des I'Offertoire, elle est ensuite rendue possible
a la Consécration et se réalise enfin pleinement
A la «Petite Elévation. »

Examinons ces trois temps de la Messe: Offertoire,



48 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

Consécration et Petite Elévation, et voyons com-
ment le Christ y est offert.

A I'Oftertoire, quand le prétre prend sur la paténe
I'hostie non encore consacrée, nous pourrions croire
que celle-ci représente notre propre sacrifice ou
méme celui de tous les chrétens. Ceci est vrai.
Mais déja les qualificatifs que donne le prétre A cette
hostie nous font comprendre qu’en fait, sa présence
évoque encore pour lui autre chose. Il I'appelle
hostie sans tache. Cela pourrait 2 la rigueur désigner
chacun d’entre nous purifié par le sacrement de
Pénitence. Mais la suite de I'Offertoire indique
nettement un autre sens. Cette hostie sans tache est
opposée a l'indignité de celui qui offre. Elle ne sau-
rait donc le désigner. L'hostie est 3 ce moment non
pas la présence de Jésus, mais le symbole qui annonce
cette présence qui vient.

De méme, la priére qui accompagne l'offrande
du calice est-elle remplie de la pensée de Jésus.

Certes, tout l'effort humain, les sueurs ou les
larmes humaines sont représentées par le vin et
I'eau et par eux se trouvent offerts 3 la Messe. Mais
tandis que la goutte d’eau tombe dans le calice,
a quoi I'Eglise pense-t-elle et dans quel sens oriente-
t-clle notre distraction: Comme I'amourcuse du
Cantique ou la Magdeleine éperdue errant prés du
sépulcre vide, elle ne pense pas a elle, 2 sa peine
ou a son sacrifice, elle pense 3 son Seigneur. Le vin

|



La Communauté des prétres autour de ["autel.







LE CHRIST OFFERT 49

doré de la coupe qui scintille comme I'éclat d’une
couronne, c'est la nature divine de son époux.
Et l'eau translucide qui s’y mélange, comme le
pauvre qui se cache sous la table du riche, cest
I'humanité qu'll a daigné revétir. Pensons plutdt a
ces admirables paroles: « Accordez-nous, Seigneur,
par le mélange symbolique de cette eau et de ce
vin, d’avoir part 2 la divinité de celui qui a daigné
participer a notre humanité, Jésus-Christ, votre
Fils, notre Seigneur. »

On a dit a leur sujet qu’elles dégageaient comme
un parfum de Noél. C’est vrai puisqu’elles évoquent
le mystére méme de I'Incarnation.

Ainsi 'Eglise, dans les priéres de I'Offertoire,
est-elle déja toute remplie de la pensée de I'offrande
qu’elle va faire 3 Dieu de son Seigneur.

Mais cette offrande n'est faite qu'en espérance.
Elle ne pourra devenir réalité qu’aprés la venue
du Seigneur lors de la Consécration.

Arrétons-nous maintenant donc 4 la Consécration,
qui en fait n'est pas offrande du Christ, mais la
rend seulement possible. Elle est située entre I'Offer-
toire et la Petite Elévation, comme No&l est situé
entre ' Annonciation et la Présentation au Temple
ou plus exactement peut-&tre comme Piques est
situé entre le Vendredi Saint et 1'Ascension du
Seigneur, Si I'Offertoire a un parfum de Nogl, la

La Messe — 4




50 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

Consécration, elle, tressaille dans la lumitre de
Piques, dont elle renouvelle le mystére.

L'Eglise sait trop la grandeur de celui-ci pour
s'en approcher avec inconscience. De méme qu’'au
début de la Messe, elle a éprouvé le besoin de se
réunir tout entiére en esprit au moment du Confiteor
pour demander 3 Dieu la grice du pardon, de
méme elle se met en communion avec le ciel tout
entier pour demander au Pére trois fois saint, non
pas simplement le pardon, mais I'entrée de celui
qui vient en son nom et dont le nom est béni.

Et comme si elle n’avait pas eu assez de tous ces
témoins qu’elle a déja cités, la Vierge et les Martyrs,
I'’Eglise met sous les yeux de Dieu l'image méme
de son Fils 4 la Céne. Mieux encore, elle fait entendre
3 son oreille les Paroles mémes de son Fils afin qu’ll
ne puisse refuser. Car ce n'est point le prétre qui
parle 2 ce moment supréme. C'est le Christ qui,
se servant de lui, de sa volonté, de sa voix méme,
s’adresse 2 nouveau au Pére.

Et le Ressuscité vient assumer ce pain, ce vin qui
deviennent en effet, de symboles qu'ils étaient,
signes efficaces de sa présence.

L’Ecriture nous dit que la Magdeleine, ayant vu
le Seigneur au matin de Piques, accourut vers les
disciples pour leur annoncer la nouvelle. L’Eglise,
ayant entre les mains son Seigneur ressuscité, renou-
velle ce geste. A peine la consécration est-elle

TSNS ST NI TR S



LE CHRIST OFFERT SI

achevée qu’elle éléve I'hostie et le calice afin de les
faire voir. Il ne s'agit pas 13 d'une offrande, mais
d’'une monstrance joyeuse. Le Seigneur est I3,
nous 1'avons retrouvé! C'est bien la joie de Piques.

Mais aprés cette monstrance enthousiaste, que
va faire I'Eglisez Cest 3 ce moment quelle va
pouvoir en réalité offrir Jésus 2 son Pere. Dans ce
retour, elle semble vouloir exprimer I'immensité
de sa reconnaissance par I'immensité du don. L'Eglise
offre au Pére ce qu'il y a de plus beau dans la création
tout entiére: le Verbe incarné, paré de la gloire de
sa résurrection.

Cette offrande s’exprime aprés la Consécration
de deux facons différentes. Par la parole d’abord,
par le geste ensuite.

Pensons 2 la pri¢re « Unde et memores » qui suit
immédiatement la monstrance solennelle de la
Grande Elévation. Faisant mémoire de la Passion
bienheureuse de ce méme Christ, de sa Résurrection,
de son Ascension, nous offrons 3 votre supréme
Majesté le don méme que nous avons regu de vous,
Cest-a-dire la victime pure, sainte, sans tache,
présente sous les apparences de ce pain et de ce vin
contenus dans le calice qui nous apporte I'éternel

salut.
On ne peut étre plus explicite. Un geste accom-

pagne ces paroles d’offrande. Clest le signe de la




52 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

Croix. Il rappelle ceux qui ont été faits au début du
Canon sur les dona, les munera, les sancta. Ils
signifiaient que tout ce que nous avions recu de
Dieu, biens matériels, qualités du corps et de I'dme,
grices mémes, devaient lui faire retour. Ici celui-ci
revét le méme sens. Nous ne devons pas conserver
pour nous égoistement le Seigneur ressuscité.
L'Fglise a compris la legon donnée par Jésus 2 la
Magdeleine, le matin de Piques. « Ne me retiens
pas: je ne suis pas encore remonté au Pére, et puis

va annoncer mon retour 3 mes fréres. » Elle aussi

ne doit pas garder son Seigneur; elle doit consentir
3 le laisser monter vers son Pére, et elle doit aussi
I'annoncer aux autres.

Le double sacrifice sera exprimé en gestes, i la

Petite Elévation pour le retour au Pére, 2 la Com-~

munion pour 'annonce 2 tous les fréres.

La Petite Elévation est en fait 2 la fois I'offrande
« en acte » du Christ ressuscité et I'évocation du mys-
tére de l'ascension du Seigneur. Elle est I'un par
'autre; car accepter que le Seigneur remonte au
Pére, c’est accepter de ne plus I'avoir pour soi, de
ne plus le retenir,

Tels sont les trois temps de l'offrande de Jésus-
Christ par son Eglise au cours de la Messe.

L'Offertoire d’abord ou l'on offre le Christ
symboliquement et comme en espérance.

e b e ) A ettt



LE CHRIST OFFERT 53

La Consécration ot l'on rend possible cette
offrande par la venue du Christ ressuscité.

La Petite Elévation enfin ot 'on offre Jésus comme
le plus beau don que I'on puisse faire au Pére puisqu’il
est le chef-d’ceuvre de la création, du cosmos tout
entier.

Nous avons vu plus haut que la priére de I'Offer-
toire avait comme un parfum de Noél, que celle de
la  Consécration évoquait le mystére de Piques
et que le geste de la Petite Elévation était une sorte
de consentement au mystére méme de I’Ascension.

Faut-il nous étonner que I'offrande de I'Eglise
a la Messe soit au-deld de nos pauvres offrandes,
personnelles ou collectives, essentiellement I'offrande
de Jésus-Christ, toujours la méme, reprise inlassable-
ment, mais chaque fois sous un aspect différent,
évoquant chacun 2 leur fagon I'immensité¢ du don
de Dieu qui, en Jésus-Christ, vient, revient et s’en
retourne auprés du Pére afin de ménager 3 chacun
d’entre nous, une place au sein de la Trinité méme:

Ainsi la Messe serait-elle 3 travers I'offrande de
Jésus-Christ la mémoire, la permanence du dessein
de Pamour de Dieu sur sa créature et la réalisation

de ce dessein dans la mesure de son acceptation par
chacun d’entre nous.







L’OFFRANDE DU CHRIST
LE CHRIST QUI OFFRE

La véritable offrande que nous pouvions faire
a la Messe, au-deld de notre offrande personnelle,
au-dela de l'offrande communautaire de I'Eglise,
c’était 'offrande du Christ lui-méme.

Le Christ vient donc 2 la Messe pour étre offert
comme la victime la mieux choisie, la plus capable
de plaire 3 Dieu, la seule qui puisse donner au
sacrifice de la Messe ce caractére de sainteté qui en
fait le seul saint sacrifice.

Mais le Christ ne vient-il 3 notre appel que pour
cela? Ne vient-il 3 notre assemblée du dimanche
que pour nous permettre d’offrir au Pére de « ses
propres dons et bienfaits », le Fils qu’il nous a donné:

Si nous répondions par I'affirmative, nous rédui-
rions le role de Jésus A quelque chose de bien passif
et de presque accessoire.

En fait le Christ vient non pas seulement pour
étre offert, mais pour offrir. Nous dirions volontiers
surtout pour offrir. ‘

Trois questions se posent au sujet de cette action
de Jésus  la Messe:

En quoi consiste-t-clle?

Quels sont les gestes liturgiques qui I'expriment:

Quelle conséquence peut-elle avoir pour notre
vie?




56 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

L’activité de Jésus A la Messe? Elle est tout entiére
contenue en ceci: Il vient saisir notre sacrifice pour
le présenter au Peére. Il vient le lui présenter en le
mélangeant i son propre sacrifice. Si bien qu’il donne
a nos pauvres sacrifices humains une valeur divine.

Le Christ vient d’abord saisir notre sacrifice.

Nous avons déja insisté longuement sur I"offrande
personnelle que nous faisons de nous-mémes 3 la
Messe. Celle-ci est I'endroit par excellence o1 tout
doit converger, oli chacun doit apporter quelque
chose, sa Jjoie, sa souffrance, son travail, ses soucis
de chaque jour.

Mais qui va présenter tout cela 3 Dieu: Il nous
faut un intermédiaire entre lui et nous, pauvres
pécheurs. Qui invoquer pour présenter notre requéte
et nos présents chargés d’apaiser sa colére et d’ob-
tenir son pardon: Il y a bien I'Eglise qui les présente
par son prétre. Et de fait, c’est lui qui commence
a ramasser le tout, pridres et dons en une immense
collecte. Mais nous n’avons pas 'dme encore assez
tranquille. Il nous faut d’autres appuis. Nous pensons
aux saints, aux plus touchants d’entre eux, 3 ceux
qui se sont donné le plus de mal pour I'avénement
du Royaume. Nous les appelons 3 notre secours.
Ce n’est pas encore suffisant. Il nous faut la Reine de
tous. Et c’est ainsi que notre oftfrande passe entre
les mains de la Vierge. Mais que fait-elle: Elle la
confie a Jésus et c’est finalement par lui que notre




LE CHRIST QUI OFFRE 57

requéte monte jusqu’au Pére. Une fois que I'Eglise a
saisi toute la valeur de 'intervention de Notre-Dame,
une fois qu'elle a trouvé un ambassadeur aussi
éloquent, elle va faire appel a2 son intercession a
chaque instant de la Messe.

Rappelons-nous ce beau passage de [lhistoire
sainte ot Rébecca, la femme d’Isaac, veut faire
attirer sur Jacob, son cadet, la bénédiction que le
patriarche réserve i I'ainé, Esaii. Profitant de I'ab-
sence de ce dernier, elle revét Jacob d’une peau de
chevreau et le pousse vers son pére. Celui-ci croyant
reconnaitre la peau velue d’Esaii, accorde par erreur
la bénédiction i Jacob. L’Eglise agit ici comme
Rébecca. La seule différence avec 'histoire sainte,
Cest qud la Messe, personne n’est dupe: tous les
personnages sont d’accord pour jouer ce divin
subterfuge.

Ainsi toutes les pricres de la Messe sont-elles
faites sous le couvert de Jésus-Christ, depuis la
moindre oraison jusqu'aux prieres solennelles du
canon; toutes sont faites « Per Dominum nostrum
Jesum Christum » « Par notre Seigneur Jésus-Christ »,
celui qui, bien que de la famille divine, a consenti
A se méler A notre famille humaine.

Et Jésus saisit tout ce désir humain, toute cette
offrande, et il les porte lui-méme au Pere.

Mais c’est 13 que se place sa seconde intervention,
combien plus gratuite encore celle-la.




58 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

Autrefois, quand nous étions enfants, nous avons
peut-étre été fiers d'apporter i nos parents nos
premier travaux, nos premiéres découvertes. Et
tandis que, bons princes, ils s’attardaient 2 les admi-
rer, nous avons peut-étre été tentés de leur faire
remarquer que si tel objet était le fruit du travail
de notre frére ou de notre sceur, du moins, ce
chef-d’ceuvre—i était bel et bien celui de nos propres
mains. Réaction instinctive de la fierté humaine qui
n’attend guére le printemps pour verdir.

Avec Jésus, 2 la Messe, rien de tout cela. Il aurait
beau jeu cependant. Voici que sa charité va faire
cette supréme folie. Il mélange son offrande i la
notre, aussi intimement que la goutte d’eau se
mélange au vin du calice. Plus moyen pour Dieu
le Pére de s’y reconnaitre. Jésus dit: « Voici 'offrande
de tes fils » ou méme « Voici I'offrande de ton Fils »
tant il veut se confondre totalement avec nous.

Quel étonnant miracle! Combien plus étonnant
que celui de Cana, qui, de loin, le préfigurait.
L’'intervention de Jésus a une conséquence que nous
n'avons peut-étre jamais suffisamment mesurée.
Jésus, 2 Cana, avait changé I'ean en vin. Au début,
il n’y avait dans les jarres que de I'eau. Apres, il
n’y avait plus que du vin. De méme, a la Messe.
Au début, ce sont bien nos sacrifices et nos présents
qui sont déposés sur l'autel. Aprés l'intervention
et la priere de Jésus, il n'y a plus que les priéres et




LE CHRIST QUI OFFRE 59

les sacrifices de Jésus. Tout notre labeur humain,
au ras de terre, sest tout 3 coup transfiguré au
contact du Christ. Nos larmes sont devenues les
larmes de Jésus, nos angoisses, nos épreuves, ses
épreuves, notre travail, son labeur, nos pardons,
son pardon.

Toute notre vie peut acquérir a la Messe une
valeur divine. Nous pourrions ajouter aussi une
valeur rédemptrice. Car la valeur du sacrifice de
Jésus, c’est quil a pu compenser aux yeux de Dieu
toutes les fautes, toutes les faiblesses, toutes les
ingratitudes de 'humanité. Et nos sacrifices, si petits,
si_perdus, dans le temps et I'espace, si dispropor-
tionnés, semble-t-il, avec ce qu'il faudrait faire,
prennent tout leur poids, toute leur valeur, parce
qu'ils deviennent 3 la Messe sacrifice de Jésus-Crrist!

Nous tous qui cheminons douloureusement et
dont le cceur bat d’un rythme que nous croyons tout
humain, avons-nous jamais compris ce que nous
propose la Messe, non pas visiblement, mais dans la
certitude de la foi?

Non pas visiblement, peut-étre. Mais, I'Eglise,
qui connait notre faiblesse, s'ingénie, A la Messe,
pour trouver les paroles, les gestes pleins de symboles
qui peuvent davantage nous faire accéder au mystere.
Choisissons quelques moments, privilégiés de ce
point de vue: la goutte d’eau dans le calice — les
paroles de la Petite Elévation — le grand signe de



60 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

Croix dont le prétre se marque aprés la Consé-
cration.

Nous voudrions rappeler le premier qui nous est
si familier, le mélange de 'eau et du vin dans le
calice au moment de I'Offertoire. Nous avons
déja insisté sur son symbolisme et montré qu'il
évoquait le mélange des deux natures du Christ,
'humaine et la divine. Mais dans la nature humaine,
représentée par la goutte d’eau si ténue et si fragile,
il n'y a pas que celle du Christ; il y a, contenue en
clle. toute la nétre. C'est bien nous qui sommes
mélangés a la divinité de Jésus, mélés 2 elle, afin que
tout ce qui est humain puisse resplendir de la splen-
deur de Dieu. _

Prenons ensuite les trois paroles que le prétre
prononce au moment de la Petite Elévation, quand
il dit que toute gloire est rendue 2 Dieu «per ipsum,
cum ipso, in ipso ». Elles soulignent que toute I'action
de la Messe se fait par Jésus, avec Jésus, et en Jésus.
Qu’est—ce 3 dire?

En disant qu'a la Messe tout se fait par Jésus,
la liturgie souligne le fait que le Christ nous sert
de grand introducteur auprés de Dieu. Cest ce qu’on
a appelé son réle de médiateur unique entre Dieu
ct les hommes.

Dire ensuite que cela se fait avec lui, c’est rappeler
que l'action de Jésus ne se limite pas a ce réle de
médiateur. Le médiateur, ici, prend personnelle-

e g e T
e




LE CHRIST QUI OFFRE 61

ment 3 son compte la démarche 2 lui confiée. 1l ne
vient plus seulement en ambassadeur irresponsable,
il vient en son propre nom présenter une requéte
qu’il fait sienne.

Dire enfin que nous agissons a la Messe en Jésus
indique que celui-ci ne s'est pas contenté d'étre
notre avocat, mais qu’il nous a cachés en lui, de
fagon que Dieu ne voit plus que lui, n’entende
plus que lui, et par conséquent n’ait plus 3 faire
qu’a lui, dans cette mystérieuse ambassade que nous
lui dépéchons.

Enfin un dernier geste du prétre nous indique
cette volonté de Jésus de nous couvrir de son ombre
ou plus exactement de 'ombre de I'instrument de
son sacrifice. Vous ne 'avez peut-étre pas remarqué:
c’est le grand signe de Croix que le prétre fait sur
lui-méme aprés avoir béni I'hostie consacrée. Il se
revét ainsi de Jésus-Christ. Puis, comme s'il avait
la certitude que le signe de la Croix l'identfie au
Christ, il ose dire ces étranges paroles: «Nous offrons
tout cela afin que nous soyons remplis de toute
bénédiction céleste et de grices. » Comment pour-
rions-nous prétendre étre remplis de grices, si notre
sacrifice n’était pas devenu celui du Seigneur lui-
méme, s'il n’avait pas consenti A placer le sien et le
ndtre sur la méme Croix invisible et présente:

Tels sont les mots, les gestes du prétre 3 la Messe,




62 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

qui expriment I'action de Jésus au cours du saint
Sacrifice.

Ce que nous pouvons donc dire, c’est que si
Jésus ne venait pas A la Messe pour offrir, notre
vie ne serait pas transfigurée. Elle aurait toujours
une valeur humaine et rien de plus. La somme
de nos sacrifices serait déposée sur la paténe du prétre
sans que nous soyons sirs de leur destinée, de leur
valeur pour plaire a Dieu, de leur puissance de
rachat,

Mais voici que Jésus vient avec cette extraordinaire
volonté de tout mettre en commun, si bien que les
gestes de Dieu passent 2 travers les gestes humains,
mais surtout que la vie humaine prend tout d’un
coup une valeur divine.

La Messe, avec la présence du Christ comme
unique prétre, en vérité, permet de rattacher chacun
de nos gestes 2 la personne de Jésus.

Il ne faut pas évoquer ici ces grandes décisions de
la vie qui, ne se renouvelant pas plusieurs fois,
seraient seules apportées 2 la Messe, et seules seraient
assumées par Jésus. Il s’agit de nos gestes les plus
familiers, de celui de la maman qui, le matin, lange
son enfant en chantant, de celui du papa qui s’applique
a son travail d'usine ou de bureau, de celui du
médecin qui se penche sur la souffrance humaine,
de celui du malade qui la supporte en silence. L'action
du Christ 2 la Messe nous permet de donner 2 tous




LE CHRIST QUI OFFRE 63

ces gestes, les plus simples de notre vie, une valeur
infinie dans I'ordre de I'amour, de ’action de grices,
du rachat, parce qu'ils peuvent devenir les gestes
mémes de Jésus.

Nous tous, qui trouvons parfois la chaleur du jour
si_pesante, la fatigue trop forte, I"épreuve trop
amére ou trop prolongée, que dirions-nous si nous
savions que tout cela peut étre non seulement offert
au Christ, mais que c’est Jésus qui vient I'accomplir
en nous?

Notre foi ne serait-elle pas la lumitre de notre
vie?

Notre vie ne serait-clle pas transfigurée:







uple qui chante.

Un pe







COMMUNION AU CHRIST

« Qui ne sait que dans les ardeurs de 'amour on
voudrait se manger: » Ces propos, ne sont pas d'un
auteur moderne ou d'un romantique, mais de Bossuet.
Inspirés par I'exemple de 'amour humain, ils expri-
ment avec puissance la ferveur qui doit nous porter
3 la Messe, au moment de la communion, vers
le Christ Jésus notre Seigneur. Cest cette ferveur
qui a df porter, ce sont ces ardeurs qui ont dfi ani-
mer des saints tels que Augustin, Bernard ou 'auteur
du livre de I'Imitation. En accord avec leur tempéra-
ment fougueux, ces &tres d'élite ont dii éprouver
un vouloir profond d’intimité avec le Christ et tels
ces grands apdtres que furent Paul ou Xavier,
leur vouloir devait étre mélé de souffrance pour
cette intimité toujours insuffisamment satisfaite
a leur gré, par ce gofit de I'union toujours empéché
par quelque obstacle en eux, ou simplement par ce
fait de I'étre humain irréductible 3 un autre. Bref
dans le fait de recevoir le Christ comme nourriture,
ils ont dfi éprouver ces ardeurs humaines de 'amour
dont parle Bossuet, qui porte les &tres qui s’aiment
a vouloir se consommer I'un dans I'autre, au risque
de consumer par le sacrifice de 'un 3 lautre, le
secret méme de leur union.

Cependant, la communion au Christ eucharis-

La Messe — 5



66 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

tique qui réalise de fagon admirable ce vceu profond
de la nature humaine éprise d’amour, le réalise de
facon toute spéciale et qui, 'on peut dire, dépasse
tous les modes humains de communion.

Sans rien enlever aux ardeurs puissantes de
I’homme qui s’en approche, la communion au Christ
se fait d’abord sur le plan tout spirituel de la Foi.
La manducation matérielle de pain n’a de valeur,
elle ne porte sa réalité que pour celui qui croit.
Elle est la réalisadon de sa Foi qui, sur la parole du
Christ et sous les espéces choisies et consacrées,
découvre la réalité, signifiée par ces especes, de son
corps et de son sang. Nous avons déja vu comment,
dans I'avant-messe constituée par I'épitre et I'évan-
gile, il y avait communion au Christ, Parole de Dieu.
Or la communion au corps et au sang eucharisti-
ques est quelque chose de semblable. La communion
3 la Parole de Dieu se fait par le moyen sensible de
I’audition, 3 laquelle répond la profession de foi
proclamée par la bouche. Nous écoutons par Ioreille
la Parole de Dieu et nous professons par la bouche
Jes sentiments profonds qu’clle éveille en nous. Il en
est de méme 3 la communion. Le corps du Christ
nous est proposé. Lorsque, selon la formule ancienne,
on nous dit: Corpus Christi — le Corps du Christ, et
que nous répondons: Amen, c’est-a-dire: j'y crois,
nous consommons, par l'action de manger, le mystére
de cette méme foi exprimée par I'Amen de nos




COMMUNION AU CHRIST 67

lévres. Le pain eucharistique contient le corps du
Christ comme sa parole évangélique, elle aussi
réalité matérielle, le contient spirituellement. Seuls
regoivent le Christ ceux qui pergoivent par la Foi —
mysterium Fidei — la réalité spirituelle signifiée par
ce pain, comme elle est portée a notre connaissance
par l'annonce de sa Parole. Ecouter la Parole et
manger le Pain réalisent pareillement notre union
au Christ, comme il nous I’a expliqué lui-méme,
dans ce discours sur le Pain de Vie que nous rapporte
saint Jean dans le chapitre v1 de son Evangile. Or ce
discours se termine par ces mots i I'adresse des
disciples hésitants: « Les paroles que je vous ai dites
sont esprit et elles sont vie. » Elles sont vie pour
ceux qui les comprennent en esprit. Elles sont vie
pour ceux qui réalisent  spirituellement le geste
matériel qu'ils font — les bétes ne peuvent toucher
a ce mystere, pas plus qu'elles n’ont vu le Seigneur
ici-bas, de méme que les incrédules, quand il se
déplagait sur les chemins de Palestine: — seuls le
regoivent ceux qui consomment dans la Foi le signe
qui, sur sa parole, leur porte sa réalité céleste et
mystique. Bref, qu'il s'agisse d’audition ou de
manducation, que la réalit¢ du Christ nous soit
proposée sous le signe de la Parole ou celui du Pain,
qu’elle parvienne 2 nous par Ioreille ou par la bouche,
il faut de toutes fagons qu’elle aille en nous jusqu’au
ceeur; c'est 13 seulement que la Foi, j'entends la



68 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

Foi vive, c'est-3-dire une connaissance aimante,
consomme au plus profond de nous-mémes, dans
la vie de I'Esprit, le mystére de notre communion
au Christ.

Une autre particularité de cette communion
spirituelle qui se réalise par le fait de manger, est
que tout s’y passe 3 l'inverse du mode matériel
et humain. Saint Augustin explique: Quand tu
prends une nourriture ou une boisson, tu réduis
cette nourriture et cette boisson i la substance de
ton corps et de ton sang. Pans le cas du pain et du
vin eucharistiques, c’est l'inverse qui se produit:
tu es réduit toi-méme 2 la réalité du corps et du sang
du Christ. II y a certes échange et assimilation
mutuels, mais avec prédominance nécessaire de la
réalité du Christ, incomparablement plus puissante
et plus active. Le Christ dans I'Eucharistie est comme
un feu; nous ne pouvons pas mieux souhaiter que
devenir dans la communion totalement lumiére en
lui. Nous ne pouvons pas mieux souhaiter aussi
que de pénétrer en lui dans cette pleine lumiére de
I'univers spirituel ou il est entré. Et in lumine tuo
videbimus lumen — et dans ta lumiére nous verrons
la lumiére. Dans la communion au Christ, nous ne
pouvons pas désirer plus ardemment quelque chose
que d’étre introduits 3 l'intérieur de cet univers de
Dieu ou il a pénétré dans sa chair mortelle mais
glorifiée. L’Eucharistie devient ainsi pour nous,




COMMUNION AU CHRIST 69

comme cette échelle mystérieuse de Jacob sur laquelle
les anges montaient et descendaient de la terre au
ciel et du ciel A la terre, un va-et-vient incessant
entre la réalité matérielle et le mystere de Dieu.

Cependant, pour s'élever si haut, I’échelle de
Jacob devait étre bien posée sur terre; clle était
profondément enracinée dans les choses d’ici-bas.
Et, au sortir de son sommeil, ce patriarche robuste,
« vif et retors », prit une pierre et, la fichant solide-
ment dans le sol, telle un pieu de tente ou une stele,
il dit: « Clest ici la maison de Dieu et la porte du
ciel. » C’est ici. L’Eucharistie, communion toute
spirituelle au Christ et introduction dans I'intimité
sacrée de Dieu, n'en demeure pas moins attachée
aux choses d’ici-bas et se doit de nous y ouvrir.
Nous verrons comment la communion au Christ
doit nécessairement déboucher dans la commu-
nion A nos fréres, comment il n'y a pas d'intimité
avec le Christ qui ne doive devenir partage et com-
munication avec toute la communauté chrétienne.
Mais nous pouvons déja dire que cette communion
3 nos fréres est une condition préalable A la com-
munion au Christ. Dans I'Bucharistie, ce sont certes
les espéces consacrées du pain et du vin qui, selon
la volonté du Christ, nous introduisent jusqua la
réalité de sa chair et de son sang. Cependant qui ne
sait que dans cette méme volonté du Christ, il n'est
pas seulement question de pain et de vin, mais de




70  CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

manger et de boire, au cours d’un véritable repas.
« Prenez, dit-il, et mangez-en tous. » Ou, mieux
encore: « Prenez, d.it-il,\et partagez entre vous. »
La volonté du Christ qui veut demeurer présent
parmi nous, ne porte pas seulement sur les réalités
du pain et du vin; elle atteint, i travers elles une
réalité¢ plus entierement humaine: c’est le repas; et
c’est ainsi que nous avons défini la Messe, acte essen-
tiellement communautaire. De fait, on ne mange
pas tout seul, sinon parce qu’on est pressé ou parce
quon ne peut pas faire autrement, et de toute
fagon, on ne fait alors que satisfaire une fonction
animale. Pour accomplir un acte humain, on prend
un repas et cela suppose nécessairement une com-
munauté familiale ou amicale, et donc un partage.
Le Christ a ainsi attaché sa présence parmi nous,
non seulement au pain et au vin, mais encore au
repas et 2 la communauté des fréres. La communion
au Christ qui, nous le verrons, engendre cette com-
munauté, la présuppose déja comme une condition
nécessaire. 11 y a comme un mystére naturel de
I'amitié qui porte en lui le germe de la présence
eucharistique du Christ. Tout rassemblement humain
dans I'amitié est un désir du Christ et de fait le
Christ y répond: « Toutes les fois, dit-il, que deux
ou trois parmi vous se réunissent en mon nom, je
me trouve au milieu d’eux. »

Pour célébrer cette réalité du corps du Christ




COMMUNION AU CHRIST 71

qui nous introduit au plus profond du mystére de
Dieu, 2 partir de ce rassemblement humain dans
'amitié, autour d'un pain et d’une coupe, je I'op-
poserai 3 cette autre réalité du Christ évangélique
qui nous est partagée au début de la Messe et j’es-
saierai ainsi d'évoquer, dans ce mystére conjoint de
la Parole et du Pain eucharistique, les dimensions
de cette double communion qui nous est proposée.

Car la Parole de Dieu a créé le monde, mais le
Corps du Christ le consacre. — La Parole de Dieu
a dispersé avec le souffle de I'Esprit toutes choses
sur la surface de la terre, mais le Corps du Christ
les rassemble. — La Parole de Dieu retentit aux
confins de I'univers avec I'annonce des messagers
évangéliques, mais le Corps du Christ & 'annonce
eucharistique de sa Passion, de sa Mort, et de son
Retour, marque le lieu géométrique des corps et
des 4mes. — Communier 3 la Parole de Dieu, c’est
donc assister 3 I'éveil de la Nature i I'appel de
son créateur, communier au corps du Christ, c’est
aboutir comme au Jour Dernier et retourner avec
tous les saints 3 Dieu le Pére. — Communier 3 la
Parole de Dieu c’est pénétrer dans cette efficacité
de la puissance créatrice et révélatrice, mais com-
munier au Corps du Christ, c’est entrer dans le
mystére de Dieu, par la voie royale de la Croix
et ce chemin qui nous est frayé dans ses plaies et
dans ses meurtrissures, — Communier 3 la Parole




72 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

de Dieu, c’est appeler tous les &tres par leur nom
propre comme Adam dans le Paradis, mais une
fois cette convocation amicale faite, communier
au Corps du Christ, c'est passer par cet enfantement
nouveau de toute créature qui doit sortir du coté
du Seigneur comme est sortic Eve de sous le coeur
du premier homme.

Car la Parole de Dieu a créé le monde, mais le
Verbe fait chair fut sa consécration, et dans la gloire,
sa consommation. — Car la Parole de Dieu a lancé
le monde dans I’étre, mais depuis que la clameur
du Christ sur la Croix a rempli I'univers, de son
corps ouvert, avec le sang et I'eau, a jailli I'Eglise
catholique, pour rassasier ceux qui communient
4 I'unique et qui sont assoiftés d’universel.

g, e e e "t




LA MESSE, COMMUNION A NOS FRERES

La Messe est donc le mystére de foi qu1 permet
3 'homme de s’unir A Dieu, en le faisant communier
3 la Parole Divine et au Corps du Christ. Mais elle
réalise aussi I'union des hommes entre eux; elle est
le sacrement de l'unité des chrédens: elle exprime
cette union i nos fréres et elle la renforce.

Saint-Exupéry a écrit quelque part: « Aimer,
ce west pas se regarder 'un Iautre, Cest regarder en-
semble dans une méme direction. »

Clest 12 la loi de toute relation humaine d’affec-
tion et d’union: aimer est une relation nécessaire-
ment féconde d'un élément qui la dépasse. Entre
deux étres qui s’aiment, s’ils ne veulent pas se perdre
dans un égoisme partagé et stérile, il faut que
surgisse un troisitme, ’Amour. Dans la famille
I'enfant est 'expression personnalisée de cet Amour.
Entre 'homme et la femme, ’enfant réalise leur
présence I'un 2 I'autre dans I’Amour. 1l les objective
I'un en face de I'autre dans un Amour qui est infini-
ment leur et qui vit aussi dans une supréme indépen-
dance. Les méres savent bien, quel trésor est un
enfant, mais combien peu il leur appartient! Entre
la mere et le pere, 'enfant est une figure de Dieu.

Dieu est ainsi le lien entre tous les &tres. Les étres
sont rendus présents les uns aux autres par un Autre




74 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

qui leur est infiniment intérieur et qui les transcende
infiniment aussi. Entre eux, Dieu est comme la
Lumiere qui les rend clairs I'un 3 Pautre, il est
comme un miroir dans lequel se découvrent deux
étres qui s'aiment et qui sy regardent; ils s’y voient
tels qu'ils sont. Dieu est la pensée dans laquelle les
étres se retrouvent, se reconmnaissent, dans laquelle
aussi ils se perdent tant elle est profonde. Dieu est
la Vie, il est le lien vital entre les hommes; mais cette
vie, comme elle les dépasse, ce lien, comme il les
enchaine et combien haut il les attire! Il n'y a .pas
entre les hommes d’unité sur le plan horizontal, si
I'on peut dire. Toute unité se fait par le haut, par
le moyen de cette lumiére aux innombrables rayons
qui descend du « Pére des Lumiéres » et les inonde,
qui les attire aussi, et les remplit d’aspirations vers
ce qui les dépasse.

Or Jésus-Christ est entre Dieu et les hommes ce
lien d’aspiration, de dépassement et d’union. Il est
pour tous les hommes cette unité avec Dieu qu’il
est en lui-méme. Il est dans son unité avec Dieu,
le principe de communion et d’unité entre les
hommes qui veulent bien I'accueillir et Dieu en lui.

Clest ce qui se passe 2 la Messe. La Messe, com-
munion a nos fréres, c’est cela. La Messe est principe
et source de communion entre les hommes qui
accueillent le Christ et, par lui, se retrouvent tous
ensemble en Dieu, comme le Christ lui-méme nous

———,

A —————




LA MESSE 75

I'a expliqué. On peut dire que la clef de la Messe,
ou la clef du mystere, c’est la Priére du Christ 2 la
Céne, ce qu'on appelle la priére sacerdotale, ce qu'on
pourrait appeler le Canon, ni romain ni oriental,
mais simplement évangélique de la Messe. Le Christ
s’y exprime ainsi: « Pére saint, gardez ceux que vous
m’avez donnés; qu'ils soient un comme nous... Ce n’est
pas pour eux seulement que je prie, mais aussi pour tous
ceux (il s’agit ici de nous) qui, grdce a leur témoignage,
croiront en mot, aﬁu que fous soient un, comme vVous,
Pere, étes en moi et moi en eux, afin que tous soient un
en nous. »

Cette priere exprime admirablement notre com-
munion fraternelle 3 la Messe: c’est la réalisation
de notre union 2 Dieu par I'intermédiaire du Christ.
Nous sommes tous ensemble situés en Dieu au point
d’insertion du Fils au sein de la Trinité; nous som-
mes tous confondus les uns avec les autres, sans
cesser d’étre distincts et chacun unique, dans le
Fils unique de Dieu, Jésus notre frére. Il n’est point
d’'union entre deux étres, avons-nous dit tout i
I'heure, sans un autre &tre qui les réunit et les trans-
cende. C'est un principe naturel. Religicusement il
se traduit ainsi: il n’est pas de Fraternité sans Pére,
sans le Pére. Le Christ nous unit A lui, nous devenons
tous ensemble les fils chéris, chacun comme un fils
unique, dans I'unique et propre Fils de Dieu.

C'est ce qui commande la Charité qui ne peut



76 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

étre que de Dieu. La priere sacerdotale se termine
sur ces mots: « afin que I’ Amour dont vous m’avez
aimé soit en eux. » Et cela rejoint tout le discours du
Christ aprés la Cene qui forme le contexte réel de
Eucharistic et comme le nimbe lumineux qui
devrait irradier de chacune de nos messes. Toute
messe doit étre la réalisation effective du commande-
ment nouveau révélé i la Céne, la Charité du
Christ. Dieu nous a aimés en lui. Nous devons
vivre cet Amour en le communiquant i nos fréres,
comme le Christ nous I'a communiqué: « Je vous
donne un commandement nouveau: que, comme je vous
ai aimés, vous vous aimiez les uns les autres. »

Cet Amour doit se réaliser déji avant la messe.
L’Evangile de saint Matthieu jalousement attaché
aux «logia» du Seigneur, nous a retenu ces autres
paroles du Christ: « Si tu apportes ton offrande a
Pautel et que tu te souviennes que ton frére a quelque
chose contre toi, laisse la ton offrande, devant Iautel,
et va sans retard te réconcilier d’abord avec ton frére et
alors reviens offrir tes dons. »

L’Eglise suppose toujours, en nous voyant venir
a la messe, que nous avons accompli cet ordre du
Christ. Sinon la messe serait pour nous une source de
condamnation. «Si quelgu’un mange le corps du Christ
indignement, s'il boit le sang du Christ indignement,
il mange et boit sa propre condamnation. » Nous sommes
indignes de participer 4 ce repas fraternel si nous




LA MESSE , 77

n’avons le cceur ouvert i tous nos fréres. L'Eglise
qui nous invite aprés le Christ 2 prendre part a ce
repas fraternel, symbole encore une fois de I'unité
des chrétiens, n’en éprouve pas moins le besoin de
nous inciter 3 demander pardon i Dieu et 3 nous
réconcilier entre nous. Avant de commencer la
Messe, le prétre s'accuse et tous les fidéles assemblés
s’accusent 2 lui et entre eux. Le Confiteor opére entre
nous la réconciliation, en nous rendant purs devant
Dieu — puisque le péché qui nous sépare de Dieu
sépare aussi les hommes profondément. Nous
sommes préts alors, tous obstacles levés, 3 entrer
en communion. de charité les uns avec les autres.
Nous sommes devenus en quelque sorte trans-
parents, mieux que cela nous sommes devenus pour
ainsi dire perméables les uns aux autres. Notre
fusion s’exprime et s’'opére tout au long de la messe.
Tout ce qui s’y fait est commun. Tout ce qui s’y
fait est mise en commun de nos dons et de nous-
mémes. La Messe, avons-nous dit et répété, est un
repas, ¢ est-a-dire un partage et une communication.
Mais le tout est de donner aux aspects sensibles toute
Pefficacité spirituelle dont la volonté du Christ
les a chargés. Pour que l'unité exprimée et recher-
chée dans le repas se fasse, il est nécessaire de se
retrouver tous ensemble dans cet autre, A la fois
maitre du Festin et nourriture servie. C’est ce qui
se fait quand le Christ se retrouve en nous tous.

T I



78 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

La communion au Christ, participation au méme
pain rompu, est le sacrement, c’est-i-dire le signe
eflicace de notre unité entre nous, comme saint
Paul nous I'explique dans sa rre épitre aux Corin-
thiens: « Et le pain que nous rompons n’est-il pas
une communion au Corps du Christ? Op puisqu’ il
Y a un seul pain, nous formons un seul corps, tout en
étant plusieurs, car nous participons tous d un méme
pain. »

Ce pain est déja par lui-méme le symbole de cette
communion fraternelle. C’est ce qu’exprime poéti-
quement l'un des documents les plus anciens du
Christanisme primitif, appelé la Didache, ou Enseigne-
ment des Douze Apétres: « Comme ce pain était dans
ses Eléments, dispersé sur les collines, et se trouve ici
rassemblé, que ton E‘gh’se soit rassemblée, Seigneur, des
extrémités de la terre. »

Clest ce rassemblement amical et fraternel que
fous exprimons par tout ce que nous faisons en
commun a lamesse. C’est 14 le sens profond de ce bai-
ser de paix que, suivant la recommandation ancienne,
le célébrant, A la messe solennelle, donne 3 ses minis-
tres, qu'il leur fait porter au clergé réuni et auquel il
faudrait, s’il était possible, que tout le peuple fidele
participit. Ce geste de la liturgie me rappelle ’'Hymne
ala Joie dela1x® Symphonie de Beethoven, qui s’ouvre
sur un « baiser donné au monde », du poeme de
Schiller, si je ne me trompe. Car ce « baiser donné




LA MESSE 79

au monde » est celui que le prétre prend sur Iautel,
figure du Christ, pour le communiquer au Peuple
de Dieu. Le Peuple de Dieu, la terre tout entiére
sont en lui rassemblés.

Ce sont les lévres mémes du Christ Seigneur qui
le donnent, et, comme par I'effet de la Parole toute-
puissante, ce baiser recrée le monde, se communique
3 travers lui comme un feu et le réduit i la pure
substance de I’Amour de Dieu. Le Christ ne contient
pas seulement le monde par la puissance de la Parole
qui sort de sa bouche. Il le contient et nous tous en
lui, comme un baiser contient un étre aimé.

Cependant, nous dit saint Jean, et encore saint
Jacques, « n’aitmons pas seulement en paroles ». N'aimons
pas non plus en sentiments seulement. Saint Ignace
préférait parler d’ « amour effectif ». La Messe est
déa une réalisation authentique, certes, de notre
union fraternelle, par le Christ, en Dieu. Mais
comme elle présuppose la charité (en particulier
la réconciliation par le pardon des offenses, et plus
particuliérement par « la rémission des dettes », —
rappelons-nous ici la demande du Pater —) elle
commande aussi bien la Charité comme une suite
logique et nécessaire. Pas de Messe donc sans com-
munion, mais pas de communion sans charité frater-
nelle, Notre communion serait une pure hypocrisie
si elle n’était pas suivie de la mise en ceuvre pratique
de 'amour fraternel. Charité avant et charité apres,



80 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

pour que la Charité eucharistique ne soit pas un
mensonge et que le commandement nouveau qui
a été promulgué au cours de la premitre et la plus
auguste des Messes, ne l'ait pas été en vain.

« Je vous donne un commandement nouveau : c'est que
pous vous aimiez les uns les autres, comme je vous ai
aimés. » « Comme je vous ai aimés », c’est-a-dire du
méme amour aussi dont je vous ai aimés, celui
ol je me trouve dans le Pére. La communion
fraternelle dans la charité, 3 la Messe, ne trouve sa
consommation qu’en nous portant dans le sien de
Dieu, rendus fils dans I'Unique, selon cette autre
parole du Christ que nous avons déja rapportée:
« Qu'ils soient un comme nous, qu’ils soient un en nous. »




bout

neent de

&

’

¢ pres

ﬁdl."h‘.\'

: les

Conimunion

1)

L

J"t'n'frr."t' du

"Hr.

cha

\
i






L’'ACTION DE GRACES

L’action de grices peut désigner A la fois une partie
de la Messe, la derniére, celle qui suit la communion,
et un exercice spirituel: «Faire son action de grices»,
comme nous disons, cest rester quelques instants
avec le Christ, aprés 'avoir regu dans la communion.

Le terme d’action de grices est difficile 3 traduire.
Rendre grices signifie remercier. Mais I'action de
grices est beaucoup plus qu’un simple merci de
politesse, beaucoup plus qu'un devoir dont il faut
s’acquitter. C’est un sentiment premier, immense,
qui monte spontanément en face de notre Dieu et
Pére, duquel « descend, comme dit saint Jacques,
" tout don excellent, tout présent parfait »1. Clest
le cantique des créatures, qui tressaillent de joie
et chantent parce qu'elles existent. C'est I'alleluia
du monde devant la gloire de Dieu: « Nous vous
rendons grices pour votre gloire immense?2 »
L’action de grices a le méme jaillissement profond
et mystérieux, la méme chaleur aussi, que la poésie,
la musique, I'amour et I'adoration,

Habituellement nous plagons I'action de grices

1. Jac., 1, 17.
2. « Gloria » de la messe.

La Messe — 6




82 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

3 la fin de la Messe, mais, en réalité, la messe tout
entiére est une action de graces.

Nous le voyons déja dans I'appellation qu’on donne
couramment 3 la Messe, « I'Bucharistie », qui n’est
que la transcription d'un terme grec qui signifie
« rendre grices ». ‘

Nous le voyons surtout dans la forme liturgique de
la Messe: la grande pri¢re consécratoire, le canon,
s’ouvre par un chant de louange, la Préface, qui
donne comme le ton de toute la Messe. La Préface,
en effet, que tant de chrétiens — et non des moins
religieux — écoutent paresseusement assis et visible-
ment peu exaltés, n'est pas une sorte de simple
avant-propos comme le mot pourrait le laisser croire.
C'est la solennelle proclamation des bienfaits de
Dieu, qui nous fait entrer directement dans la célé-
bration liturgique de la Passion, de la Résurrection
et de I’Ascension du Seigneur. Le célébrant invite
les fideles 3 élever leur Ame — et donc 2 lever leur
corps qui exprime 1’dme: « Sursum corda — Elevons
nos cceurs »; puis, 2 rendre grices: « Gratias agamus
Domino Deo nostro — Rendons grices au Seigneur,
notre Dieu », et aussitdt que le peuple lui a répondu:
« C'est juste et nécessaire », il enchaine et chante:
« Oui, il est vraiment juste et nécessaire, c’est notre
devoir et c'est aussi notre salut, de vous rendre
grices toujours €t partout, Seigneur, Pére saint, Dieu
éternel et tout-puissant, par le Christ notre Seigneur.




L'ACTION DE GRACES 83

« Par le Christ notre Seigneur. » Telle est, au fond,
la raison profonde qui fait que toute la Messe est
une action de grices: c’est qu’elle contient le Christ
qui est lui-méme notre action de grices vivante.
Notre Messe est une parfaite action de grices parce
qu’elle offre au Pére non seulement nos chants et
nos acclamations, non seulement du pain et du vin,
mais encore la Personne méme du Christ, qui est
a la fois homme véritable, créature parmi les créa-
tures, et I' « image du Dieu invisible, né avant toute
créature, rayonnement de sa gloire »1. En élevant le
Corps et le Sang du Christ, vers le Pére, au nom de
toute la communauté chrétenne rassemblée, le
célébrant peut donc chanter: « Par lui, avec lui, en
lui, vous soient donnés, Dieu Pére tout-puissant,
dans I'unité de I'Esprit Saint, tout honneur et toute
gloire dans les siecles des sidcles. »

Il fallait — et il faut sans cesse — rappeler cela,
si on ne veut pas réduire 'action de grices 3 n’étre
qu'un exercice de piété plus ou moins facultatif,
ou la rétrécir 3 un commerce purement sentimental
de I'dme avec son Seigneur, la Messe servant 3 avoir
la Présence réelle, et la Présence réelle 3 avoir des
consolations sensibles.

Mais ces réserves faites, on peut, et il faut, cont-

1. Heb., 1, 1.




84 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

nuer d'appeler la fin de la Messe «'action de grices ».
Celle-ci alors doit étre a la fois communautaire,
personnelle et constante.

Elle doit étre communautaire. Revenus de la sainte
table 3 notre place, il faut rester en silence: ce n’est
pas le moment de lire ni méme de parler. Il faut
souvrir calmement 3 la Plénitude dont on est
devenu participant: «Seigneur je sais, non pas parce
que je le sens, mais parce que vous I'avez dit, que
maintenant vous demeurez en moi et moi en vous. »
Mais aussitot achevée la distribution de la commu-
nion, il faut revenir, comme le célébrant et avec lui,
a son missel. On est libre de s’associer — ce serait le
mieux — ou de ne pas s’associer aux sobres formules
que le prétre récite en purifiant ses mains et le calice;
mais, d¢s qu’il a renoué le dialogue en saluant la
communauté par le « Dominus vobiscum », il faut
rendre grices tous ensemble avec lui. Beaucoup,
hélas! restent insensibles 2 son appel, poursuivant
leur priére privée avec le Seigneur, comme si la
fin de la messe était 'affaire du prétre et du servant.
L’action de grices communautaire est pourtant
bien rapide: une simple oraison — la postcommu-
nion — qui rappelle souvent la féte du jour et qui
demande au Pére, par le Christ, de nous accorder
les fruits de ce Repas auquel nous avons pris part.
Le premier de ces fruits n'est-il pas précisément
celui de la Croix que la Messe contient: nous arra-




L’ACTION DE GRACES 85

cher 3 nous-méme, pour nous rassembler dans
P’unité de la louange et de I'action de graces:

Apres la bénédiction du prétre, commence l'action
de grices personnelle. Elle est amorcée par la récitation
silencieuse du dernier évangile qui est, presque
toujours, le splendide prologue de saint Jean. La pré-
face donnait le ton 3 la Messe entiére; il semble
que le dernier évangile devrait donner le ton 2
notre action de grices personnelle. Car il s'agit
moins d’y gofiter la présence de Jésus — Jésus est
déja présent en nous par I'Esprit Saint — que de
Sunir intérieurement aux sentiments du Christ
donnant sa vie pour nous. L'action de grices per-
sonnelle n’a d’autre but que d’achever au-dedans de
nous la Passion et la Résurrection de Jésus, de nous
entrainer vers le Pére et de nous offrir avec le Christ
« pour le salut du monde entier ».

L’action de grices, enfin, doit étre constante. Elle
ne peut &tre limitée artificicllement 2 quelques
instants de pri¢re. Elle doit remplir toute notre vie.
Rendre grices, « semper et ubique, toujours et par-
tout » dit la Préface. Et la postcommunion du
dimanche dans loctave de I'Ascension nous le
rappelle: « Comblés par vos dons sacrés, puissions-
nous, Seigneur, demeurer toujours en action de
grices. » Pourquoi faut-il qu’aujourd’hui I'action de
grices n’occupe plus dans la vie chrétienne la place
quelle tenait aux premiers sitcles de I'Eglise:




86 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

Pourquoi maintenant ne remercions-nous plus Dieu
que du bout des levres et sans conviction? « Rendez
grices en toutes choses » demandait saint Paul,
« et quoi que vous puissiez dire ou faire, ajoutait-il,
que ce soit toujours au nom du Seigneur Jésus, en
rendant grices par lui 3 Dieu le Pére ». « Tout est
grice »: donc tout est occasion de rendre grices.
La Messe devrait faire de nous une « Eucharistie »
vivante, vivante jusqu'au jour o, introduits par o
elle dans le Royaume, tous ensemble nous pourrons ;
chanter avec les élus comme le dit I'Apocalypse:
« Amen! Louange, gloire, sagesse, action de grices
3 notre Dieu dans les éternités d’éternités! Amen?!»,

1. Apoc., vu, 1.

)
ity
&
i
b1
o,
A

2y
H

e

’
-




VIVRE NOTRE MESSE

La Messe terminée, il n’est pas paradoxal de dire
que tout reste i faire. Ce qu'on vient d’accomplir
réellement, au sein de la communauté chrétenne,
il faut maintenant I'exprimer dans le détail quotidien
de notre vie: il faut vivre notre Messe.

Nous touchons ici au probléme difficile, et sou-
vent mal compris, des rapports entre le culte et la
charité, entre la Messe et la vie.

Deux catégories de chrétiens le tranchent par la
négative: les non-pratiquants et les faux spirituels.

Les non-pratiquants disent: « Ce qui compte, c’est
la charité, c’est de s’aimer les uns les autres, ou, tout
au moins, de s'entr’aider. La Messe, 3 quoi bon:?
Affaire d'opinion, de sentiment ou d’habitude.
1l suffit, d"ailleurs, de regarder vivre ceux qui y vont:
ils ne sont pas meilleurs que les autres; souvent méme
ils sont plus méchants. » 1l est vrai qu'il y a de mau-
vais chrétiens. Il est vrai aussi que le Seigneur Jésus
a souvent répété, 3 la suite des Prophdtes: « Clest
I'amour que je veux, non les sacrifices; la con-
naissance de Dieu, non les holocaustes!. » Mais
estimer que, tout seul, on pourra tirer de son propre
ceeur la religion pure et immaculée aux yeux de

I. S. Matthien, 1x, 13; 12, 7. Cf. Osée, W1, 6.



88 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

Dieu, cCest 4 la fois ignorer ce qu'est la charité évan-
gehque ct ce quest 'homme. La charité, c’est,

3 la lettre, aimer comme Jésus. Or notre ceeur, qui
est mauvais, est incapable d’aimer comme Jésus.
Il ne le peut que s 'il est en communion de vie avec
lui et cest précisément le but de la Messe que de
nous « greffer » sur le Christ, de faire circuler de lui &
nous une méme séve, afin que nous produisions les
mémes fruits, que nous accomplissions les mémes
ceuvres. Dé&s les premiers jours du christianisme,
les chrétiens se rassemblaient pour célébrer I'Eucharis-
tie. Toujours, ils ont été « ceux qui vont a la Messe »,
et il n'est pas exagéré de dire qu'on ne peut pas
étre chréten sans cela.

Il faut ajouter, aussitt, qu'il ne suffit pas d'aller
3 la Messe pour étre chrétien. Ceci soit dit pour
la deuxiéme catégorie, les faux spirituels, qui séparent
cux aussi, 2 leur maniére, la Messe de la vie. Pour
eux, ce qui compte surtout, c'est la Messe, l'inti-
mité avec le Seigneur. La charité ce n’est qu'une
obligation morale, une vertu parmi d'autres, qui
vient se surajouter comme -de I'extérieur aux pra-
tiques religieuses. Mais un culte qui n’engage pas
notre vie, qui ne s'épanouit pas en amour fraternel .
est une abomination pharisaique au regard du Sei-
gneur. Lui-méme nous a prévenus: au jour du
Jugement, il ne suffira pas de dire: « Seigneur,
nous avons mangé et bu en ta présence », car nous




VIVRE NOTRE MESSE 89

savons d’avance ce qu'il nous répondra: « Je ne sais
pas d’olt vous étes. Retirez-vous de moi, vous tous
qui faites le mal®. »

Au fond, ces deux attitudes, qui séparent la Messe
de la vie, procédent d’'une déficience commune,
A savoir: une grave méconnaissance de la Messe.

La Messe renouvelle la Ceéne. Or, 2 la Céne,
trés réellement et trés complétement, Jésus a fait
le don de sa vie. Sa Passion douloureuse, le lende-
main, n'a été que la manifestation, l'expression
vivante et sanglante, de la réalité de son sacrifice,
offert entierement la veille. La Passion, 2 son tour,
sa glorieuse Passion, contenait déja la Résurrection.
Impossible de jamais séparer ces trois aspects de
'unique sacrifice du Sauveur: la Céne, la Passion,
la Résurrection. De méme pour notre Messe: elle
est notre Cene qui contient le don réel et complet
de nous-mémes avec le Christ; notre vie quoti-
dienne ensuite, la spirituelle comme la temporelle
— on peut dire notre Passion, car elle est souvent
douloureuse — ne fait que manifester 'authenticité
de ce don en méme temps que, déj3, elle anticipe
notre résurrection. Revenons briévement sur ces trois
aspects de notre unique sacrifice.

La nuit ou il fut livré, juste avant de souffrir,
Jésus prit du pain et, aprés avoir rendu grices 3 son

1. S. Luc, xm, 26-27.



90 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

Pére, le rompit et le distribua aux apdtres en disant:
« Ceci est mon Corps qui sera livrté pour vous. »
Ce geste contenait et exprimait alors parfaitement
le don de sa vie. Son sacrifice était offert. Puis Jésus
ajouta: « Faites ceci en mémoire de moi. » Il faut
bien comprcndre ces mots: « Faites ceci », cela veut
dire: recommencez, renouvelez 3 votre tour ce
rite, non seulement avec du pain et du vin, non seule-
ment avec des gestes et des paroles extérieures,
mais avec vous-mémes. Faites ceci avec votre propre
vie, si bien que vous puissiecz dire en vérité, vous
aussi, devant ’hostie et le calice de votre Messe:
« Ceci est mon corps, ceci est mon sang, livré et
répandu pour mes fréres, en communion avec le
Christ mon Sauveur. » La Messe est notre Céne, ot
nous faisons chaque fois, avec le Christ, et comme
lui, le don total de nous-mémes.

La Céne achevée, le Christ a quitté le Cénacle pour
le Calvaire; il est passé du repas 2 la Croix, du signe
efficace 3 I'expression vécue. La Messe terminée, le
chrétien doit commencer sa Passion: « Si quelqu’'un
veut me servir, a dit Jésus, qu’il me suive. Ld ol
Je serai, — sur la Croix — mon serviteur sera aussil, »
Mais comment exprimer, épanouir ce don de notre
vie?

En mourant d’abord au péché. S’offrir 3 Dieu, c’est

1. S. Matthieu, xv1, 24.

)



VIVRE NOTRE MESSE oI

en effet se rapprocher de lui; et ce qui nous tient
éloignés de lui, c’est le péché. « Il faut donc, selon
le mot de saint Paul, offrir notre corps en victime
vivante, sainte, agréable 2 Dieu: tel est le culte que
la raison demande de nous!. » Le livre liturgique
utilisé pour la consécration des autels dit avec
hardiesse: « Que sur cet autel s’accomplisse le culte
de I'innocence, que l'orgueil soit immolé, la colére
égorgée, que l'impureté et toutes les convoitises
y soient frappées de mort, qu'on y offre en guise
de tourterelles un sacrifice de chasteté, et 2 la place
de colombes, le sacrifice de I'innocence. »

Nous vivrons aussi le don de notre Messe par
I'offrande de nos travaux et de nos souffrances. L’hostie
qui nous représentait autant qu'elle représentait
Jésus, est composée de grains travaillés et broyés.
J'aime bien, de ce point de vue, I'image jociste
composée naguére par Luc Barbier: on y voit,
au premier plan, un ouvrier penché en avant, trainant
péniblement son wagonnet; au second plan se
profile, discrétement évoqué, le Christ qui épouse
lattitude laborieuse du jociste, penché comme
Jui, mais sous le poids de sa Croix. Au bas de I'image,
il y a cette 1égende: « Que mon travail d’aujourd’hui,
relié 3 votre sacrifice, Seigneur, serve 2 la libération

de mes fréres. »
Ce lien, c’est la Messe: c'est elle qui a joint réelle-

1. Rom., X1, I.




92 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

ment mon offrande 2 celle du Christ. C’est la Messe
aussi, qui permet aux malades de dire avec I'apétre
saint Paul: « J'achéve dans mon corps ce qui manque
a la Passion du Christ!. » Tout malade, en effet,
quand il regoit la communion, participe 4 la Messe:
il s'offre réellement en sacrifice avec le Seigneur, et
c’est justement en portant ensuite la croix de sa mala-
die qu’il montre que son don était réel et complet.

« Ainsi le connaitraije, lui, Jésus, et la puissance
qui émane de sa résurrection; ainsi communierai-je
a ses souffrances en reproduisant en moi sa mort,
dans I'espoir de parvenir si possible i la résurrection
d’entre les morts2 » Ce mot de Paul définit bien
la Messe. Le Christ est passé de la Ceéne 3 la Croix,
de la Croix 2 son Pére. Le terme de la Croix, et
donc de la Messe, c’est la communion, I'unité: « Toi
en moi, dit Jésus a son Pére, et moi en eux. Qu'ils
solent un3. » Ce que notre Messe a réalisé efficace-
ment, mais de fagon passagére, ce rassemblement des
hommes sans distinction de race, de classe, de culture,
d’4ge, ni de sexe, ce peuple unanime dans ses gestes,
dans ses chants et son cceur, il faut maintenant
Iexprimer dans la réalité de notre vie. Et seul notre
effort d’amour et de communion fraternelle dira si
notre don était véritable 2 la Messe.

1. Col., 1, 24.
2. Phil., m, 10-11.
3. Jean, xvu, 23.

R AP




VIVRE NOTRE MESSE 03

On communie pour se sacrifier; on communie
pour aimer. Quand nous quitterons I’église, apres
avoir pris part 3 la Messe, il nous faudra donc em-
porter cette consigne que lapdtre donnait aux
chrétiens d’Fphése: « Vivez dans la charité, 3 I'ex-
emple du Christ qui vous a aimés et qui s’est livré
pour vous, s'offrant 3 Dieu en sacrifice d’agréable

parfum 1y

1. Eph., v, 2.







ITE MISSA EST

Un jeune ouvrier chrétien, travaillant dans une
grande usine, devant une chaine qui réclamait de
lui tout au long des jours les mémes gestes quasi-
machinaux et qui risquaient terriblement non pas
tellement de le fatiguer que de I'abrutir, avait placé
quelque part en son lieu de travail, afin de 'avoir
constamment sous les yeux et de lui permettre de
donner tout son sens chrétien 3 une fatigue qui
risquait d’&tre terriblement inhumaine, une image
du Christ en Croix, ou il avait écrit ces quelques
mots: « Mon établi, c’est mon autel. » Dans sa pensée,
ceci voulait dire: je fais 2 mon lieu de travail ce que
* le prétre fait A l'autel, — ou mieux, je continue
devant mon établi ce que j’'ai commencé dimanche
dernier 2 la Messe; — par mon travail offert, je com-
munie au Christ et 3 mes fréres, je continue le
sacrifice du Christ, ou mieux, je m'y insére. Mon
travail est sacrifice de louange, de demande et
d’amour et il m’introduit dans le mystére de Dieu
Créateur, Rédempteur, Consolateur et Sanctificateur.

Mais mon travail n’est tout cela que dans la
mesure ou il est en relation avec la Messe qui I'a
précédé. Mon travail ne remplace pas la Messe;
il prend tout son sens d’offrande et de communion,
de supplication et d’eucharistic, dans la Messe.




06 CHRETIENS AUTOUR DE L’'AUTEL

L'établi du jeune ouvrier ne supprime pas lautel,
mais il devient lui-méme autel grice 2 la corrélation
qui sétablit dans le coeur du jeune homme entre
son geste ct celui du prétre, ou plutét entre son geste
au travail et son attitude 3 la Messe, entre les senti-
ments qui I'animent au milieu de son travail et ceux
qui étaient les siens alors que sa pricre ne faisait qu'une
avec celle du prétre et de ses fréres chrétiens. « Mon
établi, c’est mon autel », cela voulait donc dire pour
ce jeune ouvrier: par mon travail, comme par ma
Messe, et parce que jai participé 3 la Messe, je
m’insére dans le sacrifice du Christ-Sauveur, j’an-
nonce tous ses mysteres, je prépare son retour.

Nous avons vu qu'il fallait vivre sa Messe et la
conclusion du chapitre précédent aurait pu étre
enfermée dans cette formule que le prétre nous
adresse juste avant la bénédiction finale: « Ite Missa
est », formule qu’il faudrait traduire ici : « Allez,
la Messe est, elle existe, elle se continue. »

Cependant elle n'a pas que ce sens, ce n’est
méme pas ce sens que I'on voit d’abord.

De nos jours, ce qu'on entend ordinairement par
ces mots, c’est la fin de la Messe: « Allez, mes fréres,

la Messe est dite. » C'est ce qu'a chanté Claudel
dans « La Messe 1a-bas »:

« Allez, la Messe est dite. Ame forte et com-
pétente, leve-toi et va, ot l'affaire inachevée




S

AR

“ Les fidéles sont prids dinscrire sur cc registre
leurs intentions de pricres qui seront lues dimanche
A\ ’ ’ "
prochain a la messe de commmmante de ¢ h.







ITE MISSA EST 97

t'attend et le vers hier suspendu sur le papier
plat.

Va vers I'ceuvre qui t'est appropriée sans que
tu la comprennes et qui est bonne,

- Comme l'abeille qui ne sait rien, mais qui a
3 la fois le sentiment de la fleur et celui de
I'’hexagone...

« Allez, la Messe est dite » et le devoir néces-
saire est acquitté.

La terre pendant que tu priais poussait et
vois-la qui est préte 3 étre moissonnée. »

Cette interprétation marque, hélas, pour trop
de chrétens un certain temps d’arrét, une solution
de continuité entre la pri¢re qui a été la Messe et la
vie. I est donc nécessaire qu'on ne s’y arréte pas,
mais qu'au contraire on revienne 1 la formule du
prétre congédiant les fidéles pour y voir une invita-
tion 3 poursuivre 3 travers leurs occupations, leurs
souffrances et leurs joies, I'offrande et la communion
qui ont été amorcées autour de l'autel.

Il faudra A cet aspect en ajouter un autre, mission-
naire celui-1a. Clest celui qui est donné par le sens
exact de cette formule « Ite Missa est », qui a été,
et qui reste, malgré le contresens dont on la gratifie
en général, une formule d’envoi.

Le mot missa en effet, qui se rattache au verbe

latin mittere, envoyer, et qui est attesté dans un

La Messe — 7



98 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

sens apparenté 2 celui de ce verbe, n'a que trés tar-
divement dans Dhistoire de I'Eglise, désigné I'en-
semble du service cucharistique. A 'origine ce mot
signifiait le congé donné aux catéchuménes qui ne
pouvaient prendre part i la fraction du pain. Plus
tard, on congédia aussi les fideles par la méme
formule. 11 y eut donc alors deux missa, deux renvois
au cours de l'assemblée liturgique: le renvoi des
catéchumenes et le renvoi des fideles. Les deux
missa devinrent comme deux parties caractéristiques
de la liturgie. On disait: aller jusqu'a la missa des
catéchuménes ou jusqu'a la missa des fidéles. De Ia
3 désigner par ce mot la totalité de chaque service,
il n’y avait qu’'un pas 2 faire, — qui fut vite franchi,
lorsque la discipline du catéchuménat disparaissant,
la distinction entre les deux missa n’eut plus de
sens. Le nom d'un détail secondaire devint alors
celui du rite dans sa totalité. Le mot missa désigna
dés lors tout le service eucharistique, avec ses deux
parties: I'avant-messe, appelée encore la messe des
catéchumeénes et la messe proprement dite celle
des fidéles.

Il n’empéche que le mot missa ne doit pas perdre
a nos yeux son sens premier, mais doit signifier pour
nous un envoi; non pas un renvoi parce qu’une
action est terminée, mais un envoi pour une action
qui commence ou se continue, Lorsque le prétre nous
dit avant de nous bénir: « Ite missa est », nous devons

g

C




ITE MISSA EST 99

comprendre qu'il nous confie une mission, que
notre Messe serait pour nous inachevée, si elle
n’était pas l'origine d'un engagement. Ite missa est
doit signifier pour nous: la mission commence.

Et cette mission 3 nous confiée par 'Eglise comme
conclusion 3 la Messe 2 laquelle nous venons de
participer, elle est d’abord personnelle.

Nous venons de communier, nous 'avons vu, i la
parole de Dieu. (Rappelons-nous ce qu’on nous a dit
dans le chapitre sur le Festin de la Parole.) Nourris
de la Révélation divine, nous ne pouvons garder
pour nous ce qui fait notre force et notre richesse.
Comme les apbtres, nous avons 2 prendre conscience
que le message du Christ ne peut s’arréter i nous.
Comme eux, nous devons répéter: « Non possumus
non logui, nous ne pouvons pas ne pas parler. »
Pour mieux nous faire comprendre, combien notre
union au Christ exige de nous ce témoignage, tout
en nous faisant soupgonner les difficultés que, pour
nous, entralne une telle mission, I'Eglise nous fait
lire et méditer en guise d’action de grices personnelle,
le magnifique prologue de saint Jean: « En Lui était
la Vie ct la Vie était la Lumiére des hommes et la
Lumiére luit dans les ténébres et les ténébres ne 'ont
point arrétée... Jean devait rendre témoignage 2 la
Lumiére. »

A la Messe, nous avons offert et nous nous som-
mes offerts. Notre offrande est allée rejoindre celle



100 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

du Christ-Jésus. Notre vie devra, comme la Messe,
étre une montée de nous-mémes vers Dieu. Nous
ne nous contenterons pas de recevoir, nous saurons
donner le meilleur de nous-mémes, et, pour reprendre
le mot célébre du Pere Gratry, nous nous efforcerons
de donner chaque jour un peu plus que nous ne
pourrons.

Mais nous avons aussi la mission d’offrir 3 la
place de nos freres, les hommes, et d’offrir pour eux.
A la suite de notre Sauveur qui a pris sur ses épaules
toutes les miséres, toutes les désespérances des
hommes et aussi toutes leurs actions méritoires,
nous aurons, avec le prétre qui a 'autel dépose sur
la paténe et dans le calice en méme temps que le
pain et le vin, tout ce qui symbolise la vie des
hommes, nous aurons nous aussi 2 tenir et 2 soulever
entre nos mains, et cela 3 tout moment, ce petit
peuple — dont nous sommes. — Nous aurons 2
faire en sorte que tout le travail, la souffrance, les
joies, les espoirs et les faiblesses dont sont tissés
nos jours, ne soient pas inutiles mais louent le Sei-
gneur, chantent sa gloire et notre amour, soient
cucharistie et source de grices, de pardon et de
salut. Comme le prétre dont parle le poéte, nous
devons étre entre Dieu et les hommes, «la jointure
et le ciment». Nous avons 2 prendre « le peuple
obscur avec nous et 3 l'offrir entre deux bras ou-
verts ». Au sein d’'un monde qui ne se souvient plus

dasma T

P




ITE MISSA EST 101

d’ou il vient, nous avons mission de le ramener
3 Dieu, grice 2 notre priére d’offrande. « Pour
répondre 2 la grice que Dieu nous a donnée, nous
avons 2 @tre auprés des paiens les ministres du
Christ-Jésus et 2 remplir la fonction sacrée d’annon-
cer 'Evangile de Dieu, afin que les paiens, une fois
sanctifiés par I'Esprit, soient une offrande agréable »
(Romains, Xv, 16).

Nous avons aussi requ 2 la fin de la Messe la mis-
sion d’aimer. « Vivez dans la charité », disait saint
Paul aux Ephésiens, comme nous l'avons vu au
chapitre précédent. L'Ite Missa est précise dans quel
sens nous devons comprendre ce conseil de 'ap6tre:
soyez unis personnellement par 'amour au Christ
et a vos fréres, 3 qui vous avez communié au cours
de la Messe; mais aussi : au nom de cette unité
qui a été annoncée, amorcée 3 la Messe, ayons la
préoccupation de construire ce monde nouveau dont
le Christ a posé la premitre pierre et qui doit étre
un monde ol I'égoisme perd ses prétentions et ol
tout le monde s’aime dans la vérité. L’ Ite Missa est du
prétre doit nous inciter 3 nous oublier nous-mémes
et a ouvrir notre cceur 3 tous les besoins de nos
fréres. La parole de Cain « Suis-je donc le gardien
de mon frére: » n’est plus concevable sur les lévres
d'un chrétien qui vient de participer au repas frater-
nel qu'est la Messe. Gardiens de nos fréres, nous
le sommes désormais; dépendants de nos fréres nous




102  CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

le sommes aussi plus que jamais. La Messe doit
faire de nous les apdtres de 'amour, ap6tres qui vont
répétant le message du Christ: « Aimez-vous les
uns les autres », mais qui savent qu’ils sont envoyés
dans le monde pour mettre en pratique devant tous
et pour tous ce commandement qui reste toujours
nouveau dans un monde ou l'on ne sait pas encore
ce que c’est que I'amour. Ite Missa est! Nous venons
de réaliser dans le Christ 'union la plus étroite entre
nos fréres chrétiens. Nous avons la mission de tout
faire pour que cette communion se réalise entre
tous les hommes de bonne volonté, ceux de notre
quartier, de notre bureau ou de notre atelier, de
notre hépital, et tous les autres.

Cette mission, certes, est personnelle. C’est chaque
chréden qui a participé 2 une Messe, qui est envoyé.
A chacun de nous, 'Eglise redit la parole du Christ
3 Marie Madeleine, au matin de Piques: « Va vers
tes fréres, et dis-leur... » Mais la Messe, il ne faut
pas l'oublier, a été le grand rassemblement des
chrétiens. Elle est le sacrement de I'Eglise, commu-
nauté de tous ceux qui, marqués du signe de la
foi, ont été introduits dans le Corps mystique du
Christ, et avec lui ne forment plus qu'un. Elle
exprime cette Eglise et elle la réalise. Rien n'y est
individuel. Tout y est communautaire. L’envoi,
autant que |'offrande. C’est donc 4 la communauté
tout entiére qu’est adressé I'envoi. Clest 2 elle qu'est




ITE MISSA EST 103

confiée la mission de faire en sorte que ce qui s’est
si simplement et si profondément réalisé dans la
Messe, se continue dans le monde.

C'est donc la communauté chrétienne en tant
que telle qui doit porter aux hommes la parole de
Dieu; C'est elle qui doit assumer le monde et offrir
3 Dieu le travail, les souffrances, les louanges et tous
les appels des hommes; c’est elle enfin qui doit réa-
liser dans le monde cette société qu’appellent tous
les hommes et dont la loi d’amour sera la régle d’or.
Les premiers chrétiens avaient fort bien compris
cet aspect communautaire de leur mission. Les
Actes des Apbtres tracent ce tableau idyllique de
I'Eglise primitive: « Ils se montraient assidus aux
instructions des Apbtres, fideles 2 la communion
fraternelle, 3 la fraction du pain et aux priéres...
Tous les croyants vivaient unis et mettaient tout en
commun; ils vendaient biens et propriétés et par-
tageaient le prix entre tous selon les besoins de
chacun. Tous les jours, d'un méme cceur, ils fré-
quentaient le Temple et rompant le pain dans leurs
maisons, ils prenaient leur nourriture avec allégresse
et simplicité de cceur; ils louaient Dieu et avaient
la faveur de tout le peuple. Et chaque jour le Seigneur
augmentait considérablement le nombre des sauvés »
(1, 42-47) et « la multitude des croyants n'avait
qu'un cceur et qu'une ime» (1v, 82). Unis pour
écouter la Parole de Dieu, pour prier, pour com-




104 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

munier, les chrétiens le restaient dans toute leur
vie; le spectacle que cette communauté d’hommes
et de femmes de tous les iges et de toutes les con-
ditions donnait au monde, attirait les paiens au sein
de I'Eglise. Le grand rassemblement des hommes
de bonne volonté commencé lors de la fraction du
pain se poursuivait tout au long des jours.

Quel examen de conscience n’avons-nous pas
a faire, nous qui voulons vraiment vivre notre Messe
ct éviter qu'elle ne soit une parenthése dans notre
vie! Quelle responsabilité est la nétre, 3 nous qui,
enrichis 3 la fois de la Parole de Dieu, du corps du
Christ toujours présent et de I'union de nos fréres,
avons regu de I'Eglise, et par elle, du Christ, son
Chef, la mission de transmettre aux hommes qui
attendent, tout ce que nous avons recu!

P s T



T T e e — i

DEUXIEME PARTIE

ASPECTS PARTICULIERS ET REALISATIONS
. PRATIQUES




-
pump— S P— . o e i - v - -



LITURGIE DE LA PENITENCE

Les premiéres pritres dites 2 la messe forment
un ensemble ol dominent particulitrement le
psaume Xim, Judica me, I’antienne Introibo, et le
Confiteor. — Par leur historique et leur sens, ces
pritres constituent toute une liturgie de la pénitence,
préparatoire au sacrifice.

Historiquement, ce groupe de priéres est trés
ancien, puisqu’on le retrouve en germe avant la
période franque, sous la forme de deux rites qui répon-
dent aux deux parties des pritres actuelles: marche
jusqu’a lautel, prosternement muet du célébrant
devant I'autel. — Ce furent tout d’abord des pricres
du célébrant seul; mais dés-le 1x¢ siécle, elles devin-
rent celles de tout le clergé et bientdt aprés les
fideles y participérent.

En ce qui concerne plus particuli¢rement le Confi-
teor, son origine se retrouve aussi dans cette adora-
tion silencieuse qui était celle du pape, 3 Rome,
dans loffice stationnal, lorsqu'il était arrivé devant
autel, comme nous le rappellent les « Ordines
Romani » qui réglaient les cérémonies romaines au
vme® siecle. — A cette oraison silencieuse on ne
tarde pas, en territoire franc, 1 assigner des formules
de priéres, qui en firent donc rapidement un dia-
logue, par lequel le célébrant se reconnait pécheur,

T T



108 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

non plus seulement en présence de Dieu et des
saints, mais devant ses fréres 2 qui il demande d’inter-
céder pour lui; et cette intercession lui est immé-
diatement accordée, en réponse i sa confession.

Vers I'an 1.000, on adjoignit au Confiteor et au
Misereatur, formule de priére d'intercession, I'Indul-
gentiam, qui érait alors et devait rester pendant
plusieurs si¢cles la formule ordinaire de I'absolution
sacramentelle. — Le fait que, seul, le prétre récitait
cet Indulgentiam, a une époque ou les notions
théoriques du dogme de la pénitence n’avaient pas
été éclairées par la scolastique et oti dominaient les
absolutions générales sacramentelles, laisse voir
I'importance accordée 2 cette formule de pardon
et de purification. On alla jusqu'a imposer une
pénitence aux fidéles présents.

Depuis la scolastique, ce rite de pénitence n’a plus
guére d’autre portée que celle que pouvait avoir
la confession des péchés entre laics, en usage un
certain temps dans les monasteres sous cette formule;
elle garde cependant le caractére d’humble aveu des
péchés et d’expression du repentir qui ne peut se
faire, depuis les tout débuts de histoire de I'Eglise,
qu’au milicu de la communauté chrétienne, et avec
son intercession.

Depuis les origines, c’est donc une liturgie péni-
tentielle, préalable au sacrifice que I'Eglise a voulu
placer en ce début de messe.

T




LITURGIE DE LA PENITENCE 109

Le psaume XL qui I'ouvre, est considéré comme
ayant €t€ composé par David, lorsque le roi-pro-
phéte, fuyant 2 I'est du Jourdain, était traqué par les
partisans de Saiil, gens non sancta, et d’Absalon, son
fils révolté. Exilé loin de Sion, la ville sainte, le
psalmiste se sent frappé pour ses péchés et soupire
vers la montagne sainte et les tabernacles de Yahweh
Malgré sa tristesse, il a confiance en Dieu, son
« rempart »; aussi afirme-t-il: « Et introibo ad altare
Dei, ad Deum qui laetificat juventutem meam:
je monterai 3 I'autel de Dieu, de Dieu qui réjouit
ma jeunesse », verset qui sera repris comme antienne
au début et 2 la fin du psaume.

Clest 1a le chant qu’entonnaient les néophytes
qui, morts au péché et ressuscités a la vie du Christ
par leur baptéme, faisaient leur entrée dans I'archi-
basilique de Saint-Jean du Latran, en pleine nuit
pascale, pour assister pour la premiére fois au
sacrifice eucharistique et recevoir leur premiére
communion. Sur les lévres du prétre, arrété au pied
de l'autel, le psaume de David prend cependant une
signification plus haute. Conscient de son indignité,
traqué lui aussi par ses ennemis, qui sont ses péchés,
« offenses et négligences sans nombre » comme il
dira 2 I'oblation du pain, le prétre s’arréte 3 distance
de l'autel et pric le Seigneur de lui venir en aide
dans son exil moral, de relever son courage, de le
délivrer de ses oppresseurs. — Confiant en la toute-




110 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

puissance miséricordieuse de Dieu, il dit son assu-
rance, sa joie méme: il montera lui aussi 3 la mon-
tagne sainte, 2 'autel, calvaire mystique, pour offrir
d’une manié¢re non sanglante le seul sacrifice valable,
le sacrifice de la Croix.

Si large que soit la part faite aux sentiments de
confiance et de joie de ce psaume, la note prédomi-
nante en est donc nettement pénitentielle, comme
le montrent la tradition liturgique et le réle de pré-
paration au Confiteor qui lui est dévolu.

L’aveu des fautes est introduit par une invocation
tirfe du Psaume Lx1x: ¢« Adjutorium nostrum in
nomine Domini, qui fecit caelum et terram: notre
secours est dans le nom du Seigneur, qui a créé le
ciel et la terre ». C’est une oraison jaculatoire qui fut
trés chére aux premiers chrétiens. Cassien, au ve siécle,
contribua 2 en répandre I'usage et demanda de la
réciter le jour et la nuit, dans toutes les tentations
et tous les dangers, dans les succés et les revers et
surtout en commengant 3 prier; aussi ce verset se
retrouve-t-il au début de nombreuses priéres. Il
est une invitation 3 mettre toute notre confiance
en ce Dieu auquel nous allons nous adresser dans
notre priére, un cri d’espérance lancé vers le Dieu
créateur et vers le Pére miséricordicux; aussi est-il
parfaitement 2 sa place juste avant le Confiteor,
ol nous allons faire appel 2 la miséricorde de Dieu,
en reconnaissant humblement nos miséres, et en




LITURGIE DE LA PENITENCE IIT

les avouant avec un repentir sincére. Car notre
grand titre 2 cette miséricorde divine, ce sont juste-
ment ces miséres reconnues ct avouées; c’est pour-
quoi le prétre d’abord, puis les fideles, s’inclinent en
signe d’aveu et d’humiliation en le récitant.

Aveu et humiliation, le Confiteor est aussi demande
de pardon; cest par lui que nous attendons de la
miséricorde divine de retrouver la pureté nécessaire
pour que le sacrifice qui va étre offert soit agréable
au Seigneur; c’est 13 sa valeur de sacramental.

1l est enfin une sorte de mise 2 'unisson, avant le
sacrement de 1'unité qu'est la messe. — « Réunissez-
vous le jour dominical du Seigneur, nous dit 3 la
fin du premier siécle, la Didaché, rompez le pain
et rendez grices, aprés avoir d’abord confessé vos
péchés, afin que votre sacrifice soit pur. — Celui
qui a un différend avec son compagnon ne doit
pas se joindre A vous avant de s'étre réconcilié, de
peur de profaner votre sacrifice... Dans I'assemblée,
tu feras I'aveu de tes péchés et tu n’iras pas 2 la
priére avec une conscience mauvaise. » — Ainsi, dés
les premitres générations de chrétiens est mis en
pratique avant la messe le conseil donné par le
Christ dans 'Evangile: « Si tu présentes ton offrande
a l'autel, et que 12 tu te souviennes que ton frére a
quelque chose contre toi, laisse 12 ton offrande devant
I'autel et va d’abord te réconcilier avec ton frére,
puis viens présenter ton offrande. » (Mat., v, 23.)




112 CHRETIENS AUTOUR DE L' AUTEL

Il importe avant tout que la messe qui va se dire
soit le sacrement de I'unité des chrétiens, et il n’est
pas de fraction de pain possible sinon dans une
assemblée de fideles qui n’ont qu’un cceur et qu’une
dme (Actes, v,32). — «Puisqu'il y a un seul pain »,
les chrétiens qui vont prendre part au sacrifice ne
doivent « former qu'un seul corps tout en étant
plusicurs » (I Cor., X, 14). La premiére démarche
au seuil du sacrifice et aussi du repas sacré est ainsi
une démarche de réconciliation.

Le Confiteor est donc I'acte par lequel nous
reprenons place parmi nos fréres rassemblés, parmi
I'Eglise; ce n’est pas seulement de I'Eglise militante
qu’il s’agit, mais de I'Eglise tout entiére, au milieu
de laquelle le Christ est présent; c’est pourquoi
aprés nous étre adressés 2 Dieu, nous demandons leur
intercession aux saints de I'Eglise triomphante:
« Ne savez-vous pas que les Saints jugeront le
monde (I Cor., v1, 2)2 » — Marie la premiére est
nommée, Immaculée, Refuge des pécheurs, Secours
des chrétiens, Médiatrice de toute grice; puis,
I'archange saint Michel, vainqueur de Satan, défen-
seur de I'Eglise et protecteur des imes, qui est
invoqué plusieurs fois au cours de la messe, ainsi
que par ailleurs dans le rite d’assistance aux mou-
rants; puis saint Jean-Baptiste; comme jadis parmi
les Juifs, il continue sa mission de préparation et
désigne aux pécheurs « I'Agneau qui efface les péchés




La piété individuelle garde une place dans une
liturgie communautaire.






LITURGIE DE LA PENITENCE 113

du monde » (Jean, 1, 29); enfin, avant la multitude
des saints, voici ceux qui ont su aimer particuliére-
ment, les apdtres, et parmi eux Pierre, le chef de
cette Eglise qui implore miséricorde, et Paul,
I'apétre des Gentils, par qui elle s’est ouverte au
monde entier, elle s'est étendue i la mesure de

[ .
I'univers.

Ce sont toutes ces considérations qui nous ont
conduits, 3 Saint-Séverin, 3 donner un relief parti-
culier 3 cette liturgie de la pénitence.

Tout d’abord, nous ne disons plus le Confiteor
avant la communion, qui est une adjonction tres
tardive, venant sans doute du transfert de la céré-
‘monie de la communion donnée aux malades
3 celle de la messe. — En diminuant le réle du Con-
fiteor du début, il alourdit le rythme de la messe
3 un moment o il faut souligner I'unité de la com-
munauté chrétienne,

Puis, nous avons fait une place importante 2 la
liturgie du seuil dont le Confiteor est I'expression;
aux messes basses, le prétre le prononce 4 haute voix,
au bas de I'autel, et les fideles répondent. — A la messe
solennelle, le célébrant, précédé du diacre, des clercs et
du sous-diacre portant la croix, récite 3 mi-voix, en
le dialoguant avec eux, le psaume Judica me, tout en
se rendant de la sacristie au fond de I'église; alors,
au milieu des fidéles, il éléve la voix et récite au

La Messe — 8



114 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

micro, pour étre entendu de tous, le Confiteor;
la foule, tournée vers le prétre le récite A son tour.
— Et, aprés le Misereatur, le célébrant asperge d’eau
bénite, I'eau purificatrice de notre baptéme, le
peuple chrétien rassemblé, en récitant I'Indulgen-
tiam. Ce n’est qu'alors qu'il avance vers I'autel,
pendant qu'est chanté I'Introit, le chant d’entrée,
et que le sacrifice de la messe, le repas fraternel,
va commencer.




LES AMEN DE LA MESSE

S'il est un mot qui revient trés souvent dans la
Messe, c’est bien le mot « Amen ». Il souligne la
permanente et attentive présence des fidéles 2 la
pridre du prétre qui célebre. En disant ou en chan-
tant « Amen » le peuple chrétien montre qu'il ne
reste pas insensible au jeu liturgique, qu’il n’est
pas indifférent 3 la pritre qui, si elle est dite par un
seul, n’en est pas moins celle de toute la communauté.

Or, si ce mot revient si souvent sur les lévres des
chrétiens rassemblés pour la Messe, il importe qu’ils
en sachent le sens exact. Si on ouvre un missel,
on trouve de ce mot qui n’est pas latin mais dérivé
de I'hébreu, une traduction partout répétée: « Ainsi
soit-il. » Amen voudrait donc signifier I'approba-
tion que les fid¢les donnent aux paroles du célébrant,
que celles—ci aient été une priére adressée 3 Dieu,
ou bien une formule sacramentaire.

Une étude rapide de ce mot qui, au dire de
certains savants, est peut-&tre celui de la langue
humaine qui aurait atteint la plus large diffusion,
car il est familier A la fois aux juifs, aux musulmans
et aux chrédens, nous fera découvrir que le mot
Amen a une signification beaucoup plus riche que
celle que lui prétent en général nos missels, — si
riche qu'il est imprudent de le traduire en frangais;



116 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

on risque, en effet, de I'appauvrir terriblement.
Les Latins, voulant lui conserver toute sa richesse de
sens, I'ont fait passer tel quel dans leur liturgie,
au méme titre que le mot « Alleluia », autre expres-
sion hébraique intraduisible en frangais. Ce qui
importe donc, c’est d’essayer de découvrir tout ce
que recouvre ce mot « Amen », ce qu’il exprimait
chez les Juifs, ce qu'il voulait dire pour les premieres
générations de chrétiens qui non seulement I'em-
ployaient au cours de leurs célébrations liturgiques,
mais l'inscrivaient un peu partout comme finale
3 certaines formules funéraires, sur des amulettes,
voire sur des tables de jeu ou comme exclamation
triomphale.

Le premier sens que I'on a donné au mot Amen
dans la Bible, c’est celui de fidélité, de vérité.

Un magnifique texte du prophéte Isaie (Chap. 65,
verset 16), nous parle du « Dieu de I’Amen ». Dieu
proclame qu’il va créer de nouveaux cicux et une
terre nouvelle, et réaliser ce qu'il a annoncé par tous
les prophétes. Ainsi la fermeté avec laquelle il a tenu
ses promesses éclatera aux yeux de tous et c’est sous
le nom de « Dieu de la fidélité » qu’on l'invoquera.
« La fidélité de Yahweh subsiste 2 jamais » chante
le psaume 117. Mais cette fidélité exige une réponse.
Dieu qui réalise sa promesse réclame en retour une
adhésion ferme de ceux qui bénéficient de ses dons.
« Abraham eut foi en Dieu et Dieu le lui imputa




LES AMEN DE LA MESSE 117

3 justice. » La foi, c’est I'adhésion ferme 3 la Parole
de Dieu. Or en hébreu, le verbe croire et le sub-
stantif fidélité sont tirés de la méme racine que
I'adverbe Amen. Amen, c'est I'interjection par
laquelle le pieux israélite proclamait 3 la fois la
fidélité de Dieu aux dispositions de I'Alliance et
sa propre fidélité: Amen, que cela soit ferme! Cela
sera ferme de votre c6té, Seigneur; qu'il en soit
ainsi du mien! .

Amen gardera le méme sens dans de nombreux
passages du Nouveau Testament au point qu'il
finira parfois par désigner le Christ-Jésus lui-méme.
Saint Jean, dans son Apocalypse (m1, 13), appellera
Jésus, 'Amen... le Témoin, le Fidele, le Véridique.
Fidélité et Vérité apparaissent dans le Nouveau
Testament, ainsi que dans ’Ancien, comme étant
des notions voisines comprises toutes les deux dans le
mot Amen. C'est avec ce double sens qu’il passera
dans les diverses liturgies chrétiennes o il sera une
authentique profession de foi et aussi un cri d’espé-
rance, comme par exemple dans ce texte emprunté
a la liturgie égyptienne: « Amen, Amen, Amen!
Nous croyons, nous en avons la certitude et nous
te louons, Seigneur notre Dieu; ceci est vraiment
ton corps, nous le croyons... Amen, ceci est vrai-
ment ton sang, nous en sommes certains. »

Le second sens du mot Amen est celui de I"accep-
tation. C’est dans ce sens de conformité A la volonté




118 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

du Seigneur que nous le trouvons dans un certain
nombre de passages des Livres Sacrés. Le prophéte
Jérémie dit: « Amen, que I'Eternel fasse ainsi! »
(Jérémie, xxv, 6.)

Notre Bible latine traduit alors ces Amen par
« Fiat » — qu'il en soit ainsi — reprenant le sens
de la Bible grecque qui emploie le verbe « Genoito ».
Amern, dans ce cas, c’est I'acceptation douloureuse
mais généreuse du Christ au jardin des Oliviers,
terminant son agonie par ce cri: « Mon Pére, que
votre volonté soit faite, et non la mienne. » Amen,
c’est aussi la réponse de la Vierge Marie 3 I’ Archange
qui est envoyé pour lui demander d’accepter d’étre
la Mére de Dieu: « Voici la servante du Seigneur,
qu'il me soit fait selon votre parole. Fiat! » N'est-ce
pas aussi, alors que nous sommes brisés par les
difficultés de la vie, rompus par les fatigues de notre
travail quotidien, ou bien cloués sur un lit de souf-
france, n’est-ce pas aussi le sens que nous avons
a donner 2 beaucoup de nos Amen, de ces Amen qui
nous aident 2 entrer dans le mystére de I’Annon-
ciation avec la Vierge Marie, dans le mystére de la
Rédemption, prélude du mystére pascal, avec le
Christ-Jésus: L’ Amen, n’est-il pas pour nous I'atti-
tude normale qui exprime toute la confiance que
nous mettons en Celui qui nous aime et de qui nous
avons tout 2 attendre? L’Amen que nous pronongons
avec générosité et gravité 3 certaines heures de




LES AMEN DE LA MESSE 119

notre vie, et que nous aimons répéter, n’est-il pas
ce chéque que nous présente le Seigneur et qu'il
nous demande de signer en blanc: A Ilui d’écrire
ce qu'il voudra. D’avance nous avons dit Amen,
avec confiance, sans savoir ce qui nous attend.

Acte de foi, acceptation de la volonté de Dieu,
I'Amen est enfin I'expression d’un veu, du souhait
que ce qui vient d’étre dit se réalise, que ce qui vient
d’étre demandé dans une pritre soit accordé par
Dieu. Le chap. xxvn du Deutéronome, versets 18
2 26, nous montre qu’a toutes les malédictions énon-
cées dans ce texte, le peuple est invité 3 répondre:
Amen. Et saint Paul fait allusion i une coutume
bien vite établie dans la primitive Eglise, dés I'dge
apostolique, qui consistait en ceci: les assistants
répondaient Amen aux priéres de celui qui présidait,
afin de s'unir 2 lui et de s’approprier ce qu’il venait
de dire au nom de tous (I Cor., x1v, 16). Pensons
aussi au verset 14 du Psaume 40: « Béni soit I'Eternel,
le Dieu d’Israél, d’éternité en éternité! Amen!
Amen! » Cette acclamation nous améne aux doxo-
logies, ces formules d’honneur, de louange de Dieu
et, dans le Nouveau Testament et la liturgie chré-
tienne, des trois personnes divines. Elles terminent

toutes nos oraisons et aussi tous les psaumes tels que
I’Eglisc les inclut dans 1'Office.




120 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

De tout ce qui précéde, nous pouvons facilement
découvrir toute la richesse de sens de ces multiples
Amen dont est pleine notre liturgie actuelle, toute
la profondeur de la spiritualité qui est la leur. Ces
Amen résument tout le comportement de 'homme
envers son Dieu. Sur les lévres du chrétien, cest
I'acte de foi 3 la parole ou A I'action divine, c’est
la confirmation, cest l'acquiescement, c’est un
engagement qu'on prend, « cest parfois méme,
dit Dom Cabrol, dans son article du Dictionnaire
d’Archéologie, un de ces mots de louange chantés
¢ternellement par I'Eglise triomphante du Ciel et
qui marquent I'apogée de la pritre, une sorte de
rassasicment et de plénitude de Dieu, mots impos-
sibles 3 traduire aussi, parce qu’ils ont un sens mul-
tiple, et en quelque sorte, une portée infinie...
A la fin de la doxologie, ’Amen est comme le
prolongement de I’expression « in saecula saeculo-
rum », expression de la louange qui ne finira pas ».

Toute cette richesse de spiritualité chrétienne,
on peut dire qu’elle est contenue dans les Amen de
notre liturgie. Il serait intéressant de reprendre les
rites de tous nos sacrements et de voir comment les
Amen qui s’y trouvent expriment la foi, 'accep-
tation, la priére et espérance du chrétien. Et j’aurais
aimé montrer comme je I'ai fait bri¢vement ailleurs,
comment toute notre vie de chrétien est dominée
par ’Amen de notre baptéme.



LES AMEN DE LA MESSE 121

Il faut revenir en terminant sur les Amen de la
Messe. Ils sont trés nombreux, trop nombreux —
car beaﬁcoup d’entre eux ont été introduits assez
tardivement, au risque de briser le rythme et I'unité
de certaines parties de la Messe et en particulier
du canon. Je voudrais attirer I’attention sur trois
d’entre eux qui, sclon I'avis des spécialistes de la
liturgie, ont une place toute spéciale dans la Messe:
’Amen du Canon, I’Amen de la Communion,
I’Amen des oraisons.

L'Amen qui clot le Canon, précédant immé-
diatement le Pater, a revétu dans toutes les liturgies
une importance capitale. Son sens actuel nous est
indiqué par saint Denys d’Alexandrie qui écrivait
au milieu du m® siécle: « Le fidele a répondu Amen
3 la pritre eucharistique (comprenez celle qui va
de la Préface au Pater). Par 12 il montrait son union
avec le prétre qui célébrait, qui avait consacré le
pain et le vin, qui avait offert le corps et le sang
du Christ 2 son Pére au nom de toute la commu-
nauté chrétienne, et qui avait prié pour les vivants
et les morts. » C’est 3 cet Amen final, vibrante pro-
fession de foi exprimant aussi tout I'acquiescement
de l'assemblée au mystere eucharistique, que fait
allusion saint Jérédme dans une phrase que je citerai
en terminant. Cet Amen dit par tous, 3 haute voix,
reste pour beaucoup de liturgistes, et non des moin-
dres, une preuve que les mystéres eucharistiques




122 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

n’étaient pas, du moins A certaines époques de I'his-
toire de I'Eglise, célébrés en secret.

L’'Amen de la Communion remonte lui aussi 2 la
plus haute antiquité, Saint Augustin fait allusion
plusieurs fois 3 cet Amen: « Audis enim: Corpus
Christi et respondes: Amen — Le prétre te dit:
Voici le Corps du Christ, et tu réponds: Amen », cet
Amen qui est acte de foi, promesse de fidélité,
acceptation généreuse de tout ce que Dieu voudra,
expression de nos veeux et de notre priére confiante,
Et parfois, pour montrer la solidarité qui existe entre
tous les membres du Corps mystique du Christ,
ies fideles qui se trouvaient aux alentours du com-
muniant, disaient aussi: Amen. Les Actes de sainte
Perpétue cn font foi. Je ne connais rien de plus
émouvant que cet Amen prononcé par ceux qui
vont communier au Christ, et par lui 3 tous leurs
fréres.

Enfin les Amen qui terminent nos oraisons de la
Messe doivent exprimer l'union du prétre qui
célebre et de tous les fideles qui I'entourent. Ils
doivent nous aider 2 nous insérer dans cette pricre
de louange et d’amour, qui ne doit pas finir, la priére
de toute I'Eglise, celle qui milite sur cette terre, et
celle qui est déj3 triomphante au ciel.

Il faut donc que, convaincus de la richesse spiri-
tuelle de nos Amen, de leur valeur de «signe », nous

o E—— -

P e e




LES AMEN DE LA MESSE 123

les disions désormais avec force, avec foi, avec
enthousiasme, avec joie, comme ces fideles de Rome
dont parle saint Jéréme, qui pronongaient I'Amen
3 si haute voix et en si grand nombre qu’on aurait
cru entendre le roulement du tonnerre: « Ad simili-
tudinem coelestis tonitrui Amen reboat. »




—

—




FAUT-IL SUPPRIMER LA QUETE:

Le titre de ce chapitre: « Faut-il supprimer la
quétez » va peut-étre surprendre les uns; il va
agacer les autres. Aux uns et aux autres, je tiens
3 dire que je n’ai pas l'intention de me lancer dans
une diatribe oiseuse, et 3 rappeler i tous que je suis
curé d’une paroisse ot il y a des problémes finan-
ciers quotidiens auxquels il est de mon devoir de
trouver des solutions; curé depuis bient6t six ans,
et donc ayant une certaine expérience de la marche
d’une communauté chrétienne.

Consacrer un chapitre 3 la quéte, au milieu
d’autres qui ont pour dessein de faire découvrir
les richesses théologiques et spirituelles de la Messe,
n'est pas faire diversion. Nous ne le faisons pas non
plus pour mettre dans une position délicate des
confréres qui font ce qu’ils peuvent 14 ou ils sont;
mais parce que nous estimons que la quéte, comprise
d'une certaine maniére, a sa place dans une Messe
3 laquelle les membres d’une communauté chré-
tienne participent vraiment.

Si I'on posait brutalement cette question: « Faut-il
supprimer la quéte: » au cours d’une messe ou les
fidéles qui composent un milieu paroissial normal
auraient assisté, l'on recevrait, j'en suis sfir, des
réponses trés diverses. Les unes seraient affirmatives




126 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

et grouperaient vraisemblablement les éléments
jeunes de la communauté; d’autres seraient néga-
tives; elles émaneraient des paroissiens qui con-
naissent les difficultés de leur curé’et ont I’habitude
aussi de faire face 2 un budget; elles viendraient
aussi vraisemblablement d’une catégorie de fidéles
qui viennent prendre en passant un petit bout de
messe et sont heureux de se faire une bonne con-
science, alors qu’ils en prennent 3 leur aise avec les
exigences de leur foi et de la morale.

Si dans I'assemblée se trouvaient des prétres, et
plus spécialement des curés chargés de diriger et de
faire vivre une communauté paroissiale, avec un
certain nombre d’ceuvres 3 soutenir, des prétres
a nourrir et auxquels il faut donner les moyens
d’accomplir leur mission apostolique, des employés,
des auxiliaires, des musiciens, des chantres, etc.
a rémunérer, ils répondraient, surtout s'ils sont,
comme en France, uniquement dépendants de la
générosité de leurs fidéles: « Nous ne demandons
pas mieux que de supprimer les quétes; nous sommes
souvent trés humiliés d’¢tre obligés de demander;
nous n’acceptons pas volontiers d’étre des men-
diants perpétuels; nous sommes navrés de sentir
que nous passons pour des « hommes d’argent »
et qu'un certain nombre de braves gens, i cause de
cela, sont scandalisés et s’écartent de I'Eglise, mais
que faire: Tant que les chrétiens n’auront pas trouvé

—



FAUT-IL SUPPRIMER LA QUETE? 127

ou accepté d’autres moyens de subvenir aux besoins
matériels de la communauté dont ils vivent, nous
serons obligés de recourir 2 la quéte ».

A un tel raisonnement qui semble si marqué au
coin du bon sens, d’autres prétres répondront en
reprenant 3 leur actif les arguments développés
dans un livre qui fut célébre, Paroisse, communauté
missionnaire, contenant les conclusions de cinq ans
d’expérience en milieu populaire, et, avec I'abbé
Michonneau et 'équipe sacerdotale du Sacré-Ceeur
de Colombes, ils constateront avec regret « qu'il
se fait trop de bruit d’argent autour de 'autel pour
que le monde populaire ait envie d’en approcher ».

D’autres pourront évoquer I'exemple du regretté
Pére Rémillieux qui pendant des années a dirigé
avec un zéle, une intelligence et un courage au-dessus
de tout éloge, sa paroisse de Saint-Alban 3 Lyon.
Je n’ai pas l'intention de dire ici tout ce qu'a fait
pendant vingt-cing ans ce saint curé pour faire
disparaitre chez lui ce qu'il jugeait étre le grand
obstacle 3 l'esprit communautaire nécessaire 3 la
vie d'une paroisse, A savoir I'argent. Je vous recom-
mande la lecture du livre du R. P. Chéry intitulé
Communauté  paroissiale et liturgie: Notre-Dame
Saint-Alban. Ce que je puis dire, cest que ce prétre
2 qui on a lancé un soir, en pleine réunion tenue
dans un café de sa paroisse: « Vous, du moins, vous
avez vaincu 'argent », a pu écrire en toute franchise:




128 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

« A Notre-Dame Saint-Alban, dans des conditions
qui ne sont nullement exceptionnelles, on a fait
une expérience concluante. »

Il faudrait aussi parler des chrétiens, ou soi-disant
tels, qui restent indifférents 3 ce qui se passe  I'église
quand il leur arrive d'y entrer, qui ne rougissent
nullement de faire tomber dans la bourse qu’on
leur tend une piéce de monnaie quils n’oseraient
pas donner au premier pauvre qu'ils rencontreraient
dans la rue et qui ne sont nullement inquiets de voir
croupir dans une misére noire et avilissante le prétre
dont ils réclament néanmoins la présence auprés
d’eux et de leurs enfants,

Je ne veux pas porter de jugement décisif au
milieu d’avis aussi divers et émanant presque tou-
jours d’hommes de bien et de bonne volonté.
Si la solution était évidente, il y a longtemps qu’on
I'aurait adoptée. Je viens simplement ici parler de ce
que je sais, c’est-a-dire de ce que nous faisons chez
nous a Saint-Séverin, et de ce que les membres de
la communauté en pensent; ce que nous faisons,
au moins 2 certaines messes, car nous nous heurtons
comme partout a des difficultés; ce que nous faisons

aux messes ol nous avons comme assistants les
fideles qui suivent de plus prés, avec sympathie,
avec entrain, notre mouvement liturgiquc; je veux

parler des messes solennelles dy dimanche et des
messes au choeur en semaine,

-



2
\
J
\)
)
3

- v

-
Lt et

o

A
\
Rt

La Nuit Pascale : le Feu Nouveau.






FAUT-IL SUPPRIMER LA QUETE? 1.29

Le dimanche, nous plagons dés le début de la
matinée, 2 la porte de I'église, une grande corbeille
destinée A recevoir les dons en nature déposés par
les membres de la communauté arrivant pour la
messe. A coté de la corbeille se trouvent placés I’eau
et le vin, et les ciboires remplis d’hosties. Au début
du Credo, chanté par le clergé et la foule, le sous-
diacre accompagné de jeunes clercs descend la
nef, cependant qu’on distribue tous les trois ou quatre
rangs un plateau sur lequel les fidéles déposeront
leur offrande en argent.

A la fin du Credo, alors que la foule chante le
processionnal de l'offrande, appelé encore I'offer-
toire, les clercs et le sous-diacre reviennent lentement
vers I'autel. Ils portent avec eux la grande corbeille
généralement pleine, le vin et l'eau ainsi que les
hosties; ils prennent au passage les plateaux ou les
fidtles ont mis I'argent qu’ils destinaient 3 la com-
munauté. Les dons en nature et les dons en argent
scront placés sur une table, prés de I'autel. 1ls seront
encensés A I'offertoire, aprés les oblats.

En semaine, les dons en nature et en argent sont
déposés dans de petites corbeilles placées au milieu
de la nef et, & I'offertoire, ils seront portés a I'autel
avec les hosties que les fideles ayant le désir de com-
munier ont mises en arrivant dans un ciboire,

a I'entrée du cheeur.
. . ?
Le dimanche, comme en semaine, cest sur ces

La Messe — 9




130 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

dons en nature, en argent et sur les hosties, que seront
faits par le prétre les trois signes de Croix exigés
par les rubriques, alors qu'il prononce ces paroles
du canon de la messe: « Haec dona (comprenez:
les dons en argent), haec munera (comprenez:
les dons en nature), haec sancta sacrificia illibata
(comprenez: les hosties et le vin, ou, si vous voulez,
les oblats). » C’est aussi sur les dona et les munera
que seront prononcées, juste avant le Pater, ces
autres paroles qu’accompagneront aussi trois signes
de Croix: « Par lui vous créez sans cesse tous les
biens, vous les sanctifiez, les vivifiez, les bénissez et
nous les donnez. »

Par ces dons et ces présents on retrouve la grande
tradition de I'Eglise. « Jadis 3 Rome, les fideles

venaient en procession 3 l'autel, porteurs de pain

et de vin, et aussi d’huile et de cire, de fruits nou-

veaux. Une partie de ces dons servait directement
au sacrifice en étant consacrés. Une autre partie
servait 3 secourir les pauvres. La derniére part enfin
servait A Dentretien du clergé. » (P. Rocuer, La
Messe, p. 48.) Et si I'on remonte jusqu’aux premiéres
années de I'Eglise, I'on voit les chrétiens de Jérusalem
« fideles 3 la communion fraternelle, 3 la fraction
du pain et aux pritres » et qui, comme nous le
racontent les Actes des Apbtres (chap.m, 45), vivaient
unis et mettaient tout en commun, vendre biens
¢t propri¢tés et en partager le prix entre tous selon

e




FAUT-IL SUPPRIMER LA QUETE? 131

les besoins de chacun. Les dona, les munera, les
oblata, de nos jours comme autrefois, doivent
rester les ¢léments essentiels de ce grand repas
communautaire qu’est la messe. Les munera sont
la part des pauvres. Les dona (ou si vous voulez la
quéte) doivent faire vivre la communauté ras-
semblée autour de l'autel. Les oblats nourriront
les mes.

La quéte reprend dés lors sa place dans la Messe.
Elle devient un geste religieux; elle devient un signe,
le signe de cette offrande dont nous avons parlé
précédemment comme étant l'une des attitudes
essentielles aux fideles qui veulent vraiment parti-
ciper 3 la Messe; le signe aussi de cette mise en
commun qui exprime la charité qui doit animer tous
les membres d'une communauté d’hommes et de
femmes réunis pour la fraction du pain autour du
prétre représentant Celui qui nous a laissé cette
consigne: « Aimez-vous les uns les autres comme
je vous ai aimés. Soyez un comme mon Pére et
moi, nous sommes un, »

Signe ou sacrement de l'offrande, signe ou
sacrement de la mise en commun des biens, comme
de la pritre et de la foi, la quéte, méme dans les
pays ou soit I'Etat, soit des groupes de fideles,
assurent au clergé les moyens d’une existence hono-

rable, la quéte, disje, garde tout son caractére,
toute sa valeur.



132 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

« Ce qui compte alors, dit le Pére Roguet dans
son livre sur la Messe, ce n’est pas la somme que nous
donnons, mais notre générosité profonde. Rappelez-
vous Jésus, voyant une pauvre veuve mettre une
toute petite piéce de monnaie dans le Trésor du
Temple: « Je vous le dis en vérité, cette pauvre
veuve a donné plus que tous ceux qui ont mis dans
le tronc. Car tous ont mis de leur superflu, mais
cette pauvre femme a donné de son nécessaire, tout
ce quelle avait pour vivre.» Avec un petit sou —
ou ce qui y correspond de nos jours — ou avec un
gros billet, il faut donner de notre cceur pour nous
associer au sacrifice de Celui qui s’est donné lui-
méme.

Il ne s’agit donc pas d’étre pour ou contre la
quéte. Ce qui importe, c’est de donner 3 la quéte
tout son sens, c'est de ]a mettre 3 sa place, en corré-
lation avec les priéres et les bénédictions qui sont
prévues par la liturgie de la Messe; c’est de I'insérer
dans cette procession de I'offrande qui prépare cette
autre procession au cours de laquelle les fidéles iront
recevoir 3 la communion le Dieu Vivant qui se
donne 2 eux. « L’Eucharistie, dit encore le Pére
Roguet, est le sacrement du don. Elle I’est double-
ment. Elle est le sacrement du don de Dieu aux
hommes. Elles est le sacrement du don des hommes
2 Dieu. » Un double échange s’opére dans la Messe.
Le Christ se donne 4 nous et nous remplit de sa

e e ————



FAUT-IL SUPPRIMER LA QUETE? 133

grice et de son esprit. Mais seuls les cceurs ouverts
peuvent bénéficier de cette admirable libéralité
divine. Or rien n’ouvre davantage les cceurs que le
don que l'on sait faire généreusement 3 Dieu et 2
es fréres de ce que I'on est et de ce que I'on posséde.




.I,I.TIL’

g U T g™

.
=



LES SIGNES SACRES

Nous commengons la Messe, chaque dimanche,
par le signe de la Croix. Et ce signe une fois tracé
sur nous, nous célébrons la Messe — je dirais presque
« nous la faisons » — en exprimant sans cesse notre
pri¢re au moyen de signes corporels et religieux,
de signes sacrés.

Ces signes sacrés posent certainement un pro-
bleme: les uns s’y attachent jalousement comme
aux signes visibles de l'invisible grice; les autres
les méprisent et les rejettent comme étant une offense
a la religion spirituelle de Jésus. J'essaierai de vous
montrer que cette opposition est fausse et qu’en réalité
les signes sacrés de la Messe découlent normalement
de notre nature humaine et de I'Incarnation du Christ.
Aprés quoi, libre 2 nous de pénétrer dans ce monde
des symboles, de dépasser 'écorce pour aller au coeur
de quelques-uns d’entre eux, et gofter ainsi la claire
beauté et surtout la vérité profonde des rites de
I'Eglise.

Les signes sacrés de la Messe posent tout d’abord
un probléme. :

Le Christ a dit en effet: « L’heure arrive — déja
méme elle est 13! — ot les vrais adorateurs adoreront
le Pere en esprit et en vérité, car c'est ainsi que le
Pére veut ses adorateurs. Dieu est esprit, et ses



136 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

adorateurs doivent l'adorer en esprit et en véritély

Le Christ a dit encore: « Quand tu veux prier,
entre dans ta chambre la plus retirée, ferme la
porte A clé, et prie ton Pére qui est présent dans
le secret2 »

Or, I'Eglise, elle, pour nous faire adorer et prier
le Pére, nous rassemble tous et nous fait entrer
dans un véritable drame liturgique. Elle utlise nos
yeux, nos oreilles, notre odorat, nos lévres; et elle
multiplie nos gestes: les mains doivent s’ouvrir ou

se joindre, frapper ou bénir; nos corps se lever,

s asseoir, sagenouiller, s'incliner, se déplacer. Les
choses mémes sont invitées 2 la priére: la cire et
la flamme, I'eau et le vin, I'encens, la pierre, le lin
et la soie, les couleurs, les chants et les fleurs.

Ne sommes-nous pas trés loin de 'Evangile, et
I'Eglise n’est-clle pas ici infidéle 3 la religion de son
Maitre: Beaucoup le pensent. Témoin cette lettre
que je viens de recevoir d’une Belge: « Jusqu'a
32 ans, j étais catholique, m’écrit-elle. Mais 2 32 ans,
j'al enfin rencontré mon Sauveur, sans les artifices
d'une religion de rites et de traditions. Depuis,
la joie et la paix sont mon partage, ainsi qu'a mon
mari. » Sans aller jusque-13, on rencontre des catho-
liques — parmi les meilleurs souvent — qui souffrent
jusqu'a I'impatience d’une liturgie paroissiale mou-

1. Jean, 1v, 23-24.
2. Mathieu, vi1, 6.

= T ———



LES SIGNES SACRES 137

rante: « Je ne vais plus dans ma paroisse, déclarait
récemment un jeune médecin, car j'ai l'impression
chaque fois d’assister a une religion qui meurt! »

Tout cela est plein déquivoques. Jésus en nous
demandant de prier « dans le secret » nous met
seulement en garde contre I'orgueil, et, par le culte
« en esprit et en vérité », je crois qu'il veut annoncer
seulement le culte inspiré dans nos cceurs par I'Esprit
de vérité qu'il devait envoyer. Y voir une condam-
nation du culte extérieur et des signes sacrés est une
interprétation abusive, contraire d’ailleurs 3 la doc-
trine du Christ et 3 son exemple. Jésus, en effet,
en célébrant la Cene, ol il a inséré I'origine de toutes
nos Messes, I'a fait selon un rituel minutieux. « 1l
officia comme un pontife: il refit des gestes, répéta
des paroles peut-étre déja séculaires. Il inscrivit toute
la nouveauté de 'Evangile dans les lignes scrupuleuse-
ment observées d’'un cérémonial somptueux chargé
des traditions les plus vénérables d'Israél. Dans
ce cérémonial, nous trouvons déja les éléments
fondamentaux du nétre: I'offertoire suivi de l'en-
censement et du lavement des mains, puis la grande
préface consécratoire, chantée et précédée d’un dia-
logue solennel avec les assistants!. » Croire qu’on
se rapprocherait de Jésus et des siens dans la mesure
ol I'on s’éloignerait de notre actuelle liturgie et

1-62.-. Bouver, La Bible et I'Evangile. Le Cerf. Appendice 11,
P. 266.

X . P



138 CHRETIENS AUTOUR DE L' AUTEL

des signes sacrés, pour ramener la Messe 3 un simple
repas fraternel, est une illusion et une erreur.

Quant 2 nos liturgies paroissiales trop souvent
formalistes, avec leurs paroles sans 4me, des signes
de croix machinaux, des génuflexions distraites,
des encensoirs éteints et des lumiéres économiques,
elles nous condamnent nous, mais nullement le
principe de la pri¢re rituelle au moyen de signes
sacrés.

C’est que les signes sacrés découlent normalement,
en effet, de notre nature humaine, qui est A la fois
corporelle et spirituelle. Nous vivons inconsciem-
ment dans les symboles 3 longueur de journée, tout
comme M. Jourdain faisait sans cesse de la prose
sans le savoir. Les larmes sont signe de notre tristesse,
le sourire de notre joie. Tout le cérémonial de la
politesse, de nos repas, de la vie de société est 3 la
base des signes « sacrés »: se serrer la main, se dé-
couvrir, se lever, ne pas passer devant quelqu’un,
ne pas tourner le dos... Songer 2 tout ce qu'il peut
y avoir de lumitre dans I'agilité d’une main, de
spirituel dans la danse, de tendresse dans un regard.
La chair est vraiment le chemin de Iesprit!

Que ceux qui trouveraient ces idées trop subtiles,
ouvrent cette Bible qu'ils opposent trop vite 3
I'Eglise. Elle nous parle de Dieu avec des mots et
des images qui ont le goit de la terre et de I'homme.
La création tout entiére est le signe de Dicu. Le monde

g




LES SIGNES SACRES 139

sensible est langage parce qu'il a été créé par la
Parole. Les écrivains bibliques, depuis la Genése
jusqu' I'Apocalypse, jouent sur le clavier symbo-
lique avec une cohérence parfaitc. Penser que les
choses sont communes et vulgaires est un restant
de paganisme, car il est une maniére honnéte et
pure de les contempler et de communier ainsi par
elles avec Dieu.

Surtout, au centre, il y a I'Incarnation. « Et homo
factus est. Le Fils de Dieu s’est fait homme. » Luther
s'attachait plus 3 la Rédemption qu’d I'Incarnation.
« Christ a deux natures, disait-il. En quoi est—ce
que cela me regarde!: » Mais on s’apergoit vite
qu'une méconnaissance de ’humanité du Christ
entralne nécessairement une méconnaissance de
I'Eglise et des signes sacrés qui prolongent I'action
et la présence de cette nature humaine parmi nous.
Selon le mot de Tertullien: « La chair est le pivot
du salut. C’est elle qui attache notre 4me 3 Dieu. »

Nous pouvons peut-tre, a présent, pénétrer
jusqu'au ceur des signes sacrés de la Messe. Ceux qui
voudraient le faire en détail pourront se reporter
au livre du théologien Romano Guardini, intitulé -
justement « Les Signes Sacrés », et réapprendre ainsi
tout le symbolisme de la liturgie. A genoux, ’homme
adore et prie Dieu; avec le corps il incline 1'dme.
Debout, selon I'attitude normale et primitive de la

1. Euvres, éd. d’'Erlangen, 35, 207 et s.



140 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

pricre, il traduit son respect, sa jole, et sa fox:cc,
sa disponibilité aussi. La position assise, c}le, .n‘cst
pas l'attitude de la priére, mais celle de 'audition
et de la méditation. C’est par un abus regrettable,
qui marque leur indifférence ou leur négligence,
que tant de catholiques restent assis pendant toute
la Messe. La marche, dans les processionnaux d’entrée,
d’offertoire et surtout de la communion, exprime
que le peuple chrétien est « en route » vers Dieu, que
I’Eucharistie est le signe sacré du passage de ce
monde vers le Pére avec le Christ. Quant au prétre,
qui représente le Christ et I'Eglise, il est sans doute
un des signes sacrés majeurs de la Messe: « De la
téte aux pieds, écrit un auteur contemporainl,
depuis I'amict qui le casque de sa blancheur jusqu’aux
plis de I'aube qui le serre i la taille, il a retrouvé
avec les vétements antiques, les attitudes de la
vicille Eglise, orante aux catacombes. Et cette tunique,
cette étole, cette chasuble, aujourd’hui stylisées,
obligent en un instant A parcourir les siécles en
recul pour s’accorder aux traditions. Le voici
désormais soumis aux rubriques comme 3 un
héritage sévére; mais son obéissance aux rites, en
disciplinant tout son étre, I'enrichit soudainement
de toute la ferveur religicuse des générations écou-
lées. Son corps tout entier se préte aux prosterne-
ments, aux génuflexions, aux baisers et aux &léva-

I. MAsURE, Le Sacrifice du Chef, pp. 260-261 (cité librement).

T —



LES SIGNES SACRES 141

tions. Ses mains, surtout, appartiennent aux mysteéres
qu'elles dessinent de leurs gestes fideles. Sur la
nappe de I'autel un calice d’or et une paténe, un
livre vénérable aux formules lointaines, deux cierges,
du vin et de I'eau; et au rythme des paroles com-
mandées, ces mains se joignent, s’ ouvrent, bénissent,
rompent, distribuent comme il est écrit au missel.
Le prétre se sent au service de I'Esprit et I'Esprit
opére par ses mains: tout est symbole et tout est
réalité. Sur ce carré d'autel, les mémes gestes saints,
moulés au texte pour le sertir, scandés aux paroles
pour le dessiner, esquissent les signes sacrés des
réalités invisibles... et le mystere du Verbe fait
chair s’accomplit parmi nous. » |

Nous n’allons A Dieu que par Jésus-Christ, par
la nature humaine de Jésus-Christ. Mais cette nature
humaine elle-méme, nous ne l'atteignons que par
la foi; non pas une foi séche et intellectuelle, attardée
au passé, mais une foi vivante, qui se réalise, aujour-
d’hui et concrétement, dans les signes sacrés.




— -
N
]
= - N b Ny m—— - — - . : - - N - - — iy £
— - - - e — s - o< g it ™ - G T - T S e T R i AR
b - —— 3 RS - ity g oy o ol . - Ty
e P pl——

e e e s L il i
- - & A . .1-|. .l.- b y - = I

1 \ - - = e S T e
i R e §



LE CIERGE DE LA MESSE

Quelle que soit I'heure oti nous entrons dans "une
de nos églises, nos yeux sont attirés par la flamme
tremblotante de quelques cierges qui se consument
dans la pénombre et qui créent autour d’eux une
atmosphére de mystére qui porte au recueillement
et 2 la priére. Ces cierges, placés prés d’'une statue
ou d'un autel, par les soins de quelques fideles
reconnaissants, pleins de douleur ou d’espoir, ne
sont le plus souvent que I'expression d’une piété
individuelle et que les esprits forts taxeront facile-
ment de superstitieuse. Je ne m’arréterai pas 3 en
faire saisir tout le sens profond. Si j’écris aujourd’hui
du cierge, c'est parce qu'il occupe une place de choix
dans notre liturgie. :

C’est un fait qu'il ne se confére chez nous, chré-
tiens, aucun sacrement sans que le cierge ne fasse
son apparition, L’eau sainte vient 3 peine de couler
sur notre front au baptéme que le prétre nous confie
un cierge allumé, en nous disant: « Recevez cette
lumitre et gardez la grice de votre baptéme avec
une fidélité inviolable. » Ce cierge, nous le retrou-
verons 2 la confirmation et A la communion solen-
nelle, alors que personnellement, librement, en
adultes, nous renouvelons nos promesses baptis-
males. Le jour de leur mariage, les deux futurs




144 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

époux seront encadrés des mémes cierges. Le jour
de son ordination, le jeune lévite se présentera
3 'évéque un cierge allumé 3 Ja main. Lorsque le
prétre pénétrera dans la chambre d’un malade pour
lui apporter la communion ou lui administrer le
sacrement des malades, un cierge au moins jettera
sa lumicre vacillante sur le visage du patient. Et
quand Dicu l'aura rappelé a Lui et que sa dépouille
mortelle sera portée a I'église pour les derniéres
pricres et la derni¢re bénédiction, c’est entre deux
rangées de cierges qu’clle sera déposée.

Clest aussi chaque fois que I'Eglisc veut nous
rappeler la grandeur de notre état de baptisés, de
fils de Dieu, de fils de lumiére, comme au cours
de la nuit pascale ou le jour de la Chandeleur, que
la liturgie catholique nous met un cierge dans les
mains, nous répétant: « Comme ces luminaires
allumés d’un feu visible chassent les ténébres, puis-
sent nos coeurs éclairés d’un feu invisible, c’est-a-dire
de la splendeur du Saint-Esprit, &étre exempts de
'aveuglement des vices, afin que nous méritions,
apres les ombres et les périls de ce siécle, d’arriver
a la lumiere indéfectible. » (Liturgie du 2 février.)

Aussi pour rester fidéle 3 U'esprit de I'Eglise, on
ne saurait mieux représenter un chrétien cheminant
dans ce monde qu'un cierge allumé 3 la main,
cierge regu par lui au baptéme et qui brfilera encore
devant son cercueil. Et Iiconographie chrétienne




La Nuit Pascale : procession dans le cloitre.

e







i~ o LLIAT

LE CIERGE DE LA MESSE 145

des prcmiers ages n’est-elle pas allée plus loin, elle
qui représente souvent les élus entrant au ciel,
parfois une palme 2a la main, la palme du martyre,
parfois les bras étendus dans le geste de l'orant,
mais trés souvent avec auprés d’eux des cierges
allumés, rappelant que tout ce que signifiait le
cierge de leur baptéme et des autres sacrements,
Jest transformé désormais en clarté céleste et
¢ternelle, et confirmant par 1 méme que la flamme
toute menue du cierge de leur baptéme était déja
un gage d’'immortalité bienheureuse

Sans doute on a donné de cet usage du cierge dans
I'Eglise, surtout dans I'Eglise primitive, un certain
nombre d’explications. Les textes des Péres nous
décrivent avec enthousiasme D'éclat des cierges
allumés durant les cérémonies. L'auteur de la
Peregrinatio ad loca sancta, de la fin du 1ve siécle, nous
parle « d’une lumiére infinie » créée par les lampes
ou flambeaux de certains offices. Eusebe dit qu'un
si grand nombre de cierges avaient été allumés dans
I’église, A la vigile pascale, que lanuit se trouvait trans-
formée en jour. Il y avait, ajoute-t-il, des cierges de
cire qui étaient par leur grosseur, de vraies colonnes.

De la 3 dire que le luminaire de ces cérémonies
a eu un but utilitaire et n’a eu que ce but, il n’y avait
pas loin. A Vigilance qui reprochait aux chrétiens
de bréler des lumiéres durant le jour, saint Jérbme
dut donner l'explication suivante: « Dans tout

La Messe — 10




146 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

I'Orient, on allume des cierges pour lire I'évangile,
quand le soleil brille, non pour chasser les ténébres,
mais en signe de joie. »

Plus tard, la Réforme aurait voulu abolir I'usage
du cierge, comme superstitieux; mais il est si
naturel 3 'homme et convient si bien comme
expression symbolique dans le culte divin, que la
plupart des Eglises protestantes y sont revenues sous
une forme ou sous une autre.

Rien n’a pu abolir I'usage du cierge dans la litur-
gie chrétienne, pas plus que celui de Thuile, du
sel, de la cendre, de I'eau, du vin, du pain, tous
corps naturels qui depuis les débuts du Christia-
nisme, quand ils ne I'ont pas été auparavant, sont
devenus, pour I'homme religieux, « les signes
expressifs de la plénitude surnaturelle de D'Esprit
dans le monde créé ». Par la 'homme a redonné
aux corps de la nature toute leur essence, mais ceux-ci
en retour, du fait qu'ils ont pris une valeur de signe,
ont servi 2 'homme 2 figurer ce que sa vie recéle
de plus intime. A lui, qui est chair et esprit, et qui
a besoin de prier, non seulement avec son cceur,
avec son dme, mais aussi avec son corps, le créé tout
entier offre un soutien, un cadre, une expression,
un symbole. Or parmi les éléments que notre
liturgie emprunte au monde des choses visibles,
le cierge nous apparait comme I'un des plus expressifs.

Cette valeur symbolique, si le cierge la porte en




=

LE CIERGE DE LA MESSE 147

lui chaque fois que le chrétien I'utilise dans I'une ou
Pautre des cérémonies auxquelles il prend part, il
semble que ce soit 3 ]a Messe qu'il la posse¢de dans sa
plénitude. C'est pour cela que je voudrais insister
un peu sur la place que le cierge tient 2 la Messe et
sur tout ce qu’il doit y représenter pour nous.

Deux cierges, 3 la Messe solennelle, ouvrent,
avec la croix, la marche de la procession initiale,
portés par deux acolytes qui encadreront ensuite le
diacre, lorsqu’il chantera ou lira I'évangile. Ces cierges
seront, 3 I'offertoire, placés sur 'autel ot ils reste-
ront jusqu’a la fin, jusqua la procession qui, aprés
I'Ite Missa est, alors que tout le peuple rassemblé
chantera sa joie et son action de grices, conduira le
célébrant et tous ses assistants 2 la sacristie. A une
certaine époque de l'année liturgique, depuis la
Vigile pascale jusqu’a I'évangile de 1’Ascension, le
cierge bénit au cours de I'Exultet, qu'on appelle
encore « I'Eucharistie lucernaire », restera allumé
au cours de chaque Messe vraiment paroissiale et
devra rappeler aux yeux des fidéles le symbolisme
tout entier du cierge.

Quel est donc ce symbolisme: Evidemment, il
est multiple. Il rassemble toute la mission du Christ
parmi les hommes, toute 'acdon du Sauveur i la
Messe et en méme temps, toute la participation que
doivent apporter les chrétiens au repas eucharistique
de la Communauté, tous les sentiments qui doivent




148 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

les animer et les engagements qui, pour eux, en
découlent. -

Fait de cire, répandant une clarté vive et pure,
le cierge représente le Christ, la vraie « lumiére
qui éclaire tout homme venant en ce monde »
(Jean, 1, 9). Le cierge allumé est d’abord le symbole
d’'une présence, de la préséncc de Celui qui a dit
de lui-méme qu'il était «la lumiére du monde»
(Jean, vi, 12), la lumiére venue dans les ténébres,
pour détruire les ténébres de cette nuit, nuit pour
cela vraiment bienheureuse, celle que nous connais-
sons, nous les chrétiens, celle qui a été chantée dans
I’Exultet de la vigile pascale, celle « dans laquelle -
les cieux sont unis 2 la terre, la divinité 3 ’humanité».
« Lumen Christi » chante le diacre portant le cierge
pascal. N’est-ce pas l'expression qui résume toute
la premiére partie de la Messe ou I'Eglise nous
invite 3 communier 2 la doctrine de vie que le Christ
nous apporte, 2 suivre le chemin qu’il nous montre
pour qu’avec Lui nousallions au Pére, a prendre part
dés maintenant au «Festin de la Parole» qui n’estautre
que le Banquet de I’Epoux dont parle I'Evangile?

Symbole de la présence bienfaisante du Christ
parmi les hommes, le cierge est aussi celui de la
présence des hommes devant leur Dieu. « Voyez
comme il se tient immobile, fierement dressé, tout
pur, écrit Guardini 2 propos du cierge sur l'autel?.

1. R. GUARDINI, Les Signes sacrés. Spes, p. 53.




Bl i s al i

o~
2N

LE CIERGE DE LA MESSE 149

En lui tout dit: « Je suis prét. » Il est ol il faut: devant
Dieu. Rien n’échappe, rien ne fuit: il se livre tout
entier. De par son essence, il doit se consumer, il se
consume. » Le cierge 2 la Messe doit donc nous
rappeler que notre place normale, 3 nous les hommes,
créatures privilégiées, se trouve prés de Dieu, que
la pricre doit étre pour nous un effet de notre nature.
Comme le cierge doit se consumer en éclairant,
comme la fleur des champs doit s’ouvrir au soleil
en exhalant son parfum, de méme 'homme doit
se tenir devant son Dieu et lui ouvrir son cceur. Nous
rappelant que nous sommes faits pour Dieu dont nous
sommes les fils, le cierge nous invite donc 2 une
certaine noblesse,
Présents 4 Dieu, nous avons i étre aussi présents
3 nos fréres: c'est une autre lecon du cierge de la
Messe. Celui-ci placé sur I'autel ne peut pas ne pas
éclairer. Lumitres émanant de ce foyer intense
qu'est le Christ, nous avons nous aussi i projeter
nos rayons autour de nous. On ne met pas la lumiére
sous le boisseau, a dit le Christ. Bénéficiant de la
Parole de Dieu, illuminés par cette lumidre qui
éveille et alimente chez nous la foi, nous avons i
porter 4 nos fréres le message reu, nous avons 3
chasser les ténebres de leur ceeur, pour qu’eux aussi,
comme nous, soient aptes A s’asseoir au festin eucha-
ristique ol ils se nourriront, comme nous et avec
nous, de la Parole de Dieu, du Corps et du Sang du




150 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

Christ. Etre une lumiére de plus en plus intense, qui
accepte, sa vie durant, de se tenir toute droite devant
Dieu et devant les hommes, avec tout ce que cela
suppose de fidélité, de renoncement, de courage,
de simplicité aussi, voild ce que nous rappelle le
cierge qui brile sur ’autel.

1l est encore le signe de I'offrande généreuse. 11 éclaire
en se consumant, en se détruisant. A la Messe, le
Christ s’offre 3 son Pére i la place des hommes.
Nous avons dit précédemment combien nous
devions nous unir 2 'offrande du Christ, et que la
Messe était aussi notre offrande. Le cierge de la Messe
doit nous rappeler que nous ne sommes pas I3,
autour de 'autel, pour assister impassibles, étrangers,
4 un spectacle, mais pour faire monter vers le Pere,
avec le Christ, tout ce que nous sommes et tout ce
que nous avons. Il nous dit, ce cierge, que, de méme
que nous ne pouvons pas éclairer, nous ne pouvons
pas non plus ne pas nous consumer; que notre vie
ne peut étre désormais qu’une offrande qui se con-
tinue dans la ligne de celle qui a été commencée
5 la Messe, en union avec celle du Christ, 3 Gethsé-
mani, au Calvaire, 3 1’ Autel.

Le cierge enfin se consume en répandant lu-
miére et chaleur. Le Christ 2 la Messe, non seu-
lement nous fait participer a son enseignement,
non seulement s’offre, mais nourrit nos Ames
de son propre Corps, et embrase nos cceurs de




i
|

SN
e

LE CIERGE DE LA MESSE ISI

son propre amour. Foyer de lumiére, il est aussi
foyer de chaleur. Le cierge de la Messe doit nous
rappeler qu’a I'image du Christ, nous devons rayon-
ner et rayonner de charité, ouvrir notre cceur 3
Pamour de Dieu pour embraser 3 notre tour les
coeurs d'un amour dont les hommes ont soif et
dont seul Dicu a le secret. « On ne fait rien sur terre
qu’en se consumant». Le cierge de la Messe doit nous
dire que nous ne communierons vraiment a Dieu et
A nos fréres que dans I'amour, un amour désintéressé,
un amour qui saura inspirer le don total de nous-
mémes, I'oubli de nous-mémes, un amour qui saura
allumer d’autres foyers d’amour, chez d’autres
hommes de bonne volonté.

Symbole de la présence, de la lumiére projetée
et regue, de la charité qui se répand et qui dévore,
le cierge de la Messe est celui de la joie ; joie
du chrétien qui, fort et fier de sa foi, est heureux de
savoir ot il va, qui, dans la pureté d’un cceur qui
aime et se sait aimé, est heureux de servir son Dieu
et ses fréres pour qui il accepte de se consumer;
joie de 'homme charnel et mortel qui, mettant
ses pas dans les pas du Christ, sait qu'il ne s’égarera
pas et ne tombera pas dans la fosse o les aveugles
périssent, et que le chemin, bordé de ténébres
¢paisses, qu'il aura A suivre, guidé par Celui qui est
la Lumiére, s’ouvrira sur une clarté éblouissante et
é¢ternelle, celle du Ciel.







UN PEUPLE EN MARCHE

L’histoire du prophéte Elie contient des récits qui
se classent parmi les plus passionnants de la Bible,
comme nous le montre ce simple passage du premier
Livre des Rois, au chap. xix:

Menacé par Jézabel (la femme impie d’Achab,
reine d’un Israél idolitre, que nous voyons dans
I’Athalie de Racine), menacé donc par Jézabel,
le prophéte Elie « eut peur, se leva et partit pour
sauver sa vie... Il marcha dans le désert un jour de
chemin et alla s’asseoir sous un genét. » (Il en pousse
ainsi en Orient d’assez hauts et touffus pour abriter
un passant des ardeurs du soleil). «Il alla donc s’as-
seoir sous un genét, souhaita mourir et dit: « C'en
est assez maintenant, Seigneur Yahvé! prends ma
vie, car je ne suis pas meilleur que mes péres. » Puis
il se coucha et s'endormit. Mais voici qu'un ange
le toucha et lui dit: « Léve-toi et mange. » Elie
regarda et voici qu’il y avait A son chevet une galette
cuite sur les pierres et une gourde d’eau. Il mangea
et but, puis il se recoucha. Mais I'ange de Yahvé
revint une seconde fois, le toucha et dit: « Léve-toi
ct mange, autrement le chemin sera trop long pour
toi. » Elic se leva, mangea et but, puis soutenu par
cette nourriture, il marcha quarante jours et quarante
nuits jusqu’a la montagne de Dicu, jusqu’a 'Horeb ! ».

I. Trad. Bible de Jérusalem, avec de légéres modifications.




Ty

-

154 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

Ce récit contient, comme on le devine aisément,
une préfiguration mystérieuse de I'Eucharistie,
I’Eucharistie nourriture et breuvage d’un peuple en
marche.

I est d’autres récits bibliques qui préfigurent
mieux encore le mystére de la Messe, rassemble-
ment du peuple chrétien et sa Pique. Tout le monde
songe naturellement aux célébres passages du Livre
de I'Exode que les générations chrétiennes n’ont
cessé de méditer et que déja saint Paul rappelait dans
sa premicre lettre aux chrétiens de Corinthe, au
chap. x:

« Fréres, je ne veux pas que vous l'ignoriez, dit-il.
Nos péres ont tous été sous la nuée; tous, ils ont
traversé la mer; tous, ils ont été baptisés en Moise
(Cest-a-dire intimement unis 3 lui comme nous
au Christ) dans la nuée et dans la mer; tous, ils ont
mangé le méme aliment spirituel, et tous, ils ont
bu le méme breuvage spirituel; ils buvaient 3 un
rocher spirituel qui les accompagnait; et ce rocher
était le Christ. »

Dans sa traduction du Nouveau Testament que
je viens d’utiliser, M. Osty explique ce dernier trait

ar une allusion 3 une légende rabbinique. Selon
cette légende, le rocher d’ott Moise fit sortir 1'eau
accompagnait les Israélites tout au long de leur
marche au désert, et, selon certains docteurs juifs,
ce rocher était identifié comme un signe de la pré-

e

T ————

o — T

:
Lﬁ
1



UN PEUPLE EN MARCHE 155

sence de Dieu. Saint Paul attribue donc au Christ
ce que Israel réservait au Seigneur Yahvé.

Retenons au passage cette idée du compagnonnage
Jvec le Christ que nous retrouvons d chaque Messe
comme en autant d’ étapes et par I'intermédiaire duquel
nous renouvelons le contact avec Dieu.

Cette méme idée est d’ailleurs préfigurée par cet
autre phénoméne de la marche du peuple hébreu:

« Yahvé les précédait, dit I'Exode au chap. xxm,
le jour sous la forme d’une colonne de nuée qui leur
indiquait la route, et la nuit sous la forme d’une
colonne de feu pour les éclairer. »

Mais notons encore dans le passage de saint Paul
cité tout 3 ’heure une insistance particuliere sur le
mot « tous » qui y est répété cinq fois en quatre
versets. C’est en effet de tout le peuple de Dieu qu’il
s'agit et ceci est important. Nous aurons 2 souligner
dans un instant le fait que ce peuple, figure de
IEglise, est chassé, exilé, malmené dans le désert et
estseulement promis 3 une autre patrie. Mais prenons
garde; il ne s’agira jamais pour autant d’isolés, de
voyageurs ou de promeneurs aux réveries solitaires.
Sur cette route de la délivrance ou I’Eucharistie
nous soutient, notre destin est d’étre irrévocable-
ment liés les uns aux autres; on ne peut se risquer 3
faire bande 3 part sans entrainer les autres et il suffit
que quelques-uns défaillent ou protestent et ne
veuillent plus avancer, pour que tout le monde

- s



156 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

soit condamné 3 stationner, i tourner en rond et
a périr.

Cette méme insistance sur le caractére commu-
nautaire de la Messe, célébration unanime d’un
peuple en marche, est 2 relever dans un autre événe-
ment mystérieux, vécu par les Hébreux avant leur
sortie d’Egypte. Clest cet événement qu’ils célé-
braient depuis tous les ans et dans les cadres duquel
le Christ a institué la sainte Céne. Il s'agit, on le
devine, de I’ Agneau pascal. Le texte de I'Exode met
ces paroles sur les lévres de Dieu: « La communauté
entiere du peuple Israél, dit-il 3 Moise, I'immolera
entre les deux soirs. » C’est en effet le salut de tout
le peuple qui s’opere par la vertu de cette immo-
lation alors que la colére de Dieu, qui le distingue
ct I'épargne, va fondre sur ses ennemis et n’en laisser
échapper aucun.

Mais reprenons ce passage de I’Agneau pascal
qui doit étre dans toutes les mémoires:

« Ce sera, dit Dieu 3 Moise, un agneau sans tares,
mile et 4gé d’un an, Cette nuit-13, vous en mangerez
la chair rdtie au feu avec des pains sans levain et
des herbes améres. Vous la mangerez ainsi: les reins
ceints, vos sandales aux pieds et le biton 2 la main.
Vous la mangerez en toute hite: c’est une Pique en
I’honneur de Yahvé. »

La Pique chrétienne est aussi un mystére de hite.
La tenue est celle du voyage et les convives doivent

e NP SIS PSS N




UN PEUPLE EN MARCHE 157

stre préts pour un rapide départ. Mais vers quoi et
par quel cheminz Au mystére de l'initiation chré-
tienne qu'ils préfigurent, les récits bibliques donnent
pour cadre symbolique la Mer et le Désert. La Mer
désigne quelque part dans la Bible I'immensité de la
douleur: « Ma douleur, dit le prophéte, est vaste
comme la mer. » Dans le récit de cette traversée
par les Hébreux, la mer symbolise aussi cet obstacle
infranchissable que Dieu met entre nous et ceux
avec lesquels nous avons dii rompre. La traversée
de la mer désigne encore et surtout, comme saint
Paul l'explique, le baptéme qui nous plonge dans
la mort du Christ et nous promet 2 la gloire de sa
Résurrection. Pour atteindre 2 cette gloire, il nous
reste tout ce chemin 3 parcourir, long et sinueux
au point de nous paraitre sans issue et de nous
désespérer. C'est la route du Désert. Le Désert dans
la Bible est le contexte naturel de I'Exil. L’Eucha-
ristie qui nous est servie en ces lieux comme la
manne ou l'eau jaillie du rocher est donc une nour-
riture et un breuvage d’expatriés, nous dirions
ayjourd’hui de personnes déplacées. Rappelons-nous
le récit de la multiplication des pains, dernitre
préfiguration dans I'Evangile de 1'Eucharistie. Elle
se passe, 'Evangéliste prend soin de le noter, dans
un lieu désert, au bénéfice d’une foule qui avait
suivi Jésus et qui, loin de toute habitation, n’avait
plus rien 3 manger. L'Eucharistie, comme les pains




158 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

multipliés et les petits poissons, nous est proposce
comme une nourriture qu’aucune terre d’ici-bas
(2 cet égard la terre entitre est déserte et stérile),
ne peut faire fructifier. Ecce panis angelorum factus
cibus viatorum. Voici le pain des anges, nous fait
chanter saint Thomas dans une hymne au Saint
Sacrement. Voici, autrement dit, et comme le Christ
Jui-méme nous le propose, le pain mystique descendu
du ciel et qui devient 'aliment de ceux qui font
route ici-bas, cheminant vers cette méme patrie
céleste.

Ce n’est pas le lieu de répondre ici 3 'objection
qui veut que le chrétien soit un démissionnaire et
un désincarné. Reconnaissons plutdt comme I'Eu-
charistie ainsi entendue donne son sens A notre vie
tout entiere et définit la condition chrétienne dans
ce qu'elle a de plus original. Notre Pére-Curé le
rappelait dans un liminaire du Journal de la Com-
munauté, liminaire intitulé « Nous sommes d’ailleurs ».
Méme d’aprés la conception juridique du chrétien
établi sur un territoire bien déterminé appelé
« paroisse », il n'est d’aprés I'étymologie qu'un
« étranger domicilié dans une patrie d’adoption,
figure et préparation d’une autre patrie... Nous ne
devons donc jamais avoir une mentalité de gens
installés, mais au contraire nous considérer comme
des pélerins fixés nulle part...

C’est pour nous aider 2 comprendre et A vivre

T —

o ————————— —— T —



UN PEUPLE EN MARCHE 159

cela, poursuit le Pére-Curé, que nous avons institué
3 Saint-Séverin la communion debout (plus exacte-
ment en passant devant l'entrée du cheeur)... Ce
n'est pas une fantaisie nouvelle, comme on a pu
le dire. » Ce rite est encore pratiqué dans I'Eglise
orientale, et outre ses avantages de commodité pour
la distribution de la sainte’ Eucharistie, il exprime
spirituellement et mystiquement son sens le plus
profond. « Nous venons en passant refaire nos
forces. » Cest la halte au désert et la rencontre d'un
moment avec le Seigneur, comme cela était donné
jadis aux patriarches aux points d’eau; ou comme
encore les hommes choisis de Gédéon qui se gardent
de s’agenouiller pour boire au ruisseau et se conten-
tent en passant de happer une gorgée avec la main.

Cette comparaison ne nous en fera pas oublier
une autre que la liturgie elle-méme nous propose
et qui fait de la communion le point d’aboutisse-
ment de ce mouvement qui nous porte dés le début
de la Messe, quand nous avons dit Introibo: je viens,
Jarrive, ayant couru vers le lieu qui renouvelle ma
jeunesse. Le psaume Judica me est en effet A rattacher
comme dans le texte original 3 celui qui le précede
€t qui commence par ces mots: Sicut cervus, comme
le cerf qui désire la source des eaux vives.

La Bible donne donc comme cadre symbolique
3 I'Bucharistie, la Mer et le Désert: sa spiritualité
est celle des étrangers, des voyageurs, des pélerins;




160 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

son mouvement, comme le mouvement de toute
la vie, est celui du cerf altéré.

Mais quel est donc le terme de notre course?
Si I'Eucharistie est la nourriture d’'un peuple en
marche, vers quoi ce peuple se dirige-t-il: Il nous
appartiendra plus tard de situer le mystere de
’Eucharistie dans ses dimensions historiques et de
le rattacher 3 I'Eternel dans I'attente du Retour du
Christ qu’a chaque Messe nous annongons avec sa
mortl. Nous ticherons alors d’entrevoir de plus
prés ce Royaume ol sa houlette nous conduit et ce
Banquet préparé, dont la Table eucharistique n’est
que I'annonce dans un avant-goft.

Pour entretenir notre attente et marquer davan-
tage encore le mouvement qui nous porte avec
tout le peuple de Dieu en marche, je voudrais
m’interrompre sur un poéme que les habitués de
la grand’ Messe 3 Saint-Séverin connaissent déja
et que certains m’ont dit avoir aimé. Il fut dédié
alors 3 ceux qui feraient des voyages pendant I’éteé,
3 tous ceux aussi qu'un cheminement intérieur fait
achopper sur d’insurmontables obstacles. Je pense
spécialement aujourd’hui 4 ceux qui n’ont pas encore
franchi le seuil dont il va étre question, qui n’ont
pas encore traversé la mer avec le peuple de Dieu,
mais qui déja endurent dans un tourbillon de I'ime
et de l'esprit cet aiguillon d’un Dieu dont ils ont

1. Cf. le dernier chapitre intitulé: « La Messe et le Temps ».

i ————————



on: Poffrande des Cierges.

AT
o e e R
A e st iaiah
e e T ol ~ ERN Uy

ere Communi

ni

)
=~
—~




- * i Hy E P8
3 - !
- h 7=
> s
£l i
; = 4
; A’ . o
Pl i g i !
e b ¢ 2
4 - :
. i
|
¢ £ i
. fa 5 >
" « v
e,
= 1 ; v,
\ N - *
" i I .
(e, o L




UN PEUPLE EN MARCHE 161

faim et soif et qu’ils ignorent. Ce poéme est d’un
musulman d’Iran, poéte et mystique du xrve sidcle,
Hafiz de Chirdz. Les amis particulidrement chers
auxquels je pense s’y reconnaitront peut-&tre plus
facilement. Je ne doute point cependant qu’ils ne
reconnaissent au point nommé la figure bien-aimée
de Celui qui, dans le mystére eucharistique, donne
incessamment rendez-vous 2 ses fidéles qui cheminent
vers lui en rangs serrés, qui leur donne incessam-
ment rendez-vous, comme Hifiz va nous le dire, 2
I'étape de 'amour:

A ce seuil, sans demander vaine gloire ni importance,

[nous sommes venus.
Pour y chercher un refuge contre le sort et ses coups,

[nous sommes venus.

Nous sommes les voyageurs a I'étape de I'amour ;
Des limites du néant au pays de I'existence, nous sommes
[venus.

Nous vimes ta ligne verte : des jardins du paradis,
Nous avons voulu chercher cette herbe d’amour et puis
[nous sommes venus.
Nous qui avons ce trésor dont I'archange est le gardien,
En mendiant jusqw'a la porte, au palais du. souverain,
[nous sommes venus.
Od donc, navire sauveur, ta clémence est-elle ancrée?
Dans Tocéan du pardon, wais plongés dans le péché,
[nous sommes venus.

La Messe — 11




162 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

L’honneur part. Créve, 6 nuage qui nios fautes dissimules!

Car, avec un livre noir, auprés du souverain Juge tous
[sommes venus.

Hifiz, débarrasse-toi de ton vain manteay de laine :

Avec de brillants soupirs, derricre la. caravane, nous
[sommes venus'.

1. Trad. inédite de V. MONTEL, 3 paraitre avec huit autres
poémes de Harz dans la Revue des Et. Islamiques, Geuthner éd.

ey ——————— T T P



L N [ N W S

UN PEUPLE QUI CHANTE

Si tout ce qui a été dit précédemment sur la Messe
a pu vous convaincre du caractére saillant de son as-
pect communautaire, je n’aurai pas de mal 3 expli-
quer pourquoi le peuple de la Messe est un peuple
qui chante.

A premitre vue il semblerait bien que le réle
principal du chant fGt d’apporter A la célébration
du mystére eucharistique plus d’ampleur et de
beauté. Pour réelle que soit cette fonction, elle n’est
cependant pas essentielle. Aussi bien n’entre-t-il
pas dans mon propos de parler ici, en maitre de
chapelle, de musique et de chant sacré, des pro-
bléemes si divers et si iprement discutés qui sont
posés au niveau de la technique et de la pastorale.
En dehors de ces questions, d’ailleurs importantes,
il en est une qui finalement les commande toutes.
Pourquoi devons-nous chanter: J'y réponds d’abord
en un mot, et par une autre question qui cette fois
vous est posée a vous. Pourquoi qualifiez-vous
d’ennuyeuses, de soporifiques, les grand’ Messes
que vous désertez de plus en plus dans la plupart
des paroisses: Ce n’est pas seulement, ce n’est pas
tant d’expliquer la Messe qui la rendra vivante. Pour
qu’clle soit vécue, pour que les fideles y prennent
effectivement part ct ne se contentent pas d’y assister,



164 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

méme en la comprenant, il faudra qu'ils se sentent
partie intégrante de la liturgie. Il faudra donc qu'ils
aient -des attitudes communes, qu'ils dialoguent,
qu'ils parlent. Et ils ne joueront jamais mieux le
jeu que lorsqu'ils chanteront. Plus elle sera « sym-
phonique », plus la liturgie sera vraie. Nous avons
notre place dans cette symphonie, il faut que nous la
connaissions, la comprenions et la tenions. La source,
la place et le rdle de notre chant au cours de la
Messe doivent retenir notre attention et nous déter-
miner 2 devenir « un peuple qui chante ».

On a dit du Christ qu’il était le « Dieu chanteur »?
et dans les écrits de tel ou tel Pére de I'Eglise nous
trouvons des exclamations dans le genre de celle-ci:
« Dieu de ceux qui chantent, 6 Jésus-Christ2. »
Le Christ est, en effet, la source et la fin de notre
chant. Qu'il y ait un Chant transcendant, ne pro-
cédant pas d'une voix corporelle, qui jaillisse du
cceur de Dieu, la plus haute théologic y souscrirait.
Mais un écho moins subtil nous est proposé 2 la
Table de I’Eucharistie. |

Au cours de la nuit du Jeudi Saint, au cours de ce
dernier et premier repas, Jésus a chanté, Jésus a rendu
le chant au monde. A travers son regard d’agonie sur
I'univers, le Seigneur a proclamé la victoire de la vie

1. Cf. R. P. DurLoyE, O.P., L’'Hymne a la joie, dans Cahiers
Sainte=Jehanne, nov. 1951, p. 277.
2. L’expression est de Clément d’Alexandrie.

S —————

y



UN PEUPLE QUI CHANTE 165

sur la mort. « Voici que I'hiver est fini, les fleurs ont

aru sur la terre, le temps des chansons est arrivél. »
A quelques heures de sa Passion, le Christ, au milieu
des siens, chantant sa joie et la donnant en gage et
en partage! Vous étiez-vous quelquefois représenté
le Seigneur sous ces traits? Il chante. I chante en
I'homneur de Dieu. 1l fait chanter. Il donne 3 chanter.

Or, du Psautier aux Epitres de saint Paul, c’est
la Parole de Dieu elle-méme qui nous exhorte
« & chanter bien et 3 haute voix psaumes, hymnes
et cantiques spirituels »2, pour que nos cceurs, sous
Pinspiration de la grice, s'épanchent vers Dieu.

ILa Parole de Dieu est faite, elle-méme aussi, pour
étre proclamée et pas seulement lue des yeux,
chantée et pas seulement prononcée. En maints
endroits, I'Ecriture invite 3 joindre le cantique
au récit, le psaume 2 la lecture. Souvenons-nous,
pour ne prendre que cet exemple, des lectures de
la Vigile Pascale. « Alors Moise, et les enfants d'Israél
avec lui, entonnérent ce chant en l’honneur de
Yahvé:

« Je célebre Yahvé, il s’est couvert de gloire ;
« Il a jeté a la mer chevaux et cavaliers. »

Malheureux serions-nous s’il ne nous était plus
donné de répondre A 'invitation réitérée de la litur-

1. Cantique des Cantiques, 11, 11-12.
2. Ps. xxxut, 2-3, etc. Eph., v, 18-20. Col., 1, 16-17.




166 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

gie et de chanter ces psaumes, ces hymnes, ces
cantiques et ces répons. Ils sont des biens que Dieu
nous donne. IIs ont en lui leur source. Ils sont faits
pour la louange de sa gloire. Nous devons lui en
faire retour et ceci dans I'esprit méme de 'offrande
de la Messe.

Nous avons déja, dans le chapitre sur le Festin de
la Parole, suggéré que la lecture publique, la pré-
dication, n’y étaient pas tout, que le Chant y avait
sa place. Il ne suffit pas en effet d’entendre la Parole,
il faut encore la « micher et la ruminer »1. Clest
la I'ceuvre du chant, non seulement écouté (chant
des oraisons, de I'Epitre, de I'Evangile, chant du
Graduel 2 méditer), mais repris par les fideles au
cours . méme de la célébration.

Le Processionnal d’entrée avec son psaume anti-
phoné exige que nous chantions. C’est un peuple
en féte qui se retrouve. Comment tous n’auraient-ils
pas part dés le début a cette joie: Clest 12 tout de
suite. qu’éclate la supériorité de la Messe chantée
sur la Messe dite basse. Qu’il s’agisse du Kyrie, du
Gloria, des dialogues avec le prétre célébrant, des
réponses aux oraisons, a I'épitre, 2 1'évangile, de la
reprise de I'Alleluia, du Credo, n’est-il pas clair
qu’il vaut mieux les chanter que les réciter: Néces-
saires au déroulement du Festin de la Parole, ces
chants le sont encore, tout au long de I'année, i

1. Les Deux Tables. Ed. du Chalet, Lyon.




UN PEUPLE QUI CHANTE 167

celui du cycle liturgique dans sa progression, dans
sa variété. Ils s’adaptent d’un temps 2 I'autre et nous
mettent dans le ton des mystéres successifs du
Seigneur. « Autres saisons, autres chants d’oiseaux... »
Notre chant, dans cette premiére partie de la Messe,
suggére tour i tour l'attente, la joie, l'austérité,
la pénitence, la plainte, la mort, le triomphe, la
plénitude, la tranquille majesté. Notre chant nous
accorde ainsi 3 '’Avent, 3 Nogl, 3 'Epiphanie, au
Caréme, 2 la Passion, 3 Piques, 3 I’Ascension, i la
Pentecdte. Il nous fait passer des frimas de décembre
aux clartés de juillet et par ailleurs intimement
sympathiser avec le Christ, la Vierge et les Saints.

Vient alors le chant de la Table Eucharistique:
préparatifs de 1'Offertoire, chant de la Préface, du

Sanctus, de 'Amen final du Canon, réponse au -

Pater, chant de I’Agnus Dei, de la Communion.
En faisant cette énumération, je m’étonne qu’on
puisse reprocher aux catholiques de ne pas chanter!...
Peut-étre, 3 moins d’admettre que la majorité d’entre
eux ne soit aphone, n’osent-ils pas: Peut-étre,
plutdt, ne reconnaissent-ils pas le bien-fondé de
cet aphorisme: « Chanter, c’est aimer?, »

Comme tout ce qui s'accomplit de grand sur la
terre, en effet, la Messe s’accomplira en chantant,
Et le réle du chant dans la Messe c’est celui que nous
lui donnons aussi dans la vie. Tristesse ou joie, un

I. S. AUGUSTIN, Sermon 336, n° 1.




168 CHRETIENS AUTOUR DE L'’AUTEL

coeur profond a besoin de se les chanter. Tout
sentiment élevé, tout idéal ardent, tout ce qui tient

au cceur se chante. On chante quand on a le cceur
gai, quand commence une journée de soleil et

d’amitié; on chante les départs et les retours, on
chante pour se consoler, pour vaincre sa peine,
pour dominer la peur. Et I'on chante aussi pour
adorer et prier Dieu. Combien triste serait un monde

sans chansons, une église sans voix! C’est donc dans.

son premier usage un hommage, un sacrifice per-
sonnel 2 Dieu que notre chant.

C’est aussi, et bien plus encore, « une communi-
cation ardente et publique de notre fond de vie ».
Dans nos assemblées liturgiques notre chant est pour
Dicu. 1l est pour chacun de nous, il est pour nous
tous ensemble, témoignage d’unanimité dans la
foi et 'amour du Seigneur. Le chant a ce réle mar-
quant de manifester cet anti-individualisme dont
nous avons tant de fois dit qu'il était essentiel 2 la
liturgie. Car des « gens qui ont chanté de tout leur
cceur et avec joie, aiment ce qu’ils ont chanté, aiment
le lieu ot ils ont chanté, aiment celui pour qui ils

ont chanté, aiment enfin ceux avec qui ils ont

chanté? »,
C’est 32 la Messe chantée du dimanche que les

membres de la Communauté chrétienne renouvellent
le mieux, rajeunissent et éprouvent leur unité,

1. Mgr DupaNLovP, Sixiéme Entretien sur le catéchisme. Les chants.

R |



UN PEUPLE QUI CHANTE 169

La Messe chantée est le lien de la charité. L'Eglise
n’y est jamais trouvée plus fraternelle que lorsqu’elle
communie en chantant, au point qu'on a pu dire:
« Nous sommes un seul pain, un seul corps, nous
qui participons tous au méme pain et au méme
chant!. » Fussions-nous loin les uns des autres,
chrétiens disséminés dans le monde, nous chantons
la méme chanson, nous avons une langue commune,
notre chant.

Il faut donc venir 2 bout de tous nos vains pré-
textes — je suis trop igé, ma voix n’est pas belle,
jiignore absolument la musique? — et étre tous
ensemble un peuple qui chante.

« Nous exhalons un souffle, écrit un poéte, nous
nous faisons résonner nous-mémes; nous associons
musicalement notre 4me A ces paroles que nous
sommes mvités 3 proférer, cela sort de nos levres
tout mouillé de notre vie3. » Ajoutons: cela contribue
a nous donner Dieu les uns aux autres.

I. J. PErrODON, Notre Beau Chant grégorien, p. 222,
2. Cf. saint Jean Chrysostome. Homélie sur le Ps. 41.
3. Paul Crayper, Un podte regarde la Croix.




o vy

3 o

0]

q
4 e
%‘1..

e A

o e cimec g




UN PEUPLE UNANIME

Lorsque saint Luc a voulu décrire la primitive
Eglise, dans les Actes des Apoétres, il a simplement
noté ceci: « La multitude des croyants n’avait qu’un
cceur et qu'une dmel ». Une dme unanime, tel était
le trait saillant des premidres communautés chré-
tiennes. Le nouveau peuple de Dieu, acquis par le
Sang de Jésus-Christ, était un peuple unanime.
~ Les chrétiens d’aujourd’hui sont toujours ce
nouveau peuple de Dieu. La note dominante de
leurs assemblées liturgiques est-elle I'unanimité,
cela, hélas! est une autre affaire. L'impression que
donnent nos Messes dominicales est bien plutdt
celle de la dispersion et de I'individualisme. A juste
titre, on se plaint de la cohue des paroisses, des
entrées ct des sorties continuelles. Beaucoup sont
3 la recherche de petites chapelles: 13, au moins, on
est tranquille pour prier et la Messe n’est pas longue.
Les uns ont leur place jalousement gardée, les autres
se massent debout prés des portes. Celui-ci est assis
confortablement; celle-1d est 3 genoux. Une dame
marmonne son éhapclet; 3 cdté, un monsieur sen-
nuie. Quclqucs—uns ont un livre, mais 13 encore
quelle diversité, depuis le lourd paroissien romain
jusqu’aux missels de premié¢re communion enlu-

1. Actes, 1v, 32.

T L e B

R S



172 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

minés et sentimentaux! La clochette tinte-t-elle
l3-bas, tout en haut de I'église: Des mouvements
contradictoires se produisent: les uns s'agenouillent,
les autres se l¢vent. Le célébrant essaye-t-il d’établir
le dialogue avec les fidéles, comme le veut le texte
de la Messe: Un petit nombre seulement lui répond,
dans les premiers rangs, et rarement 3 I'unisson...
A quoi bon prolonger ce tableau: Si vous saviez
comme vos prétres parfois se découragent de voir
leurs consignes et leurs appels 2 l'unité rendus
inopérants par l'indifférence, la routine et I'indivi-
dualisme de tant de chrétiens!

Et pourtant des résultats certains, obtenus dans
quelques paroisses ol une vraie- communauté de
prétres s'efforce d’animer une vraie communauté
de fideles, laissent espérer un renouveau liturgique,
dans un avenir plus ou moins proche. Sans doute,
les premiéres communautés chrétiennes ne connais-
saient qu’une « liturgie de groupe », ol 'unanimité
se créait assez spontanément. Nos paroisses moder-
nes ne connaissent — et ne connaitront guére —
qu’une « liturgie de foule »; d’elles aussi pourtant,
il faudra qu’on puisse dire «la multitude des croyants
n’avait qu'un cceur et qu’une dme ».

Ne suffit-il pas pour cela que les prétres d’abord,
puis les fideles, reprennent davantage conscience
que la Messe est le Sacrement de I' Unité ? Autrement
dit qu’elle exprime et réalise 2 la fois 'unité des




Tl AN NN LN TR,

. U Ty e —

UN PEUPLE UNANIME 173

chrétiens avec Dieu et entre eux: « Seigneur »,
disons-nous dans la secréte de la Féte-Dieu, « dans
votre bienveillance, accordez 3 votre Eg]jse les dons
de I'unité et de la paix, qui sont signifiés mystique-
ment dans ces offrandes ». La Messe est source d’unité
et signe d’unité. Insistons quelques instants sur ce
double aspect, intérieur et extérieur, de notre Messe.,

La Messe est source d'unité. Pour le comprendre,
il faut se souvenir qu'elle représente le Sacrifice
de Jésus, Sa Passion et Sa Résurrection. Remarquons
bien le mot: représente, c'est-a-dire rend présent,
présente a nouveau. Ce n’est pas un autre Sacrifice,
c’est le méme qui est 13, réellement présent, sous le
signe de notre offrande.

- La Messe ne peut donc avoir d’autre but que le but
méme de la Rédemption. On parle peu, malheureuse-
ment, dans I'enseignement chrétien, du but de la
Rédemption. On s’attache surtout 3 son mode, au
comment beaucoup plus qu'au pourquoi. Ou bien,
si on le fait, c’est de fagon négative: le Sacrifice
du Christ, dit-on, nous libére du péché, expie nos
fautes, nous rachéte. C’est un peu, en somme, comme
si nous définissions lasanté par 'absence de maladies.
En réalité, le but dernier et positif de ]a Rédemption,
c’est le rassemblement des sauvés dans le Corps du
Christ et, ainsi, en Dieu. Le but de la glorieuse Passion,
c’est-Uunité: « Dieu tout en tousl. »

1. ICor., xv, 28.




174 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

11 serait intéressant de montrer, 3 I'aide d’exemples
concrets et quotidiens, que le péché a mis notre
condition humaine sous le signe de [Pextériorité.
Extériorité de 'homme et de la nature, des hommes
les uns avec les autres, de 'homme et de la femme,
des enfants avec leur mére, extériorité supréme de
'homme avec Dieu. Comme I'enfant prodigue,
nous sommes tous partis « pour un pays lointainl »,
Nous sommes loin les uns des autres, méme de ceux
que nous appelons nos proches, loin de Dieu, et,
méme, en un sens, loin de notre propre cceur.

Jésus nous libére, précisément, de cette solitude.
Il est venu nous chercher et nous rassembler, pour
nous conduire ensemble vers le Pére. Selon la
prophétie inconsciente de Caiphe, Il est mort « pour
sa nation » et non pas seulement pour sa nation,
mais aussi « afin d’amener 3 I'unité les enfants de
Dieu dispersés 2 ». Saint Paul écrit aux chrétiens
d’Ephése: « Voici qu’a présent, dans le Christ Jésus,
vous qui jadis étiez loin, vous avez été rendus proches
par le Sang du Christ3, »

Chaque fois donc que nous participons i la Messe,
la Rédemption porte ses fruits: nous entrons en
communion avec Dieu et les uns avec les autres:
nous devenons intérieurs 3 Dieu et intérieurs les

1. Luc, xv, 13.
2. Jean, x1, s2.
3. Eph., 1, 13.

T




UN PEUPLE UNANIME 175

uns aux autres. La Priére de Jésus, prononcée juste-
ment aprés la premiére Eucharistie, trouve 1A son
exaucement parfait. « Qu’ils soient un comme
nous... comme Toi, Pére, tu es en Moi, et Moi
en Toi, qu’ils soient en nous eux aussi... Moi en
eux et Toi en Moi, afin qu'ils soient parfaitement
unl. »

La Messe doit exprimer ce qu'elle réalise: si elle
est source d’unité, elle doit donc &tre aussi signe
d'unité. La liturgie de nos assemblées chrétiennes
doit traduire extérieurement I'unité qu’elle engendre
intérieurement dans les coeurs. Cette unanimité
du peuple 2 la Messe s’exprime, me semble-t-il, de
trois maniéres: 3 la fois par la présence, le geste
et la parole.

Par la présence: 11 faut (c’est canoniquement
exigé depuis le 1x¢ siécle) au moins un assistant
pour qu'un prétre puisse célébrer la messe. Du
point de vue de la Foi, cet unique assistant est
nécessaire et suffisant pour que la messe atteigne
son but d’unité: méme dans ce cas, ce n’est pas
une messe privée, comme on dit souvent ma
messe, mais une messe communautaire: le Sacrifice
de I'Eglise offert par toute I'Eglise et pour toute
I'Eglise. Il n’en reste pas moins vrai, que plus I'as-
sistance sera nombreuse et surtout groupée, et mieux,

L. Jean, xvm, 11, 21, 23. Cf. supra les deux chapitres intitulés :
« Communion au Christ » et « Communion 3 nos fréres ».




176 ~CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

extérieurement, l'unité du peuple chrétien sera
exprimée: « un seul Pain et un seul Corps ». Une
assistance groupée : il faut insister sur ce point. C’est
le groupement qui crée l'unanimité. Une foule
dans un wagon de métro n’est pas une assemblée;
ceux qui s’entassent ainsi ne sont pas, au sens fort
du mot, réunis. Le texte de la Messe désigne les
fideles par le terme de « Circumstantes », ¢’est-a-dire:
« ceux qui se tiennent debout autour de l'autel ».
Il ne s’agit donc pas de rester au fond de I'église,
ni de s'éparpiller en rangs clairsemés dans la nef:
les fideles doivent occuper les premiers rangs et
se placer les uns prés des autres. Ce qui suppose qu’on
arrive 3 I'heure, qu'on ne parte pas avant la fin
et qu'on renonce 2 ses aises et 3 son individualisme.
Jadis, des diacres ou des « portiers » veillaient au
placement des fid¢les. Dans notre paroisse de
Saint-Séverin, chaque dimanche, 3 la Messe solen-
nelle un prétre fait 'accueil des fidéles et les place:
ne serait-il pas possible de remettre ainsi en valeur
une fonction primitive qui s’avére toujours néces-
saire

Une fois rassemblé et groupé, le peuple chrétien
doit étre unanime dans ses gestes. Nous verrons une
autre fois la signification de la position debout,
de la position assise et de I'agenouillement. Ce qu’il
faut seulement souligner aujourd’hui, c’est que ces
mouvements doivent étre faits par tous et en méme




.

rocession du Pain benit

,ll I

—
—
—_
—
—
—_
—_
—_
5

re

oA

Preni

¢







- ot e 1

rf ”iﬂﬁ.in. -

UN PEUPLE UNANIME 177

temps. Rien ne peut donner mieux [l'impression
d’unité qu'unc assemblée qui se 1éve, s’assoic, s'age-
nouille ensemble. Sans doute, il peut y avoir des
exceptions, en raison de I'dige ou de la santé. Mais
elles doivent justement rester des exceptions. Sous
un certain aspect la pri¢re publique a un caractére
pénitentiel qu'on doit accepter de bon gré: c'est un
premier effort de charité et de communion.

L’unanimité doit, enfin, s'exprimer dans les
paroles. Dans les paroles chantées autant que possible,
puisque, comme nous I'avons dit, le peuple de la
Messe est un « peuple qui chante ». Le chant est
créateur d'unité. Selon le beau mot de I'évéque saint
Ignace d’Antioche, martyrisé au début du second
siecle: « Unis 2 I'évéque comme les cordes 2 la lyre...
du parfait accord de vos sentiments et de votre
charité, s'éléve vers Jésus-Christ un concert de
louanges. Que chacun de vous entre dans ce cheeur:
alors dans 'harmonie de la concorde, vous prendrez,
par votre unité méme, le ton de Dieu, et vous
chanterez tous d'une méme voix, par les l¢vres de
Jésus-Christ, les louanges du Pere?! ».

La messe solennelle est la messe normale: ce n'est
pas une Messe basse enjolivée. C'est la messe basse,
au contraire, qui est une grand’ messe simplifiée.
Les nécessités 'ont imposée de plus en plus. Dans
ce cas I'unanimité est 2 rechercher dans le dialogue

1. Eph., v, 2

La Messe — 12



178  CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

avec le célébrant: il faut accepter de répondre au
prétre, tous ensemble et de fagon bien réglée.

Méme dans les parties silencieuses de la Messe,
I'unité peut étre maintenue grice 2 l'usage récent,
et maintenant recu, des « missels complets »: ceux-a
permettent, en effet, de s'unir au célébrant en
suivant ensemble ses gestes et ses propres paroles.
Les missels particuliers ne sont cependant pas encore
la perfection: d'une part, il y a une trop grande
diversité de présentation et de traduction (en 1946,
on comptait 32 quotidiens et 22 dominicaux!);
d’autre part, ils risquent de faire de nos communautés,
une collecdon d’individus qui lisent « leur messe »,
chacun pour soi, les uns 2 cdté des autres. La parole
entendue par tous rassemble davantage que la parole
lue par chacun.

Je terminerai par deux remarques. Voici la pre-
midre: si le clergé paroissial nous demande des
efforts pour quée notre comportement soit unanime,
ne manifestons pas de mauvaise humeur. Ne voyons
surtout pas dans ces exigences une marque d autori-
tarisme, pas méme un désir de nouveauté, de bon
ordre ou d’esthétique; mais seulement un souci de
mieux exprimer — au détriment de notre petite
tranquillité spirituelle peut-tre — l'unité et la charité
du peuple chrétien rassemblé dans le Corps du
Christ.

Quant 3 la seconde, je suis sir qu'elle n’est pas




UN PEUPLE UNANIME 179

propre 2 la paroisse parisienne de Saint-Séverin.
Mais nous pouvons par expérience affirmer que le
jour ot un incroyant de passage, un chrétien séparé
de notre communion, ou méme les fideles ti¢des
venus par habitude, découvrent brusquement une
vraie Communauté chrétienne, unanime dans ses
gestes, ses paroles et sa Foi, qui n’a « qu'un ceceur et
qu'une ime », 'impression produite sur eux est si
profonde qu’elle les méne souvent jusqu'a la con-
version. Car il y a entre l'unité des chrétiens et la
Foi un lien étroit, selon la propre parole de Jésus:
« Pere, qu'ils soient un, afin que le monde recon-
naisse que c’est bien Toi qui m’as envoyé?l. »

1. Jean, xvm, 21,

*




s

T e e




LA MESSE DES ABSENTS

Le proverbe veut que les absents aient toujours
tort. Et c’est sans doute pour que leurs intéréts ne
soient pas sacrifiés que le sens commun conseille
de ne pas les mettre en cause ou d’éviter au moins
d’en dire du mal. Ils ont pourtant droit, s’ils ont
manqué par exemple une réunion de famille, un
voyage ou un spectacle, 2 I'expression de nos regrets
et 3 I'assurance de notre meilleur souvenir. D’aprés
le degré et l'intensité de notre amitié et de notre
sympathie, ils seront 3 méme d’apprécier la valeur
de nos dires.

Or, 4 la Messe, 3 ce Repas, i cette réunion de
famille ot nous déplorons tant d’absences, 2 la Messe,
ou ce n'est plus simple affaire de sentiment ou de
convenance, les absents ne sont pas oubliés, ni
frustrés de leurs intéréts dans I'ordre de I’économie
du salut. Ce n’est donc pas par gofit du paradoxe
que ce chapitre est consacré A cette présence d’absence.
Nous restreindrions singuliérement les dimensions
de nos célébrations eucharistiques si nous n’en recon-
naissions pas la réalité ou méme si nous la limitions
aux deux mementos des vivants et des morts. D’ail-
leurs des indications éparses dans les chapitres
précédents nous invitent 3 envisager sous cet angle
la portée universelle de I’Eucharistie. Plus nos esprits




182 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

seront ouverts aux perspectives de la Communion
des Saints et du Corps Mystique, meilleur sera notre
sens de I'Eglise, et davantage nous nous saurons,
nous nous voudrons catholiques 2 la Messe et dans
notre vie.

Nous avons choisi pour titre: la Messe de ceux
qui sont absents. Quels sont donc ces chrétiens ou
ces non—chrétiens qui ont part 3 I'Eucharistie d’une
maniére moins directe, moins visible en tout cas,
que les autres, mais qui sont pourtant compris dans
le peuple de la Messe: Sans vouloir en dresser une
liste exhaustive, je les grouperai en trois catégories.
D’abord les chrétiens empéchés de participer eux-
mémes directement 3 ’Eucharistie. De ceux-ci nous
pourrions dire qu'ils sont des absents-présents,
par opposition 2 ceux qui, effectivement présents, ne
le sont que par obligation, contrainte sociale ou autre,
et 3 qui la qualification de présents-absents semble
bien convenir. Il restera enfin les absents-absents,
autrement dit nos fréres séparés par le péché, le
schisme, l'ignorance.

Si la Messe est véritablement notre action, celle
de la Communauté humaine et chrétienne que nous
formons, il serait bien étrange qu’'en soit exclue
une fraction importante de cette communauté, dont
la mission est loin d’étre de second ordre, je veux
dire les souffrants, infirmes, malades et vieillards,
tous ces membres de la grande famille qui n’assistent

—



LA MESSE DES ABSENTS 183

pas 3 la Messe, mais qui pourtant y participent.
On ne les voit pas, sauf peut-8tre deux ou trois
fois par an, au cours d’une journée qui leur est plus
spécialement consacrée. Néanmoins c’est chaque
dimanche, c’est chaque jour 3 chaque Messe qu'ils
célebrent avec nous. Leur mission toute particuliére
et indispensable est de soutenir de leur priére, de
leur offrande notre rédemption en méme temps que
la leur. Notre réle 2 leur égard est la priére frater-
nelle et une offrande conjointe. Il y en a tant parmi
eux qui se jugeraient inutiles, parce que plus ou
moins abandonnés, généralement désceuvrés, privés
souvent méme de marcher, de lire ou d’entendre,
avec la cruelle impression qu’ils sont 3 charge aux
autres! Il y en a tant qui deviennent apathiques,
misanthropes ou désespérés ! Avouons, nous, les bien-
portants d’aujourd’hui, que nous faisons souvent
bien peu pour les aider dans leur épreuve, et que nous
les irritons plus ou tnoins par quelques belles for-
mules sur la nécessité de la patience, I'avantage du
bon moral ou la grandeur de la résignation. Mais
si eux, les malades savaient, le prix pour eux et pour
nous de leur participation 2 la Messe, tels qu'ils sont,
commeils peuvent! Faut-il répéter ce que nous avons
dit plus haut: qui est mieux capable qu’eux de com-
prendre ct de vivre le dévouement intégral, le don
de soi et cette mort mystique que requiert de nous
Poffrande, 3 la Messe? Quelle oblation que celle de




184 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

leur corps que tenaille la douleur, de leur cceur
qu’étreint I'afflicion! Et quel rdle actif est finale-
merit le leur, membres souffrants du Corps Mystique,
qui dans 'ordre admirable de la Communion des
Saints se joignent i chaque Messe 2 leur famille,
3 leur paroisse, 3 I'Eglise entitre! Pour donner 2
I'action du Christ son cfficacité totale ils bénéficient
pour ainsi dire d’un droit de priorité. Leurs souffran-
ces, transformées 3 la Messe, les purifient et les
enrichissent: elles trouvent leur sens, qui est la
ressemblance avec le Crucifié. Ils sont des absents,
présents a Dieu et invisiblement unis a2 nous qui
sommes, hélas, si souvent absents a Dieu!

Car pour tant d’hommes, de femmes, de vieillards
qui voudraient étre présents de corps 2 la Messe et
ne le peuvent pas, — heureux quand la radio leur
permet au moins de s’y associer un peu mieux et
plus heureux encore quand le Seigneur vient jusqu’a
eux par la Communion, — pour tant qui compren-
nent leur role d’absents, combien en revanche ne
sont présents que par force, par obligation, pour
avoir la Messe ou pour s’y faire remarquer, pour
satisfaire 2 je ne sais quelle tradition ancestrale qui
transforme les Rameaux et la Toussaint en fétes
funebres et Noél en concert spirituel — apéritif
avant un réveillon pantagruélique! Combien de
présents contraints par un faire-part de mariage
ou d’enterrement! Combien de baptisés, pratiquant

P ——

v ——



LA MESSE DES ABSENTS 185

chaque dimanche, 3 qui s’applique le mot de Claudel:
« Chacun sait qu’on est 13 pour attendre que ce soit
finil! »

Ne jugeons pas trop vite cette fraction du peuple
de la Messe qui « regarde vaguement le prétre 3
Pautel qui trafique on ne sait pas trop quoi? ». Car
c’est le plus souvent faute de savoir, faute d’avoir
appris et donc d’avoir été enseignés, qu’ils ont I'air
absent, que l'acte par excellence du culte chrétien
les ennuie ou simplement ne les intéresse pas. Que
fait-on, que trouvent-ils pour raviver leur foi:
La Messe n’a plus rien i voir avec leur vie et c’est
une pratique qui devient méme génante. Combien
‘ont ainsi perdu la conviction que leur démarche
avait un sens! Peut-étre devinent-ils encore confusé-
ment que leur présence est un appel ou un rappel
3 une vie meilleure. On le leur dit parfois, trop
souvent sous forme de menaces, d’ordres et de
défenses, et leur vie se passera sans qu’ait vraiment
été posé pour eux le probléme religieux. Quand ils
n’auront plus de la Messe que le sentiment d’une
corvée hebdomadaire, quand on les verra arriver
a l'offertoire pour partir aprés la communion, quand,
las de ne pas comprendre ou scandalisés par une
liturgic bAclée, sans attrait, sans participation des
fideles, agacés par des quétes multiples, ils n’auront

1. Paul CraupsL, La Messe, la-bas, p. 48.
2. Id.




186 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

J'autre ressource que d'attendre la fin comme une
délivrance, nous saurons que ces présents absents
finiront bien par s'abstenir tout 2 fait. Pour faire
décroitre leur nombre il suffira que tous, prétres et
fideles, restaurent la liturgie dans sa vérité et la vie
de la Communauté chrétienne dans sa plénitude,
apprennent 3 ceux qui I'ignorent la vie divine,
la vie du Christ en nous. C’est une tiche 2 laquelle,
Dieu merdi, les Chrétiens de notre temps ont décidé
de ne pas se dérober.

Mais il y aura pourtant toujours des absents,
Jirréductibles absents. Quelle place leur attribuer
3 ]a Messe: Si la Messe nous unit au Christ, elle nous
fait participer 2 la pri¢re du Christ pour la réunion
de tous ceux qui sont encore séparés par le péché,
par le schisme et l'ignorance. Nous aurions tot fait
d’avoir 3 leur égard une mentalité de parvenus.
Quel est celui d’entre nous qui a souffert « grand
tourment de ce que 1'Evangile ne se répand plus,
de ce que les hommes, enveloppés dans leur carapace
matérielle, ne sont plus perméables au message »*2
Nous ne pouvons, certes, offrir 2 Dieu leur péché,
mais le Corps du Christ qui fut roué de coups,
couronné d’épines, crucifié pour leur rédemption
et le Sang qui se répandit par les plaies béantes sous
la blessure de leurs péchés, de toutes leurs miséres,
nous les offrons 3 la Messe. Oublierons-nous qu’a

1. L.-]. LeBreT, Principes pour I’'action, p. 86.



LA MESSE DES ABSENTS 187

chaque Messe nous participons i I'action unique et
mystérieuse qui mérite le salut de fous les hommes:
« Nous vous offrons, Seigneur, ce calice pour notre
salut et celui du monde enter », pour ces Ames
écrasées qui n'ont plus la force de prier et qui
étouffent dans leur doute, pour ces adolescents
qu’écartent de votre Eucharistie les « épaisses certi-
tudes des sens », pour ces adultes prisonniers de leur
orgueil, imperméables 3 votre miséricorde, pour
ces maris ou ces femmes aban_donnés qui croient
que vous aussi les abandonnez, pour ces affamés
et ces assoiffés de vous qui n’ont plus le droit de
venir 3 la Table de famille et qui s’imaginent 3 tort
que vous les maudissez, pour tous ceux que I'épreuve
a accablés et rejetés loin de vous, pour nos fréres
qu’a séparés de nous le schisme ou I'hérésie, pour
tous ceux que vous &tes venu sauver alors qu'ils
étaient perdus, pour les paiens quelles que soient
leurs idoles...

Seuls, dans I'univers, nos péchés ne sont pas
«présentables». Mais ce sont tous les hommes de notre
temps que le Seigneur veut nous voir associer 3 son
offrande et I'Eglise le sait, qui chaque année nous
le rappelle, précisément le jour ot elle commémore
la Passion de Jésus, le vendredi saint.

Si nous I'avons compris, de combien il s’en faut
que la plus cachée de nos Messes dites basses soit
une Messe privée dont seuls seraient bénéficiaires




188 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

le prétre et son servant, le vivant ou le défunt particu-
licrement cité 3 'un des deux mementos! Combien
d’absents connus et inconnus contribuent a faire,
au contraire, de chacune de nos Messes un "acte
public, un acte pour tout le peuple de Dieu, pour
toute la Communauté d’amour dont le Christ,
Notre Seigneur, est le Chef, le Rassembleur!

Qu'a la Messe donc notre intelligence, notre
cceur, notre volonté soient a la mesure de ce monde
pour le comprendre, I'aimer, le soulever de toute
notre priére unie 3 la priere du Christ, 'Eternel
Présent, 'Eternel Agissant. L’action la plus essentielle,
la plus universelle, I'action supréme, c’est la Messe.




L'EUCHARISTIE APRES LA MESSE

La Messe est donc une action. Une action du Christ
et de son corps, I'Eglise. La Messe, c’est s offrir,
personnellement et tous ensemble, avec le Christ.

Mais cette action terminée, I'Eucharistie demeure.
Et c’est pour le rappeler 2 notre foi et A notre amour,
que I'Eglise veut qu'on allume, prés du tabernacle
ou sont réservées les hosties consacrées, la flamme
d’une veilleuse.

Il y a donc une Eucharistie aprés la Messe. Sur ce
point, notre dévotion actuelle différe assez de celle
des origines chrétennes, et il est nécessaire d’expliquer
les causes de cette évolution. Nous en dégagerons
alors des conclusions pratiques pour le culte de la
Présence réelle.

Les chrétiens d’aujourd’hui voient avant tout,
dans I'Eucharistie, une présence, la présence personnelle
de ]e’sus. Sans doute, nous communions, et méme
de plus en plus; sans doute, nous savons que I'Eu-
charistie est le « Pain de Vie », dont il faut se nourrir
afin d’aimer comme le Christ. Il n’en reste pas
moins vrai que notre piété eucharistique, jusque
dans la Communion, est orientée vers la Présence
d’une Personne, et donc vers I'intimité et 'adoration.,

C’est une idée de présence que nous inculquons aux



190 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

enfants. Tout jeunes, ils apprennent que « I’Hostie
Cest Jésus », que « Jésus est dans le tabernacle ».
A la Messe des catéchismes, des commentaires peu
exigeants leur répctent, chaque dimanche, apres
la Consécration, que « Jésus est descendu sur I'autel »,
qu’ « il est dans le Calice », que « c'est Noél qui
recommence. » Je ne dis pas que toutes ces fagons
de parler sont fausses; je dis qu'elles sont dangereuses
par leur brutalité méme. Simplistes 2 I'exces, elles
améneront peut-&tre l'enfant 2 faire une réflexion
de ce genre, entendue un jour aprés I’élévation :
« Dis, maman, tu I'as vu, toi, Jésusz Moi, je ne I’ai
pas vu! » Elles risquent en tout cas de faire naitre
bientét des objections, ou d’encourager un culte
trop sentimental de I’Eucharistie.

Attentive surtout 3 la Présence personnelle de
Jésus, notre dévotion est soucieuse, e€n effet, d’inti-
mité et d’adoration.

C’est I'intimité que nous cherchons dans la Com-
munion, et qui fait qu'une fois I'Hostie reque, nous
délaissons 1'achévement liturgique et communau-
taire de la Messe. C’est 'intimité encore que nous
voulons dans nos « visites au Saint Sacrement »:
rencontrer Jésus, étre auprés de Lui et gofiter Sa
Présence.

Quant 3 la primauté de I'adoration, je n'en veux
pour preuve que le silence qui se crée brusquement,
dans nos paroisses, 2 la Consécration, I’habitude,



L'EUCHARISTIE APRES LA MESSE 191

aussi, de chanter, immédiatement apres, des chants
de vénération: ' « O Salutaris », I’ « Adoro te »,
alors que c’est le moment d’offrir. La popularité
enfin — au moins prés des anciennes générations —
des « Saluts du Saint Sacrement ». Je n’oserais pas
dire que quelques-uns les préférent A la Messe;
et pourtant, la pratique abusive et non encore défunte
des messes devant le Saint Sacrement exposé, ou
le fait de trouver la messe énumérée, chez d’excel-
lents auteurs spirituels, parmi les différents moyens
d’honorer 'Eucharistie (sic), laissent réveur!...

Qu’on me comprenne bien: encore une fois, je
ne fais pas le procés de notre culte actuel pour
I’Eucharistie apres la Messe; j’essaie seulement d’en
saisir les traits dominants.

Si maintenant on rapproche ces traits dominants
de ceux qui caractérisaient le culte eucharistique de
I'Eglise primitive, la différence est aveuglante. La foi,
certes, n'a pas changé: les premiers chrétiens, selon
le mot de saint Paul, « discernaient le Corps du
Seigncur ». Ils savaient comme nous, que s’ils man-
geaient le pain et buvaient la coupe du Seigneur
indignement, ils se rendaient coupables « a I'égard
du Corps et du Sang du Seigneur »!. Mais leur
dévotion, c’est-A-dire leur culte et les pratiques qui
I'exprimaient, était bitie sur le repas et le sacrifice,
attentive surtout au signe du pain et du vin, et 2 la

1. I Cor., x1, 27-28.




192 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

définidton donnée par le Seigneur Lui-méme:
« Prenez, mangez et buvez. »

Pour autant que nous puissions le savoir, il n’y
avait pas alors de culte public de I'Eucharistie aprés
la Messe. Les chrétiens ’emportaient seulement dans
leurs maisons, afin de s’en nourrir pendant la semaine
et de vivre ainsi dans ['unité. Saint Basile, au 1v¢ siécle,
témoigne encore de cette fagon de faire.

Ce qui dominait donc, c’était moins la pensée de
la Présence personnelle du Sauveur, que celle de la
nourriture; moins ’adoration et la recherche de
'intimité, que la manducation. Les déviations méme
de la piété populaire 2 cette époque (il y en a eu 2
toutes les époques), sont bien révélatrices: certains
fideles utilisaient 1’Eucharistie pour se garder des
dangers du voyage et de la guerre, pour conjurer
un fléau ou retrouver la santé: c’était 13, on le voit,
traiter 1’Eucharistie comme une « chose sainte »,
beaucoup plus que comme une « Personne ».

Pourquoi donc avons-nous changé d’attitude:
Comment est-on passé de cette dévotion eucharistique
primitive a la nétre?

Pour deux raisons, semble-t-il: d’une part, la
raréfaction de la Communion; d’autre part, les
négations de la Présence réelle,

Ce n’est pas seulement un manque de Foi ou de
ferveur qui a entrainé assez vite la raréfaction de la

S —~—




L'EUCHARISTIE APRES LA MESSE 193

Communion, mais aussi une véritable crainte de
I’Eucharistie. Trés tot, I'Eglise avait dfi défendre
et souligner la divinité de Jésus, mise en question
par 'hérésie. Le caractére divin de I'Eucharistie s’en
était trouvé accentué du méme coup, et les fideles
n’osaient plus s'en nourrir. La privation du Pain
de Vie engendra et développa une dévotion com-
pensatrice: « Le désir de voir 'Hostie. » C'était une
toute autre orientation. Jusque-13, on s’attachait sur-
tout au « signe » extérieur ct au mouvement spirituel
du Sacrifice qui « montait » vers le Seigneur. Désor-
mais, le signe se stylise et s’efface: on ne communie
plus que rarement, 3 genoux, sous une seule espéce,
avec des hosties de pain azyme, rondes et plates;
I'offrande des oblats est remplacée par une offrande
d’argent; et, c’est sur la Présence réelle, sur la Per-
sonne de Jésus, qui « descend sur I'autel », que se
concentre l'attention. Les deux élévations, intro-
duites successivement dans la Messe, deviennent
son point culminant et sont méme bientdt pro-
longées, aprés la Messe, par des « expositions » et des
« processions » du Saint Sacrement. C’est alors qu’ap-
parait le tabernacle placé sur l'autel et qu'on prend
I'habitude de visiter le Saint Sacrement. A la mandu-
cation et 3 l'offrande du Corps du Christ s’est
substituée, plus ou moins, I'adoration. Désormais,
les fideles ne sont plus que des spectateurs passifs et
individuels qui « assistent » 3 la Messe. Celle-ci est




194 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

devenue l'affaire du célébrant, qui muldplie les
marques de respect & I'égard de I'Eucharistie: génu-
flexions nombreuses, doigts joints aprés avoir touché
I'Hostie, ablutions, purification des vases sacrés,
protestations répétées de son indignité.

Les négations de la Présence réelle, déja au Moyen
Age, puis surtout 2 la Réforme protestante, durcirent
encore cette attitude spirituclle, qui passa alors du

plan de la dévotion pratique 2 celui de la réflexion.

Celle-ci devait aboutir au texte si net du Concile
de Trente: « Dans I'Eucharistie, se trouve vraiment,
réellement, en substance, le Corps de Notre-Seigneur
Jésus-Christ, avec son 4me et sa Divinité, Bref, le
Christ tout entier. »

De tout ceci, nous pouvons dégager, je pense, en
terminant, des conclusions pratiques pour I'attitude qu'il
faut avoir 3 I'égard de I'Eucharistie aprés la Messe.

L’orientation nouvelle de la dévotion et de la
pensée chrétienne est un approfondissement et un
enrichissement du mystére eucharistique. Vouloir
revenir 2 'attitude de I'Eglise primitive serait d'une
part une erreur, car « un usage ancien ne doit pas
étre considéré, i raison de son seul parfum d’anti-
quité, comme plus convenable et meilleur! » et
aussi un détriment, car le culte de la Présence réelle
pour elle-méme a « contribué d'une maniére éton-

1. Encyclique « Mediator Dei » sur la liturgie (1947).

e




L'EUCHARISTIE APRES LA MESSE 195

nante 2 la Foi et 3 la vie surnaturelle de I'Eglise
militante; par cette maniére de faire, elle répond
en quelque sorte 3 I'Eglise triomphante qui éléve
continuellement son hymne de louange 3 Dieu et
3 'Agneau qui fut immolé!. » Pour mon compte
personnel, jai toujours admiré, dans ma paroisse
d’enfance, ces hommes et ces femmes qui, au soir
d’une journée de tracas et d’affaires, prenaient sur
- leur temps de repos pour venir se recueillir dix
minutes, parfois une demi-heure, prés du Saint
Sacrement. N’était-ce pas pour eux une certaine
facon de communier:

Il faut cependant se garder de toute déviation. La
présence réelle n’est pas le but de I'Eucharste:
elle n’existe que pour la réalité du Sacrifice du Christ
et du ndtre, pour I'action (ou la passion) donc, et
non pour la consolation. Elle n'est pas 13 pour
alimenter une dévotion privée et individuelle,
mais pour nous rassembler dans I'unité. Elle n’est
pas enfin la seule Présence réelle: L'Evangile, en
effet, nous parle surtout de la Présence Créatrice
du « Dieu et Pére qui agit en tous et se trouve en
tous 2, » de la Présence de Grice dansla Communauté:
« LA, ol deux ou trois d’entre vous sont rassemblés
A cause de Moi, Je suis au milieu d’eux3» et de la

1. Encyclique « Mediator Dei» sur la liturgie (1947).
2. Eph., v, 6.
3. Math., xvi, 20.




196 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

Présence de Grice en chaque chrétien: « Le Christ,
dit saint Paul, habite en vos cceurs par la Foil »,
de sa Présence aussi dans tous les petits et les déshé-
rités: les pauvres, les malades, les prisonniers 2.

Ces déviations possibles — et bien d’autres encore
— seront évitées si on prend soin de garder la hiérar-
chie des valeurs, c’ est-a-dire la transcendance de ’as-
pect sacrificiel et de 'aspect communautaire de
PEucharistie, le culte de la Présence réelle pour elle-
méme n’étant, en quelque sorte, qu'une dévotion
latérale, si on prend soin, ensuite, de rattacher cette
dévotion a la Messe: puisque l'action sacrificielle
est une célébratdon rapide, nous ne pouvons nous
attarder 2 une longue contemplation des mystéres
accomplis, il est donc naturel que nous venions plus
a loisir, par la visite du Saint Sacrement, affirmer
devant le Corps du Christ livré pour nous, nos
dispositions de mort au péché et notre volonté de
passer, avec Lui et par Lui, dans la Communion de
vie avec le Pére; si on observe enfin, i I'égard du
Mystere de la présence réelle, la discrétion que la
Fo1 impose 3 notre imagination et A nos sentiments.
Sans vouloir exposer ici les approches de ce mystere,
— il y faudrait trop de temps, — je citerai seulement
ces lignes d’un théologien: « Ce mode sacramentel
de Présence entraine comme conséquence I'impossi-

1. Eph, m, 17.
2. Math., XXV, 35-45.

|
|
|
|




f
e

D T ER RS A |
LT e Ty e

Les chrdétiens antonr de anrel.






L'EUCHARISTIE APRES LA MESSE 197

bilit¢ d’un contact matériel du Corps et des sens du
Christ avec le milieu ambiant. Mais le fajt que
I’'Hostie ne voit pas et n’entend pas, qu’clle ne bouge
pas d’elle-méme et qu’elle ne parle pas (ne trouble
pas notre Foi)... car, le Christ sait (intellectuellement)
le culte que nous rendons i sa Présence comme I
connait nos priéres et nos désirs. »

La Messe — I}







DONEC VENIAT
OU LA MESSE ET LE TEMPS

C’est sans doute le développement prodigieux des
études historiques depuis le siécle dernier, qui aura
contribué 3 reconnaitre le christianisme comme
étant essentiellement une Histoire et une religion
de I'Histoire. Le Pére Laberthonniére le notait dans
un livre étonnamment suggestf intitulé Réalisme
chrétien et idéalisme grec. Al'encontre de la conception
hellénique d’un temps cyclique scandé au rythme
lassant des incessants retours, conception qui res-
semble encore 3 ce que nous avons mieux appris
depuis sur les religions hindoues, le christianisme,
qui est né dans le monde sémitique, se prononce
pour une histoire originale, figurée par une ligne
droite qui a un commencement et se dirige avec
décision vers une fin. Entre ce commencement et
cette fm, existe en outre un point qui en marque
le centre et détermine tout le reste. L’originalité
fondamentale du christianisme réside dans |affir-
mation de foi qui reconnait dans les faits divers de
la naissance, de la mort, et de la résurrection de
Jésus, le centre de I'Histoire. Tout ce qui précede
cet avénement du Fils de Dieu dans la chair, le
désire et le prépare; tout ce qui le suit en découle

et I'amplific jusqud la consommation de toutes
choses en Lui 3 la fin des temps,



00 CHRETIENS AUTOUR DE L'’AUTEL

C’est dire le sens exact de I'espérance chrétienne
et il importait de le préciser au début de ce chapitre
sur la Messe comme attente du Retour du Christ.
Donec veniat. « Toutes les fois, dit saint Paul, que vous
mangez ce pain et buvez cette coupe, vous annoncez
la mort du Seigneur, mortemt Domini annuntiabitis
donec veniat, jusqu'a ce qu'il revienne. » Car Il est
déja venu. L'espérance chrétienne n’a de portée
que par l'assurance de foi fondée sur I'événement
unique qui a eu lieu. Notre attente serait vaine et
vaine notre espérance si elle n’était fondée sur le
mystére d’Incarnation et de Salut du Fils de Dieu,
né sous Auguste, mort sous Ponce Pilate. L'espérance
chrétienne est fondamentalement différente du
messianisme juif pour lequel tout est encore dans
I’avenir. Elle ne repose pas sur une promesse pour le
futur, mais sur sa réalisation survenue dans le passé.

11 est vrai que I'importance accordée a cet événe-
ment ou moment de I'Incarnation partage d’une
certaine fagon catholiques et protestants. Pour
ceux-~ci, la période de la vie du Christ et du ministére
des apbtres revét une importance exceptionnelle
et quasi exclusive. Cristallisée dans le veeu mystique
d’un Kierkegaard, leur attitude reviendrait 2 opérer
en quelque sorte une abstraction du temps présent
pour réaliser la « contemporanéité » avec Jésus.
C’est ce qui s'exprime chez I'ensemble de nos
fréres protestants par leur attachement jaloux aux

sl et




DONEC VENIAT 201

saintes Ecritures et spécialement au Nouveau Testa-
ment comme 3 I'expression de ce moment privilégié.
Pour nous autres catholiques, tous les moments
de la vie de I'Eglise sont privilégiés et la présence
du Christ vivant parmi nous, par son Esprit, dans
les saints et les différents ministéres de la communauté
chrétienne, nous dispense en quelque sorte de ce
déracinement pour nous transplanter au temps de
Jésus. Néanmoins ce n’est point minimiser I'excel-
lence de ce temps unique qui est bien pour nous
comme pour tout chrétien I’objet essentiel de notre
foi et par 13 méme, disions-nous, le fondement de
notre espérance.

Car ce qui est accompli n’est encore que commen-
cé. L'avénement du Christ dans la chair ouvre la
période bienheureuse de la plénitude des temps.
Mais cette période est seulement ouverte et nous
attendons sa consommation dans la Gloire. Nous
sommes déja dans I'ére dite eschatologique, inaugu-
rée par la résurrection du Christ, mais pour notre
propre compte, nous n’en avons encore pergu que
les arrhes. Le professeur Cullmann, dans son ouvrage
sur le Christ et le Temps, fait A ce sujet, la comparai-
son suivante: la grande bataille est gagnée, la victoire
est assurée, mais la guerre n’est pas terminée. Nous
attendons encore le Victory Day. Nous sommes
encore en état d'alerte et nous luttons pour l'instal-
lation définitive du Royaume dans la Paix.




202 CHRETIENS AUTOUR DE L’AUTEL

C'est cela que nous vivons principalement 3 la
Messe. Entre ce qui est accompli et ce qui n’est
encore qu’annoncé, la Messe opére un va-et-vient
incessant. Mortem Domini annuntiabitis donec veniat.
En fait la Messe n'est pas seulement une attente,
elle sétend 3 la mesure de I'Histoire tout entiére
et se conforme 2 chacune de ses périodes. Car nos
désirs d’attente ne sont pas évasion de gens blasés. Ils
ont pour origine une prise de conscience et une
récapitulation de I'univers entier 3 travers le Temps.
Avant d’étre une vigile d’attente, la Messe est une
veillée du souvenir; Unde et memores, porte encore
le canon romain. Et les formulaires de célébrations
antiques rapportent que le président de I'assemblée,
3 la fraction du pain, devait remercier tout le temps
qu’il le pouvait, pour toutes les ccuvres de Dieu de-
puis la Création. La Messe est donc une récapitula-
tion de toute 'Histoire, celle du salut principalement
et de la vie du Christ éminemment, dans 1’action
de grices. Tout est bon, Seigneur, depuis que tu
I'as mené 2 Dexistence, et depuis que ton Fils est
mort pour nous, nous savons que tout est grice.
C’est pourquoi unis 2 tous nos fréres dans la Foi,
vivants et morts, mais aussi 3 tous ceux qui jouissent
de ta bonté, nous te remercions de tous tes bien-
faits. A l'offertoire de I'hostie, le prétre spécifie
qu'elle est présentée au nom de tous ceux qui se
trouvent autour de lui et de tous les chrétiens vivants




DONEC VENIAT 203

et morts. Mais quand il éleve le calice, la perspective
s'élargit davantage encore et c’est tout le genre
humain qui est pris en charge: Pro nostra et totius
mundi salute cum odore suavitatis ascendat. Le Pére
Teilhard de Chardin intitule une évocation admirable
et inédite: La Messe sur le monde. Toute Messe est
célébrée sur le monde. Toute Messe est un rassem-
blement, 2 la plus haute de ses cimes, de la Création,
et, au plus creux aussi de sa peine, la Messe est un
point d’aboutissement, au travers de I'évolution
universelle, des générations humaines. Car le mystere
de I'Histoire est un mystére d’enfantement. Saint
Paul I'a exprimé, pour la nature matérielle, dans
un passage célebre de I'épitre aux Romains: la nature
entiere se trouve, dit-il, dans les douleurs de I'en-
fantement, jusqu’a sa pleine libération dans la gloire
avec les enfants de Dieu. Combien cela n’est-il
pas encore valable pour I'Eglise, corps mystique
du Christ, qui souffre les douleurs de I'enfantement
jusqu’a son Retour! Il en est d’elle aussi comme de
cette femme de I'Apocalypse qui s'est enfuie au
Désert avec son enfant, et déja de cette autre Femme
dont parle le Seigneur dans le discours apres la
Cene et dont la joie est parfaite quand elle a mis
un enfant au monde.

A chacune des cénes que nous célébrons, la joie
d’un enfant nouveau-né, Prince de la Paix, nous
est annoncée. Car le Retour du Christ n’est pas




204 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

seulement un but, c’est aussi en quelque sorte un
résultat. Le Christ qui revient n’est certes pas une
de nos acquisitions ni son royaume une conquéte
et encore moins une ccuvre de nos mains. A son
dernier comme 2 son premier avénement, le Christ
est le don gratuit de Dieu et son royaume représenté
par la Jérusalem céleste vient d’en haut. Cependant
le Retour du Christ est aussi la réponse de Dieu 2 tous
ces désirs véhéments qu'il suscite en nous pour la
Justice. Le Retour du Christ est la réponse d’en haut
a I'appel des opprimés d’ici-bas, de ceux du ciel
aussi: « Jusques a quand, Seigneur, crient les martyrs
de I’Apocalypse, jusques a quand laisserez-vous notre
sang invengé ? » Le Retour du Christ est une réponse
a lappel des humbles. Car ce jour-la les pauvres
jugeront de I'Histoire; c’est le sens profond de la
scéne du Jugement dernier figurée dans Matthieu,
au chap. xxv.

Or la Messe, rassemblement des pauvres de Dieu,
de ceux que dans I'’Ancien Testament on appelait
les « anawim » et auxquels est adressée la premiére
des Béatitudes, comme I’Eucharistie a été instituée
pour leur rassasiement mystique, la Messe, rassem-
blement des pauvres de Yahvé, autour d’un dernier
morceau de pain et d’'un peu de vin, est cette
supplication intense et ininterrompue vers Dieu pour
que son jugement éclate.

Jusqu'alors, jusqu’a ce que justice soit faite, il est

A ————— e — T



DONEC VENIAT 205

bon pour nous que le Christ, mystiquement présent
parmi nous, soit encore attendu. Il y en a qui souf-
frent, il y en a qui désespérent; jusqu’alors, avec et
pour eux, ¢’est la mort de Jésus que nous annongons
comme une nouvelle de toutes les heures. « Le Christ
est en agonie, dit Pascal, jusqu’a la fin du monde » et
nous tous avec lui.

Cependant nous ne saurions succomber sous le
poids de la tentation et cette terrible épreuve d’un
Dieu dont le dessein mystérieux se soumet aux
vicissitudes de I'Histoire, ne saurait nous abattre,
Plus et mieux encore qu'une mise en demeure de
Dicu pour que son jugement éclate, la Messe est
déja en vérité une réalisation de son Royaume.
La Messe est souvenir, avons-nous dit, elle est
attente, La Messe est aussi anticipation effective.
Entre le Christ qui est venu et le Christ qui reviendra,
clle est le Christ qui vient. Ainsi 2 la Messe nous
avons triomphé du Temps. C’est une chose parti-
culierement sensible (si seulement c’était une réalité
de cet ordre), dans certaines liturgies orientales,
(je pense 2 tel office russe), jugées interminables
d’aprés notre estimation d’Occidentaux affairés.
Les fideles de ces Eglises nous expliquent que la
liturgie ne tient plus compte du temps, et que sa
célébration se fait en dehors de ses cadres. Le chrétien
qui a franchi le seuil de la sainte demeure a déposé
tous les soucis de la vie d’ici-bas pour se trouver




206 CHRETIENS AUTOUR DE L'AUTEL

en compagnie des habitants de la Cité céleste et
prendre part 3 leur louange incessante. « Oi fa
Xeroubim mustikos eikonizontes » chante le procession-
nal de la Messe byzautine. « Notis qui mystiquement
représentons les Chérubins et chantons a la vivifiante
Trinit¢ I'hymne trois fois sainte, déposons toute solli-
citude humaine afin de recevoir le Roi de lunivers,
escorte invisiblement par les armées angéliques. Alle-
luia!»

Pour nous garder cependant de toute illusion en
ce domaine, rappelons qu'il est ici-bas une condition,
une seule il est vrai, mais qui est déja effectivement
celle du monde 3 venir: cest d’aimer. Unique
expérience de Dieu ici-bas, 'Amour est aussi la
constante éternelle de son royaume. Si I'Eucharistie
est mystere de Fol et, comme nous venons de le
voir, d’attente dans I'Espérance, nous savons qu’elle
est aussi le foyer toujours vivant et vivifiant de
notre Charité. Ce sera, notre dernier propos sur
la Messe telle que notre équipe de Saint-Séverin
a essayé de la présenter. La Foi passera dans la vision
et I'Espérance sera comblée dans I'avénement du
Fils de Dieu; seule la Charité demeure. Or cette
constante éternelle du Royaume de Dieu est déja
le milieu naturel oli nous devons baigner 2 la Messe.
A chaque fois que nous nous réunissons pour le
Repas du Seigneur, nous devons croire en sa Pré-
sence et désirer son Retour, nous devons aussi et

T



DONEC VENIAT 207

surtout nouer entre nous les liens de ’Amour. Car
notre Foi n’a pas d’autre objet que I’Amour de Dieu
manifesté et notre Espérance ne sera comblée que
lorsque tout ici-bas sera résolu dans I’Aimer. « Pré-
sentement, Foi, Espérance et Charité demeurent toutes

trois; mais la plus grande des trois (celle qui ne passera
pas), c'est la Charité. »




i




TABLE DES MATIERES

Introduction . . . . . . . .. ... ... 7

PREMIERE PARTIE

Qulest-cequelaMessez . . . . . . . . .. 17
LeFestindelaParole . . . . . . . . . .. 23
L’Offrande personnelle . . . . . . . . . . 31
L'Offrande communautaire . . . . . . . . 39
L’Offrande du Christ, le Christ offert. . . . . 47
L’Offrande du Christ, le Christ quioffre . . . 55
Communion au Christ. . . . . . . . . . . 65
La Messe, communion A nos fréres . . . . . . 73
L’ActondeGrices . . . . . . . . . . .. 81
Vivrenotre Messe. . . . . . . . . . . .. 87
IteMissaest . . . . . . . . . . .. ... 95

DEUXIEME PARTIE

Liturgie de la Pénitence . . . . . . . . . 107
Les AmendelaMesse . . . . . . . . . .. IIS
Faut-il supprimer laquéte2 . . . . . . . . . 125
Les Signessacrés . . . . . . . . . . ... I35
LeCiergedelaMesse . . . . . . . . . .. 143
UnPeupleenmarche . . . . . . . .. .. 153
UnPeuplequichante . . . . . . . . . .. 163
UnPeupleunanime . . . . . . . . . . .. 171
La Messedes Absents . . . . . . . . . .. 181
L'Eucharistie aprés la Messe . . . . . . . . 189
Donec Veniat, ou la Messe et le Temps . . 199

Imprimé en Belgique.

p——e




ﬁ R S e e e S S i



ACHBVE D'IMPRINER
SUR LES PRESSES SAINT-AUGUSTIN
A BRUGES (BELGIQUE), LE 21 MARS 19§
POUR LE COMPTE
DESs EDITIoNs Descrée DE BROUWER,

DEpST LEGAL, 1°F TRIMESTRE 19§
Neo p'éDITiION 23306





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

