Lem ystere de la Sainte Trinité, tel évidemment
que I’enseigne Ia foi catholique, est tellement du
ressort de la Révélation, que méme son ex:stence
ne peut étre connue que par la foi [...]. -

Cela, bien compris, il est possible, par | mteIII-}
gence seule, de parvenir a Ia notion d’une certaine
Trinité qui, chez les Grecs, suit des titonnements
~d’autant plus émouvants qu’ils sont inconscients.
Comparés aux Kant, aux Hegel, aux Nietzsche,
a infiniment d’autres, qui eusseut dii, vu les temps
tardifs ou ils sont venus et I'influence chrétienne
qu’ils ont di subir et dont ils eussent pu profiter, -
ces Grecs sont des perles comparees a du crottm |

de chevre /

(La Foi en Dieu incarné, tome II, p. 105)

gL

HABRA Georges = e T
La foi en Dicu ‘ P i RESHII
incarné — Tome 2

14,00 ¢ - ISBN2-902161-077 -

—_—




- GEORGES HABRA

H,

LA FOI EN DIEU INCARNE -

LAY e ST b ¥ off i 2 \ 1
S PRI S e P

T

GEORGES HABRA ~ =

LA FOI -

~ EN DIEU INCARNE

' - . <, SR L
- - - - :
" i et T "~
o e - <
' - ~— T — N

L e R e s

= LaChute 27 = -
‘— L’Incarnation

Wy

Chez I'auteur :
- 5, rue Béranger
77300 Fontainebleau
chez les libraires







LA FOI
EN DIEU INCARNE

II

LE MYSTERE




OUVRAGES DU MEME AUTEUR
(Chez 'auteur et chez les libraires)

" LA TRANSFIGURATION SELON LES PERES GRECS
(192 pages) ; 2¢ €dition corrigée.

~ AMOUR ET CONCUPISCENCE (292 pages).

. LA MORT ET L’AU-DELA
(252 pages) ; 2¢ €dition corrigée.

. DU DISCERNEMENT SPIRITUEL

tome 1 (250 pages)
tome II (276 pages).

. LA FOI EN DIEU INCARNE
tome 1 (273 pages) : justification rationnelle.




GEORGES HABRA

LA FOI
EN DIEU INCARNE

Il

LE MYSTERE

1t¢ partie : — La Trinité
— La Chute
— L’Incarnation

Chez 'auteur :
5, rue Béranger
77300 Fontainebleau
chez les libraires







Je tiens finalement a remercier mes amis et lecteurs zélés et

dynamiques :

Brigitte LEBERQUIER

Isabelle JACOBY

Henri DELAVAL

Jacques BAUDEAU
pour les derniéres corrections qu’ils ont tenues a apporter au
manuscrit.







LA FOI EN DIEU INCARNE
Tome I : justification rationnelle

Georges HABRA
chez ’auteur : 5, rue Béranger - 77300 Fontainebleau

L’ouvrage de Georges Habra auquel on doit déja entre autres
La Transfiguration chez les Péres grecs et Discernement spiri-
tuel se propose de démontrer que notre foi en un Dieu incarné
est rationnellement justifiable.

Un second tome aura lui pour objet, a la lumiére de la foi,
de tenter de circonscrire le mystére sans jamais le briser. Ainsi,
nous dit 'auteur, fera-t-on « usage et de l’intelligence qui conduit
a la foi et de celle qui nait de la foi ».

Ce tome I se donne pour souci particulier, ainsi que le souligne
Georges Habra, d’éviter de commettre des pétitions de principe
en utilisant dans la démonstration des arguments qui releveraient
plutét de la foi. Et lorsqu’il est fait référence a [’Ecriture ou aux
Peres de I’Eglise, ce n’est jamais en tant que dépositaires de la
Jfoi, mais en tant « qu’ils fourmillent d’intuitions rationnelles ».

Que dire de cet ouvrage ?

Ce livre laisse transparaitre une vaste érudition et accorde une
large place aux analyses philosophiques, allant trés loin dans le
détail des audaces de la spéculation intellectuelle.

Un ouvrage qui témoigne d’un travail de recherche et de
syntheése et qui révéle un ardent désir de remonter par la raison
aux sources de la foi de I’Eglise indivise afin d’interroger ou de
convaincre le lecteur agnostique. Démarche qui se situe, cela va
sans dire, aux antipodes de celle de la théologie apophatique.

Jocelyne Delafraye
dans Présence Orthodoxe, n° 82 (3-1989)




Selecciones de téologia (juillet-déc. 1989), n° 52.

HABRA Georges, La foi en Dieu incarné. T. 1. Justification
rationnelle. Edit. : Cariscript, Paris, 1989, p. 273, cm.
14,5 x 21,5. ISBN 2-902161-06-9.

En el umbral de este libro declara el autor que « se propone
demostrar que nuestra fe cristiana y catdlica en un Dios encar-
nado no es credulidad ; que ello es, por consiguiente racional-
mente justificable ». Con gran decision y confianza en si mismo
se lanza inmediatamente a cumplir lo prometido. Un primer capi-
tulo probard la existencia de Dios segiin los esquemas ontoldgi-
cos y cosmoldgicos cldsicos. Un segundo capitulo probard que
la profecia y el milagro son privilegio de Dios. Un tercer capi-
tulo probard la realidad de la encarnacion por el cumplimiento
de las profecias del Antiguo Testamento y por los milagros del
Nuevo. Aqui se habria cumplido el propdsito inicial, si no fuera
porque le han advertido al autor que « existe la raza negadora,
siniestra y morosa » de los exegetas, que siembran la duda en
los que quieren creer. Viene, pues un capitulo en el que se denues-
tan los que lo complican todo admitiendo varios estadios redac-
cionales o una composicion compleja del Pentateuco, de Isalas
o de los Sindpticos. Mds ain, el autor la emprende contra los
que niegan que la admirable doctrina del Corpus aeropagitico
no sea realmente del discipulo convertido por Pablo en Atenas...
Este libro de 275 pdginas es un penoso ejemplo de lo que puede
la razoén cuando no tiene conciencia de sus propios condiciona-
mientos y de sus limites.

J.V.



Dans le tome I de La Foi en Dieu Incarné, paru en 1989,
’auteur donne les preuves philosophiques et historiques qui doi-
vent satisfaire I’esprit et éventuellement le mener a la foi.

Dans cette premiére partie du tome II, on suppose la vérité de
la foi catholique démontrée en principe, mais on veut savoir avec
précision ce qu’elle définit. Voici quelques sujets qui y sont trai-
tés : Pourquoi le Fils a-t-I1 dii s’incarner ? Quels sont les carac-
téres propres a chacune des personnes de la Trinité ? Qu’est-ce
la procession du Saint-Esprit ? En quoi la Trinité se distingue-t-
elle de toute créature ? (chapitre VI).

Le chapitre VII est consacré a la Chute de I’homme de 1’état
surnaturel dans lequel il a été créé, et sans lequel I’Incarnation
et la Rédemption et la Résurrection elles-mémes sont de vains
mots.

Le Fils de Dieu, en s’incarnant, a rendu sa lumiére accessible,
divinisé notre nature et ’a transformée comme un levain dans
la pate. La position catholique (ou orthodoxe) se situe entre les
hérésies nestorienne et monophysite : les deux natures, divine et
humaine, sont intégralement unies dans le Christ en une seule
personne, sans altération ni confusion.







Deuxiéme partie

LE MYSTERE

Tome I

— La Trinité
— La Chute
— L’Incarnation







CHAPITRE VI

LA TRINITE UNE

A. L’EGALITE DIVINE DES PERSONNES

Lorsqu’on lit attentivement I’Ecriture, & la lumiere de la foi
catholique, on s’apergoit vite, déja dans I’Ancien Testament, mais
surtout dans le Nouveau, qu’a c6té de la personne divine du Pére,
si richement et lumineusement représentée que méme un aveu-
gle la verrait, émergent la personne divine du Fils et celle aussi
divine de I’Esprit, personnes représentées comme absolument dis-
tinctes et égales au Pére, alors que "unicité divine continue a étre
inlassablement maintenue. Devant un pareil mystére, si décon-
certant pour notre minable raison, celle-ci est, soit tentée d’y opé-
rer une réduction quelconque pour le rendre acceptable a 1’enten-
dement, c’est-a-dire, en d’autres termes, de le vider de son
contenu, et ¢’est I’option hérétique ; soit, consciente de ses limi-
te§, se laisse humblement guider par I’Esprit pour saisir ce que
Dieu a voulu révéler, et c’est I’option catholique.

La divinité de chacune des trois personnes est, dans I’Ecriture,
e}ffirmée soit explicitement au sens propre (« Tu es Dieu »), soit
€quivalemment ou implicitement (« C’est Toi qui as tout créé »),
lorsqu’on attribue a la personne des qualités ou des énergies qui

11




ne conviennent qu’a la divinité, selon le grand principe : I’éner-
gie indique la nature. « Si nous voyons, dit saint BasiLE, les
actes accomplis par le Pére, le Fils et le Saint-Esprit différer les
uns des autres, nous conjecturons par la différence des énergies
la différence entre les natures agissantes. Car les choses qui se
séparent par nature n’admettent pas de se rencontrer sur le plan
de I’énergie — ni le feu ne glace ni la glace ne chauffe —, mais
en méme temps que des natures différentes, les énergies qui en
proviennent se séparent les unes des autres. Voyant donc 1’éner-
gie du Peére et du Fils et du Saint-Esprit ne différer, ou ne se dis-
tinguer en rien, il est nécessaire de conjecturer analogiquement,
par I'identité de I'énergie, I’unité de la substance »!.

I — LA DIVINITE DU FILS

Voici quelques-uns des passages les plus importants de I’Ecri-
ture en faveur de la divinité du Fils. Nous commencerons par
I’Ancien Testament, ou celle-ci n’est qu’insinuée (nous verrons
plus loin pourquoi) :

1. « Et Dieu dit : ‘Faisons ’Homme a notre image et a notre
ressemblance’ »2. Saint BASILE fait remarquer que Dieu ne parle
pas tout seul : « Ou est le Juif qui, disant que Dieu se parle a
Lui-méme, combat résolument la vérité, tandis que la lumiere
de la théologie commence a briller comme a travers de petites
portes, et la seconde personne est montrée mystiquement, non
encore mise en pleine lumiére ? [...] Quel forgeron en effet, ou
charpentier, ou cordonnier, assis tout seul auprés des outils de
son art, personne ne ’assistant, se dit & lui-méme : ‘Faisons le
coutelas’, ou : ‘Construisons la charrue’, ou : ‘Fabriquons la}
chaussure’, mais n’accomplit pas en silence la fonction qui
s’impose ? Car c’est un bavardage vraiment étrange que de
s’exhorter soi-méme en maitre avec véhémence, alors qu’assis,
I’on se gouverne soi-méme, étant son propre maitre ! »?

1. A Eustathe médecin, lettre 189 (P.G. XXXII, 692-693).
2. Gn. 1%,
3. Hom. 8 sur Hexaméron (P.G. XXIX, 204-205).

12

o o




« Ils* disent : ‘Il parle tout simplement & un ange ou a un
archange...” Cela n’est pas ainsi, cela n’est pas. Car le propre
des anges, c’est de se tenir [respectueusement] a coté, non de
créer ; le propre des archanges, c’est de servir, non de s’associer
3 la délibération et au conseil... Mais qui est alors celui a qui
11 dit : ‘Faisons I’homme ?’ Le conseiller admirable, le puissant,
le Dieu fort, le régent de la paix, le pere du siécle futur, le Fils
unique Lui-méme de Dieu... Car Il ne dit pas : ‘4 mon image
et a ton image’, ou : ‘a mon image et a votre image’, mais : ‘selon
notre image et notre unique ressemblance’. Or il n’y a pas une
seule image de Dieu et des anges, ni une seule ressemblance. Car
comment I’image et la ressemblance du maitre et des serviteurs
peut-elle étre unique ? »3

2. Le Christ a relevé® Lui-méme la parole : « Le Seigneur a
dit a mon Seigneur : ‘Assieds-Toi a ma droite, jusqu’a ce que
Je pose tes ennemis comme escabeau a tes pieds’ »7. Le « siége
a la droite », qui revient plus d’une fois dans le Nouveau Testa-
ment, signifie « la souveraineté du Fils, sa filiation par nature,
et son égalité d’honneur avec le Pére. »8

Le reste du psaume va dans le méme sens : « Avec toi est ta
principauté au jour de ta puissance » : « En toi, dit-il, est ta prin-
cipauté, non pas survenant plus tard, mais existant en toi tou-
jours, ce qu’Isaie également montre en disant : ‘Lui dont la prin-
cipauté est sur son épaule’?, c’est-a-dire en Lui-méme, dans son
essence, dans sa nature — ce qui n’existe pas chez les rois [...].
Il avait sa principauté dans sa nature, dans son essence, ne I’ayant
pas assumée ultérieurement, aprés sa naissance, ni possédée alors
qu’elle lui était étrangére, mais étant né ainsi » 10,

Verset 3 : « Du ventre avant 1’étoile du matin Je T’ai engen-
dré. » Comme certains appliquaient ce verset a la nativité tem-
porelle du Christ, saint ATHANASE répond : « Si ’expression :
‘avant I’étoile du matin’ indiquait sa nativité miraculeuse de

Les hérétiques.

CHRYSOSTOME, Disc. sur Genése 126 (P.G. LIV, 588-589).
Mt. 224146,

Ps. 109!,
;ISHRYSOSTOME, Hom. 71 sur Mt. (LVIII, 663).

SRR

Comm. du Ps. 109 (P.G. LV, 272).

13




Marie, alors que beaucoup d’autres sont nés vers le lever de cet
astre, qu’en aurait donc [le psalmiste] dit de miraculeux — car
il en fait mention comme de quelqu’un d’extraordinaire — ayant
cela en commun avec beaucoup d’autres ? Ensuite ‘engendrer’
différe de ‘faire sortir [du ventre]’ : car ‘engendrer’ comprend
le tout commencement, tandis que ‘faire sortir’ n’est rien d’autre
que porter au dehors ce qui existe. Si donc on faisait correspon-
dre cette parole & un corps, il faudrait savoir que celui-ci n’a pas
commenceé d’exister la nuit lorsque les pasteurs regurent la bonne
nouvelle, mais lorsque 1’ange parla a la Vierge : or a ce moment-la
il ne faisait pas nuit »!. Ce passage ne peut donc s’appliquer
ni a la nativité corporelle du Christ ni a son incarnation au
moment de I’Annonciation. De plus, précise saint ATHANASE, le
psalmiste ne dit pas : « avant le lever de I'étoile du matin », mais :
« avant 1’étoile du matin ». L’expression : « du ventre » indi-
que métaphoriquement le caractére naturel, non adoptif, de la
filiation. Par conséquent le verset signifie : « Je T’ai engendré
de ma propre substance bien avant la création de I’étoile du
matin. » Saint JEAN a recours a la méme image : « Dieu Fils
unique, qui est dans le sein du Pére, Lui, a interprété » 12,

3. Le psaume 44 : au début, le sujet de ce psaume est mani-
festement une personne humaine, cela ressort des six premiers
versets. Puis, brusquement, le psalmiste I’adresse ainsi : « Ton
trone, & Dieu, est dans les siecles des siécles. C’est un sceptre
de droiture que le sceptre de ta royauté ! Tu as aimé la justice
et hai I’iniquité ; ¢’est pourquoi Dieu, ton Dieu, T’a oint d’une
huile d’allégresse comme a nul de tes compagnons. » « Que dirait
ici le Juif ? » s’exclame saint CHRYSOSTOME. « De qui est-il
parlé 7 Que dirait I’hérétique ? S’il répond en effet que la parole :
“Ton trone, 6 Dieu, est dans les siécles des siécles’, est dite du
Pére, comment accordera-t-il cela avec ce qui suit : ‘C’est pour-
quoi Dieu, ton Dieu, T’a oint ?” Car le Pére n’est pas le Christ,
et ce n’est pas Lui qui a été oint. D’ou il est clair que la parole

concerne 1’unique-engendré » 1.

11. Contre les Ariens, IV (P.G. XXVI, 509, 512).
12. 1€,
13. Comm. du Ps. 44 (P.G. LV, 194).

14




4. Voici comment la Sagesse se décrit : « Avant les sidcles le
Seigneur M’a fondée au commencement, avant la création de
Ja terre et la création des abimes, avant que ne fussent sorties
les sources des eaux, avant que ne fussent établies solidement
les montagnes, avant toutes les collines Il M’engendre. Lorsqu’il
disposait le ciel J’étais la avec Lui, et lorsqu’ll délimitait son tréne
par les vents. Quand Il fixait les nuées en haut et affermissait
les sources sous le ciel et fortifiait les fondements de la terre,
J’étais a son cOté, harmonisant, c’est Moi celle en qui Il se réjouis-
sait. Tous les jours, a tout moment, Je me réjouissais devant sa
face, lorsqu’ayant acheve I'univers, Il se réjouissait et éprouvait
de la joie dans les fils des hommes » 14,

Saint ATHANASE commente ainsi le verset : « Lorsqu’Il dispo-
sait le ciel J’¢tais 1a avec Lui » : « Il faut savoir que la Sagesse
ne dit pas cela comme si le Pére ne disposait pas par elle le ciel,
ou les nuées dans le ciel. Car il n’est pas douteux que toutes choses
fussent créées dans la Sagesse, et que sans elle, méme pas une
seule ne se fut faite. Mais voici ce qu’elle signifie : “Toutes cho-
ses ont été faites en Moi et par Moi. Mais comme il fallait créer
la sagesse dans les ceuvres, par mon essence J’étais dans le Pére,
mais par ma condescendance aux choses créées, J ’ajustais mon
modele dans les ceuvres, afin que 1’univers entier, comme un seul
corps, ne fiit pas en dissension avec lui-méme, mais dans la
concorde [...]°. L’unique connaissance du Pére est par le Fils,
et celle du Fils vient du Pére, et le Pére se réjouit en cela ; et
le Fils se réjouit de cette joie-la dans le Pére, en disant : ‘J’étais
Celui en qui 11 se réjouissait, tous les jours Je me réjouissais
devant sa face.’ Encore une fois, ces paroles montrent que le Fils
n’est pas étranger a la substance du Pére, mais Lui appartient
n propre [...]. Y a-t-il donc eu un temps ou le Pére ne se réjouis-
Salt pas 7 Mais s’Il se réjouissait toujours, Celui en qui II se
rejouissait existait toujours »'5. C’est seulement en distinguant
Nettement la Sagesse subsistante en elle-méme de la sagesse qui
revét. les &tres de magnificence qu’on peut comprendre d’une
Mmaniére correcte ce passage.

—

14. Provy, g, 231
15. Contre Jes Ariens, II (P.G. XXVI, 317, 320).

15



5 « Car la Sagesse est un effluve de la puissance de Dieu et
une émanation pure de la gloire du Tout-Puissant ; aussi rien
de souillé ne pénétre en elle. Elle est, en effet, le reflet de la lumiére
éternelle, et le miroir sans tache de ’activité de Dieu et I’image
de sa bonté[...]. Elle proclame sa noble naissance en vivant avec
Dieu, et le Souverain de tout I’a aimée. En effet, elle est une ini-
tiée de la science de Dieu et une adepte de ses ceuvres[...]. Avec
Toi est la Sagesse qui connait tes ceuvres, qui €tait présente lors-
que Tu faisais le monde »'®. Dans ce texte, la divinité de la
Sagesse aussi bien que sa distinction du Pére sont soulignées avec
la méme force que dans celui des « Proverbes ».

Par contre, dans le Nouveau Testament, la divinité du Fils est
clairement établie. Qu’on en juge :

6. On voit souvent le Christ s’identifier a des attributs divins :
« Je suis la lumiére du monde »'7. « Je suis la résurrection et
la vie »!8. « Je suis la voie, la vérité et la vie »'°. « Je suis
I’alpha et I’oméga dit le Seigneur Dieu, Celui qui est et qui était
et qui viendra, le Pantocrator... C’est Moi qui suis le premier
et le dernier et le vivant, et Je suis devenu mort et voici que Je
suis vivant dans les siecles des siécles, et J’ai les clefs de la mort
et de I’enfer »20. Il est trés remarquable qu’on ne voie jamais
aucun prophéte, aucun ange ou archange, aucun étre créé, s’expri-
mer de cette maniére. Au contraire, ils prennent le plus grand
soin pour souligner qu’a Dieu seul conviennent ces attributs.

Lorsque ce n’est pas Lui qui s’identifie a ces attributs, ce sont
les auteurs sacrés qui L’y identifient : « Le Christ, puissance de
Dieu et sagesse de Dieu »2'. « En Lui était la vie, et la vie était
la lumiére des hommes... Il était la lumiére véritable, qui illu-
mine tout homme venant en ce monde »2. « Voici le juge-
ment : c’est que la lumiére est venue au monde et que les hom-
mes ont plus aimé les ténébres que la lumiere »a.

16. Sag. T®%, 834, .

17. Jn. 812, 95,
18. Id. 11%,
19. Id. 14¢.
20. Ap. 18 1718,
21. 1 Cor. 1%,
22. In. 149,
23. Id. 3.

16




7. 11 est appelé « Créateur » : « Toutes choses ont été faites
par Lui, et sans Lui rien ne s’est fait de ce qui a été fait... Et
Je monde a été fait par Lui »?*. « Mais pour nous il y a un seul
Dieu, le Pére, d’ou sont toutes choses et nous en Lui, et un seul
Seigneur Jésus-Christ, par qui sont toutes choses et nous par
Lui »25. « Si toutes choses sont par Lui, commente saint ATHA-
NASE, c’est donc qu’ll n’est pas compté avec toutes choses. En
effet, quiconque ose dire que ‘celui par qui sont toutes choses’
est ’une de toutes choses, pensera indubitablement la méme chose
sur Dieu ‘d’ou sont toutes choses’. Mais si on évite de dire cela
comme étant absurde et qu’on sépare Dieu de toute chose comme
étant autre, il est logique de dire que le Fils unique, appartenant
4 la substance du Peére, est autre que toute chose »?%6.

Absolument vaine toute tentative de montrer que le Christ est
devenu créateur par délégation. La puissance créatrice, vu qu’elle
ameéne une chose du néant a I’existence, est nécessairement infi-
nie. Mathématiquement parlant, n’importe quel nombre, divisé
par zéro, est infini. S’il est infini, il ne peut étre qu’unique, et
donc non susceptible de délégation. Voici d’autres absurdités que
saint ATHANASE tire de cette fausse notion de délégation
d’infini : « Car si créer est quelque chose susceptible d’étre ensei-
gné, qu’ils considerent s’ils ne vont pas dire de Dieu Lui-méme
qu’ll est démiurge non par nature, mais par science acquise, en
sorte qu’ll puisse en déchoir. Ensuite, si la Sagesse de Dieu?’ a
acquis en s’instruisant la faculté de créer, comment est-elle encore
Sagesse alors qu’elle a besoin d’étudier ? Qu’était-elle avant
d’apprendre ? En effet, par manque d’instruction, elle n’était
pas la Sagesse. Ainsi donc, ¢’était quelque chose de vide ; et elle
n’est pas la Sagesse substantielle, mais elle a acquis le nom de
Sagesse a cause de son progreés ; et elle restera sagesse dans la
mesure ou elle préservera ce qu’elle a appris. Car ce qui s’implante
chez quelqu’un non par nature mais par instruction, il est possi-
ble de le désapprendre. Dire cela du Logos de Dieu n’est pas le

24, Iq. 1310,

25. I Cor. 8s.

6. Contre les Ariens, 1I.

27. C’est-a-dire le Christ, Fils de Dieu.

17




propre des chrétiens, mais des paiens. Car si le pouvoir de créer
[selon eux] s’implante en quelqu’un par instruction, ces insen-
sés auront introduit en Dieu I’envie et la faiblesse : d’un coté,
I’envie, pour n’avoir pas forme de multiples démiurges, afin qu’il
y en elt autour de Lui beaucoup, a I’exemple des nombreux
archanges et anges ; faiblesse de I’autre, car Il n’a pas pu créer
tout seul, ayant eu besoin d’un coopérateur ou d’un assis-
tant »%.

8. Saint PauL L’appelle le « Médiateur » : « Car il y a un seul
Dieu, et il y a un seul Médiateur entre Dieu et les hommes » 2,
« Le médiateur », commente saint CHRYSOSTOME, « doit partici-
per aux deux choses dont il est le médiateur. Car c’est le propre
du médiateur de tenir d’un c6té et de I’autre les deux choses dont
il est le médiateur. Mais s’il tient ’'une et se sépare de ’autre,
alors il n’est plus médiateur. Si donc Il n’a pas la nature du Peére,
il n’est pas médiateur, mais il en est séparé. Car de méme qu’ll
a la nature humaine, puisqu’ll est venu aux hommes, ainsi a-t-Il
celle de Dieu, puisqu’Il est venu de Dieu. En effet, puisqu’ll est
I’intermédiaire entre deux natures, Il doit étre aupres des deux
natures [...]. De méme donc qu’ll est devenu homme, ainsi Il
était Dieu. Un homme ne serait pas devenu médiateur, car il fal-
lait converser avec Dieu. Dieu ne serait pas devenu médiateur,
car ceux entre qui Il le serait devenu ne L’auraient pas regu »*.

9. Les prophétes, en faisant des miracles, se mettaient en priere,
et ne les attribuaient jamais a leur propre puissance. Le Christ
se les attribue explicitement. 11 dit au lépreux : « Je le veux, SOiS
purifié »? ; et aux deux aveugles : « ‘Croyez-vous que Je peux
faire cela 7 IIs Lui dirent : ‘Oui, Seigneur.’ Alors Il toucha leurs
yeux en disant : ‘Qu’il vous soit fait selon votre for’ »32, Au
sujet du fils de la veuve de Naim, « s’approchant Il toucha le
cercueil, ceux qui le portaient s’arrétérent, et Il dit : ‘Jeune
homme, 4 toi Je le dis : léve-toi’ »3. « Et ayant saisi la main

28. Contre les Ariens, II (P.G. 205, 208).

29. I Tim. 25

30. Hom. 7 sur I Tim. (P.G. LXII, 536-537).
31. Mt. 8.

32. Id. 92>,

33, Lec. 74,

18




de la petite fille, Il lui dit : ‘Talitha koGm’, ce qui se traduit :
petite fille, a toi Je le dis, leve-toi’ »34,

10. Il ale pouvoir d’absoudre le péché, pouvoir propre a Dieu
seul (ce qu’ont bien compris les scribes et les pharisiens, sinon
les exégétes modernes) : « Et voyant leur foi Il dit au paralyti-
que : ‘Homme, tes péchés te sont remis.” Et les scribes et les pha-
risiens commencérent a penser en eux-mémes, se disant : ‘Qui
est celui-la qui profére des blasphémes ? Qui est-ce qui peut
remettre les péchés si ce n’est Dieu seul ?” Jésus, ayant compris
leurs pensées, leur dit en réponse : ‘Pourquoi pensez-vous dans
vos cceurs ? Lequel est plus facile ? de dire : Tes péchés te sont
remis — ou de dire : Léve-toi et marche ? Mais afin que vous
sachiez que le Fils de ’homme a le pouvoir sur terre de remettre
les péchés’ — 11 dit au paralythique : ‘A toi Je le dis, leve-toi
et ayant porté ton lit, va dans ta maison’ »3. La question posée
par le Christ appelle évidemment la réponse suivante : pardon-
ner les péchés est chose plus grande encore que guérir les paraly-
tiques, car dans ce dernier cas il n’y a que restauration du corps,
tandis que dans le premier il y a restauration de I’ame. Le sens
de la riposte du Christ est ceci : « Vu que vous ne croyez pas
aux grandes choses que Je fais des lors qu’elles sont spirituelles
et invisibles, car vous &tes des Ames rampantes et terrestres, voici
que pour corroborer la chose plus grande je vais faire la moin-
dre, plus capable de vous impressionner a cause de son carac-
tére visible et corporel » ; non sans leur avoir administrer, au
passage, une troisieéme preuve de sa divinité, a savoir qu’ll a pu
lire dans leurs pensées les plus secrétes.

11. « Allez enseigner toutes les nations, les baptisant au nom
du Pére, du Fils et du Saint-Esprit »3. Le fait que le Fils est,
d‘ans cette formule, mis au méme rang que le Pére, et que ’expres-
S10n « au nom de » est employée au singulier pour les trois per-
S,Onnes, suffit & démontrer la divinité de ces personnes et, en
1 Occurrence, du Fils. « Pourquoi, se demande saint ATHANASE,
dans ’accomplissement du baptéme, le Fils est-Il nommé avec

\
34. Mc. 54,
35. Lc. 5202,
36. Mt. 289,

19




le Pere ? Car répondre que le Pere ne se suffit pas a Lui-
méme est un langage impie. Mais s’Il se suffit & Lui-méme,
il est permis de dire : quel besoin a-t-Il du Fils, soit pour la
création, soit pour la sainte ablution ? Car quelle communauté
y a-t-il entre la créature et le Créateur ? Et pour quelle raison
ce qui est créé est-il compté avec le Créateur pour ’achévement
de tous ? Ou bien pourquoi, selon vous?’, la foi est-elle trans-
mise a la fois au nom du Créateur et au nom d’une créature ?
Car si c’est afin que nous soyons unis a la divinité, quel besoin
y a-t-il d’une créature ? Mais si ¢’est pour que nous soyons unis
au Fils alors qu’il est une créature, la mention du Fils dans le
baptéme n’aura plus, selon vous, de raison d’étre : car Dieu qui
L’a pris pour Fils est capable de nous prendre pour Fils nous
aussi. Par ailleurs, si le Fils est une créature, la nature des créa-
tures raisonnables étant une, il n’y aura aucun secours aux créa-
tures de la part d’une créature, car toutes ont besoin de la grace
de Dieu »3&,

12. Il est écrit du Christ : « Ceux qui L’ont recu, Il leur a donné
le pouvoir de devenir fils de Dieu »*. « Vous étes de Dieu dans
le Christ Jésus, lequel est devenu pour nous sagesse de la part
de Dieu, justification aussi bien que sanctification et rédemp-
tion »“. « Car nous avons tous recu de sa plénitude, et grace
pour grace : en effet, la Loi a été donnée par Moise, mais la grace
et la vérité ont eu lieu par Jésus-Christ »4. « Grace pour
grace » signifie la grace de I’Esprit Saint a la place de la grace
de la Loi. « Les précieuses et les plus grandes promesses nous
ont été données afin que par elles vous deveniez participants de
la nature divine »42,

Au sujet de cette divinisation, de quelque nom qu’on I’appelle,
saint ATHANASE commente : « Si le Logos 1’était par participa-
tion, et non pas la divinité essentielle provenant du Pére et I'image
du Pere, Il ne diviniserait pas vu qu’ll serait Lui-méme divinisé.

37. Saint ATHANASE s’adresse aux Ariens.

38. Contre les Ariens, 11 (P.G. XXVI, 233).
39. Jn. 112,

40. 1 Cor. 1%,
4], Jn. 1ie1,

42. 11 Pier. 14,

20




pa—  -—

Car il n’est pas possible que celui qui posséde une chose par par-
ticipation communique sa participation a d’autres, vu que ce qu’il
a n’est pas a lui mais a Celui qui le lui a donné, et celui qui I’a
recu a recu difficilement la grace qui lui suffit »4.

13. « Jésus leur répondit : ... ‘Mes brebis écoutent ma voix,
et Moi Je les connais et elles me suivent, et Moi Je leur donne
|a vie éternelle, et elles ne périront point jusqu’a I’éternité, et
nul ne les ravira de ma main. Le Pére qui me [les] a données
est plus grand que tous, et personne ne peut [les] ravir de la main
du Pére. Moi et le Pére nous sommes un.” De nouveau les Juifs
portérent des pierres pour Le lapider. Jésus, pour réponse, leur
dit : ‘Je vous ai montré beaucoup d’ceuvres bonnes de la part
du Pére : pour laquelle Me lapidez-vous ?’ Les Juifs Lui répon-
dirent : ‘Nous ne te lapidons pas pour une bonne ceuvre mais
pour le blasphéme car, étant homme, Tu te fais Dieu’” »*. On
notera comment aprés avoir dit : « Nul ne les ravira de ma
main », le Christ ajoute : « Personne ne peut [les] ravir de la main
du Pére », identifiant sa main a celle du Pére et, renchérissant :
« Moi et le Pére, nous sommes un. » « C’est », commente saint
CHRYSOSTOME, « comme s’I1 disait : ‘Ce n’est pas pour cela que
J’ai dit qu’a cause du Pére nul ne me Les ravira, comme si J’étais
moi-méme trop faible pour les garder : car Moi et le Pére, nous
sommes un’ — parlant ici selon la puissance. Et en effet, c’est
sur elle que roule tout son discours : or, si la puissance est la
méme, il est clair que I’essence I’est aussi... Si nul ne ravissait
pour la raison que le Pére [Le] fortifie, il serait superflu d’ajou-
ter : ‘Moi et le Pére nous sommes un.’ Car s’Il était inférieur,
cette parole dénoterait une grande témérité. En effet, elle n’indi-
que pas autre chose que 1’égalité de puissance. Les Juifs donc,
en ayant pris conscience, Lui jetérent des pierres. Mais méme
dans ces circonstances Il ne réfute pas leur opinion et leur sup-
position. Et pourtant, s’ils avaient faussement soupgonné, il et
fallu les rectifier et dire : ‘Pourquoi agissez-vous ainsi ? Je n’avais
point dit cela pour affirmer 1’égalité de puissance entre Moi
et le Pére.” Or, A présent, c’est tout le contraire qu’ll fait,

43. Sur les synodes d’Ariminie et de Séleucie (P.G. XXVI, 784).
44. Jn. 10273,

21




et confirme le soupgon et y applaudit, malgré leur fureur... ‘Si
Je ne fais pas les ccuvres de mon Pére, ne me croyez pas ; mais
si Je les fais, quand bien méme vous ne me croiriez pas, croyez
aux ceuvres, afin que vous reconnaissiez qu’en Moi est le Pére
et que Je suis dans le Pére...”* Vu en effet qu’il était impossi-
ble de voir son essence, c’est par 1’égalité et I’identité des oeuvres
qu’ll donne la démonstration de sa ressemblance exacte [avec
le Pere] selon la puissance » 4.

14. « Celui qui M’a vu a vu le Pére »%7 : « En effet », dit
saint ATHANASE, « la divinité du Pére est contemplée dans le
Fils. On pourra comprendre cela tout de suite par I’exemple de
I'image du roi. Car dans I"image du roi il y a son visage et sa
forme, et chez le roi le visage qui est dans I’image. En effet, la
ressemblance du roi et de I’'image est exacte, de sorte que celui
qui fixe les yeux sur 'image y voit le roi ; et inversement, qui
voit le roi reconnait que c’est lui qui est dans ’image. Vu que
la ressemblance n’est pas altérée, a celui qui aprés I’image dési-
rerait voir le roi, I’image dirait : ‘Moi et le roi nous sommes un,
car Je suis en Lui et Lui en Moi’ ; et : ‘Ce que tu vois en Moi,
cela tu le vois en Lui ; et ce que tu as vu en Lui, cela tu le vois
en Moi.” Celui donc qui se prosterne devant 1’image, se pros-
terne devant le roi qui est en elle ».

15. « Tout ce que le Pére a est a Moi »*. « Tout ce qui est
a Moi est a Toi, et ce qui est a Toi est a Moi »*°. « Nul ne
connait le Fils si ce n’est le Pére, et nul non plus ne connait le Pére
si ce n’est le Fils et celui a qui le Fils voudrait Le révéler »>!.
« De méme que le Pére Me connait, Moi aussi Je connais le
Pére »52. Toutes ces paroles démontrent sans la moindre ambi-
guité 1’égalité du Pére et du Fils. Le Fils s’attribue la méme
connaissance du Pére, exacte, infinie, que celle qu’a le Pére du
Fils. Nul ne peut connaitre a fond un autre, dans son essence,

45. Jn. 10°7-%,

46. Hom. 61 sur Jean (P.G. LIX, 338-339).
47. Jn. 14

48. Contre les Ariens, III (XXVI, 332).

49. Jn. 16'.

50. I1d. 1710,

51. Mt. 117,

52. Jn. 1085,

22

o




s au moins I’égaler. Il est, d’un autre c6té, hors quest;
san ) question que

le Fils dépasse le Pere, puisque Celui-ci, étant Dieu, est indépas-
sable. Reste qu’Il L’égale.

16. Dans I’Ecriture, les titres : « Seigneur », « Dieu » sont
indifféremment appliqués au Fils comme au Pére : « De qui [est]
le Christ selon la chair, lequel est Dieu au-dessus de tout, béni
dans les siécles, Amen »33. « [Jésus-Christ] est le Dieu vérita-
ble et la vie éternelle »34. « THoMAs répondit et Lui dit : ‘Mon
Seigneur et mon Dieu !’ »% « SiMON-PIERRE, serviteur et apotre
de Jésus-Christ, a ceux qui ont recu une foi aussi précieuse que
la nétre dans la justice de notre Dieu et Sauveur Jésus-Christ,
puissent la gréace et la paix abonder en vous dans la connaissance
de Dieu et Jésus Notre Seigneur »36. « Attendant la bienheu-
reuse espérance et épiphanie de la gloire du grand Dieu et Sau-
veur Jésus-Christ »%7. « Lorsque la bonté et I’amour des hom-
mes de notre Sauveur Dieu parurent »3. « Mais pour nous il y
a un seul Dieu, le Pere, dont [viennent] toutes choses et nous
sommes pour Lui ; et un seul Seigneur Jésus-Christ, par qui [sont]
toutes choses et nous par Lui »%°.

Si quelqu’un vicie le sens de ce passage pour lui faire dire que
puisqu’il « y a un seul Dieu, le Pére, il faut exclure le Fils de
la divinité », nous lui répondrons que parallélement il faut qu’il
exclue le Pere de toute seigneurie : et qui est celui qui a assez
d’impudence pour le faire ?

Génés par ces appellations qui ne laissent place a aucune équi-
voque, les négateurs se sont évertués a tout prendre au sens méta-
phorique. Mais & part I’argument que nous venons de donner,
voici ce qu’on peut leur opposer avec saint BasiLE : « S’il y a
un seul Seigneur par nature, alors qu’il y en a beaucoup ainsi
appelés par convention, et un seul Fils par nature, alors qu’il
Y en a beaucoup ainsi appelés, ce qui est par convention est dit

—_—

53. Rm. 95,
54. 1 Jn. 5%,
55. Jn. 202,
56. 1 Pier. 112,
57. Tit. 2m,
58. Id. 34,

39. 1 Cor. 8s.

23




en imitation de ce qui est par nature. Car rien n’est dit par
convention si la nature n’est antécédente. Par conséquent, si nous
sommes fils de Dieu par adoption, il est nécessaire que le Fils
par nature soit auparavant. Les vraies appellations indiquent
I’essence dont elles sont les appellations » 69,

17. Le titre « Fils de Dieu », si fréquent, a une importance
particuliere pour désigner 1’égalité du Pére et du Fils. Les exége-
tes modernes 1’ont bien compris, puisqu’ils remuent vaux et monts
pour le neutraliser. Une de ses principales intentions, c’est que
le Fils est de méme nature que le Pére, la nature de tout fils repro-
duisant substantiellement celle du pére.

C’est la différence fondamentale entre le Fils et nous. Il est
engendré de la substance méme du Pére, tandis que nous som-
mes engendrés a partir de rien, par un décret de sa volonté. Cette
opposition entre « €tre engendré de la substance méme du Pére »
et « etre engendré de rien, par sa volonté », a donné aux ariens
I’occasion de chicanes outrancieres : « Alors le Fils serait-Il né
contre la volonté du Pere ? »

Aussi saint GREGOIRE le Théologien exclut-il, a leur adresse,
tout caractere forcé dans la génération du Fils, en citant PLo-
TIN qu’il ne nomme pas : « Nous ne nous enhardissons pas
jusqu’a L’appeler ‘un débordement de bonté’, ce qu’a osé dire
un de ceux qui ont philosophé chez les Grecs, s’exprimant clai-
rement ainsi ;: ‘comme un cratére débordant’, 1a ou il philoso-
phe sur ‘la Premiére et la Deuxiéme Causes’® ; afin que nous
n’introduisions pas un enfantement involontaire et pour ainsi dire
un accident naturel et difficile & contenir, ce qui n’est point du
tout convenable aux pensées sur la divinité »©2.

Les ariens, toujours préts a saisir les affirmations, non par la
téte mais par la queue, immédiatement s’emparent de celles-gi
pour rétorquer : « Donc le Fils est né de la volonté du Pére, il
est le fils non du Pére mais de sa volonté ! » — « forgeant »
ainsi, comme les en accuse saint GREGOIRE DE NAZIANZE, « de la

volonté une meére nouvelle a la place du Pére ! »®

60. Contre Eunome, 1V (P.G. XXIX, 672).

61. Ennéades.
62. 3¢ Disc. Théol., Disc. 29 (P.G. XXXVI, 76).

63. Id. (80-81).

24




Pour désagréger ces toiles d’araignée dont le but est d’encer-
cler le croyant dans le dilemne suivant : « Ou fils de la contrainte,
ou fils de la volonté », les Péres en donnent la solution avec leur
habituelle sublimité de pensée, qui brise tous les dilemnes char-
nels et imbéciles et dejoue les sophismes avec une incomparable
puissance dialectique, dans la plus pure tradition grecque : « Mais
toi qui débites a ton aise tout ce que tu désires : existes-tu par
ton peére, lui le voulant ou non ? Car s’il ne le voulait pas, il a
é6té tyrannisé, 6 violence ! et qui I’a tyrannisé ? En effet, tu ne
diras pas que c’est la nature : la continence est aussi de son res-
sort. Mais s’il le voulait, alors pour quelques syllabes tu as perdu
ton pére, car tu t’es averé étre fils, non du pére, mais de la
volonté !

Mais je reviens & Dieu et aux créatures, et je propose a ta sagesse
ta propre interrogation : Dieu a-t-il créé toutes choses le vou-
lant ou contraint ? Si contraint, 1a aussi il y a une tyrannie, et
un tyran ! Mais si c’est le voulant, alors les créatures aussi bien
sont privées de Dieu, et avant toutes toi qui inventes pareils rai-
sonnements et qui te lances dans pareille sophistique : car elles
sont séparées du Créateur, moyennant la volonté, comme par
un mur.

Mais, & mon avis, si nous ne sommes pas ivres : autre chose
est celui qui veut et autre la volonté, autre celui qui engendre
et autre I’enfantement, autre celui qui parle et autre la parole ;
les uns sont ceux qui se mettent en mouvement, les autres cho-
ses sont pour ainsi dire le mouvement. Par conséquent, ni ce qui
est voulu n’appartient a la volonté — cela ne suit d’aucune
mani€re —, ni ce qui est enfanté [n’appartient] a ’enfantement,
ni ce qui est entendu [n’appartient] a la prononciation : mais bien
a celui qui veut, et a celui qui enfante, et a celui qui parle. Quant
aux choses divines, elles sont au-dessus de tout cela, Lui pour
qui ’enfantement est également la volonté d’enfanter »*. C’est
un des innombrables textes ou I’on peut admirer, chez les Péres

_—‘\.
64. 3¢ Disc. Théol., Disc. 29 (P.G. XXXVI, 81).

25

¥ o



grecs, ’enjouement dans les plus profondes cogitations et qui
en tempere la sévériteé.

Voici ce que pense saint GREGOIRE DE NYSSE sur ce méme sujet
des rapports entre la nature et la volonté divines : « Car ni cette
continuité immédiate [du Peére au Fils] n’exclut la volonté chez
le Pére, comme s’I1 avait eu le Fils involontairement, par quel-
que nécessité de la nature ; ni la volonté ne sépare le Fils du Pére,
comme si elle €tait quelque intervalle s’insérant entre eux : de
maniere a ne pas exclure du dogme la volonté de Celui qui engen-
dre a I'égard de son Fils comme si elle était a 1’étroit dans la
continuité du Fils avec le Pére, ni non plus briser leur continuité
sans intervalle, lorsqu’on considére la volonté dans ’enfantement.
Car c’est le propre de notre nature lourde et lente, que des cho-
ses multiples ne nous soient pas présentes au méme instant : la
possession de la foi et la volonté. Mais alors que maintenant nous
aimerions posséder des choses que nous n’avons pas, apres cela
nous entrons en possession de choses dont nous ne voulions pas.
Mais dans la nature simple et toute-puissante, toutes choses sont
pensées simultanément au méme instant, et de vouloir le bien
et de posséder ce qu’on a voulu [...]. Car il n’est pas possible,
en Dieu, ni que la volonté droite ne soit pas, ni que le bien n’existe
pas en méme temps que la volonté, aucune raison n’existant qui
diminue la présence de tout ce qui convient au Pere, ou qui
L’empéche d’avoir ce qu’ll veut. Puisque donc Dieu I’unique
— engendré est par nature le bien — ou plutdt surpasse tout bien
— le Bien chez le Pére n’est pas involontaire ; il est clairement
démontré par 1a que la continuité du Fils avec le Pére est immé-
diate, et que la volonté qui existe en tout dans la nature bonne

n’est ni bannie ni contrainte par la continuité sans inter-
valle »9s,

Une autre connotation importante de la notion de « Fils » :
chez les étres humains, tout se passant dans le temps, un pere
n’est pas toujours pére, il le devient uniquement a partir du
moment ou lui nait un fils. Mais en Dieu tout est éternel. Le Pére
est Pére depuis Iéternité et le sera toujours. Si donc le Pére a

—_—

65. Contre Eunome, VIJ (P.G. XLV, 773, 776).

26




g

toujours été Pére, cela signifie paralléelement que le Fils a tou-
jours été Fils : « Si on L’appelle ‘éternel engendré’ du Pére, on
L’appelle correctement ainsi : car I’essence du Pére n’a jamais
6té imparfaite de telle sorte que son éternite Lui survint, et le
Fils n’est pas engendré comme un homme I’est d’un homme de
maniére a ce qu’ll vint aprés I’existence de son Pére ; mais Il
est engendré de Dieu et, Fils propre du Dieu éternel, Il existe
éternellement ! Car le propre des hommes, c’est d’engendrer dans
le temps, a cause de I'imperfection de leur nature ; mais ce qui
est engendré par Dieu est éternel, a cause de la perfection éter-

nelle de sa nature »%.

18. Enfin : « Au commencement était le Logos, et le Logos
était auprés de Dieu, et le Logos était Dieu. Celui-ci était au com-
mencement aupres de Dieu »%. D’abord, la distinction des per-
sonnes ici est trés nette. Saint JEan y reprend deux fois une for-
mule dont nous avons déja vu I’analogie dans « Proverbes » et
« Sagesse » : le Logos était « auprés de Dieu ». « Afin qu’on
n’aille pas », explique saint CHRYSOSTOME, « penser qu’ll est
simplement la parole proférée ou la raison immanente [aux cho-
ses], il détruit ce soupgon par ’adjonction de I’article [...] et par
cette seconde clause ; en effet, il ne dit pas : ‘Il était en Dieu’,
mais : ‘Il était auprés de Dieu’, nous montrant son €ternité selon
I’hypostase » 8.

Ensuite, la divinité du Logos y est déclarée explicitement : « Le
Logos était Dieu. » L’objection hérétique ancienne, reprise par
des unitariens modernes, a savoir que le mot « Dieu » ici, n’étant
associé a aucun article, ne signifierait pas Dieu au sens propre,
mais un dieu par participation, est absolument vaine. On pour-
rait s’amuser a chercher le nombre d’endroits ou le Pére Lui-
méme est désigné par le mot « Dieu », sans article rien moins
que quatre fois dans le premier tiers du chapitre I de saint JEAN,
six fois dans le premier chapitre de I Cor., etc.

66. Saint ATHANASE, Contre les Ariens, I (P.G. XXVI, 41).

67. ;Ev &ox#i B & Abyos, kai b Adyos v wpos 7oy Bedw, xai Beds Ay b Advyos.
Ob7os #u v &oxh wpos Tory Beow.

68. Hom. 3 sur saint JEAN (P.G. LIX, 40).

27




Par ailleurs, si le Logos, pour saint JEAN, avait été une créa-
ture, jamais celui-ci, de milieu judaique, treés allergique a toute
ambiguité qui pourrait inciter au polythéisme, n’elit employé le
mot « Dieu », avec ou sans article, pour désigner une créature.
Dans tout I’Ancien Testament, on ne trouve guere qu’un seul
exemple de ce procédé, celui du psaume 81, ou le contexte mon-
tre clairement qu’il s’agit de mortels.

Quelles sont les connotations de ce mot trés complexe, suggé-
rées ou exprimées par saint JEaN ? Selon saint GREGOIRE DE
Nazianzg, Il est appelé « ‘Logos’, parce qu’ll a la méme rela-
tion au Pére, que la parole a I’intelligence ; non seulement a cause
de I'impassibilité de I’enfantement, mais aussi a cause de Son
union et parce qu’ll Le révele ; peut-étre dirais-je, parce qu’ll
est comme la définition par rapport a ce qui est défini, puisque
cela aussi est appelé Noyos. Car, est-il dit, celui qui a saisi le Fils
par la pensée — c’est en effet le sens de ‘qui a vu’% — a saisi
par la pensée le Pere, et le Fils est une démonstration concise
et aisée de la nature du Peére. En effet, tout ce qui est engendré
est la définition™ silencieuse de ce qui engendre. Mais si
quelqu’un dit [qu’Il est le Logos] parce qu’ll est dans les Etres,
il ne péche pas contre la raison. Car quelle chose existe, qui n’ait
été constituée par la Raison ? »7!

Selon lui donc, il y a trois connotations dans le mot Aoyos qui
ont une portée trinitaire. De méme en effet que la parole fait
connaitre, exprime 1’objet dont nous parlons, ainsi le Logos
exprime la divinité du Pére, et I’exprime tout entiére. Mais alors
que la parole ne subsiste qu’un moment pour s’évanouir dans
I’air, le Logos divin subsiste en Lui-méme éternellement. On voit
par la qu’en tant qu’expression de la divinité c’est la méme notion
que Fils. Il n’y a cependant pas la méme force d’accent que dans
le mot « Fils » pour désigner I’authenticité de la nature du Fils
et son égalité au Peére.

Par contre, le mot est admirablement apte a rectifier ce que
le mot « Fils » peut suggérer de trop charnel aux esprits

69. Jn. 14,

70. Aoryos.
71. Noyos — Disc. 30, 4¢ Théol. (P.G. XXXVI, 129).

28




e

rampants et engloutis dans la chair : « Pourquoi Logos ? »
g’interroge saint BAsiLE. « Pour montrer qu’Il est issu de I’intel-
ligence. Pourquoi Logos ? Parce qu’ll est engendré impass'lble-
ment. Pourquoi Logos ? Parce qu’ll est 'image de Celui qui L’a
engendré, manifestant en Lui-méme Celui qui engendre tout
entier, n’en détachant aucune part et subsistant parfait par Lui-
méme, de méme aussi que notre propre parole représente toute
notre pensée. En effet, ce que nous avons pensé dans notre coeur,
nous le proférons au moyen de la parole, et ce qui est parlé est
une représentation de la pensée du cceur. Car c’est de la sura-
bondance du ceeur que la parole sort. Et notre cceur est comme
une source, tandis que la parole proférée ressemble a une trai-
née coulant de cette source. Ce qui s’épanche au dehors est a
la mesure de ce qu’on fait remonter originairement, et tel ce qui
est soustrait aux regards, tel ce qui est visible.

I1 L’appelle donc ‘Logos’, afin de te représenter la génération
impassible & partir du Pe¢re, et de te parler de la subsistance par-
faite du Fils comme Dieu, et de te montrer ainsi la continuité
intemporelle du Fils avec le Pére. Et en effet notre parole, engen-
drée par I’intelligence, est engendrée impassiblement ; car, ne se
scindant pas, ni ne se divisant, ni ne s’écoulant, mais restant en
sa constitution propre, I’intelligence entiére produit la parole
enti¢re et achevée, et la parole, en sortant, renferme en elle toute
la puissance de I’intelligence génératrice »72.

Concluons ce chapitre avec saint ATHANASE : « Si I’univers est
constitué par la raison et la sagesse et la science, et s’il est dis-
pos¢ en ordre parfait, il est nécessaire que Celui qui le préside
et le dispose ne soit pas autre que le Logos de Dieu. Je dis ‘Logos’,
non pas la raison mélée a chacune des choses et qui nait avec
elles, que certains ont coutume d’appeler ‘la raison qui contient
les germes des choses’”, laquelle est inanimée et ne raisonne ni
N€ pense, mais agit uniquement grace a un art extrinséque selon
la science de celui qui ’adapte convenablement ; ni non plus la
parole telle que la posséde I’espéce raisonnable, composée de
syllabes et se manifestant dans I’air ; mais le Logos vivant du

—

72. Hom. sur le début de I’évangile saint JEAN (P.G. XXXI, 477, 480).
3. omepparikoy.

29

;*—




Bien et du Dieu de toutes choses, le Dieu efficace, je veux dire
le Logos en Lui-méme, qui est différent de tout ce qui est engen-
dré et de toute créature... Le Logos Lui-méme du Pére, le tout-
puissant et tout-miséricordieux, saint, étant donc descendu sur
toutes choses et ayant partout déployé ses puissances et illuminé
les choses visibles et invisibles, contient en Lui-méme et resserre
ensemble toutes choses, n’en laissant aucune désertée par sa puis-
sance, mais vivifiant et gardant avec soin toutes choses et, par
toutes choses, chacune en particulier et toutes ensemble a la
fois » 7. « La raison qui contient les germes des choses », dont
parle ici saint ATHANASE, et qui ne raisonne pas, mais agit selon
’art de Celui qui I’a établie dans les étres, n’est autre, on s’en
doute, que la loi naturelle.

I1 — LA DIVINITE DU SAINT-ESPRIT

Toujours pour ne pas dépasser la mesure de notre capacité
d’assimilation, c’est peu a peu que Dieu a laissé transparaitre
le mystere de la sainte Trinité. Aussi si le Fils est simplement insi-
nu¢ dans I’Ancien Testament, et clairement établi dans le Nou-
veau, le Saint-Esprit est presque entiérement passé sous silence
dans I’Ancien Testament et suggéré dans le Nouveau, et il a fallu
I’élaboration du dogme au IVe siecle, ’age d’or de I’Eglise, pour
qu’il soit nettement proclamé. Mais écoutons saint GREGOIRE DE
NAzIANZE : « Ici ¢’est par des additions qu’a lieu ’achévement.
En effet, la chose a eu lieu ainsi : I’ Ancien Testament a proclamé
clairement le Pére, indistinctement le Fils. Le Nouveau Testa-
ment a manifesté le Fils, fait entrevoir la divinité de I’Esprit.
Maintenant I’Esprit a droit de cité, nous accordant une mani-
festation plus claire de Lui-méme. Car il n’était point sans dan-
ger, alors que la divinité du Pére n’était pas encore reconnue,
de proclamer clairement celle du Fils ; ni, alors que celle du Fils
n’était pas admise, de se surcharger — si je peux m’exprimer
d’une maniére trés osée — du fardeau de I’Esprit ; de crainte
que, comme alourdis par une nourriture qui dépasse leur capacité

74. Disc. contre le Gentils (P.G. XXV, 80-81, 84).

30



et jetant sur la lumiere solaire des yeux encore faibles, [les audi-
teurs] ne courussent un danger, méme au sujet de ce qui rentre
dans leur capacité ! Mais c’est par des additions partielles et
comme dit DAVID des ‘ascensions’’, c’est par des avancement;
et progres de gloire en gloire, que la lumiére de la Trinité res-
plendira a ceux qui sont plus resplendissants. C’est, je crois, pour
cette raison qu’ll vient aux disciples d’une maniére partielle,
proportionnelle 4 la capacité de ceux qui Le recoivent, au com-
mencement de I’Evangile, aprés la Passion, aprés I’ Ascension,
insufflé pour accomplir des puissances, paraissant en des lan-
gues de feu [...] »76.

I1 ne faut pas aller croire pourtant qu’il n’y a dans I’Ancien
Testament aucune mention de I’Esprit ! Il en est méme parlé plus
que de la Sagesse, qui est le Fils. Des paroles telles que celles-ci
y abondent : « Tu leur enverras Ton Esprit et ils seront créés,
et Tu renouvelleras la face de la terre »”7. « Ne me rejette pas
de ta face, et ton Esprit Saint ne Le fais pas disparaitre de
moi »78. « Il y a [dans la Sagesse] un Esprit intellectuel, saint,
unique-engendré, complexe, subtil, agile, pénétrant, pur, clair,
propice, aimant le bien, percant, libre, bienfaisant, aimant les
hommes, ferme, siir, sans inquiétude, tout-puissant, étendant son
regard sur tout, pénétrant tous les esprits intellectuels, purs, les
plus subtils »7°.

Mais si la divinité de I’Esprit y est amplement mise en lumiére,
par contre c’est la distinction des personnes qui y fait encore
défaut. On peut en effet plus ou moins légitimement rétorquer
que pareilles citations ne parlent pas d’une hypostase.

Aussi sera-ce dans le Nouveau Testament que nous cherche-
rons ’Esprit de Dieu comme personne distincte :

1. L’Epiphanie est, comme son nom l’indique, la « manifes-
tation » de la Trinité, la premiére. Dans le rite byzantin, elle n’est
€n aucune maniére la féte des mages, mais la sanctification des
€aux du Jourdain, la manifestation du Christ au terme de sa vie

_——__
75. Ps. 836,

76. 5¢ Disc. Théol., Sur ’Esprit (P.G. XXXVI, 161, 164).
71. Ps. 103%,

78. Ps. 5013,

19, Sag, 72223,

31




cachée et, surtout, celle de la Trinité. « Durant ton baptéme au
Jourdain, Seigneur, I’adoration de la Trinité a été manifestée :
car la voix du Pére a témoigné en ta faveur, T’appelant ‘Fils bien-

aime’ ; et Esprit sous forme de colombe a confirmé la solidité
de la parole »8°,

2. « Allez donc enseigner toutes les nations, les baptisant au
nom du Pere et du Fils et du Saint-Esprit »%'. Cette formule
¢tablit clairement, non seulement la distinction des personnes,
mais aussi la divinité de I’Esprit (comme celle du Fils), tant par
'emploi du singulier « au nom » pour les trois personnes, qu’en
vertu du fait qu’aucune créature ne peut étre ainsi énumérée 3
coté du Créateur, dans le mystére qui opére notre naissance 3
la vie divine : le baptéme. « Je n’accepte point », dit saint GRre-
GOIRE DE NAZIANZE, « d’&tre, aprés I’illumination non illuminé,
en adultérant I’un des trois en qui j’ai été baptisé ; et d’étre réel-
lement enseveli dans I’eau, initié non point a la régénération mais
a la mort. Je dirai quelque chose d’0sé — 6 Trinité, pardon pour
la folle témérité, car le danger concerne I’Ame — je suis moi aussi
I'image de la gloire céleste de Dieu, quoique je sois en bas : je
ne me laisse pas persuader d’étre sauvé par ce qui n’est égal en
rang. Si ’Esprit Saint n’est pas Dieu, que d’abord Il devienne
Dieu, et qu’ainsi Il me divinise, moi qui suis son égal en rang !
Mais maintenant, qu’est cette fraude de la grace, ou plut6t de
ceux qui donnent la grace, de croire en Dieu et de remonter #
sans Dieu ? [...] Pourquoi m’envies-tu la parfaite régénération ?
Pourquoi, alors que je suis le temple de I’Esprit qui est Dieu,
me rends-tu le domicile d’une créature ? »#

3. « La grace du Seigneur Jésus-Christ et I’amour de Dieu et
la communion du Saint-Esprit avec vous tous ! »# Cette priére
de saint PauL a la méme force que la formule baptismale, les
trois personnes y étant distinguées, et I’Esprit Saint rangé avec
le Pére et le Fils.

80. Apolytikion des Vépres du 6 janvier.

81. Mt. 289,

82. Allusion au rite du baptéme.

83. Disc. sur la venue des évéques égyptiens (P.G. XXXVI, 252).
84. II Cor. 1312,

32

e




il

4. La personne de I'Esprit et sa distinction des autres person-
nes n’éclatent nulle part mieux que dans le discours de la Céne :
« Et Moi Je demanderai au Pére et Il vous donnera un autre
Consolateur, afin qu’ll soit avec vous éternellement, I’Esprit de
vérité [...]. Je vous ai dit ces choses alors que Je demeure parmi
vous ; mais le Consolateur, I’Esprit Saint que le Pére enverra
en mon nom, Lui vous enseignera tout et vous fera vous ressou-
venir de tout ce que Je vous ai dit [...]. Lorsque le Consolateur
viendra, Celui que Je vous enverrai de la part du Pere, ’Esprit
de vérité qui procéde du Pére, Lui me rendra témoignage [...].
Car si Je ne pars pas, le Consolateur ne viendra pas a vous ; mais
si Je m’en vais, Je vous I’enverrai [...]. Lorsque Lui sera venu,
’Esprit de vérité, Il vous conduira jusqu’a la vérité entiere »#.

A ces textes on peut ajouter des phrases telles que celle-ci : « Si
donc vous qui étes méchants savez donner les bons dons a vos
enfants, a combien plus forte raison le Pére qui est du ciel
donnera-t-I1 ’Esprit Saint & ceux qui Le Lui demandent ! » 86

Nous nous sommes limités trés délibérément aux textes qui
montrent tres clairement le Saint-Esprit en tant que personne dis-
tincte du Pére et du Fils, et pour cela quoi de plus convaincant
que de mettre sous les yeux du lecteur les trois personnes agis-
sant en méme temps, chacune distinctement ? Délibérément nous
avons omis de nombreux textes ou I’Esprit apparait parfaitement
comme une personne, conduisant le Christ au désert, descendant
sur les apotres a la Pentecote, séparant PAUL et BARNABE pour
I’évangélisation, s’irritant d’Ananie et de Saphire, etc. Car dans
tous ces textes ’Esprit agit seul, et c’est suffisant & un SABEL-
LIUS pour nous objecter que ce n’est que le Pere sous I’appella-
tion d’Esprit !

‘ 5. Nous allons maintenant relever les qualités divines attribuces
a l’E§prit, dans I’Ecriture. En voici un tableau complet bien que
concis, tracé par saint GREGOIRE DE NAZIANZE. « Je tremble lors-
que je pense a la richesse des appellations, et a 1’égard de quels
noms ils font preuve d’impudence ceux qui s’attaquent a ’Esprit !
Il est appelé Esprit de Dieu, Esprit du Christ, Intelligence du

—_—

8S. Jn. 141617, 2526 1526 |67, 13
86. Lc. 1113, ’ '

33




- »

Christ, Esprit du Seigneur, Seigneur Lui-méme ; Esprit d’adop-
tion, de vérité, de liberté, Esprit de sagesse, d’intelligence, de
conseil, de force, de science, de piété, de crainte de Dieu. Et en
effet Il crée toutes ces choses, remplissant tout par son essence,
tenant toutes choses ensemble, remplissant le cosmos selon
’essence, inaccessible au cosmos selon la puissance ; bon, droit,
dirigeant, sanctifiant non par adoption ; sanctifiant, non sanc-
tifié ; mesurant, non mesuré ; participé, non participant ; rem-
plissant, non rempli ; tenant ensemble, non tenu ; recu en
héritage, glorifi¢, énuméré avec [le Pére et le Fils], lancant des
menaces, doigt de Dieu, feu en tant que Dieu, pour montrer clai-
rement, a mon avis, la consubstantialité. L’Esprit qui crée, qui
crée de nouveau par le baptéme, par la résurrection. L’Esprit
qui connait toutes choses, qui enseigne, qui souffle ou et autant
qu’ll veut, guidant, parlant, envoyant, séparant, s’irritant, tent¢,
révélant, illuminant, vivifiant — ou plut6t la Lumiere méme et
la Vie méme —, construisant des temples, divinisant, parache-
vant, de sorte qu’ll précede le baptéme, et qu’Il est cherché apres
le baptéme ; opérant ce qui est propre a Dieu, divisé en langues
de feu, partageant les charismes, faisant des apdtres, des
prophétes, des évangélistes, des pasteurs et des docteurs ; intel-
lectuel, complexe, clair, pénétrant, pur, libre (ce qui peut équi-
valoir a dire : le plus sage et dont les opérations sont trés variées,
élucidant toutes choses et les expliquant, et indépendant), et
immuable, tout-puissant, étendant son regard sur tout, pénétrant
a travers tous les esprits intellectuels, purs, trés subtils (des puis-
sances angéliques, selon mon sentiment), de méme que ceux des
apotres et des prophétes, simultanément mais non aux mémes
endroits, les uns gouvernant ailleurs que les autres — ce qui mon-

tre Son infinité »¥.

Nous nous contentons d’attirer ’attention du lecteur sur la
preuve par I’énergie : I’Esprit Saint y est représenté comme la
source de toute sanctification, de toute divinisation. Or, ne peut
sanctifier que Celui qui est saint par essence, ne peut diviniser

que Celui qui est Dieu par essence.

87. S¢ Disc. Théol., Sur le Saint-Esprit (P.G. XXXVI, 165, 168).

34

R




a

6. Ainsi saint ATHANASE : « Si I'Esprit Saint était une créa-
ture, il n’y aurait pour nous pas de participation a Dieu ; mais
si par suite nous sOmMMESs unis a une créature, nous devenons
strangers a la nature divine, vu que nous ne participons en rien
3 elle. Or, lorsque nous sommes appelés ‘participants du
Christ’ # et ‘participants de Dieu’®, cela montre que I’onction
et le sceau qui sont en nous ne sont pas de nature créée, mais
du Fils, nous unissant, par 'Esprit qui est en Lui, au Pére. C’est
ce que Jean... enseignant a écrit : ‘En cela nous savons que nous
demeurons en Dieu et Dieu en nous, c’est qu’ll nous a donné
de son Esprit’®. Or, si par la participation de I’Esprit nous
devenons ‘associés a la nature divine’®!, il délire celui qui dit
que ’Esprit est d’une nature créée, et non d’une nature divine.
Car c’est pour cela qu’ll vient chez les hommes, et ceux en qui
11 vient sont divinisés par lui. Or, s’Il divinise, il est hors de doute
que sa nature est celle de Dieu » 2.

7. Parmi les textes qui établissent la divinité du Saint-Esprit,
une mention particuliere doit étre faite de celui-ci : « C’est pour
cela, Je vous le dis, tout péché et biasphéme sera pardonné aux
hommes, mais le blasphéme contre I’Esprit ne sera pas pardonné.
Et celui qui aurai dit un mot contre le Fils de I’homme, cela lui
sera pardonné. Mais celui qui aura dit contre I’Esprit Saint, il
ne lui sera pardonné ni en ce siécle ni dans le siécle a venir »%.
Nous avons expliqué ailleurs® le sens général de ce texte. Mais
ce que nous voulons retenir ici, c’est que, pour que le blasphéme
contre I’Esprit Saint soit encore plus grave que celui contre le
Christ, il faut bien en toute logique que I’Esprit soit Dieu.

8. .Enfin : « Car I’Esprit scrute tout, méme les profondeurs
df: Dieu. En effet, qui des hommes connait ce qui est a ’homme
S1 ce n’est I’esprit de I’homme qui est en lui ? Ainsi également
Personne ne connait ce qui est a Dieu si ce n’est I’Esprit de

—_—

88. Hébr. 314,
89. Id. 19,
90. I Jn. 413,
gé II Pier. 1¢,
- Epitre 1 A Sérapi
93. M. 123132 rapion (P.G. XXVI, 585).
94. Du Disc. Spir. II, 70-71.

33




Dieu ! »% Toute créature, quelle qu’elle soit, est d’une essence
inférieure a celle de I’essence divine, nous dirons : infiniment infé-
rieure, et ¢’est pour cela que Dieu restera toujours incompréhen.-
sible. Or si ’Esprit scrute « méme les profondeurs de Dieu »,
il est manifeste qu’ll doit €tre de la méme essence.

Pour récapituler, nous avons jusqu’a présent démontré, par
I’Ecriture et la Tradition, qu’a c6té de la personne du Pére émer-
gent, progressivement celle du Fils et celle de I’Esprit, chacune
de ces trois personnes étant douée de tous les attributs de 1
divinité, et cependant les trois ensemble n’étant qu’une seule divi-
nité, monothéisme affirmé par I’Ecriture & chaque page. Evidem-
ment il y a 14 un mystére effrayant qui transcende toutes les caté-
gories de la pensée humaine, comme nous le verrons plus loin.
Mais d’ores et déja nous pouvons parler de certaines tentatives
de reduction du mystere, selon I’éternelle malheureuse pente de
’esprit humain — nous voulons dire le sabellianisme et ’aria-
nisme, deux hérésies diamétralement opposées :

I. Le sabellianisme, du nom de son fondateur SABELLIUS, nie
la distinction des personnes. Pour lui, il n’y a qu’une seule per-
sonne divine, apparaissant tantdt comme Pére, tantdt comme
Fils, tantdt comme Saint-Esprit : la personne est la méme, seul
le nom differe : « Il délire, SABELLIUS aussi, disant que le Pére
est le Fils et, inversement, le Fils est le Pére, en une seule hypos-
tase mais avec deux noms ; il délire en prenant comme exemple
la grace de I’Esprit ; car, dit-il, ‘de méme qu’il y a des réparti-
tions de charismes, mais I’Esprit est un’% — ainsi également le

Pére est le méme, mais 1l se dilate en Fils et Esprit. Cela est plein
d’absurdité » Y.

Aussi saint BasiLE accuse-t-il le sabellianisme d’étre un
judaisme déguisé : « Le sabellianisme », dit-il, « est un judaisme
de nouveau introduit par la prédication évangélique sous I’appa-
rence de christianisme. Car celui qui dit que le Pére et le Fils
et le Saint-Esprit sont une seule chose aux multiples noms et qui
disserte que I’hypostase des trois est une seule, fait-il autre chose ?

95. I Cor. 21011
96. I Cor. 12+,

97. Saint ATHANASE, Contre les Ariens, IV (P.G. XXVI, 505).

36



S

Ne nie-t-il pas, d’une part, ’existence de I’unique-engendre avant
tous les temps ? Il nie, d’un autre coté, sa venue aux hommes
par économie, sa descente aux enfers, sa résurrection, son Juge-
ment. Il nie également les opérations spécifiques de I’Esprit...
Car il faut bien savoir que, de méme que celui qui ne confesse
pas la communauté d’essence va échouer sur le polythéisme, ainsi
celui qui n’enseigne pas ce qui appartient en propre aux hypos-
tases revient au judaisme... Il ne suffit pas en effet d’énumeérer
soigneusement les différences des personnes, mais il faut confesser
que chaque personne® subsiste dans une véritable hypostase.
Car la fiction de personnes sans hypostase, méme SABELLIUS ne
I’a pas repoussée, disant que le méme Dieu étant une seule subs-
tance, se métamorphose selon les besoins qui se présentent a toute
occasion, et parle tantdt comme Pére, tantdt comme Fils, tan-

tdt comme Esprit Saint »%.

II. L’arianisme : du prétre Arius, d’Alexandrie, dont I’héré-
sie a été le signal de la convocation du concile de Nicée, I’aria-
nisme maintient la distinction des trois personnes ; mais malgré
les adjectifs ronflants qu’il prodigue au Fils, il en fait, ainsi que
du Saint-Esprit, une créature. Voici comment saint ATHANASE,
connaisseur s’il en fiit un, décrit sa doctrine en se basant sur sa
« Thalie » : « Dieu ne fut pas toujours Pere, mais il fut un temps
ou il était seulement Dieu et n’était pas encore Pere ; vu que Dieu
est devenu plus tard Pére, le Fils n’était pas toujours. En effet,
comme toutes choses sujettes au devenir procédent de rien, et
que toutes créatures et ceuvres sont sujettes au devenir, le Logos
Lui-mé&me de Dieu a existé a partir de rien ; et il était un temps
ou il n’était pas, il n’était pas avant de naitre »!%. C’est se
représenter la filiation éternelle du Fils, ainsi que la paternité éter-
nelle du Pére, selon le modéle de notre filiation et paternité pré-
caires, alors qu’il eiit fallu faire tout le contraire !

——

98; [lpoowmov : le mot est affectionné par SABELLIUS, car il peut signifier un masque
de théatre — ce qui favorise son hérésie d’une seule personne prenant successivement trois
masques, ou apparences différentes. De 1a vient I’insistance de saint BASILE : la personne
doit &tre une hypostase véritable, c’est-a-dire un &tre subsistant en soi-méme et n’admettant
Pas les métamorphoses.

99. Lettre 210, Aux Notables de Césarée (P.G. XXXII, 772-776).

100. Contre les Ariens, I (P.G. XXVI, 21).

37




Y

« Ils s’approchaient des petites femmes », nous dit saint ATHA-
NASE, « et leur proféraient encore des paroles efféminées :
‘Avais-tu un fils, avant que d’enfanter ? De méme que tu n’en
avais, ainsi le Fils de Dieu n’existait pas, avant qu’il f{t
né’ » 101,

« Ensuite », continue ARrIus, « désirant nous créer, Il fit alors
quelqu’un, et I’appela Logos, et Fils et Sagesse, afin de nous créer
par Lui »!'2. Question de saint ATHANASE : pourquoi, selon les
Ariens, le Pere devait-Il créer seul le Fils, par Lui-méme, mais
le reste de la création par le Fils, comme par un instrument subal-
terne ? « En effet, si Dieu était capable de faire de ses propres
mains le seul Fils, mais non les autres pour cause de fatigue, il
serait impie de penser cela de Dieu [...]. Si, d’un autre c6té, Il
avait jugé indigne de Lui de faire de ses propres mains ce qui
vient apreés le Fils, comme étant vil, [penser] cela serait égale-
ment impie. Car il n’y a pas de superbe en Dieu, Lui qui des-
cend avec Jacos en Egypte [...] Si ¢’était parce que les autres
créatures ne pouvaient soutenir d’étre créées de la main pure de
I’Inengendré, seul le Fils a été fait par Dieu seul, les autres ayant
été faits par le Fils comme par un serviteur et un auxiliaire [...] :
comment le Fils, selon vous une des créatures, a-t-Il pu lui-méme
étre fait par Dieu seul ? Et si, pour que les créatures fussent fai-
tes, il y avait besoin d’un médiateur, alors que le Fils est selon
vous une créature, il fallait avant lui un autre médiateur, pour
qu’il fiit créé... en sorte qu’on tombat dans une infinite [de média-
teurs] ; et ainsi, étant incessamment a la recherche d’un média-
teur, la création n’efit pu étre constituée, parce qu’il est impos-
sible, comme vous dites, qu’une créature soutienne la main pure
de ’Inengendré » 0.

« C’est qu’il dit », continue saint ATHANASE parlant d’ArIus,
« qu’il y a deux Sagesses, dont ’une est celle qui est propre a
Dieu et qui subsiste en Lui ; c’est dans cette Sagesse que le Fils

101. Contre les Ariens, II.
102. Contre les Ariens, I (P.G. XXVI, 21).
103. Sur le concile de Nicée (P.G. XXV, 436-437).

38

o




i

a été créé, etc’esten participant a elle qu’ll est seul a étre appelé
gagesse et Logos » 104,

« C’est une pensée particuliére & leur hérésie », continue saint
ATHANASE, « manifeste dans d’autres de leurs écrits, qu’il y a
de multiples puissances, dont I’une propre a Dieu par nature et
sternelle ; mais par contre, le Christ n’est pas la puissance véri-
table de Dieu, mais I’une desdites puissances, dont la sauterelle
et la chenille ; Il est appelé non seulement puissance, mais grande
puissance ; ilyena d’autres, nombreuses et semblables au Fils,
dont Davip, touchant un instrument, dit : ‘Seigneur des puis-
sances’ 1. Et comme tout le monde, ainsi le Logos Lui-méme
est par nature sujet a altération, mais reste bon, tant qu’il le veut,
par son propre libre arbitre...

Il eut encore ’audace de dire que le Logos n’est pas un Dieu
véritable ; mais s’il est appelé ‘dieu’, il n’est pas un Dieu vérita-
ble, mais par participation de la grace. Comme tous les autres,
ainsi lui aussi est appelé dieu de nom ; et tous étant étrangers
a Dieu selon ’essence et non semblables & Lui, le Logos aussi
est étranger et dissemblable en tout a I’essence du Pére et a son
éternité [...].

Et, en effet, le Fils, dit-il, non seulement ne connait pas le Pére
avec exactitude — car Il est incapable de le comprendre — mais
aussi Lui-méme le Fils ne connait pas sa propre essence ; et les
essences du Peére, du Fils et du Saint-Esprit sont séparées par
nature, et €loignées et isolées et étrangeres et sans communion
entre elles et, comme il I’a dit lui-méme, complétement dissem-
blables, par leur nature et leur gloire, jusqu’a une profondeur
Infinie » 106,

Co.ntre cette hérésie subtile, pleine de ruses et de piéges, le
concile de Nicée proclama que le Fils est « consubstantiel » 17
au Pere : « Les évéques, voyant en cela leur hypocrisie (comme
}l est €crit : ‘dans les coeurs, des impies qui engendrent les maux
il'y a la ruse’ 198), furent obligés de nouveau de rassembler leur

_—

104. Id. (P.G. XXV
105. Ps. 2310, L 21).

106. Contre les Ariens, II (P.G. XXVI, 225-228).
107. Opoovoios.
108. Prov. 122,

39

N



pensée a partir des Ecritures, et de redire d’une maniere plus claire
ce qu’ils avaient dit, et d’écrire que le Fils est consubstantiel au
Pere, pour indiquer que le Fils n’est pas seulement semblable
mais, -[venant] du Peére, Lui est identique par la ressemblance ;
et pour montrer que la ressemblance du Fils et son immutabilité
est autre chose que ce qui est appelé ‘imitation’ en nous, laquelle
nous acquérons par la vertu, au moyen de 1I’observance des com-
mandements [...].

Mais puisque la génération du Fils par le Pére différe de ce
qu’elle est dans la nature humaine, et qu’ll est non seule-
ment semblable, mais aussi inséparable de 1’essence du Peére,
et que Lui et le Pere sont ‘un’, comme Il I’a dit Lui-méme
— le Logos est toujours dans le Pére, et le Pére dans le Logos,
comme est I’éclat a la lumicre, car c’est ce que I’expression
désigne — pour cette raison ayant cela en vue, le concile a trés
bien écrit ‘consubstantiel’, pour renverser la malignité des héré-
tiques et montrer que le Logos est autre que les étres créés. Et
en effet, ayant écrit cela, ils ajoutérent aussitot aprés : ‘Ceux
qui disent que le Fils de Dieu provient de rien, ou qu’ll est crée,
ou qu’ll est sujet a altération, ou qu’ll est faconné, ou qu’ll est
d’une autre essence, ceux-la la sainte Eglise Catholique les
anathématise’ » 1%,

Les Ariens, dans leur derniere évolution, sont connus comme
les anoméens, c’est-a-dire ceux qui considéraient le Fils comme
« dissemblable »!1© au Pére — et par conséquent d’une autre
essence — par opposition a ceux qui tenaient le Fils pour « sem-
blable »!1! au Pére, ou « de substance semblable »!!2, Certains
de ces derniers le faisaient par vraie charité chrétienne, d’autres
avec la pensée perfide d’introduire grace a un imperceptible iota,
un sens trés différent de « consubstantiel ». Mais les orthodoxes
rétorquaient avec raison que deux choses peuvent étre trés sem-
blables sans étre de la méme essence — ainsi le cuivre et I’or,
ou I’étain et l’argent — et exigeaient soit le mot

109. Saint ATHANASE, Des décrets du Synode de Nicée (P.G. XXV, 452).
110. ’Avopoios. |
111. “Oporos. |
112. “Opoiovaios : ce mot ne différe du mot orthodoxe que par un iota ! |

40

o d




« consubstantiel », devenu I’étendard de I’Orthodoxie, soit tout
au moins 1’expression : « semblable & tous points de vue » 113

Leurs adversaires les accusent de trop tenir a4 ce mot
« consubstantiel ». Mais lorsque dans les choses controversées
il n’y a qu’une seule épée qui puisse trancher le nceud gordien:
alors cette épée, il faut bien ’employer ! Lorsqu’on dit de deux
personnes qu’elles sont de la méme essence, ou nature humaine,
cette participation a une essence commune ne les empéche point
d’étre séparées I’une de Iautre. En Dieu seul il n’en est point
ainsi. Le Pére et le Fils et le Saint-Esprit ont la méme, I’identi-
que essence, non abstraite mais concréte. Et seul le mot « con-
substantiel » peut énoncer ce mystére divin, sans parallele dans
le monde créé. Ce n’est donc pas par manie des querelles et des
logomachies que saint ATHANASE s’est battu pendant plus de cin-
quante ans pour ce mot : il est irremplagable — quoi qu’en disent
ceux pour qui la théologie ne vaut pas une heure de peine. Il a
fallu notre temps pour que des traductions qui se prétendent €tre
d’Eglise vident de son contenu I’un des mots les plus suggestifs
du dogme, en le traduisant : « de méme nature ».

Je sais qu’au troisiéme siécle le mot dpoovatos, porte-étendard
de 'orthodoxie, a été récusé par les catholiques au concile
d’Antioche en 264 — lequel était pourtant tout ce qu’il y a de
plus catholique ! Mais ne perdons pas la téte : c’est que le mot
avait été employé par les hérétiques d’alors (PAUL DE SAMOSATE)
en un sens hérétique, différent de celui de Nicée. Ecoutons saint
ATHANASE : « Ceux qui ont déposé le Samosate ont pris le mot
‘consubstantiel’ corporellement, PauL ayant voulu employer des
arguments sophistiques et ayant dit : ‘Si le Christ n’est pas
d’homme devenu Dieu, il s’ensuit qu’Il est consubstantiel au Pere
et aura nécessairement trois substances, une primordiale et deux
provenant d’elle’ : c¢’est pourquoi, prenant leurs précautions
contre un tel sophisme du Samosate, ils dirent que le Christ n’est
pas consubstantiel ; en effet, le Christ n’est pas par rapport au
Pére de la méme maniére dont [le Samosate] I’a pense [...]. Car
vu que le Samosate pensait que le Fils n’existait pas avant

113. “Opoios &raparNdkrws.

41




MaRrIE, mais qu’ll a eu le commencement de son existence par
elle, pour cette raison ceux qui se rassemblérent alors le dépose-
rent et déclarérent hérétique. Par ailleurs, écrivant simplement
au sujet de la divinité du Fils, ils ne s’occupérent pas avec préci-
sion du ‘consubstantiel’, mais en parlérent en passant, car tout
leur souci était de réfuter ce que le Samosate pensait et de mon-
trer que le Fils est avant toutes choses, et qu’ll n’est pas devenu
Dieu étant un homme parmi les hommes, mais qu’étant Dieu,
Il a revétu la forme d’un esclave, et étant Logos Il est devenu
chair » 114,

On voit la différence de contexte : pour PauL b SAMOSATE en
effet, le Fils n’est qu’un homme devenu dieu par adoption. C’était
Perreur que les Peres d’Antioche avaient a réfuter. Ils le firent ‘
donc en soulignant que le Fils est avant tous les si¢cles, mais aussi, |
malheureusement, en rejetant le mot « consubstantiel » qui pour
eux introduirait une substance commune dont proviendraient le
Pére et le Fils. Mais, comme dit saint BASILE, « concernant Dieu
le Pere et Dieu le Fils, on n’observe point de substance plus
ancienne, ni de substance supérieure a I’'un et 4 ’autre : car penser ‘
cela et le proférer surpasse I’impiété » 115,

On voit de ce qui précéde que la doctrine orthodoxe se situe l
a mi-chemin entre deux hérésies : le sabellianisme, qui nie la |
distinction des personnes, et 1’arianisme qui s’y appesantit tel- |
lement qu’il creuse un abime infranchissable entre le Pére et
le Fils. Ces deux hérésies se neutralisent I’une 1’autre : si le sabel-
lianisme avait pris a I’arianisme sa distinction des personnes, il
n’aurait pas été sabellianisme mais orthodoxie ; et si I’arianisme
avait pris au sabellianisme son égalité de nature, il n’aurait pas
été arianisme mais orthodoxie ; tellement il est vrai que toute
hérésie consiste a ne vouloir admettre qu’un aspect de la vérité
et a refuser I’autre aspect, complémentaire, nécessaire. Principe
précieux pour toute discussion qui tient & ne pas étre stérile : au
lieu de refuser en bloc tout ce que ’adversaire affirme, il suffit
de lui faire voir I’existence de I’aspect contraire, ou complémen-
taire, qu’il nie.

114. Sur les Synodes de Rimini et de Séleucie (P.G. XXVI, 772).
115. Lettre (P.G. XXX, 393).

42

R



Copcluons a\iec ces parqles du Theolqgien : « Lorsque je parle
de Dieu, vous étes completement illuminés d’une seule et triple
Jumiére : triple, a cause des caractéres propres, ou hypostases
— si cela est agréable a quelqu’un — ou personnes, car nous ne
nous battrons pas pour des noms tant que les syllabes condui-
sent 4 la méme pensée ; d’autre part une seule [lumiére], en rai-
son de I’essence, et donc de la divinité. En effet, [cette lumiére]
se différencie pour ainsi dire sans séparation, et s’unit [a elle-
meéme] avec différenciation. Car la divinité est une en trois, et
un sont les trois en qui est la divinité, ou, pour parler plus exac-
tement, qui sont la divinité. Laissons de c6té les excés et les insuf-
fisances : ne faisons ni de I’'union confusion, ni de la distinction
séparation. Que s’éloigne de nous, en effet, a égale distance, et
la contraction de SaBeLLIUS et la division d’Arius, maux diamé-
tralement opposés et égaux dans I’impiét¢ ! Pourquoi en effet
faudrait-il méchamment contracter Dieu, ou Le diviser de maniere

inégale 7 » 11

B. LES CARACTERES DISTINCTIFS
DE CHAQUE PERSONNE

Puisque donc, contre SABELLIUS, il faut distinguer les person-
nes, alors se pose devant nous une grande question : quels sont
les traits distinctifs de chaque personne ? Car si Joseph est abso-
lument identique a Alain, il ne se distinguera en rien de lui, on
n’aura aucun indice pour ’en différencier et I'identifier. Mais
tout en étant homme comme lui, il a peut-&tre des cheveux roux
et des yeux bleus, tandis que JosepH a des cheveux chatains et
des yeux plutdt noirs. C’est ce qu’on appelle les traits caracté-
ristiques, individuels, et qui font que personne n’a, en fin de
compte, son identique absolu dans le monde entier, passe et pré-
sent, et ne ’aura dans 1’avenir.

116. Sur les saintes Lumiéres, Disc. 39 (P.G. XXXVI, 345, 348).

43




Quels sont alors les traits distinctifs du Pére, du l,:ils, et du Saint-
Esprit ? Saint GREGOIRE le Théologien \fa nous repgndre avec sa
concision habituelle : « Le Pere est le Pére, sans point de départ,
car Il ne [vient] de personne. Le Fils e_st le Fils, e't Il a un prin-
cipe, car Il est du Pére. Mais si tu consideéres le principe a partir
du temps, Lui aussi n’a pas un principe, car Il est le Créateur
des temps et non pas [assujetti] au temps. L’Esprit Saint est vrai-
ment ’Esprit, procédant du Pére, mais non a la maniére du Fils,
car ce n’est pas par génération mais par procession. S’il faut inno-
ver au sujet des noms pour cause de clarté, ni le Pére, pour la
raison qu’ll a engendré, n’est en dehors du fait de n’étre pas
engendré ; ni le Fils, pour étre de Celui qui n’est pas engendré,
n’est en dehors de la génération (comment en effet ?), ni I’Esprit
ne se transforme en Pére ou en Fils pour procéder ou pour étre
Dieu (bien qu’ll ne le semble pas aux athées). En effet, le carac-
tére propre est immuable : comment autrement demeurerait-il,
s’il se mouvait et se transformait ? »1!’

I — LE CARACTERE PROPRE AU PERE

Le caractére propre au Pére est d’étre inengendré!'®. Vu que
le mot a une double signification, il engendre des confusions :
il signifie en effet, premiérement, ce qui n’est engendré par per-
sonne, et seul le Pére, dans le monde créé et incréé, a cette parti-
cularité. Il signifie, deuxiémement, ce qui n’est pas créé ou
devenu!'® : c’est la particularité des trois personnes. Les Euno-
méens en firent le nom propre de Dieu et jouaient ainsi sur le
double sens : « comme seul le Pére est &yévvnros, a I’exclusion
du Fils et de ’Esprit » — ce qui est vrai au premier sens du
terme — « donc », continuaient-ils, jouant sur le double sens,
« Il est ]e seul incréé » — ce qui est faux, cette qualité étant par-
tagée par le Fils et I’Esprit.

Ils vont plus loin : ils érigent ce terme « inengendré » en nom
propre, technique, absolu de I’essence divine, pour mieux exclure

117. Sur les saintes Lumiéres, Disc. 39 (P.G. XXXVI, 348).
118. ’Avévipros.
119. ’Ayérmros.




le Fils de la divinité. Voici comment ils raisonnent selon saint
GREGOIRE DE NYSSE, ou plutét déraisonnent : « Dieu s’appelle
I’Inengendré. Or, la divinité est simple par nature, et ce qui est
simple n’admet aucune composition. Par conséquent, si Dieu,
selon sa nature, n’est pas composé, Lui dont le nom est 1’Inen-
gendré, alors I’Inengendré est le nom de sa nature méme. Et sa
nature n’est pas autre chose que I’Inengendré »!%. A quoi saint
GRrEGOIRE répond : « De méme que 1’essence [du Pére] est sim-
ple, mais non la simplicité, ainsi également est-elle inengendree,
mais non point I’Inengendré [...]. On peut aussi leur répondre
que puisqu’ils appellent le Pére créateur et démiurge, alors que
Celui qui est ainsi appelé est simple selon I’essence, il est temps
que ces sages déclarent que ’essence du Pére est création et pro-
duction, puisque [selon eux] le principe de simplicité ramene a
’essence toute signification dudit nom ! [...] L’appellation ‘Inen-
gendré’ n’égale pas ‘essence’, mais une différence de conception,
qui distingue ce qui est engendré de ce qui ne ’est pas. En outre,
nous demanderons ceci : s’ils disent que le mot ‘Inengendré’ signi-
fie I’essence et non pas le fait d’avoir une hypostase sans cause,
de quel nom indiqueront-ils le fait que le Pére est sans cause,
’Inengendré ayant été détaché par eux pour indiquer I’essence ?...
De deux choses ’une : ou qu’ils rétablissent I’intention du mot
comme signifiant, non pas la nature mais la différence entre les
caractéres propres de I’un et ceux de ’autre, ou, persévérant dans
leur résolution au sujet de ce vocable, qu’ils se rangent a 1’avis
de SaBeLLius. Car il n’est pas possible que la différence des
hypostases se maintienne sans confusion si ce qui est engendré
ne se distingue pas de ce qui ne ’est pas »!3..

En conclusion, non seulement I’Inengendré n’est pas le nom
propre de ’essence divine, mais de plus celle-ci est absolument
inconnaissable et innommable : « Le divin ne peut étre désigné
par un nom. Et cela le montrent non seulement nos pensées, mais
aussi les plus sages et les plus anciens des Hébreux, autant qu’on
peut le conjecturer. Car ceux qui ont honoré le divin par des
caractéres propres, et qui n’ont pas admis que par les mémes

120. Contre Eunome, 12 (XLV, 917).
121. Id. (920-921).

45




lettres soit écrite aucune chose qui vient aprés Dieu, en compa-
gnie de Dieu, en tant que le divin ne doit pas €tre mélangé.méme
jusqu’a ce point avec nos choses humaines, quand auraient-ils
accepté de représenter par un son vite dissout, la nature indisso-
luble et vivant séparément ? Car personne n’a jamais respiré tout
I’air, ni aucune intelligence entiérement contenu, ni aucune voix
entierement renfermé, I’essence de Dieu. Mais a peine ébauchant
ce qui Le concerne a partir de ce qui I’entoure, nous rassemblons
une certaine image sans consistance, indistincte et faible, autre
prise d’un autre ; et celui-la est chez nous qui excelle en théolo-
gie, non pas celul qui a tout découvert — car cette prison n’admet
pas la totalité, mais celui qui aura imaginé davantage et qui aura
rassemblé en lui une plus grande ressemblance, ou ombre proje-
tée — quoique nous I’appelions — de la vérité » 123,

Le caractére non engendré du Pere est appelé aussi par les Péres
grecs « monarchie » (sens étymologique « povapxio ») parce
qu’ll est I'unique principe de la divinité : « Que le Pére », dit
saint DENYS L’ AREOPAGITE, « est la source de la divinité, tandis
que Jesus et ’Esprit sont des germes divinement plantés de la
divinité génératrice de Dieu, s’il faut s’exprimer ainsi, et comme
des fleurs et des lumiéres au-dessus de I’essence, nous 1’avons

recu des Paroles sacrées »'24. « Le Pére est la seule source de la
divinité au-dessus de I’essence » 125,

II — LE CARACTERE PROPRE AU FILS

En démontrant la divinité du Fils, nous avons dii beaucoup
parler, implicitement, de son caractére propre qui est la généra-
tion. En cette question, il faut surtout éviter une maniére char-
nelle de concevoir le mystére. C’est ce que fait excellemment saint
BasiLe dans ce passage : « La génération du Fils, celle qui Lui
€st propre et premiére, et particuliére a sa divinité, qu’elle soit
honorée par le silence ; ou plutdt, nous prescrivons de ne pas

122. Allusion au tétragramme.

123. Saint GREGOIRE le Théologien, 4¢ Disc. Théol.
124. Des Noms Divins, 11 (P.G. 111, 645).

125. Id. (P.G. 111, 641).

46




e

chercher ces choses-}él par nos pensées ni de les scruter avec
curiosité. Car la ou il n’y a pas de temps ; ou les Ages ne ser-
vent pas comme intermédiaire ; ou I’on ne peut concevoir de
mode ; ou aucun spectateur n’était présent, aucun narrateur :
comment l’intelligence imaginera-t-elle ? comment la langue
se mettra-t-elle au service des pensées ? Mais le Pére était, et le
Fils est engendré. Ne dis pas : ‘quand’ ? Mais omets ’inter-
rogation. Ne cherche pas le ‘comment’ ? Car la réponse est
impossible. En effet, le ‘quand ?’ est temporel ; quant au ‘com-
ment ?’ il fait glisser aux modes charnels de géneration. J’ai
a partir de I’Ecriture de quoi dire, que c’est ‘comme I’éclat de
la gloire’ %, et comme ‘I'image du prototype’'?’. Cependant,
puisque pareille réponse n’arréte pas ’indiscrétion de vos pen-
sées, je me réfugie dans I'ineffabilité de la gloire, et je confesse
que le mode de génération divine est inconcevable aux pensées
et inaccessible aux paroles humaines. Ne dis pas : ‘S’Il est engen-
dré, Il n’était pas’ et ne séduis pas les intelligences sans expé-
rience par la perfidie des paroles, corrompant la vérité par des
exemples d’ici-bas, et souillant la théologie. J'ai dit : ‘Il est engen-
dré’ pour vous montrer son principe et sa cause, non pour prou-
ver que I’unique-engendré serait postérieur au temps. Que ta
pensée ne s’avance point dans le vide, pénétrant dans des siecles
plus anciens que le Fils, lesquels n’existent point ni n’existe-

ront » 128,

Concluons par ce témoignage de THEOGNOSTE, que saint ATHA-
NASE décrit comme un homme « éloquent », et qui cite ce pas-
sage du livre II de ses « Hypotyposes » : « L’essence du Fils n’est
pas extrinséque, ni n’a-t-elle été introduite a partir de rien, mais
elle est engendrée de I’essence du Pére, comme I’éclat [provient]
de la lumiére, ou la vapeur [provient] de I'eau. En effet, ni I'éclat
ni la vapeur ne sont ’eau elle-méme, ou le soleil lui-méme ; ils
ne sont pas non plus étrangers, mais une émanation de I’essence
du Pére, sans que P’essence subisse de division. Car de méme que
le soleil reste lui-méme, non diminué par les rayons qui s’en

126. Héb. 13,
127. Col. 115,
128. Hom. sur la Nativité du Christ (P.G. XXXI, 1457).

47




N

épanchent, ainsi I’essence du Pére n’a pas subi d’altération, en
ayant le Fils comme sa propre image »'%.

III — LE CARACTERE PROPRE A L’ESPRIT

Le caractére propre a I’Esprit, c’est 1a « procession » 130, selon
le mot du Seigneur : « Lorsque sera venu le Consolateur que Je
vous enverrai de la part du Pére, I’Esprit de vérité qui procede
du Peére, Lui-méme rendra témoignage de Moi » 13!,

En quoi la procession se distingue-t-elle de la génération ? Nous
ne le savons point, tout ce que nous en savons c’est qu’elle s’en
distingue. « [Le Saint-Esprit], en tant qu’Il procéde du Pére, n’est
pas une créature ; en tant qu’ll n’est pas engendré, n’est pas Fils ;
en tant qu’Il tient le milieu entre I'inengendré et I’engendré, c’est
Dieu... ‘Qu’est-ce donc que la procession ?’ Dis-moi, toi, ce
qu’est pour le Pere d’€tre inengendré, et moi j’essaierai d’expli-
quer la génération du Fils et la procession du Saint-Esprit, et nous
serons tous les deux frappés de démence, en nous penchant pour
regarder les mystéres de Dieu ! Et qui sont ceux qui font cela ?
Ceux qui ne sont pas méme capables de connaitre ce qui est a
leurs pieds, ni de compter le sable des mers, et les gouttes de rosée
et les jours et les ages — pour ne pas parler d’entrer dans les
profondeurs de Dieu, et de déchiffrer une nature si ineffable et
au-dessus du discours ! — ‘Que manque-t-il donc, dis-tu, a
I’Esprit pour étre Fils ? Car si quelque chose ne Lui manquait,
11 serait Fils.” — Nous répondons qu’il ne Lui manque rien, car
Dieu ne manque de rien. Mais c’est la différence d’expression,
pour ainsi dire, ou de relation entre eux, qui a fait la différence
de leur dénomination. En effet, ni au Fils il ne manque quelque
chose s’1l n’est pas Pére — car elle n’est pas un manque, la
filiation — et pourtant Il n’est pas Pére. Autrement, certes, de
la méme maniere, il manquerait au Pére quelque chose parce qu’ll

129. Chez saint ATHANASE, Du Décret de Nicée (P.G. XXV, 460).
130. 'Exwopevois.
131. Jn. 15%,

48




T

n’est pas Fils, car le Pere n’est pas Fils. Mais ces choses-1a ne
sont pas un manque » 132,

Que le Saint-Esprit procéde du Pere, nul ne le conteste. Par
contre, le role du Fils dans la procession a fait I’objet d’apres
disputes ; et dans ce terrain trés miné, ou les sensibilités de part
et d’autre — grecque et latine — sont exacerbées jusqu’au plus
haut point, convient-il de procéder avec la plus grande circons-
pection et bienveillance — la douceur dans ce cas est indispen-
sable, car tout ici fait mal.

Quant aux relations entre les personnes divines, et c’est tres
important, il faut distinguer nettement et impitoyablement cel-
les qu’elles ont entre elles, a I'intérieur de la Trinité, et celles
qu’elles ont — ou I'une a — a l'extérieur de la Trinité. On s’épar-
gnera ainsi une source féconde d’embiches. Au chapitre sur
I’Incarnation, nous verrons si les relations qu’a une personne de
la Trinité avec le monde extérieur a elle, peut nous apprendre
quelque chose sur la vie intime de la Trinité.

Voici un échantillon trés sommaire, mais représentatif des idées
des Péres, surtout des Péres grecs, sur le sujet. En général, les
Péres grecs préférent souligner la distinction des personnes, par
une formule du genre « Le Saint-Esprit procéde du Pére par le
Fils », tandis que les Péres latins soulignent beaucoup moins le
role des personnes et insistent sur 1’unité de la divinité. Ainsi les
Grecs rendent beaucoup mieux le mouvement dynamique, naturel
de la divinité — cela soit dit sans latinophobie !

1. Saint BasiLE : « Car adorant Dieu qui est de Dieu, nous
confessons le caractére propre des hypostases, et demeurons dans
| la monarchie, ne dispersant pas la théologie en une multitude
| divisée, pour la raison qu’en Dieu le Pére et Dieu le Fils, I’on
contemple comme une seule forme, rendue une par la similitude
€xacte de la divinité [...]. Un aussi est le Saint-Esprit, Lui-méme
proclamé personnellement, rattaché au Pére unique par le Fils

unique!* et par Lui-méme achevant la trés célébrée et bienheu-
reuse Trinité y 134,

132. Sa’int ‘GREGOIRE DE NAzIANZE, 5¢ Disc. Théol. (P.G. XXXVI, 141).
133. A ‘évoc Y!OU. 7@ &vi Marpi ovvarTouevor.
134. Traité du Saint-Esprit, 18 (P.G. XXXII, 149, 152).

| 49

N




A la question : « Pourquoi I’Esprit n’est-11 pas appelé le Fils
du Fils ? », il répond : « Ce n’est point parce qu’ll ne serait pas
de Dieu par le Fils'*, mais afin que la Trinité ne soit pas prise
pour une multitude infinie, ni estimée avoir des fils et des petits-
fils, comme chez les humains » 1.

11 dit également : « Puisque donc I’Esprit-Saint, d’ou jaillit sur
la créature tout octroi des biens, se rattache d’un coté au Fils!¥7,
avec lequel Il est inséparablement appréhende, et d’un autre coté,
11 a son étre suspendu au Pére comme cause, dont aussi Il pro-
céde, Il a ce signe qui Le distingue selon ’hypostase, a savoir
d’étre connu au moyen du Fils et avec Lui’3®, et de tirer son
existence du Pere » 1%,

De méme, parlant du Fils et de I’Esprit, il déclare : « Com-
ment donc séparerait-on ce qui est inséparable : Le Logos de Dieu
et I’Esprit qui est de Dieu par le Fils ? » !4

2. Saint GREGOIRE DE NYSSE : « Confessant la similitude exacte
de la nature [des personnes divines], nous ne nions point la dif-
férence entre la Cause et ce qui est Causé, en quoi uniquement
nous appréhendons ce qui distingue une personne d’une autre,
en croyant d’un coté qu’il y a un principe, et d’un autre coté
ce qui provient du principe. Quant a ce qui provient du prin-
cipe, de nouveau nous avons dans I’esprit une autre différence :
car I’un vient du Premier immédiatement 4!, I’autre par Celui
qui [vient] du Premier immédiatement'4?, de maniére que la
propriété d’Unique-engendré demeure incontestablement dans
le Fils ; et qu’il est hors de doute que I’Esprit est du Pére, la
médiation du Fils préservant pour Lui-méme la propriété
d’Unique-engendré en n’excluant pas ’Esprit de sa relation

135. 'Ex Beoi 6 Yloi.

136. Contre Eunome, V (P.G. (XXIX, 732).

137. Toi Ytoi wev Hpryrau.

138. Me7ar 700 Yilol ket ovv abrd.

139. Sur la différence entre I’essence et ’hypostase (P.G. XXXII, 329).
140. Contre Eunome V (P.G. XXIX, 737).

141, C’est-a-dire le Fils.

142. C’est-a-dire le Saint-Esprit.

50

R




naturelle au Pére »'4. On ne peut &tre plus clair. Saint Gre.
GOIRE, dans ce texte, décrit toute la filiation et la procession
d’une maniére si précise et si belle : la personne qui vient du Pre-
mier immeédiatement, c’est évidemment le Fils ; Pautre, & savoir
I’Esprit, vient par Celui qui sort du Premier immédiatement.
« Ainsi », ajoute Saint GREGOIRE, « sont sauvegardées a la fois
la proprieté d’unique-engendré du Fils, la provenance de I’Esprit
filialement a partir du Pére, et la non-exclusion de ’Esprit de
sa relation naturelle avec le Pére. »

3. Saint ATHANASE : « Le Saint-Esprit n’a pas été appelé dans
les Ecritures ‘Fils’, pour qu’on ne Le croit pas frere [du Fils] ;
ni non plus ‘Fils du Fils’, pour que le Pére ne soit pas pris comme
grand-pere ; mais le Fils est dit ‘Fils du Pére’, et I’Esprit du Pére
est dit ‘Esprit du Fils’ [...]. Il est dit par les saintes Ecritures que
’Esprit Saint n’est pas une créature, mais qu’Il appartient en
propre au Logos et a la divinité du Pere » 144,

I1 dit aussi, s’adressant aux ennemis de ’Esprit : « Et en effet,
si a cause de I'unité du Logos avec le Peére, ils ne veulent pas
du Fils parmi les &tres créés, mais pensent qu’ll est — ce qu’ll
est vraiment — le Démiurge des créatures : pourquoi [alors)
appellent-ils ‘créature’ I’Esprit Saint qui avec le Fils a la méme
unité que Celui-ci avec le Pére ? » 145

4. Saint CyYRILLE D'’ALEXANDRIE, commentant Jn. 15s, dit :
« En effet, voici Esprit de vérité, c’est-a-dire le Sien, qu’ll
appelle le ‘Paraclet’, Il Le déclare procéder du Pére. Car de méme
que I’Esprit appartient en propre au Fils d’une maniére naturelle,
subsistant en Lui et procédant par Lui, ainsi également appartient-
Il au Pére', Ceux a qui IEsprit est commun, ceux-la ont
nécessairement, je suppose, leur essence non discontinue » 4.

143. Kai 100 & adrics byros, wakw WANpy Suadopiy tvvoodper. To piv yap
Tpogexds Ek 1ol mpwrTou, TO 66 Si&y TOD TPooeXDS Ek ToU WpwTou, boTe Kkai TO
Hovoyeves dvaudifolov dri ro0 Yiod uévewr, kai 1o &k tod Ilarpos elvar T0

vedpua  pun dpdiBdANewy, s 710U YloU peoteias kol abrd TO ,uovoyev‘e?
qﬁu?\arroéaqc, kai 70 Ilvevpa 75 dvowis wpos tov Iatépa OXETEWS un
amepyovons. — Epitre & ABLABIOS (P.G. XLV, 133).

144, Epitre 1 4 SERAPHIN (P.G. XXVI, 569).

145, Id.

146. “Qomep yap torww Tior Mvedpa 700 Yiod guowas, v adrd Te bdrdpxov,
ke 8l abrod wpoiow, odrw ki ToOU Marpos.

147. Comm. sur saint JeAN, Livre X (P.G. LXXIV, 417).

51

‘*—




On le voit, saint CyrILLE souligne que c’est substantiellement
que I’Esprit est dans le Fils, et que c’est substantiellement qu’I]
procéde par Lui, tout comme Il procéde du Pere. Il s’agit
donc bien, encore une fois de « théologie », non d’« écono-
mie ».

5. Saint MaxiME : On l’interroge : « Pourquoi ne peut-on
pas dire ‘le Pére de I’Esprit’, ou ‘le Christ de I’Esprit’, de la
méme facon qu’au sujet du Pere et du Fils I’on dit indiffé-
remment ‘I’Esprit de Dieu’ et ‘I’Esprit du Christ’ ? » 1]
répond : « De méme que I'Intelligence est la Cause du Logos,
ainsi ’est-elle aussi de I’Esprit, mais par ’intermédiaire du
Logos'#. Et de méme que nous ne pouvons pas dire qu’il ya
‘la parole du son’, ainsi aussi ne peut-on pas dire ‘le Fils de
I’Esprit’ » 149

Il déclare é€galement : « L’Esprit Saint, de méme qu’ll est |
par nature de I’essence de Dieu et du Pére, ainsi est-Il aussi
par nature de I’essence du Fils, en tant que procédant ineffable-
ment, d’une mani¢re substantielle, du Peére par le Fils engen-
dré » 150,

La formule que les Latins préférent habituellement est : « Le
Saint-Esprit procéde du Pere et du Fils. » Voici un texte qui pré-
sente fidélement leur doctrine, par ’intermédiaire de Saint
AUGUSTIN : « Le Fils vient du Pére, le Saint-Esprit vient aussi
du Pére : mais I'un est engendré, 1’autre procéde ; c’est pour-
quoi Celui-la est le Fils du Peére, dont Il est engendré, tandis que
Celui-ci est I’Esprit de I’un et de I’autre, parce qu’ll procéde de
’'un et de ’autre. Mais lorsque le Fils a cause de cela parle de
Lui, I1 dit : ‘Procéde du Pére’, parce que le Pére est ’auteur de
la procession, Lui qui engendra un tel Fils, et en L’engendrant
Lui donna que de Lui également procédat I’Esprit Saint » 1.
On le voit, bien que la formule soit autre (« Il procéde de I’un et
de ’autre ») le correctif qui suit rejoint la plus pure tradition
grecque et la plus sourcilleuse.

148. Awx péoov be 700 Adryou.

149. Questions et Réponses, 34 (P.G. XC, 813). ,

150. ‘Qs &k 700 Harpos obowdds & ’Ylod 7100 ~yevwnbévros &dppdoTws
txmopevopevov. — A THALASSIOS, 63 (P.G. XC, 672).

151. Contre Maximin 11, 14.

52

e



i

1l en est de méme de cette phrase : « Du Pére provient I’exis-
tence des personnes coopérantes ; car a la fois le Fils est né de
Lui, et Esprit proceéde principalement de Lui, dont est né le
Fils [...] » %

Ces phrases, malgré leur relative rareté, montrent qu’il y a un
terrain d’entente entre les deux esprits, qui peut, qui doit abou-
tir prochainement a I’union dogmatique. Tout en déclarant sou-
vent, trés souvent, que I’Esprit Saint procede du Pere et du
Fils, saint AUGUSTIN, par exemple, remarque parfois — et la
rareté de ses remarques les rend d’autant plus précieuses — qu’ll
procéde principalement du Pére, subordonnant ainsi le role du
Fils dans la procession de I’Esprit, et sauvegardant la monar-
chie divine si chére aux Peres grecs.

Les deux formules sont, si on va au fond des choses, parfaite-
ment conciliables. C’est ce que pense, par exemple, un Grec non
moins intransigeant que saint MAXIME. Parlant du concile du
Latran (649) convoqué sous MARTIN Ier, il signale qu’en faveur
de la formule : « le Saint-Esprit procede aussi du Fils », les Péres
réunis « apportérent des citations du méme avis [tirées] des Peres
romains, et encore de CYRILLE D’ALEXANDRIE, de I’ceuvre sacrée
composée par lui sur le saint évangeéliste JEaN ; d’ou il est mani-
feste qu’ils ne font pas du Fils la Cause de I’Esprit ; car ils ne
connaissent qu’une seule Cause du Fils et de I’Esprit : le Peére,
de I’un selon la génération, de I’autre selon la procession ; mais
pour montrer que [I’Esprit] procede par [le Fils], et ainsi repre-
senter l'union de I’essence et son exacte ressemblance a
elle-méme » 133,

C’est ce que pense aussi a juste raison le concile de Florence
qui, il ne faut pas I’oublier, a été quand méme signé par les deux
Eglises : « Des témoignages ayant été produits de la divine Ecri-
ture et de nombreuses citations des saints docteurs orientaux et
occidentaux, ceux-ci disant que le Saint-Esprit procede du Pere
et du Fils, ceux-1a du Pére par le Fils, et tous ayant le méme sen-
timent en des formules divergentes, les Grecs, d’un cté, soutin-
rent avec force que ce qu’ils disent — a savoir que le Saint-Esprit

152. De la Trinité XV.
153. Lettre & MaArInos (P.G. XCI, 136).

53




procéde du Pére — ils ne le proférent pas dans la pensée d’en
exclure le Fils ; mais, selon eux, parce qu’il leur a paru que les
Latins affirmaient énergiquement que le Saint-Esprit procéde du
Pere et du Fils comme de deux principes et en une double spira-
tion — c’est pourquoi ils s’abstenaient de dire que le Saint-Esprit
procede du Pére et du Fils. De leur coté, les Latins affirmaient
energiquement qu’en disant que le Saint-Esprit procéde du Pere
et du Fils, ce n’était pas dans la pensée d’exclure que le Pére fat
la source et le principe de toute la divinité, a savoir du Fils et
de I'Esprit Saint ; pas plus qu’en disant que le Saint-Esprit pro-
cede du Fils, ils ne voulaient nier que le Fils recit du Pére ou
admettre deux principes ou deux spirations ; mais afin de mon-
trer qu’il y a un seul principe et une unique émission de I’Esprit
Saint » 154,

En résume, tout, absolument tout, est commun entre les trois
personnes — sauf le fait, pour le Pére, de ne pas étre engendré,
pour le Fils d’étre engendré, pour le Saint-Esprit de procéder.
Pour tout le reste il n’y a aucune distinction : tout est commun
entre elles. « Nous avons scruté et démontré en d’autres
endroits », dit saint DENYS I’ Aréopagite, « que tous les noms
divins convenables a Dieu sont toujours célébrés par les Paroles
au sujet de toute la divinité, compléte, intégrale et entiére, et non
pas en partie ; et tous ils sont attribués indivisiblement, absolu-
ment, sans restriction, intégralement, a toute ’intégralité de la
divinité intégrale et tout entiére. Ce qui est sir du moins, ainsi
que nous I’avons rappelé dans les ‘Hypotyposes Théologiques’ :
s1 quelqu’un dit que cela n’a pas été dit de la divinité entiére,
celui-la blasphéme et ose criminellement diviser 1’unité qui est
au-dessus de I’union [...]. La théologie transmet certaines cho-
ses comme unies entre elles, d’autres comme distinctes ; et il n’est
permis ni de séparer ce qui est uni, ni de mélanger ce qui est dis-
tinct [...] »!55,

On entend souvent des personnes, par exemple, représenter dans
leur ignorance (ou dans leur désir de briller et d’épater les autres,

Jd

faire de I’ Amour la spécificité de I’Esprit Saint, a I’exclusion des

154. Décret pour les Grecs.
155. Des Noms Divins, I (P.G. 111, 636-637, 640).

54




8

autres personnes divines. Que de beaux développements mon
Dieu ! Prise telle quelle, ’assertion n’est rien moins qu’héréti-
que ! Elle provient souvent d’une lecture trés mal digérée de tel
ou tel docteur qui veut donner, et qui le dit carrément, une image
trés imparfaite de la Trinité dans I’esprit humain : par exemple,
|a mémoire tenant lieu du Peére, l'intelligence tenant lieu du Fils,
[’amour tenant lieu de I’Esprit. Cela faisant, on oublie souvent
que ce n’est qu’une image — imparfaite comme toutes les
autres — pour représenter 1’'union des trois personnes divines par

celle des trois facultés de I’ame.

En effet, si dans le monde créé, visible ou invisible, telle ou
telle chose peut nous suggérer une infinité de choses dans la Tri-
nité, ce n’est que d’un point de vue, mais jamais sous tous les
rapports, car le créé est par définition séparé de I'Incrée par un
abime infini : « Mais nous, nous connaissons une seule et méme
nature de la divinité, reconnue comme ’Inengendré, ’enfante-
ment et la procession ; dans I’Intelligence qui est en nous et dans
le Logos et ’Esprit — autant qu’il est possible de représenter
les choses intelligibles par les sensibles, et les choses les plus gran-
des par les petites, car aucune image n’atteint la réalité ! —,
[reconnue] comme coincidant avec elle — méme, toujours la
méme, toujours parfaite, sans qualité, sans quantité, intempo-
relle, incréée, incirconscrite, elle ne manque jamais a elle-méme
et jamais ne manquera [...], chaque personne étant Dieu si elle
est uniquement contemplée, I’intelligence séparant ce qui est insé-
parable ; les trois personnes pensées ensemble étant Dieu par
I’identité du mouvement et de la nature. N’ayant jamais laissé
derriére elle quelque chose au-dessus d’elle ni passé par-dessus
autre chose, car il n’y en avait point ; ni non plus elle ne
laissera quelque chose aprés elle étre en défaut ou la dépasser,
car il n’y en aura pas ; en effet, elle n’admet pas en sa compa-
gnie quelque chose d’égale dignité. Car rien parmi les créatures
et les serviteurs et les participants et les circonscrits n’atteint la
nature incréée et maitresse et infinie, a laquelle on parti-
cipe » 1%,

156. Saint GREGOIRE DE Nazianze, Disc. 2 sur la Paix (P.G. ).

55




Parlant de la comparaison bien connue avec le soleil, le rayon
et la lumiére, il fait part de ses graves réserves : « Il y a lieu de
craindre ici, premiérement, un certain écoulement de la divinité,
qui ne comporte point d’arrét. Secondement, qu’on substantij-
fie le Pére, mais qu’on n’hypostasie pas les autres et qu’on en
fasse des puissances de Dieu existant en Lui, non subsistantes
en elles-mémes. Car ni le rayon, ni la lumiére ne sont un autre
soleil, mais ce sont des émanations solaires et des qualités essen-
tielles [...]. Et d’une maniére absolue, il n’y a rien qui fixe mon
intelligence contemplant ce qui est imaginé dans les exemples,
sauf si, prenant par indulgence quelque chose de I’image, on
rejette le reste. Enfin, en conséquence, il m’a paru le meilleur
de laisser aller les images et les ombres, comme étant décevantes
et le plus souvent éloignées de la vérité » 1957,

Il n’y a rien d’étonnant a cela, lorsqu’on a tant soit peu une
idée de I'inaccessibilité divine, ainsi décrite par saint MAXIME :
« Cohésion infinie de trois infinis, absolument inaccessible aux
étres quant a la science de son existence, et du comment, et du
pourquoi, et de sa nature. Car elle échappe a la pensée de tous
Ceux qui pensent, et ne sort jamais de ’intimité secréte de sa
nature ; et se déploie infiniment au-dessus de toute connaissance
de toutes les sciences » I8,

— « Mais alors, m’objectera-t-on, puisque la Trinité est inac-
cessible et les mots eux-mémes impuissants a I’exprimer, com-
ment en parlez-vous vous-méme ? — » Examinons cette objec-
tion. Pour y répondre, je veux faire usage d’une analogie : Dieu
déploie dans la création une magnificence, une bonté, une beauté
telle qu’éperdu d’adminiration je m’écrie : « Comment est-il
jamais possible que Celui qui crée tant de beauté ne soit pas beau
Lui-méme, ou plutdt la Beauté elle-méme dans son essence ? »

Mais ce premier élan de ma pensée bute contre un danger évi-
dent : celui d’abaisser la beauté divine a celle d’une femme, ou
d’un éphebe, comme y ont excellé les Grecs dans leur art et leur
mythologie ; d’ou pour moi la rigoureuse nécessité de complé-
ter cette premiere démarche par une seconde, non point par pure

157. Id., 5¢ Théolog.
158. Divers Chap. Théol. et Econom. I, 1 (P.G. XC, 1177).

56

QA




.

négativité, mais par nécessit¢ de transcendance : Dieu n’est pas
beau a la maniere d’une femme ou d’un éphebe ! La seule
conclusion qui sauvegarde cette ascension nécessaire, ¢’est qu’Il
est la Beauté en elle-méme, dans son essence, immatérielle et infi-
nie, conférant la beauté a tous ceux qui y participent. J’ai alors
ce qu’on appelle une conclusion juste, bien qu’inadéquate a con-
tenir I’infinité de la Beauté divine.

Transposons cette méthode (que j’appellerai avec les Péres grecs
« anagogique ») a la Trinite, et examinons dans quel sens doi-
vent étre pris certains mots couramment employés dans la for-
mulation du mystére, par exemple : Un et Trois, ou : Une et
Trine. « A ceux qui nous calomnient de croire en trois dieux »,
répond saint BAsILE, « qu’il soit dit que nous, nous confessons
un Dieu, non numériquement, mais par nature. Car tout ce qui
est dit ‘un’ numériquement, celui-la n’est pas un véritablement,
ni simple par nature. Or Dieu est reconnu par tous €tre simple
et sans composition : Dieu n’est donc pas numériquement un.
Voici ce que je veux dire : nous affirmons que le monde est numeé-
riquement un seul, mais non pas par nature, ni quelque chose
de simple. Car nous le divisons en éléments, dont il est consti-
tué : feu, eau, air et terre. Quant a I’homme, il est désigné numé-
riquement comme ‘un’ ; souvent en effet nous disons ‘un
homme’. Mais, constitué de corps et d’ame, il n’est pas quelque
chose de simple. De méme, nous disons de I’ange qu’il est ‘un’,
numériquement, mais non point un par nature, ni simple. En
effet, nous entendons I’hypostase de I’ange comme une essence
unie a la sanctification. Si donc tout ce qui est numériquement
un n’est pas un par nature, et ce qui est un par nature et simple
n’est pas numériquement un, et que par ailleurs nous affirmons
que Dieu est un par nature, pourquoi nous fourrent-ils le nom-
bre, alors que nous le bannissons d’une maniére absolue de la
nature bienheureuse et intelligible ? »!60

« C’est pourquoi », dit saint Denys 1’ Aréopagite, « la divinité
[qui est] au-dessus de tout, célébrée comme monade et triade,
n’est ni la monade ni la triade qui a référence a nous ou qui est

159. "Avaywyuy.
160. Lettre aux habitants de Césarée (P.G. XXXII, 248-249).

57




reconnue distinctement par aucun autre étre ; mais, par I’appel-
lation divine trinitaire et unitaire, nous désignons Celui qui est
au-dessus de tout nom, et pour les étres Celul qui est au-dessus
de toute essence, afin de célébrer véritablement son unité dépas-
sant toute unité et son caractére théogonique. Aucune monade,
ou triade, ou nombre, ou unité, ou fécondité, ni aucun autre étre
ni aucune chose dont on ait conscience, ne fait sortir de son tré-
fonds dépassant toute parole et toute intelligence, I’hyper-divinité
transcendant d’une maniére supra-essentielle toute chose ; il
n’existe pas de nom pour elle ni de parole, mais elle a été inac-
cessiblement abstraite »'¢!, Il parle ailleurs de « la manifesta-
tion trishypostatique de la fécondité supra-essentielle » 162,

C’est au nom de cette richesse et surabondance divine que saint
GrecoIRE le Théologien condamne souvent le monothéisme
étroit et judaique, qui s’est avéré €tre d’ailleurs dans I’histoire
souvent sclérosé et étouffant : « Fils d’hommes, jusqu’a quand
[aurez-vous] un coeur endurci ? Pourquoi aimez-vous la vanité
et cherchez-vous le mensonge ? et introduisez-vous soit une nature
divine qui n’est ni une ni simple, mais qui est en trois natures,
chacune étrangeére aux autres et séparée d’elles ? (il n’est plus
étonnant de dire qu’elles sont en dissension par des supériorités
et des déficiences) ; soit une unique nature, mais mesquine et
étroite, n’ayant pas en elle de quoi étre le principe de grandes
choses, en tant qu’elle ne le pourrait ou ne le voudrait pas ; et
cela de deux maniéres : ou bien par envie, ou bien par crainte ,
par envie, afin de ne pas introduire en sa compagnie quelqu’un
de méme rang ; par crainte, afin de ne pas introduire d’ennemi
et d’adversaire »163. A cette croyance stérile et pauvre, il oppose
« la lumiére contemplée dans le Pére et le Fils et le Saint-Esprit,
dont la richesse est la continuité de substance et I’unique €lan

de splendeur » %,

I va de soi, aprés tout ce que nous avons dit, que le mystérc?
de la sainte Trinité, tel évidemment que l’enseigne la foi

161. Des Noms Divins, 13 (P.G. III, 980-981).
162. Id. 1 (P.G. 111, 592).

163. Sur la Paix III, Disc. 23 (P.G. XXXV, 1157).
164. Sur le Baptéme, Disc. 40 (P.G. XXXVI, 364).

58




catholique, est tellement du ressort de la Révélation, que méme
son existence ne peut étre connue que par la foi : « La capacité
de I’intelligence peut certes recevoir naturellement la connaissance
des choses corporelles et incorporelles ; mais ce n’est que par
la griace qu’elle recoit les empreintes de la sainte Trinité ; en
croyant uniquement qu’Elle existe, mais ne s’arrogeant point,
comme l’intelligence diabolique, de connaitre son essence » 165,

Cela bien compris, il est possible, par I’intelligence seule, de
parvenir a la notion d’une certaine Trinité, qui, chez les Grecs, suit
des tatonnements d’autant plus émouvants qu’ils sont incons-
cients. Comparés aux Kant, aux Hegel, aux Nietzsche, & infiniment
d’autres, qui eussent dii, vu les temps tardifs ou ils sont venus et
I’influence chrétienne qu’ils ont dii subir et dont ils eussent pu pro-
fiter, ces Grecs sont des perles comparées a du crottin de chévre !

Voici par exemple ce qu’écrit PLAToN a DENYS, « en énigmes »
comme il le spécifie lui-méme : « Autour du Roi de toutes cho-
ses, toutes existent ; c’est en vue de Lui qu’elles sont toutes, et
c’est Lui qui est la cause d’absolument tout ce qu’il y a de beau ;
puis, c’est autour du ‘Second’ que sont les choses de second rang ;
autour du ‘Troisieme’, celles qui sont de troisieme rang » !,

Il ne semble pas en parler simultanément dans aucun autre pas-
sage, mais plus d’une fois séparément. On peut ainsi identifier
« le Premier » comme étant le Bien : « Dans la région du
connaissable, tout au bout, la nature du Bien, qu’on a de la peine
a voir mais qui, une fois vue, apparait au raisonnement comme
étant en définitive la cause universelle de toute rectitude et de
toute beauté ; dans le visible, génératrice de la lumiére et du sou-
verain de la lumiére, étant elle-méme souveraine dans I’intelligi-
ble, dispensatrice de vérité et d’intelligence »'¢7.

Le « Second » est la « Cause ». Ecrivant & HeErMias, ERAsTOS
et Coriscos, il les exhorte a relire sa lettre souvent et a jurer sur
elle « par le Dieu qui commande en chef a toutes choses, aussi
bien présentes que futures, ainsi que sur Celui qui est le Souve-
rain Pére, de ce Chef et de la Cause, lequel sera, si nous

165. Saint MAXIME, Chap. Théol. et Econom. II, 42 (P.G. XC, 1236).
166. Lettre 2.

167. République, VII, 517 be.

59




N

pratiquons réellement la philosophie, connu clairement de nous
tous, selon ce qui est possible a des hommes que favorise un te]
bonheur » 168,

La Troisiéme, c’est ’Ame (ou « L’Ame du monde » comme
’appelle PLoTIN) : « En ce qui concerne la sorte d’ame qui est
en nous la principale, il faut s’en faire I’idée que voici : c’est
qu’elle est un démon que Dieu a donné a chacun de nous ; elle
est ce principe dont nous disons qu’il habite en nous au sommet
du corps et que vers le ciel, ou réside I’élément de méme nature,
au-dessus de la terre il nous éléve ; car nous sommes une plante,
non point terrestre, mais céleste [...]. A ’objet de Iintellection,
le sujet de I'intellection sera rendu semblable, et conforme 3 son
antique nature ; avec cette assimilation, on atteindra le terme
supréme de la vie excellente proposée aux hommes par les dieux,
pour la durée présente et pour celle qui viendra » 169,

PLOTIN est beaucoup plus explicite et a bien plus développé ce
sujet. Il parle de trois hypostases, 1’Un, I’Intelligence et I’ Ame
[du monde]. Il dit : « Ce qui est éternellement parfait engendre
éternellement, et ce qu’ll engendre est éternel, mais inférieur au
Principe geénérateur. Que faut-il donc penser de Celui qui est sou-
verainement parfait ? N’engendre-t-I1 pas ? Tout au contraire,
Il engendre ce qu’il y a de plus grand aprés Lui. Or, ce qu’il y
a de plus parfait aprés Lui, c’est le principe qui tient le second
rang : I’Intelligence. L’Intelligence contemple I’Un, et n’a besoin
que de Lui ; mais I’Un n’a pas besoin de I’Intelligence. Ce qui
est engendré par le Principe supérieur a I’Intelligence ne peut étre
que I’Intelligence ; car elle est ce qu’il y a de meilleur aprés 1’Un,
puisqu’elle est supérieure a tous les autres étres. L’Ame est en
effet la parole et I’acte de I’Intelligence, comme I’Intelligence est
la parole et I’acte de I’Un. Mais I’Ame est une parole obscure.
Etant ’image de I’Intelligence, elle doit contempler I’Intelligence,
comme celle-ci doit, pour subsister, contempler I’Un. Si l’Int’el-
ligence contemple I’Un, ce n’est pas qu’elle s’en trouve séparee,
c’est seulement parce qu’elle est aprés Lui. Il n’y a nul intermé-
diaire entre I’Un et I’Intelligence, non plus qu’entre ’Ame et

168. Lettre 6.
169. Timée 90a.

60



i

|’Intelligence »'7°. Tout est dans ce magnifique texte : I’Un,
|’Intelligence et I’Ame du monde, équivalents respectivement (a
Jeur maniére) aux trois personnes divines selon leur ordre ; la
continuité de la divinité, mais d’une maniére dégressive ; le méme
rapport entre I’Ame du monde et I'Intelligence qu’entre celle-ci
et I'Un, etc. Loin d’avoir inspiré Arius, comme certains histo-
riens malveillants le prétendent, I’idée que ces philosophes grecs
se font de la Trinité y est plutdt trés favorable ; il va sans dire
qu’ils ont la méme supériorité sur SABELLIUS, dont le mono-
théisme est une régression flagrante.

Concluons ce sujet par ces mots de saint CYRILLE D’ ALEXAN-
prIE, dont la lucidité et la culture sur ce sujet ne laissent rien
3 désirer : « PLoTIN appelle ‘Intelligence’ notre Dieu Logos,
puisque nous aussi nous L’appelons ‘Sagesse’, sauf, certes, qu’ll
n’est en rien moindre ou inférieur a ’excellence du Pere et a sa
gloire. Nous ne disons pas non plus qu’Il atteint son achévement
en contemplant le Pére, comme s’Il ne fit pas parfait en Lui-
méme — ce qui semble a [ces philosophes] — et que I'Intelligence
elit besoin de la premiére Cause et de Le contempler, pour s’enri-
chir parfaitement, et posséder exactement ce qui constitue son
&tre ; ni non plus, parallélement, que la troisiéme personne a par-
tir du Premier, dite ‘I’Ame’, a besoin de la contemplation et de
la participation de I’Intelligence (laquelle ils nomment la ‘Seconde
Cause’), pour en tirer profit elle aussi. Mais eux, en ayant cette
opinion et en tirant en bas ce qu’ils ont en admiration, vers la
dissemblance des natures, exultent en des pensées vaines et pué-
riles » 171, Néanmoins, il faut bien le dire, le coté positif de leurs
recherches atteint le sommet de ce que I’intelligence humaine peut
atteindre en dehors de la Révélation.

—_—

170. Ennéades V, 1 : Des trois Hypostases principales.
171. Contre JuLien VIII (P.G. LXXVI, 920).

61

¥ —




CHAPITRE VII

LA CHUTE
DE L’HOMME

Au commencement Dieu créa les purs esprits ou anges. Leur
création est, selon saint JEAN CHRYSOSTOME, suggérée par le mot
« ciel » dans le verset : « Au commencement Dieu créa le ciel
et la terre »!. L’antériorité du ciel est explicitée par ces paroles
ou Dieu raconte & JoB la création de la terre : « Ou étais-tu lors-
que J’ai fondé la terre ? [...]. Sur quoi ses socles ont-ils été fixés ?
Qui a posé sur elle la pierre angulaires ? Lorsque les astres devin-
rent, et que tous mes anges Me louérent d’une grande voix »2.

Ensuite, Il créa la matiére inanimée, prouvant que sa Toute-
puissance parvient & combler tout ’entre-deux, depuis les plus
hautes puissances intellectuelles jusqu’au plus bas étage de la créa-
tion, c’est-a-dire la matiére opaque, la chose la plus éloignée de
Dieu et la plus étrangére a Lui. Dans cet acte de création, ou
Dieu n’a surtout absolument aucun besoin de nous mais vise uni-
quement a nous faire participer a sa béatitude (insistons-y parce

1. Gen. 1.
2. Job 384 67,

62

|




que des modernes ont trouvé le moyen de croire qu’ils y sont
indispensables), i1 y a de la part du Logos démiurge une
condescendance ineffable et infiniment émouvante, admira-
blement pergue et sentie par saint ATHANASE : « Au commen-
cement, le Logos, produisant des créatures, condescendit aux
choses créées, pour qu’elles pussent devenir. Car elles n’auraient
soutenu sa nature pure et sa splendeur, celle du Peére, s’Il
n’avait condescendu, par amour du Pere pour les hommes, a
les soutenir et, s’étant emparé d’elles, a les amener a I’exis-
tence »3.

I1 manquait une synthéese entre la nature spirituelle et la nature
inanimée. Celle-ci étant par définition incapable de célébrer la
magnificence du Créateur, seul I’tre humain, synthése des deux
natures, pouvait le faire pour elle. « Toute créature rationnelle »,
dit saint GREGOIRE DE NYSSE, « se classe en nature incorporelle
et en nature revétue de corps. La nature incorporelle, c’est ’angé-
lique ; ’autre espeéce, c’est nous les hommes. La nature intellec-
tuelle, vu donc qu’elle est étrangere a tout corps appesantissant
(je parle de ce corps-ci resistant et penchant vers la terre par sa
pesanteur propre) suit le cours de sa part céleste, séjournant par
une nature leste et douée de grande mobilité, dans des lieux légers
et éthérés ; I’autre nature, par ’affinité de notre corps avec ce
qui est terrestre, une espéce de sédiment de limon, a eu inévita-
blement en partage cette vie terrestre. Je ne sais ce que le dessein
divin agence par 1a : ou il s’attribue toute la création, en sorte
que ni la portion d’en-bas ne soit exclue des hauteurs célestes,
ni le ciel ne soit absolument dépourvu des choses terrestres ; ainsi
par le moule humain a lieu dans chaque élément, une certaine
participation a ce qui est intelligible dans I’autre, la partie intel-
lectuelle de I’ame, qui semble avoir de ’affinité avec les puis-
sances celestes et de parenté, séjournant dans des COIps terres-
tres, tandis que cette chair terrestre, lors de la restauration de
toutes choses, émigre avec ’Ame vers un endroit céleste Lasne]

— soit donc cela, soit autre chose que la Sagesse divine a dans
son dessein [...] »4.

3. Contre les Ariens, 3.
4. Sur la Priére, 4 (P.G. XLIV, 1165).

63

%




Récapitulant en lui toute 1 création, I’homme ne.pgu-v?it Btre
crééqu’alafin : « La Parole nous raconte que la dmmt_e, pour
créer ’homme, s’est mise en mouvement selon une certaine voie
et succession dans ’ordre. Lors de la création de toutes choses,
en effet, ce n’est pas immédiatement, nous dit I’histoire, que
’homme a existé sur terre ; mais il a ét€ devancé par la nature
animale, et celle-ci I’a été par les plantes. Par cela la Parole mon-
tre, selon mon sentiment, que la puissance vitale se mélange a
la nature corporelle par une certaine succession, en pénétrant
d’abord dans les choses inanimées et en avan¢ant, dans le méme
sens, jusqu’a la sensation, s’élevant ainsi par la suite a ce qui
est intellectuel et raisonnable [...].

Puisqu’alors la vie sensitive ne pourrait subsister sans matiére,
et la vie intellectuelle avoir lieu dans un corps qu’en étant enra-
cinée dans la sensation : pour cette raison la confection de
I’homme est racontée la derniere, vu qu’elle enveloppe de toutes
parts toute forme vitale contemplée tant dans les plantes que chez
les animaux sans raison »°.

Et ¢’est ainsi que I’homme a été intronisé le roi de la création
sensible : « En effet, vu que la création entiére a été amenée a
sa perfection, et le ciel a été couronné par le choeur tacheté des
astres, et la terre, en bas, lui répondait par le miroitement de
toutes sortes de fleurs, et les cimes des montagnes étaient plei-
nes de plantes et d’arbres et de paturages, pleins les plaines et
les ravins — bref, toute la surface de la terre — et les moutons
dansaient, et dansaient les beeufs, tandis que le chceur des oiseaux
chanteurs, faisant montre de leur nature propre, remplissaient
tout I’air de musique, et les mers étaient pleines de poissons, pleins
les lacs et les sources et les fleuves de tous les étres qui y naissaient,
et rien n’était inachevé mais tout avait été amené a sa perfec-
tion, le corps cherchait la téte, la ville son gouverneur, la création
son roi, je veux dire I’homme »6.

Qu’est-ce qui lui confére cette royauté ? C’est qu’il a été créé
« a 'image de Dieu et 4 sa ressemblance »’. Qu’est-ce a dire ? |

5. Saint GREGOIRE DE Nysse, De I’Ame et de la Résurrection (P.G. XLVI, 57, 60).

6. CHRYSOSTOME, 11¢ Hom. contre les Anoméens (P.G. XLVIII, 798).
7. Gen. 1%,

64

EeeEeee— __J




« Ce qui est créé a I’image ressemble absolument en toutes cho-
ses a I’archétype : l'intellectuel a I’Intellectuel, I’incorporel a
I’Incorporel ; comme Lui €éloigné de toute masse et échappant
comme Lui a toute mesure spatiale. Cependant il en différe par
le signe distinctif de sa nature ; car il ne serait plus image s’il
Lui était identique en tout [...]. Et de méme que souvent, dans
une petite lamelle de verre, lorsqu’elle est exposée a un rayon
lumineux, tout le disque solaire est contemplé, visible non selon
sa grandeur propre, mais dans la mesure ou la petitesse de la
lamelle peut réfléchir le disque : ainsi également resplendissent,
dans la petitesse de notre nature, les images de ces caractéristi-
ques ineffables de la divinité ; si bien que la raison, guidée par
elles ne soit pas en-deca de la compréhension propre a I’essence
de I’intelligence, purifiée du piége des propriétés corporelles dans
son investigation ; ni non plus n’estime la petite nature précaire
égale a la nature infinie et sans mélange »8.

Si, dans ce texte et dans d’autres, le saint reléve d’une maniere
particuliére I’incorporéité et I’intellectualité de I’ame, ailleurs sont
soulignés la volonté libre et les biens moraux. L’expression « a
I’image de Dieu » équivaut, pour saint GREGOIRE DE NYSSE, a dire
que « Dieu fit la nature humaine participante a tout bien. Car
si le divin est la plénitude des biens, et ’homme I’image de Dieu,
ce n’est donc qu’en étant pleine de tout bien que I’image res-
semble a I’archétype. Ainsi il y a en nous la forme de tout bien,
de toute vertu et sagesse, et de tout ce qui est jugé le meilleur.
L’une de ces choses-1a est d’étre libre de toute nécessité et non
assujetti a quelque domination physique, mais d’avoir la déci-
sion librement déterminée a ce qui parait bon. La vertu, en effet,
est chose indépendante et volontaire, et ce qui est contraint et
forcé ne peut &tre vertu »°.

En d’autres termes, 1’« image » est dans une certaine mesure
metaphysique et irréductible, tandis que la « ressemblance » est
plutét morale. On ne peut pas cesser d’étre « homme », mais
on peut cesser d’€tre vraiment homme. L’homme est créé a la
ressemblance de Dieu « afin que nous devenions selon la capacité

8. Saint GREGOIRE DE NYssg, De ’Ame et de la Résurrection (P.G. XLVI, 41).
9. Id., De la Création de ’'Homme, 16 (P.G. XLIV, 184).

65

g—




humaine semblables & Dieu, je veux dire que nous nous assimj.
lions a Lui dans la douceur et la mansuétude, et dans I’ordre
de la vertu, comme dit le Christ aussi : ‘Devenez semblables 3
votre Pére qui est dans les cieux’ »1°,

Dieu placa ’homme et la femme dans le paradis de délices.
En voici une savoureuse description faite par saint BASILE :
« Dieu planta [le paradis] 1a ou il n’y avait ni violence des vents,
ni démesure des saisons, ni gréle, ni ouragans foudroyants, ni
tourbillons, ni coups de foudre, ni gel hivernal, ni humidité prin-
taniére, ni chaleur estivale, ni desséchement de fin d’automne
— mais une harmonie bien tempérée et sereine des saisons, cha-
cune d’elles parée de sa beauté propre et ne rentrant en lutte avec
sa voisine : en effet, ni les beautés du printemps n’altéraient le
caractere de I’été, ni les fruits d’été et d’automne ne périssaient
par vieillesse.

Mais les saisons entouraient ce lieu-1a en bon ordre, s’enlacant
'une a 'autre doucement et sans trouble, se liant ’une a I’autre,
chacune apportant en son temps des fruits extraordinaires et vrai-
ment désirables ; la terre grasse, molle, faisant vraiment couler
le lait et le miel, apte a la production des fruits, tout entiére arro-
sée d’eaux tres fécondes, procurant en vérité une beauté incon-
cevable [...].

La aussi toutes sortes d’oiseaux, par I’éclat de leurs ailes et leur
musique naturelle, intensifiaient par eux-mémes chez les specta-
teurs une certaine jouissance merveilleuse ; de sorte que ’homme
se délectait par tous ses sens [...]. Car Eden signifie ‘délices’ [...].
Nous comprenons par 1a les délices dignes de Dieu, pour appren-
dre aussi quelle est la plantation qui convient a la culture divine.
Quelles sont donc les délices qui peuvent s’harmoniser avec les
saints ? ‘Délecte-toi du Seigneur, et Il t’accordera les demandes
de ton cceur’ [...] »!1,

I1a été dit plus haut qu’aprés avoir achevé la création, 1l intro-
duisit ’homme pour le commandement et la souveraineté ; tan-
dis que dans le cas actuel c’est le contraire : ayant d’abord
faconné I’homme, Il planta le paradis. La raison en est que dans

}(1) r}s)dt. 35;, CHRYSOSTOME, Comm. de la Geneése, Hom. 9 (P.G. LIII, 78).
. S. .

66




e

le premier cas Il introduisit le maitre de maison dans la maison
pleine, pour ne pas le créer pauvre et lui gratifier ensuite ’abon-
dance ; tandis que dans le second cas, le gratifiant de la perfec-
tion qui vient de la progression, Ille créa ailleurs et le fit ensuite
séjourner au paradis ; afin qu’ayant exploré la différence entre
la vie du dehors et le séjour au paradis, il siit, par la comparai-
son entre les deux, ’excellence de la beauté [de ce dernier] et crai-
gnit le dommage d’en déchoir » 2. C’était donc de la part de
Dieu un avertissement plein de bonté pour prévenir la chute,
lequel malheureusement n’a pas eu le fruit escompté.

L’homme étant a la fois 4me et corps, le paradis devait étre
en partie spirituel a cause de ’ame, en partie corporel a cause
du corps. Tel ’homme, tel le paradis. Or, comment était
’homme ? Voici la sublime description qu’en fait saint ATHA-
NASE : « Dieu fit le genre humain selon sa propre image et le
modela contemplateur et connaisseur des étres, par la ressem-
blance qu’il a avec Lui ; lui accordant également la pensée, et
la connaissance de Sa propre éternité, afin qu’il ne s’éloignat
jamais de la vision divine, ni qu’il ne s’élancat loin de la fré-
quentation des choses saintes ; mais, ayant la grace du donateur,
ainsi que sa propre faculté de la part du Logos du Pére, qu’il
éprouvat 1’allégresse et conversat avec le divin ; menant une vie
exempte de souffrances et vraiment bienheureuse et immortelle.
En effet, n’ayant aucun obstacle a la connaissance divine, il
contemple en permanence, a travers sa propre pureté, I’image
du Pére, le Dieu Logos, a laquelle aussi il a été créé. En obser-
vant la Providence a travers lui sur toutes choses, il est frappé
de stupeur au-dela de toute expression ; étant devenu au-dessus
des choses sensibles et de toute imagination corporelle, uni par
la faculté de I’intelligence aux choses divines et intelligibles dans
les cieux. En effet, lorsque I’intelligence des hommes ne converse
pas avec les corps, et ne se mélange a rien du dehors qui soit
du domaine de la convoitise corporelle, mais qu’elle est totale-
ment présente a elle-méme comme il advint au commencement,
C’est alors que, dépassant les choses sensibles et toutes les choses

12. Hom. sur le Paradis (P.G. XXX, 64-65, 68-69).

67

¥‘—




humaines, elle se trouve en haut dans les choses célestes et,
contemplant le Logos, contemple en elle-méme le Pére du Logos
aussi, et éprouve de la joie dans sa contemplation, renouvelée
par le désir de Celui-ci » "%

Voici, selon ce texte, quelques traits essentiels de I’état para-
disiaque :

I. Saint ATHAaNASE multiplie les expressions du vocabulaire
intuitif : « contemple », « voit », « connait », « observe », « uni
aux choses divines et intelligibles », etc. Le premier homme n’g
pas a raisonner, a réfléchir, 4 faire des syllogismes — toutes opé-
rations propres a quelqu’un qui a perdu une position et qui veut
la repérer d’abord, pour pouvoir la récupérer.

Saint CHRrYsoSTOME parle de la sagesse surnaturelle d’Apam :
« Qu’Apam fht plein de sagesse spirituelle, écoute la démons-
tration de cela. ‘Dieu, il est dit, lui amena les bétes pour voir
comment il les nommera ; et si Abam leur donnait un certain
nom, ils ’avaient pour nom.’!* Pense donc de quelle sagesse il
était plein, ayant pu attribuer des noms, tous des noms propres,
a tant de genres si variés qui assument toutes sortes de formes,
aux troupeaux, aux reptiles, aux oiseaux ! Car Dieu ratifia
Pimposition des noms d’une maniére telle qu’Il n’a plus changé
ces dénominations, ni voulu les annuler aprés son péché... Et
de plus, Il lui amena la femme et, en la voyant, [Apam] immé-
diatement reconnut celle qui participe a la méme nature. Et que
dit-il ? ‘Voici maintenant ’os de mes os et la chair de ma
chair.’!s Car, étant donné que Dieu lui avait amené un peu
auparavant tous les étres vivants, AbaMm, voulant montrer que
cet etre vivant n’était pas I’un des autres, dit : ‘Voici mainte-
nant I’os de mes os et la chair de ma chair.’ !¢ Certains disent
qu’il insinue non seulement cela, mais aussi le mode de création,
€t qu’un tel mode de naissance n’aura plus lieu pour la femme.
Aussi dit-il : “Voici maintenant’ (ainsi interprété par un autre
avec plus de rigueur : ‘Voici pour une fois’ — comme s’il disait :

13. Disc. contre les Gentils (P.G. XXV, s, 8).
14. Gen. 219,

15. Gn. 22,
16. Id.

68




e

«C’est seulement maintenant qu’une femme a été créée d’un
homme seul !’)...‘Celle-1a, dit-il, s’appellera femme, parce qu’elle
a 6té prise d’un homme.’!” Vois-tu comment il attribue la déno-
mination, afin qu’elle enseigne la communauté de nature, et que
ce dernier enseignement, ainsi que le mode de création, soient
la base d’un amour continu et le lien de la concorde ? Que dit-il
aprés ? ‘Pour cela ’homme laissera son pére et sa mere et co}-
lera a sa femme.’!® Il n’a pas simplement dit : ‘s’unira’, mais
‘collera’, suggérant une union exacte : ‘les deux seront en une
seule chair’ »!°. En plus, Apam jouissait d’un véritable don
prophétique.

II. Un second trait de leur état, c’est qu’ils étaient au-dessus
des choses sensibles et corporelles : « Considére I’excés de la bea-
titude, comment ils dépassaient toutes les choses corporelles, com-
ment ils habitaient la terre ainsi que le ciel et, étant dans un corps,
ne subissaient pas les choses corporelles. En effet, ils n’avaient
besoin ni de maison, ni de toiture, ni de vétements, ni d’aucune
chose pareille »20. Saint GREGOIRE DE NAZIANZE donne ce Cro-
quis : « Nu par simplicité et par une vie sans artifice, et ne por-
tant aucun voile, sans aucune protection. Il convenait en effet
que tel fit celui qui a été créé au commencement »?2.

ITII. Un troisiéme et dernier trait de 1’état paradisiaque, selon
la description magistrale de saint ATHANASE queé nous sommes
en train d’étoffer par celles d’autres Peres, c’est I’exemption de
toute souffrance, celle-ci étant un désordre di au péché. Voici
I'interprétation profonde du croquis que nous venons de citer
de saint GREGOIRE, donnée par saint MAXIME : « Je conjecture
que le maitre? dit cela pour montrer la différence entre la
constitution du corps humain chez I’ancétre Apam avant la chute
et celle qui s’observe en nous en notre état actuel et exerce son
pouvoir : c’est-a-dire que I’homme alors n’était point, dans la
constitution de son corps, tiraillé par des qualités contraires qui

17. Id.

18. Id. 22,

19. Id.

20. CHRYSOSTOME, Comm. sur Genése, Hom. 16 (P.G. LIII, 126).
21. Sur Paques, Disc. 45 (P.G. XXXVI, 632).

22. C’est-a-dire saint GREGOIRE DE NAZIANZE.

69




se détruisaient mutuellement, mais il était toujours le méme, sans
flux ni écoulement, exempt de toute altération continuelle qui
a lieu dans chaque constitution selon les qualités prédominantes
— vu qu’il n’était pas (alors) €loigne de I’immortalité de la grace
et n’avait pas la corruption qui actuellement le fouette de ses
aiguillons, mais manifestement une autre constitution corporelle
digne de lui, maintenue par des qualités qui ne se guerroyaient
pas et étaient simples. Conformément a cela, le premier homme
était nu, non au sens qu’il aurait été sans chair ni corps, mais
comme n’ayant pas la constitution qui rend la chair plus épaisse,
et mortelle, et résistante. Selon ce grand maitre, il vivait sans
artifice, n’ayant pas anéanti la bonne constitution naturelle qui
lui avait été donnée une seule fois d’'une maniere substantielle,
et il n’avait aucun besoin de vétement ; ne redoutant pas la honte,
a cause de I’impassibilité qui existait en lui, et n’étant pas sujet
au froid et a la chaleur, qui sont les raisons principales pour les-
quelles I’'usage des maisons et le port des vétements ont €té congus
chez les hommes »23.

Cela dit, il faut comprendre correctement « la vie immortelle »
de nos premiers parents, dont parle dans ce texte saint ATHA-
nask. I1y a ici, en effet, risque de dérapage, a cause des confu-
sions qu’on peut faire entre cet état bienheureux initial de nos
premiers parents, et leur état définitif (au cas ou ils ’auraient
voulu et atteint). Cet état initial ne possédait point I’immutabi-
lité et I’incorruptibilité des élus : c¢’était plutdt I’incorruption. |
Pour que le corps de nos premiers parents piit passer de I’état
d’incorruption pure et simple, si ’on peut ainsi s’exprimer, a
’état d’incorruptibilité, il fallait que le libre arbitre subit une
épreuve décisive qui incluét en elle, si I’on peut ainsi s’exprimer,
toute la profondeur et 1’orientation de notre choix coextensif a |
I’éternité. |

— « Mais pourquoi, m’objectera-t-on, cette épreuve ? Dieu
n’edt-11 pu la leur épargner en leur accordant inconditionnelle- |
ment la béatitude ? » C’est méconnaitre 1’essence méme de celle- |
ci. Tout comme le tissu de lin est constitué par les fils de lin eux-

23. Sur diverses difficultés chez DENYS et GREGOIRE (P.G. XCI, 1352-1353).

70

o




mémes, ainsi la béatitude, qui n’est que la joie éternelle éprou-
vée lorsqu’on aime Dieu, est dans son essence constituée par le
poids d’une inclin.ation libre. Il était donc absolument impossi-
ble que nos premiers parents eussent la béatitude sans la vou-
loir. On objecte a saint BasiLE : « ‘Pourquoi, dit-on, n’avons-
nous pas ]’impeccabilité dans notre constitution, en sorte qu’il
nous soit impossible, méme le voulant, de pécher 2’ — Parce

ue toi aussi, tu n’estimes pas tes serviteurs bienveillants lors-
que tu les tiens enchainés, mais lorsque tu les vois accomplir
volontairement ce qu’il convient. Ainsi également pour Dieu, est
ami celui qui accomplit non par contrainte mais par vertu. Or,
la vertu s’accomplit par libre choix, et non par contrainte. Et
le libre choix dépend de nous ; ce qui dépend de nous, c’est la
volonté libre. Celui donc qui blame le Créateur parce qu’ll ne
nous a pas batis impeccables de nature, ne fait pas autre chose
que préférer la nature dépourvue de raison a la nature raisonna-
ble, et la nature immobile et sans élan a celle douée de libre choix

et active »24.

Cette épreuve décisive, nous dit I’Ecriture, consistait dans
Pinterdiction de manger de I’arbre de la science du bien et du
mal. Or, il va de soi que la science du bien et du mal est un don
si grand que celui qui ne I’a pas ne différe en rien de ’animal.
Alors que signifie 'interdiction ? Pour la comprendre, il faut
prendre le mot « science » non au sens intellectuel et moral
(laquelle science, loin d’étre la cause de la chute de ’homme
constitue au contraire sa grandeur), mais au sens de la connais-
sance la plus intime, celle de I’expérience. De méme que dans
I’expression « ApaMm connut sa femme »%, le mot « connaitre »
a une portée non moins que I’union conjugale, ainsi I’arbre de
!a « connaissance » du bien et du mal signifie ’expérience la plus
intime, tant du bien qui découle de I’observance que du mal qui
découle du mépris. L’arbre de la connaissance du bien et du mal
signifie donc le précepte dont 1’observance plonge I’homme dans
le bien, et la non-observance le plonge dans le mal. C’est I’expli-
cation de saint CHRYsSOSTOME aussi : « L’arbre s’appelle celui ‘de

24. Hom. « Que Dieu n’est pas la cause des maux » (P.G. XXXI, 343).
25. Gen. 4,

71

.




la science du bien et du mal’, parce que le commandement exer-
cant I’obéissance ou la désobéissance eut I’arbre pour matiére.
Car Apam savait avant cela que I'obéissance est bonne, et la
désobéissance mauvaise ; mais plus tard il I’apprit plus claire-
ment par I'expérience méme des choses... Puisque nous aussi
savons meéme avant I’experience que la santé est bonne et la mala-
die pesante, a combien plus forte raison en connaissons-nous la
difference lorsque nous tombons dans les maladies !...

— ‘Et pourquoi est-il appel¢ I’arbre de la science du bien et
du mal, s1 ce n’est pas I’arbre par sa nature qui avait la science
du bien et du mal, mais que I’homme, a propos de I’arbre, apprit
cela plus clairement par le chatiment de la désobéissance ?’ Parce
que I'Ecriture a coutume, lorsqu’une chose arrive dans des lieux
ou des temps, de désigner ces lieux et ces temps par les événe-
ments. Et pour rendre ce que je dis plus clair, voici un exemple :
Isaac, jadis, creusa des puits ; ces puits, les voisins tentérent de
les corrompre. D’ou advint une certaine haine, et il appela le puits
‘inimitié’ 2 ; non que le puits méme devint ennemi, mais parce
que I'inimitié eut lieu a son sujet »?7.

Il y a dans le péché originel un double aspect : I’orgueil, et la
préférence accordée aux choses sensibles sur le Créateur.

I. L’Orguelil : cela est explicitement affirmé par I’Ecriture :
« Le serpent dit a la femme : ‘“Vous ne mourrez pas de mort !
C’est que Dieu sait que, le jour ou vous en mangerez, vos yeux
se dessilleront et vous serez comme des dieux, connaissant le bien
et le mal’ »%,

Ainsi, a propos de I’orgueil des Anoméens, saint CHRYSOSTOME
dit : « Ou sont donc ceux qui disent avoir regu la totalité de la
connaissance, eux qui sont tombés dans le gouffre de 1’igno-
rance ? [...] Tellement ¢’est un mal de ne pas rester dans les limites
que Dieu nous a assignées dés le commencement. C’est ainsi
qu’ADaM aussi, par ’espoir d’un plus grand honneur, déchut
méme de celui qu’il avait »?.

26. Gn. 26%.

27. Dusc. 7 sur Genese (P.G. LIV, 610, 611).

28. Gn. 34°,

29. Sur I'incompréhensibilité de Dieu, I (P.G. XLVIII, 704-705).

72

e




Saint GREGOIRE DE NAZIANZE va méme jusqu’a dire que Dieu
créa ’homme corporel — apreés la chute fulgurante des anges —
pour lui inculquer, entre autres buts, la modération et lui faire
ainsi éviter le sort de Satan. L’homme, dit-il, est « esprit et chair :
esprit & cause de la grace, chair a4 cause de I’enflure »2.
— « Quelle est la sagesse, se demande-t-il, dont je suis I’objet,
et quel est ce grand mystére 7 Ou bien veut-elle, puisque nous
sommes une part de Dieu coulant d’en haut, qu’exaltés et fiers
a cause de notre dignité nous ne méprisions pas le Créateur, que
nous tournions toujours vers Lui les yeux dans la lutte et le com-
bat contre le corps, et que la faiblesse qui lui est jointe soit la
correction de sa dignité ; afin que nous sachions, étant a la fois
trés grands et tres petits, terrestres et célestes, éphémeres et
immortels, héritiers de la lumiére et du feu, puis donc des téné-
bres, selon laquelle de ces deux maniéres nous orienter. Tel est
notre mélange et en voila les raisons — a ce qui me parait
clairement — afin que, lorsque nous nous enflons a cause de
I’image, nous soyons rabaissés a cause de la poussiére »3'. Sans
doute saint GREGOIRE, dans ce texte, parle-t-il de notre condi-
tion déchue : si avec un corps déchu I’image est encore capable
de nous gonfler, bien qu’obscurcie et dégénérée, a plus forte rai-

son pouvait-elle, lumineuse et translucide, opérer cela chez
ADAM !

C’est malheureusement ce qui s’est passé ! « L’envie a enté-
nébré Lucirer déchu par enflure, car il n’a pas supporté, étant
divin, de ne pas étre estimé Dieu aussi, et il expulsa du paradis
Apawm, P’ayant séduit par le plaisir et la femme. Celui-ci, en
effet, a été persuadé qu’étant Dieu il était objet de jalousie, tenu
jusque-la a distance de I’arbre de la science » 2.

II. Le second aspect, la préférence accordée aux choses sensi-
bles sur le Créateur, est nécessairement le fruit de la défection.
L’esprit étant par nature dynamique ne peut pas ne pas contem-
pler quelque chose — & défaut de Dieu ce sera donc n’importe

30. Sur Paques, Disc. 45 (P.G. XXXVI, 632).
31. Sur ’Amour de la Pauvreté, Disc. 14 (P.G. XXXV, 863).

2693)2‘ Contre ceux qui disaient qu’il convoitait la chaire de Constantinople (P.G. XXXVI,

73




quoi ! Une idolatrie ignoble s’installera, trés répandue
aujourd’hui pour qui sait I’observer, sous des formes modernes
et exaltatrices...

« En effet », dit saint BasiLE, « I’Ame, déliée de toute néces-
sit€¢ et ayant recu du Créateur une vie agissant librement, vu
qu’elle a été créée a I'image de Dieu pense le bien et sait en jouir,
elle a, en persévérant dans la contemplation du bien et la jouis-
sance des intelligibles, la liberté et la puissance de sauvegarder
sa vie selon la nature ; mais aussi elle a & tout moment la liberté
de se détourner du bien. Cela lui advient lorsque, dégoiitée des
délices bienheureuses et comme appesantie par un certain assou-
pissement et tombée de haut, elle se mélange avec la chair par
les jouissances des plaisirs honteux.

A un certain instant, ApaM était en haut, non pas localement
mais par libre choix, lorsqu’ayant été a I’instant méme animé
il levait les yeux vers le ciel, devint trés joyeux [en présence] de
ce qu’ll voyait, aimant intensément le bienfaiteur qui lui accor-
dait la jouissance de la vie éternelle, le faisait se reposer dans
les délices du paradis, lui donnait une autorité pareille a celle
des anges, et le rendait dans sa vie semblable aux archanges et
auditeur de la voix divine. En plus de tout cela, couvert par le
bouclier divin, et jouissant de ses biens, rempli de tout ce qu’il
était jusqu’au bord et pour ainsi dire crevant d’insolence a cause
du rassasiement, il préféra a la beauté intelligible ce qui parait
charmant aux yeux de la chair, et considéra la plénitude du ven-
tre comme plus précieuse que les délices spirituelles. Il se trouva
immédiatement hors du paradis, hors de ce séjour bienheureux,
étant devenu méchant non point par nécessité mais par impru-

dence »*.

Cette derniére expression, ainsi que d’autres employées par
saint BasiLE (« dégoiitée des délices bienheureuses et comme
appesantie par un certain assoupissement ») montrent que saint
BasiLE rejoint saint CHRYsosTOME dans 1I’idée qu’ApaM et EVE
ont péché par négligence, 4 aucun moment ils n’ont eu a faire
un choix héroique, comme par exemple ABRAHAM domptant ses

33. Saint BasiLE, Hom. « Que Dieu n’est pas I’ Auteur du Mal » (P.G. XXXI, 344-345).

74

——_;_4




sentiments paternels pour offrir & Dieu en sacrifice Isaac
son fils de la femme libre, et cela sur Pordre méme dé
Dieu !

Aussi, parlant du péché originel, saint CHrRYsosTOME dit : « Le
naufrage n’était pas digne de pardon. Car tout ce ballottement
des flots n’est pas survenu a cause de la violence des vents mais
par nonchalance du navigant. Cependant Dieu ne lui tint pas
rigueur de cela, mais eut compassion pour la grandeur du mal-
heur, et accueillit avec bienveillance celui qui avait subi le nau-
frage dans un port, comme s’il I’avait enduré en plein océan !
Car faire une chute dans le paradis, c’est subir un naufrage dans
un port. Pourquoi ? Parce qu’encore sans tristesse, encore sans
soucis, ni peines, ni souffrances, ni les milliers de vagues de désir
qui assaillent outrageusement notre nature, il trébucha et tomba.
De méme qu’il arrive souvent que des pirates, en percant un navire
au moyen d’un petit fer, introduisent d’en-dessous toute la mer
dans le navire : ainsi le diable, ayant vu alors le navire charge
d’Apam, c’est-a-dire son ame remplie de biens, s’en étant appro-
ché d’une simple parole et ’ayant percé comme avec un petit

fer, vida toute sa richesse et submergea le vaisseau lui-
méme » 34,

La nonchalance de nos premiers parents étaient donc telle
qu’elle suffisait pour déterminer leur chute sans que le diable
s’en mélat. S’en étant mélé poussé par ’envie, la chute de
’homme en est devenue plus probable : « Pourquoi guerroie-t-
il contre nous ? » se demande saint BasiLE. « Parce qu’étant le
ré:ceptacle de toute méchanteté, il donna aussi accueil a la mala-
die de I’envie et fut jaloux de cet honneur® [...]. En effet, se
voyant expulsé du [choeur] des anges, il ne supportait pas de voir
le terrestre élevé a la dignité des anges par ’avancement. Il devint
donc ’ennemi, et Dieu maintint en nous I’opposition a lui, par
les paroles qu’ll dit a la béte qui avait apporté au diable son
concours et Il fit remonter a elle sa menace : ‘Je mettrai une ini-
mitié entre toi et la semence’*. Aussi bien I’inimitié contre le

34. Contre ceux qui disent que les Démons gouvernent les choses humaines (P.G. 1L, 247).

35‘ C,cst-a—dir . M . ’h ‘
36. Gen. 315, e celui gratifié par Dieu a I'homme

75

;



R

serpent est-elle sans possibilité de réconciliation. Mais si I’ins-
trument est digne d’une telle haine, combien nous convient-il de
hair celui qui I'a manceuvré ? »37 Un premier sens donc du ser-
pent, c’est le diable envieux se servant du plaisir perfide pour
déterminer la chute : « C’est par I’envie du diable que la mort
est entrée dans le monde » 38,

Dés que leur intelligence se fut détournée de la contemplation
divine aux choses sensibles et, en premier lieu, a leur propre corps,
la joie qu’ils éprouvaient jusque-1a, de spirituelle devint le plai-
sir. En effet, celui-ci n’existait aucunement dans notre nature
originelle, il naquit du péché : « Lorsqu’il jouait libre au para-
dis, le premier [homme] était encore I’enfant de Dieu. Mais lors-
que, succombant au serpent (le serpent, rampant sur le ventre
— est I’allégorie du plaisir — mal terrestre se nourrissant des cho-
ses materielles), il se fut égaré dans les désirs, I’enfant devenu
homme par la désobéissance et n’ayant pas écouté son Pére, fut
rempli de honte devant Dieu. Quelle puissance du plaisir !
L’homme libéré par la grace fut trouvé enchainé aux
péchés » 39,

Allant dans le méme sens, d’autres Péres reconnaissent le plaisir
dans I’arbre de la science du bien et du mal : « Ce fruit-1a »,
dit saint GREGOIRE DE NYSSE, « ayant pour avocat le serpent, est
un mélange de contraires, pour cette raison probablement que
le mal lui-méme n’est pas proposé nu et ne parait pas en lui-méme
selon sa propre nature. Car autrement, n’utilisant aucun bien
qui paQt attirer celui qui est séduit par le désir du mal, celui-ci
serait resté sans efficacité. Mais la nature du mal maintenant est
en quelque maniére mélangée, ayant caché la mort dans sa pro-
fondeur comme quelque piége, montrant par ailleurs par ruse
dans ce qui en est visible une certaine illusion du bien... Aussi
bien le serpent montra-t-il le fruit pernicieux du péché, non en
manifestant le mal tel qu’il était en sa nature — I’homme en effet
n’eiit point été séduit par le mal qui éclate aux yeux — mais en
parant d’une certaine beauté ce qui en est visible, et en charmant

37. Hom. « Que Dieu n’est pas I’Auteur du Mal (P.G. XXXI, 348).
38. Sag. 2%.
39. CLEMENT d’ALEXANDRIE, Protreptique XI (P.G. VIII, 228).

76

o




.

par une certaine volupté selon le sens du got, il parut a la femme
persuasif, selon ce que dit ’Ecriture : ‘Et la femme, en effet,
vit que 1’arbre était bon a manger et agréable aux yeux et beau
pour I’intelligence, et ayant pris son fruit, en mangea.’* Cette
nourriture-1a devint pour les hommes mere de la mort. Voila donc
clairement interprété par le discours, le sens du fruit mélangé
d’aprés lequel cet arbre-la a été appelé ‘I’arbre de la connais-
sance du bien et du mal’ : parce qu’il parait bon en tant qu’il
caresse les sens, comme le ravage des poisons assaisonnés de miel,
mais devient I’extréme mal en tant qu’il corrompt qui y tou-

che »4l.

On peut donc affirmer que la révolte de la sensation contre
la raison engendra le plaisir et le greffa sur notre nature.
Lorsqu’on juge non selon la raison mais selon le plaisir, on réi-
tére en nous exactement le méme mécanisme qui a fonctionné
dans le péché originel : « L’homme qui se trouve exclusivement
dans le discernement sensible corporel, selon le plaisir et la dou-
leur, transgressant le commandement divin mange de ’arbre de
la science du bien et du mal, c’est-a-dire la déraison sensible ;
possédant uniquement le discernement constitutif des corps, selon
lequel il adhére au plaisir comme étant le bien et s’écarte de la
douleur comme étant le mal. Mais s’il se trouve d’une maniere
absolue dans le seul discernement intellectuel — lequel discerne
les choses temporelles de celles qui sont éternelles —, observant
le commandement divin il mange de ’arbre de vie, je veux dire
la sagesse constituée selon I’intelligence ; possédant uniquement
le discernement constitutif de 1’ame, selon lequel il adhére a
la gloire des choses éternelles comme étant le bien, et s’éloigne

de la corruption des choses temporelles, comme étant le
mal »42,

L’irruption torrentielle et surtout soudaine du plaisir dans leur
natu:re infusa chez nos premiers parents la sensation de leur
nudité : « Et les yeux de ’un et de I’autre s’ouvrirent, et [ADAM
et Eve] surent qu’ils étaient nus, et ils cousurent des feuilles de

40. Gen. 35,

31. De la Création de I’'Homme, 20 (P.G. XLIV, 200).
2. Saint MAXIME, Div. Chap. Théol. et Econom. 11, 34 (P.G. XC, 1233).

77




T

figuier et en firent pour eux des ceintures »*. Voici ’explica-
tion que donne de ce texte saint JEAN CHRYSOSTOME : « La nour-
riture de 1’arbre n’ouvrit pas leurs yeux, car ils voyaient avant
de manger. Mais parce que cette nourriture a été pour eux le fon-
dement de la désobéissance et la violation du commandement
donné par Dieu, pour laquelle raison ils furent dés lors dépouil-
1és de la gloire qui les enveloppait, s’étant rendus indignes d’un
tel honneur : pour cette raison, conformément a sa propre
contume, I’Ecriture dit : ‘Ils mangeérent et leurs yeux s’ouvrirent,
et ils surent qu’ils étaient nus’ 4. Dépouillés de I’impulsion d’en
haut a cause de la transgression du commandement, ils eurent
la sensation aussi de leur nudité sensible, pour qu’ils sussent exac-
tement, par la honte qui s’est emparée d’eux, a quelle chute les
a menes la transgression du commandement du Seigneur. En
effet, ceux qui avant cet acte jouissaient d’une telle assurance
et n’étaient pas conscients de leur nudité — car ils n’étaient pas
nus, la gloire d’en haut les recouvrait plus que tout vétement —
furent, apres qu’ils eurent ‘mangé’, c’est-a-dire transgressé ce
qui leur avait été prescrit, précipités dans un tel avilissement
jusqu’a aller chercher une couverture, a cause de la honte insou-
tenable » 4.

C’est que se fit soudain sentir dans leur corps, dans un organe
bien précis et que nous couvrons avec pudeur, une discordance
plus aigué qu’une épée, symbole de la révolte de cet organe con-
tre la raison et fruit immédiat de la révolte de celle-ci contre Dieu :
« Dans 1’état actuel », affirme saint AUGUSTIN, « I’ame ration-
nelle assurément rougit, par une pudeur naturelle, du fait que
dans la chair, sur laquelle elle a regu un droit de souveraineté,
elle est incapable, par je ne sais quelle infirmité, de faire que les
membres [sexuels] ne soient pas excités lorsqu’elle ne le veut pas,
et gqu’ils le soient lorsqu’elle le veut. Aussi bien, chez n’importe
quelle personne chaste, ils sont a juste titre appelés ‘honteux’,
parce qu’ils se meuvent a leur gré contre I’intelligence maitresse,
comme s’ils étaient indépendants : et tout ce que les freins de

43, Gen. 37.
44. Id 3%7.
45. Comm. sur Genése, Hom. 16 (P.G. LIII, 131).

78




Ja vertu possédent en propre de ce droit, c’est de ne pas lais-
ser ces membres parvenir aux corruptions immondes et illicites.
Eh bien, cette désobéissance de la chair, qui existe dans le
mouvement lui-méme, bien qu’on ne lui en permette pas
|’exécution, n’existait pas chez ces premiers &tres humains-la,
lorsqu’ils étaient nus et n’en avaient point honte ; parce que I’ame
rationnelle, maitresse de la chair, ne se trouvait pas encore
désobéissante a son Seigneur pour qu’elle fit I’expérience, par
un chatiment répercuté, de la chair désobéissante sa servante,
avec un certain sentiment de sa propre confusion et vexation,
qu’elle n’a certes point, par sa désobéissance, infligé a Dieu. Car
il est pour Dieu hors de question qu’ll éprouve de la honte, ou
qu’ll soit vexe, si nous ne Lui obéissons, vu que nous ne pou-
vons en aucune maniere diminuer sa souveraineté absolue sur
nous : mais pour nous c’est honteux que la chair n’exécute pas

notre ordre »“S.

Le plaisir n’est que le noyau de toute une partie irrationnelle
qui s’est greffée sur I’dme des la chute, et qui depuis fait partie
de notre nature (c’est-a-dire qu’elle est devenue indéracinable) :
la colére et le désir, dont I’action trouble la pureté de I’image
de Dieu. La colére et le désir n’existant pas en Dieu, alors que
’homme a été créé a son image, ces éléments-la, a ’origine,
n’étaient pas dans ’homme. Saint GREGOIRE DE NYSSE pose Ce
dilemne : « Ni la parole divine ne ment en disant que ’homme
a été créé a 'image de Dieu, ni la misére pitoyable de la nature
humaine ne ressemble a la béatitude de la vie impassible. II est
en effet nécessaire, si on compare notre nature a Dieu, de recon-
naitre de deux choses I’une : ou bien le divin est sujet a la pas-
sion, ou bien la nature humaine est impassible (pour que le prin-
cipe de ressemblance atteigne a égalité ’une et ’autre natures).
Or, si ni le divin n’est sujet a la passion, ni notre nature n’est
en dehors de la passion, c’est qu’il reste quelque autre principe
selon lequel nous soutenons que la voix divine a été véridique
en disant que ’homme avait été créé a 'image de Dieu »4, BEvi-
demment, ce principe explicatif est le péché originel.

46. Des Meérites des Pécheurs et de leur Pardon, II (P.L. XLIV, 172-173).
47. De la Création de I’'Homme, XVI (P.G. XLIV, 180).

79




.

Nous venons de voir que le plaisir a remplacé la joie, en tant
que ’homme, se détournant des choses éternelles, prit pour objet
d’adoration les choses périssables. Vu le caractére périssable du
nouvel objet d’adoration, en stricte logique le plaisir ne pouvait
mener qu’a la mort, aprés avoir fait traverser ’homme par tou-
tes sortes de passions (ou corruptions) : « Celui qui séme dans
sa chair moissonne de la chair la corruption »*. Voici I’impi-
toyable tableau de saint Denys 1’Aréopagite : « Une vie trés
sujette a une multitude de passions et le terme extréme de la mort
corruptrice ont recu en héritage la nature humaine qui, au com-
mencement, avait dévié déraisonnablement des biens divins. Car
c’est logiquement que la défection funeste, loin de la bonté véri-
table et la transgression au paradis des prescriptions sacrées, livra
aux choses contraires aux biens divins celui qui était entré en
fureur contre le joug vivifiant, par ses propres impulsions et les
ruses enchanteresses et hostiles de I’adversaire ; [dans lesquelles
choses] il recut pitoyablement, en échange de ce qui est éternel,
ce qui est mortel ; et, ayant eu son propre commencement en
des principes corruptibles, [la nature humaine] s’avancait avec
juste raison au terme final correspondant a son origine. Ayant
volontairement fait défection de la vie divine et ascendante, elle
fut conduite a une fin contraire : ’altération avec ses multiples
passions. Ayant erré et s’étant écarté de la voie droite qui mene
au Dieu subsistant véritablement, et s’étant soumise aux multi-
tudes [des passions] funestes et malfaisantes, il lui échappa qu’elle
honorait, non des dieux ou des amis, mais des étres hostiles ;
ceux-ci, selon leur propre cruauté, abusant d’elle sans ménage-
ment, elle tomba lamentablement dans le danger de I’inexistence
et de la perdition »*. Qu’on comprenne bien le texte : il s’agit
de « ’inexistence » au sens de la mort, celle du corps qui tombe
en dissolution : car I’aAme, étant immortelle, continuera a subir
une mort correspondant a I’inaltérabilité de sa nature, a savoir
la privation de I’Esprit. On notera aussi que selon ce texte comme
tant et tant d’autres, I’homme est mortel par nature, ApAM €t

48. Gal. 6t
49. De la Hiérarchie Ecclés., III (P.G. 111, 440, 441).

80

4———4




ST

Eve n’ayant joui de I’état d’incorruption que par grace. C’est
ce que DENYS @ voulu dire en y parlant d’une fin « correspon-
dant a son origine ».

Puisque la nature méme du péché mene inévitablement a la cor-
ruption et a la mort, ce n’est pas tant Dieu qui a condamné
ApaM a la mort qu’il ne s’est condamné lui-méme : « Car,
autant il s’est ¢loigné de la vie, autant il s’est approché de la mort.
En effet, Dieu est vie : or la privation de la vie, c’est la mort ;
de sorte qu’ADAM, en s’ecartant de Dieu, s’est préparé pour lui-
méme la mort, selon ce qui est écrit : ‘Voici que ceux qui s’€loi-
gnent de Toi périssent?.” Ainsi donc, ce n’est pas Dieu qui a
créé la mort, mais c’est nous-mémes qui nous nous la sommes
attirée par notre volonté perverse. Certes, Il n’a pas non plus
empéché la dissolution, pour les raisons sus-dites’!, afin qu’ll
ne maintint pas immortelle notre infirmit¢ — de méme que
quelqu’un n’accepte pas de livrer au feu un vase d’argile subsis-
tant, avant qu’il n’ait, par une formation nouvelle, remédi¢ au
mal qui s’y trouve »%2. En ce sens, la mort est un tres grand
bienfait, parce qu’elle permet la dissolution et n’éternise pas notre
obstination dans le mal.

Le péché originel et son cortége nous sont transmis des le pre-
mier moment de notre conception : « C’est pourquoi, de méme
que par un seul homme le péché est entré dans le monde, et par
le péché la mort, et qu’ainsi la mort est passée en tous les hom-
mes, du fait que tous ont péché®... Mais il n’en a pas été du
don comme de la faute. Car si par la faute d’un seul la multi-
tude est morte, combien plus la grace de Dieu et le don ont abondé

sur la multitude dans la grice d’un seul homme Jésus-
Christ ! » 34

Le péché originel est transmis a tous les humains (nous ver-
rons en temps opportun les exceptions) dans I’acte méme de géne-
ration, a partir de celui que saint PauL appelle « le premier

50. Ps. 7777,

gl. Sa@nt BASILE fait allusion A une partie antérieure, non citée ici, de son homélie.
2. Saint BASILE : Hom. « Que Dieu n’est pas I’Auteur du Mal » (P.G. XXXI, 345).

33. 'E¢’ @ waw
S4. Rom. s ls'n-'ec HucpTow.

81

¥ 4



homme »°5 : « Et ApaM appela sa femme du nom de ‘Vie’, car
elle est 1a mére de fous les vivants »*. En conséquence, les &treg
humains sans exception sont les descendants d’ApaM et d’Evg.
Cela est bon a souligner aujourd’hui, ou d’innombrables char-
latans, dont I’unique objet est d’épouser les idées qui ont cours,
s’érigent en théologiens avertis et pronent le polygeénisme (appelé
aussi la polygéneése), qui rend impossible la transmission du péché
originel & partir d’un seul homme, sur laquelle jamais auteur,
depuis qu’il y a des auteurs, n’a autant insisté que saint Paur,
au chapitre 512-2! de I’Epitre aux Romains.

Cette transmission pour ainsi dire automatique du péché ori-
ginel choque beaucoup aujourd’hui, par ce qu’elle a d’injuste
en apparence : « Car il est sans doute, dit PascaL, qu’il n’y a
rien qui choque plus notre raison que de dire que le péché du
premier homme ait rendu coupables ceux qui, étant si éloignés
de cette source, semblent incapables d’y participer. Cet écoule-
ment ne nous parait pas seulement impossible, il nous semble
méme tres injuste !... Certainement rien ne nous heurte plus rude-
ment que cette doctrine. »

Mais PascalL ajoute : « Et cependant ! sans ce mystere, le plus
incompréhensible de tous, nous sommes incompréhensibles a
nous-mémes. Le nceud de notre condition prend ses replis et ses
tours dans cet abime ; de sorte que ’homme est plus inconcevable
sans ce mystére que ce mystére n’est inconcevable 4 ’homme »*’.

En effet, les deux tendances profondes et indéracinables qui
déchirent I’homme [et que Baudelaire décrit admirablement :

« Quand chez les débauchés 1’aube blanche et vermeille
Entre en société de 1’Idéal rongeur,
Par I’opération d’un mystere vengeur
Dans la brute assoupie un ange se réveille.

Des Cieux Spirituels I’inaccessible azur,
Pour I’homme terrassé qui réve encore et souffre,
S’ouvre et s’enfonce avec I’attirance du gouffre »]°%,

55. I Cor. 154 47,

56. Gen. 3%,

57. Pensées VII, 434,

58. Les Fleurs du Mal : L'Aube Spirituelle.

82




.

ne peuvent trouver aucune explication en dehors d’une chute pri-
mordiale éminemment volontaire : « Car enfin, dit toujours
PascaL, si ’homme n’avait jamais été corrompu, il jouirait dans
son innocence et de la vérité et de la félicité avec assurance ; et
si ’homme n’avait jamais été que corrompu, il n’aurait aucune
idée ni de la vérité ni de la béatitude. Mais, malheureux que nous
sommes, et plus que s’il n’y avait point de grandeur dans notre
condltlon nous avons une idée du bonheur, et ne pouvons y arri-

- nous sentons une image de la vérité, et ne possedons que
le mensonge incapables d’ignorer absolument et de savoir cer-
tainement, tant il est manifeste que nous avons été dans un degré
de perfection dont nous sommes malheureusement déchus ! »*°

Une chose est certaine cependant : nous avons beau nous révol-
ter contre le fait apparent que nous héritons d’un péché que nous
n’avons pas personnellement commis, chacun de nous, s’il est
tant soit peu sincére, sent qu’il est pécheur, c’est-a-dire qu’il trans-
gresse librement, volontairement, la loi divine : en conséquence,
nous n’avons aucun droit de protester contre une transmission
métaphysique, involontaire, de ce péché. Il faut commencer par
balayer devant sa propre porte. C’est la substance de I’argumen-
tation de saint CHrRYSOSTOME. Ayant détaillé les trois servitudes
introduites par le péché : la premiére, celle de la femme par rap-
port a ’homme : « Tu auras recours a ton mari, et lui te domi-
nera »% ; la seconde, celle de CHaM a ses fréres, par suite de
son péché contre son pére ; la troisiéme, celle des justes a I’épée
des magistrats, dont I’autorité est nécessaire pour rendre la vie
sociale possible, il se fait cette objection : « Les femmes nous
diraient probablement : ‘Pourquoi donc, alors que c’est elle qui
a peché, c’est nous qui sommes condamnées ; et la faute étant
d’une seule personne, 1’accusation concerne la nature [féminine]
eptiére 7’ Les esclaves aussi feraient peut-étre la méme protesta-
tion... Et ceux qui redoutent les magistrats allégueraient ceci :
‘Pourquoi enfin, parce que d’autres qu’eux vivent dans la
meéchanceté, sont-ils sous le joug de la magistrature ?’... Il y aura
une seule solution pour toutes ces questions : c’est que, d’une

59. Pensées, VII, 434.
60. Gen. 36, Voir notre livre : « Amour et Concupiscence », 113-119.

83

‘——




part, les ancétres ont péché et, par leur désobéissance, introduit
la servitude ; d’autre part, celle-ci introduite, ceux ql;l.l leur ont
succédé I’ont confirmée par leurs propres Qéchés. Car s’ils avaient
de quoi prouver qu’ils sont purs de tout péché abso]umc_ant,. peut-
dtre paraitraient-ils contredire avec convenance. Mals'51 eux-
mémes méritent de nombreux chatiments, cette apologie-1a est
vaine. Car je n’ai pas dit, moi, que le péché actuellement n’intro-
duit pas la servitude, mais que tout péché a un sort commun avec
la servitude. Et c’est la nature du péché, et non pas seulement
sa diversité, que j’ai rendue responsable. De méme donc que tou-
tes les maladies incurables menent & la mort, toutes cependant
ne sont pas de méme nature, ainsi tous les péchés engendrent
la servitude, toutes cependant ne sont pas de méme nature »6!,
En d’autres termes, un Cananéen, descendant de Canaan, fils
de Cuam sur qui est tombée la malédiction de Nokg, peut trés
bien n’avoir jamais outragé son pere. Mais du moment qu’il a
commis d’autres péchés, sa servitude en I’espéce est justifiable
(car tout péché engendre la servitude en général, ou, comme dit
le CHrisT, « quiconque fait le péché est I’esclave du péché »¢2),
et en conséquence il ne peut arguer contre la transmission de la
malédiction a lui.

Il dit ailleurs, rapportant les mémes objections contre cette
transmission : « ‘Pourquoi donc est-ce moi qui souffre ?’ dit-
on. ‘Je péris a cause de lui.” Eminemment pas a cause de lui !
Car tu n’es pas resté, toi, sans péché ; mais si ce n’est pas le méme
péché, tu as certes commis du moins un autre » 3.

Le sublime théologien ajoute ailleurs un autre argument de
poids, et fait parler le Christ de cette maniére : « ‘Pourquoi
pleures-tu, dis-moi ? Parce qu’Apam en péchant t’a expulsé du
paradis ?’ Toi, aie la rectitude de conduite et cherche avec ardeur
la vertu, et c’est non point le paradis, mais le ciel lui-méme que
Je t'ouvre, et Je ne te laisse souffrir rien de funeste a cause de
la désobéissance du premier-créé. Tu te lamentes parce qu’elle
t’a destitué de la domination sur les bétes ? Voici que Je te

61. Disc. sur la Geneése, 5 (P.G. LIV, 599).
62. Jn. 8%,

63. Hom. 17 sur I Cor. (P.G. LXI, 144).

84




soumets les démons, a condition que tu sois vigilant. Car il est
dit : ‘“Vous foulez aux pieds les serpents et les scorpions et toute
la puissance de I’Ennemi’%. Il n’a pas dit : ‘Dominez’, comme
dans le cas des bétes, mais : ‘Vous foulez aux pieds’, instaurant
une domination renforcée. C’est pourquoi également PauL n’a
pas dit : ‘Dieu mettra SATAN sous vos pieds’, mais ‘Dieu broiera
SATAN sous vos pieds’%. Ce n’est plus, comme auparavant :
‘Lui observera ta téte, et toi tu observeras son talon’% ; mais
absolue la victoire, pur le trophée, complet I’anéantissement de
I’Ennemi, et son écrasement, et sa perdition !... Il t’a privé de
la vie présente : Moi, Je te fais don de la vie a venir, toujours
jeune, immortelle, et pleine de milliers de biens ! »#

Mais cela suppose 1’Incarnation et la Rédemption.

64. Luc 101,

65. Rom. 162,

66. Gen. 315,

67. Disc. 5 sur la Genése (P.G. LIV, 602).

85




CHAPITRE VIII

L’ INCARNATION

L’Incarnation de la deuxiéme personne divine est la réponse
admirable, inconcevable, dépassant toute pensée et toute attente,
de Dieu au péché originel, pour le sauver de la damnation éternelle.
« Peut-€tre es-tu étonné », écrit saint ATHANASE, « pourquoi
donc, nous proposant de parler de I’Incarnation du Logos, nous
retragons maintenant 1’origine des hommes ? C’est que cela n’est
pas étranger au but de ’exposé. Car, parlant de I’épiphanie du
Sauveur parmi nous, il est nécessaire que nous partions du com-
mencement des hommes, afin que tu saches que c’est a cause de
nous qu’a eu lieu sa descente sur terre, et que c’est notre transgres-
sion qui a appelé I’amour du Logos pour les hommes, a tel point
que le Seigneur est venu jusqu’a nous et s’est manifesté parmi les
hommes. En effet, c’est nous-mémes qui sommes devenus la
raison’ de son Incarnation. Et Il a montré son amour pour notre
salut, et Il est devenu, et a paru, dans un corps humain »2.

Comme I’homme s’éloignait de plus en plus de Dieu, obscur-
cissant de plus en plus I’image qu’il portait en lui, non seulement

1. ‘Yxobeors.
2. De I'Incarnation du Logos (P.G. XXV, 104).

86




jusqu’a ne plus y discerner I’archétype, mais méme jusqu’a inven-
ter et adorer des dieux inexistants, immondes, horribles, Dieu,
par un miracle d’amour, devint homme : « Quelle est la
richesse de la bonté ? Quel est le mystére qui me concerne ? J’ai
participé a I’image, et je ne I’ai pas conservée. Il participe 4 ma
chair, afin de sauver a la fois I’image et d’immortaliser la chair.
Il communie une seconde communion, de beaucoup plus mer-
veilleuse que la premicre ; autant alors Il fit participer au meil-
leur, autant maintenant Il participe au pire : cela, pour ceux qui
ont de I’intelligence, ressemble davantage a Dieu que dans le pre-
mier cas, c’est plus sublime »3.

C’est aussi ce qu’élucide saint MAXIME : « Que Dieu ait amené
a sa communion, par I’insufflation, la nature humaine pure, en
tant qu’honorée par Lui a la premiere création, faisant partici-
per le semblable a la beauté divine de I’image — bien que chose
tellement grande, n’était pas & mon avis chose aussi grande qu’Il
daignat, alors qu’elle était tellement souillée et fuyant Dieu,
converser avec elle au moyen des passions dont elle était pétrie,
et qu’ll participat au pire, et accriit le prodige par une union mer-
veilleuse, sans confusion des choses en aucune maniére... Le
Logos donc, par ce moyen, a communié avec la nature des hom-
mes d’une maniére beaucoup plus merveilleuse que dans le pre-
mier cas, I’ayant unie elle-méme substantiellement a Lui-méme
selon I’hypostase »4.

L’Ecriture a décrit cela chez Osge, EzEcHIEL et d’autres avec
une force et un réalisme unique, dont le « naturalisme » choque
les faux délicats et les hypocrites. Dans le texte suivant de saint
CHRYSOSTOME, il y a, en méme temps que la plus pure séve bibli-
que, la plus audacieuse, une tendresse infiniment virile : « Celui
qui est aussi grand a désiré une prostituée. — ‘Dieu a-t-I1 désiré
une prostituée ?’ — Oui, une prostituée, je veux dire notre nature.
— ‘Dieu a-t-Il désiré une prostituée ? Tandis que I’homme,
lorsqu’il désire une prostituée, est condamné, Dieu désire-t-I1 une
prostituée ?” — Fort bien. Mais I’homme désire une prostituée
pour devenir débauché, tandis que Dieu désire une prostituée

3. Saint GREGOIRE DE NAzIANZE, Sur Paques, Disc. 45 (P.G. XXXVI, 636).
4. Sur diverses Difficultés chez DENYS et GREGOIRE (P.G. XCI, 1289).

87

;—




pour en faire une vierge ; de sorte que le désir de ’homme est
la perdition de celle qui est désirée, tandis que le désir de Dieu
est le salut de celle qui est désirée. — ‘Celui qui est si grand a-t-
Il désiré une prostituée ? Et pourquoi ?” — Pour devenir un
époux. Que fait-I1 ? Il ne lui envoie aucun serviteur ? Il n’envoie
pas un archange, Il n’envoie pas les Chérubins, Il n’envoie pas
les Séraphins, mais Lui-méme vient, amoureux passionné. Encore
une fois, lorsque tu entends parler d’amour passionné, ne songe
a rien de sensible. Cueille les pensées a partir des expressions,
comme une abeille excellente voletant sur les fleurs, recueillant
la cire et laissant les herbes de coté.

I1 désira une prostituée. Et que fait-I1 ? Il ne I’améne pas en
haut — car la prostituée ne voulait pas aller au ciel — mais Lui-
méme descend ici-bas. Il vient chez la prostituée sans éprouver
de confusion, Il vient dans sa cabane. Il la voit alors qu’elle se
trouve en ¢tat d’ivresse. Et comment vient-Il1 ? Non pas dans son
essence nue, mais Il devient ce qu’est la prostituée, Il le devient
non par choix moral mais par nature, afin qu’en Le voyant elle
ne soit pas frappée d’effroi, ne se sauve pas et ne s’enfuie pas.
Il vient chez la prostituée et devient homme »5.

Une grande question se pose a nous : puisqu’il s’agit de res-
taurer I’image, a laquelle des trois personnes divines cette tache
incombe-t-elle ? Pourquoi est-ce le Fils qui s’est chargé de cette
mission ? Pourquoi Lui et non pas le Pére ou le Saint-Esprit ?
Voici comment saint ATHANASE pose et résoud ces questions :
« Il ne fallait pas que celui qui une fois a participé a ’image fiit
perdu. Que devait donc faire Dieu ? Ou qu’est-ce qui devait étre
fait, sinon renouveler encore ce qui est selon I’image, afin que
par Lui les hommes pussent Le connaitre de nouveau ? Mais com-
ment cela eut-il eu lieu si notre Sauveur Jésus-Christ, 1’image
méme de Dieu, n’était venu en aide ?... C’est pourquoi le Logos
de Dieu vint en aide par Lui-méme, pour qu’ll piit, étant I’image
du Pére, régénérer I’homme selon I’image. Pour cette tiche il
n’y avait donc personne d’autre que I’image du Pére. En effet,
de méme que lorsqu’une figure inscrite sur un bois est effacée

5. Hom. 2 sur Eutrope (P.G. LII, 405).

88




par des souillures extérieures, on a besoin de nouveau de la pré-
sence de celui dont elle est la figure, pour que I'image puisse €tre
restaurée sur la méme matiére (car c’est a cause de sa figure que
la matiéere elle-méme sur laquelle il existait et était inscrit n’est
pas délaissée et qu’on I’y figure de nouveau) : ainsi le Fils tout-
saint du Pére, étant ’image du Pére, vint dans notre monde afin
de restaurer I’homme créé selon Lui... »¢ Ainsi le Fils de Dieu
est a la fois 1’artiste et le modéle, et en tant que possédant ces
deux propriétés, Il était éminemment et spécialement désigné pour
cette ceuvre de restauration et de régénération : « Le Logos Lui-
méme de Dieu, Celui qui est avant les siecles, 1’invisible, le non-
circonscrit, I’incorporel, ou le Principe qui est du Principe, la
lumiére qui est de la lumiére, la source de vie et d’immortalité,
I’empreinte de I’archétype, le sceau immobile, ’image exacte,
la définition et le Logos du Pére se déplace vers sa propre
image »”’.

Saint JEAN DAMASCENE avance la méme raison, dont le sens
s’éclairera au fur et a mesure de cet exposé, c’est la logique qui
existe entre les caractéres divins et I’Incarnation : « Le Pére est
Pére et non Fils, le Fils est Fils et non Pére, le Saint-Esprit est
Esprit et ni Pere ni Fils, car le caractere propre est immuable
(autrement comment serait-il encore le caractére propre s’il se
déplacait et se transformait ?). C’est pourquoi le Fils de Dieu
devient Fils de I’homme, afin que le caractére propre reste immua-
ble. Car le Fils de Dieu est devenu Fils de I’homme, ayant pris

chair de la sainte Vierge, sans sortir de son caractére propre de
Fils »&...

Ouvrons ici une trés importante parenthése trinitaire, néces-
saire pour la poursuite et la compréhension du sujet. Cette idée,
a savoir que I’Economie (ou I’Incarnation) ne doit pas violer les

caracteres propres trinitaires, est trés féconde et éclairante dans
ces discussions.

Repre_nons un peu le sujet : le Saint-Esprit procede du Peére
par le Fils. Vu que les polémistes Orthodoxes en général récusent

6. Dq I'Incarnation du Logos (P.G. XXV, 120).
7. Sal.nt GREGOIRE le Théologien, Sur Paques, Disc. 45 (P.G. XXXVI, 633).
8. Foi Orthodoxe, 80 (P.G. XCIV, 1105, 1108).

89

%




vigoureusement qu’on passe, dans la discussion’sur la proces-
sion du Saint-Esprit, du plan trinitaire au plan « économique »,
nous avons évité cela soigneusement dans notre dernier chapitre
pour ne leur donner aucun prétexte de refuser notre argumenta-
tion, et nOUS NOUS Y SOMMES uniquement appuyées sur des cita-
tions exclusivement trinitaires. Mais maintenant nous irons plus
loin : il est légitime, il est nécessaire qu’a partir de I’Economie
nous montions aux déductions qui ont rapport a ’intimité de
la vie trinitaire, et que nous brisions le clivage créé de toutes pié-
ces durant des siécles de vaine polémique ; puisque saint JEAN
DAMASCENE, avec tant d’autres Péres, nous affirme que les
caractéres propres des personnes divines se maintiennent et se
répercutent sur le plan de I’Incarnation.

Ainsi, le mouvement de la vie divine, qui a sa source dans le
Pére et son aboutissement dans I’Esprit en passant par le Fils,
se trouve dans le processus de la création et de la sanctification
du monde : « [La nature souveraine] s’appelle Dieu et consiste
des trois [Etres] suprémes : la Cause, et le Démiurge, et Celui
qui parfait »°. Saint BasiLE dit somptueusement : « Dans la
création des [natures spirituelles], aie-moi dans I’esprit la Cause
initiale des étres : le Pére ; la Cause créatrice : le Fils ; la Cause
qui parfait : ’Esprit ; de sorte que les esprits servants sont par
la volonté du Pére, ont été amenés a I’existence par I’opération
du Fils, et parachevés par la présence de I’Esprit. Mais le para-
chévement des anges, c’est la sainteté et la persévérance en elle.
Et que personne n’aille croire que je dis qu’il y a trois hyposta-
ses causales, ou que 1’opération du Fils est imparfaite. Car le
Principe des étres est un seul, créant par le F ils et parachevant
par ’Esprit. Et ni le Pére qui opére tout en tout n’a une opéra-
tion imparfaite, ni le Fils une création déficiente a moins d’€étre
parachevée par I’Esprit. Car ainsi ni le Pere, creant exclusive-
ment par le vouloir n’a besoin du Fils, mais cependant II veut
(et cela par nature) par le Fils ; ni le Fils n’a besoin de syner gie,
vu qu’ll agit 4 la ressemblance du Pére, mais Lui également veut
(et cela par nature) parachever par ’Esprit... Mets-toi donc a

9. Id., De la Création de I'Homme, 16 (P.G. XLIV, 184).

90




I’esprit trois : le Seigneur qui commande, le Logos qui crée,
I’Esprit Saint qui consolide »!°. De méme, saint GREGOIRE DE
Nysse commente ainsi la formule baptismale : « Comment ‘au
nom du Peére’ ? Parce qu’ll est le principe de tout. Comment
‘dans le Fils’ ? Parce qu’ll est le démiurge de la création. Com-
ment ‘dans I’Esprit Saint’ ? Parce qu’ll parachéve toutes
choses » 11,

Parallélement, la théologie de la procession du Saint-Esprit a
partir du Pére par le Fils, recevra, par ’application de ces idées,
une éclatante confirmation. Réfléchissons sur la phrase trés
connue du Christ : « Lorsque le Consolateur sera venu, que Je
vous enverrai de la part du Pere, ’Esprit de vérité qui procede
du Pére, Il rendra témoignage a mon sujet »!2. La premiére
partie se rapporte aux opérations extérieures de la Trinité, et
applique exactement les propriétés trinitaires intérieures.

Voici encore le témoignage de saint BasILE : « Celui qui dit
seulement : ‘’Esprit’ a embrassé en méme temps dans cette con-
fession Celui dont Il est I’Esprit. Et puisqu’Il est ‘I’Esprit du
Christ’ 3 et [I’Esprit] ‘de Dieu’ 4, comme dit PauL!®, quiconque
a touché I’extrémité de I’un a simultanément tiré I’autre, comme
dans une chalne. Ainsi, celui qui a ‘tiré a lui-méme I’Esprit’,
comme dit le prophéte, a tiré simultanément par Lui et le Fils
et le Pere. Et si quelqu’un appréhende le Fils, il L’aura, menant
avec Lui de deux c6tés, d’une part le Pére, d’autre part I’Esprit
Saint. Car Celui qui est toujours dans le Pére ne pourra étre
séparé du Pere, ni jamais Celui qui opére tout dans I’Esprit dis-
joint de son propre Esprit »!S.

Saint CYRILLE D’ALEXANDRIE : « Etant ‘’Intelligence du
Christ’ ", [I’Esprit] explique aux disciples toutes les choses qui
sont dans le Christ, conversant non pas par sa volonté propre,
ni par une volonté étrangére a Celui en qui et de qui Il est, mais

10. Traité du Saint-Esprit, 16 (P.G. XXXII, 136).
11. Sur le Jour des Lumiéres.

12. Jn. 15%,

13. Rm. 8°.

14. 1 Cor. 212, etc.

15. Ces références ne sont pas exhaustives.

. Lettre A saint GREGOIRE DE Nyssg, Sur la différence entre 1’essence et I’hypostase.
17. 1 Cor. 215,

91

¥—




en tant que procédant naturellement de son essence'®, et possé-
dant toute sa volonté comme son énergie... Lors donc que I’Esprit
Saint devenu en nous nous rend semblables en forme a Dieu,
et que par ailleurs Il procede et du Pére et du Fils'®, il est mani-
este qu’ll est de I’essence divine, procédant essentiellement en
elle et d’elle »2. Ce n’est pas la seule fois que saint CyRILLE

emploie la formule.

Voici enfin deux témoignages de saint ATHANASE : « Et de
méme que le Fils est 'unique-engendre, ainsi également I’Esprit,
donné et envoyé par le Fils, est Lui aussi un seul et non plusieurs,
ni un de plusieurs, mais uniquement I’Esprit Lui-m&me ; car le
Fils étant un, le Logos vivant, une et parfaite et pleine doit étre
la Vie qui sanctifie et illumine, son énergie et son don, laquelle
[Vie] est dite procéder du Pére, parce qu’elle sort lumineuse du
Logos confessé &tre du Pere, et est envoy¢e et accordée par Lui...
L’Esprit a par rapport au Fils le méme rang et la méme nature
que le Fils a par rapport au Pére »2. « L’Esprit est appelé et
Il est ‘I’'image du Fils’, car ‘ceux que Dieu a connus d’avance,
Il les a aussi déterminés d’avance pour étre de méme forme que
I’image de son Fils’%2). En conséquence, le Fils étant reconnu
par eux? n’étre pas une créature, son image non plus ne sera
pas une créature... Si le Fils, puisqu’Il est du Dieu Pére, appar-
tient a son essence, il s’ensuit nécessairement que I’Esprit, qui
est dit étre de Dieu, appartient au Fils selon 1’essence ; le Fils
étant certes Seigneur, I’Esprit Saint Lui-mé&me est appelé ‘Esprit
d’adoption’ »%.

Contre tous ces témoignages, on pourra certes m’objecter que
tant dans ’Ecriture que chez les Péres, nombreux sont les textes
ou le mouvement divin, au lieu de commencer par le Pére pour
se reposer dans I’Esprit en passant par le Fils, prend au contraire
son initiative dans I’Esprit (c’est-a-dire le pdle exactement 0pposé)

18. ANN bs &k 7i)s obolas alTol Guowkds wpoiov.

19. Ipoeo be kai tx Marpos kai Ylod.

20. Le Livre des Trésors, XXXIV (P.G. LXXYV, 584-585).
21. Epitre 1 a SEraPiON (P.G. XXVI, 577, 580).

22. Rom. 8%,

23. Saint ATHANASE parle des ennemis de I’Esprit.

24. Rom. 8. Epitre 4 SERAPION (P.G. XXVI, 588-589).

92




ou le Fils, pour s’achever avec le Pére ! Ainsi ce texte de saint
PauL : « Il'y a des divisions de charismes, mais le méme Esprit ;
et des divisions de ministéres et le méme Seigneur ; et des divi-
sions d’operations, mais le méme Dieu qui agit tout en tous...
Toutes ces choses-1a, I'unique et méme Esprit les opére, distri-
buant a chacun individuellement selon Sa volonté »25. Dans ce
texte I’Esprit est nommé en premier lieu, ¢’est Lui qui a I’initia-
tive de I’action, ensuite c’est le Fils qui est désigné, et le Pére
ne I’est qu’en dernier lieu. Il en est de méme du texte suivant :
« Un seul corps et un seul Esprit, de méme que vous avez aussi
été appelés dans une seule espérance de votre vocation ; un seul
Seigneur, une seule foi, un seul baptéme ; un seul Dieu et Pére
de tous, Celui qui est au-dessus de tous et a travers tous et en
tous » 26, Pareils textes sont tellement abondants qu’il est non
seulement futile, mais de mauvaise foi de le nier. Mais saint
BasiLE a prévu I’objection et, faisant allusion au premier de ces
textes, il répond : « Parce que I’apdtre ici a d’abord fait men-
tion de ’Esprit, secondement du Fils, et troisiemement du Dieu
Pere, il ne faut pas aller croire absolument que ’ordre a été
inversé. Car celui-ci a débuté dans notre relation [a Dieu] ; vu
qu’en recevant des dons, nous rencontrons en premier lieu Celui
qui les octroie ; ensuite nous pensons a Celui qui les envoie ; puis
nous é€levons notre pensée vers la source et la cause des
biens »?’. Si je suis inondé par un rayon de soleil, j’en éprouve
en premier lieu la chaleur (I’Esprit), puis je suis amené a en
contempler I’or et la lumiére (le Fils), et, en dernier lieu le soleil
lui-mé&me (le Pére) : le fait que j’ai commencé par éprouver ’effet
de la chaleur pour ne voir le soleil qu’en dernier lieu, ne porte
aucunement atteinte a I’ordre naturel, a savoir que c’est le soleil
qui émet le rayon et c’est la chaleur que je ressens.

Nous arrétons ici notre parenthése, destinée a expliquer les rai-
sons théologiques profondes pour lesquelles, irréversiblement,

c’est le Fils qui devait s’incarner, pour restaurer I’image de
Dieu.

25. 1 Cor. 12+6.11,
26. Eph. 445,

27. Traité du Saint-Esprit, 16 (P.G. XXXII, 135).

93

¥—_




I

En s’incarnant, le Fils de Dieu a réalisé trois buts :

A. Etant inaccessible par nature, Il nous est devenu accessi-
ble, conversant avec les hommes et €levant leur esprit a Dieu.

B. Son union avec notre chair a non seulement dissipé tout
vestige du péché, mais, comme un levain fermente la pate, I’a
divinisée.

C. Etant par nature impassible, 1l a pu, en assumant I’huma-
nité dans un corps humain, se donner comme ran¢on a la mort
pour la délivrance de I’homme et sa résurrection glorieuse.

Les deux premiers themes feront I’objet de ce chapitre, le troi-
sieme celul du suivant.

A. L'INCARNATION COMME CONDESCENDANCE
OU ADOUCISSEMENT DE LA LUMIERE DIVINE

I1 est bien connu que la gloire divine est telle que nul ne peut
la contempler sans mourir : absolument inaccessible, elle aveu-
gle nos yeux de taupe ou de chauve-souris des qu’elle n’est pas
atténuée et accommodée exactement a notre pauvre mesure :
« Car si Moisg, qui participe de la méme nature que nous, ceux
qui ont vécu en ce temps-la ne soutinrent pas méme la vue de
son visage glorifié, mais il a fallu au juste un voile capable de
dissimuler la pureté de la gloire et leur rendre possible sa vue
prodigieuse, comment nous, composés d’argile et de terre,
eussions-nous pu soutenir la divinité nue, inaccessible méme aux
puissances célestes elles-mémes ? »28

Cela étant ainsi, I’Incarnation, en voilant ou atténuant I’éclat
de la lumiére divine qui jaillissait du Fils de Dieu, Lui permet-
tait de se laisser approcher des hommes et de converser avec €ux.
« Voulant profiter aux hommes, écrit saint ATHANASE, Il vient
avec juste raison comme homme, prenant pour Lui-méme un
corps pareil au leur et part des choses qui sont en bas (je veux
dire des actes du corps), afin que ceux qui n’ont pas voulu Le
connaitre par sa providence en tout et son hégémonie, connussent

28. CHRYSOSTOME, Comm. de saint JEaN, Hom. 12 (P.G. LIX, 81).

94

e




__ ne fiit-ce que par les actes du corps lui-méme — le Logos de
Dieu dans le corps, et par Lui le Pere. Car de méme qu’un bon
maitre, prenant soin de ses disciples incapables de profiter des
choses les plus hautes, les instruit du moins, par condescendal}ce,
par les choses les plus simples, ainsi a fait le Logos de Dieu,
comme dit PauL aussi : ‘Puisqu’en effet, dans la sagesse de
Dieu, le monde n’a pas connu Dieu par la sagesse, il a plu a Dieu
de sauver les croyants par la folie de la prédication.”’? Vu en
effet que les hommes, s’étant détournés de la contemplation
divine et pour ainsi dire plongés dans les abimes, les yeux vers
le bas cherchaient Dieu dans le devenir et les choses sensibles,
représentant pour eux comme dieux des hommes mortels et des
démons : pour cela Celui qui aime les hommes et le Sauveur com-
mun de tous, le Logos de Dieu, prend pour Lui-méme un corps
et vit comme homme parmi les hommes, et attire a Lui-méme
les sens de tous les hommes, afin que ceux qui pensent que Dieu
est dans les choses corporelles appréhendent la vérité par les actes
que le Seigneur fait dans le corps, et par Lui pensent au
Pére »3°...

La citation que fait ici saint ATHANASE de saint PauL impli-
que que les hommes, au lieu de s’élever a la contemplation des
choses divines par celle des choses sensibles, comme il eut été
naturel, celles-ci étant I’image de 1’archétype adorable, furent
au contraire tellement séduits par la beauté de ces dernieres qu’ils
s’y arrétérent, sans monter plus haut, et les déifierent. Les véri-
tables philosophes (PYTHAGORE, SOCRATE, PLATON, etc.) essaye-
rent plus ou moins de redresser la situation, regardez ce qui leur
est arrivé ! PYTHAGORE et ses disciples furent ou tués ou brulés,
SocrATE condamné & boire la cigué, PLaToN vendu comme
esclave.... IIs eurent peu d’adeptes, et de plus ils sont peu acces-
sibles a la multitude.

Devant donc I’échec d’élever I’esprit des hommes par la sagesse,
C’est-a-dire par la contemplation de I’admirable ordonnance du
Cqsmos, Dieu en a décidé autrement, selon ses éternels décrets
dévoilés peu a peu : le Fils de Dieu prit un corps, « afin que fut

_\_—_
29. 1 Cor. 121,
30. De I'Incarnation du Logos (P.G. XXV, 121).

95




R

contenu ce qui ne peut étre contenu, Conversant avec nous par
Iintermédiaire de la chair comme d’un voile. Car soutenir sa divi-
nité pure n’est guére possible a la nature qui existe dans le deve-
nir et dans la corruption »?'.

Bien des actes et des paroles du Christ nous resteraient des énig-
mes, ou méme deviendraient de graves sources d’erreur, si on
n’avait toujours a I’esprit ce grand principe, a savoir, qu’avant
tout Il cherche a se rendre accessible et a nous apprendre I’humi-
lité. Par exemple, le Christ invoque ainsi le témoignage de JEAN-
BapTisTE, comme §’I] avait besoin du témoignage de quelqu’un :
« Si Je rends témoignage a Moi-méme, mon témoignage n’est
pas vrai ; un autre rend témoignage, et Je sais que le témoignage
qu’il rend & mon sujet est vrai. Vous avez envoy€ trouver JEAN,
et il a rendu témoignage a la vérité ; pour ma part ce n’est pas
d’un homme que Je regois témoignage, mais Je dis ces choses
pour que vous soyez sauvés »32. A ce sujet, saint CHRYSOSTOME
commente : « C’est comme s’il disait : ‘Je suis Dieu et le Fils
véritable de Dieu, et de cette essence pure et bienheureuse, et Je
n’ai besoin d’aucun témoin. Car méme si personne ne voulait
témoigner [pour Moi], Je n’en serais pas pour autant diminué
dans ma nature. Mais vu que Je me soucie du salut du grand
nombre, pour cela Je suis descendu a un tel degré d’humilité que
Je remets & un homme le soin de témoigner de Moi !’... De méme
donc qu’ll s’est enveloppé d’une chair afin de ne pas an€antir
le monde entier en descendant sur terre avec sa divinité nue : ainsi
Il envoya comme héraut un homme, afin qu’entendant une voix
de méme origine, ceux qui alors I’entendaient approchassent plus
facilement. Car, qu’ll n’efit aucunement besoin du témoignage
du Précurseur, il suffisait [pour prouver cela] qu’ll se montrat
tel qu’Il était, en sa nue essence et qu’ll frappét de stupeur tout
le monde. Mais pour la raison que je viens de dire, Il ne le fit
pas. En effet, Il elit tout anéanti, personne n’étant capable de
soutenir ce rayon-la inaccessible de la Lumiére »*.

31. Saint GREGOIRE DE NAZIANZE, Sur les saintes Lumiéres de 1’Epiphanie, Disc. 39 (P.G.
XXXVI, 349).
32. Jn. 5334,

33. Commentaire sur JEAN, Hom. 6 (P.G. LIX, 61).

96

N —4-4




8

C’est 4 la méme logique qu’obéit le processus ainsi décrit par
Luc : « Et Jésus progressait en sagesse et en age et en grace
devant Dieu et les hommes »*. Il elt ét¢ inopportun que la
divinité du Christ se manifestat avec splendeur dés sa plus ten-
dre enfance et — comme le racontent invraisemblablement cer-
tains évangiles apocryphes — qu’ll fit des prodiges plus aptes
4 éblouir et a épater qu’a transmettre un enseignement dont le
temps n’était pas encore venu, et qui humainement n’¢tait pas
du ressort d’un enfant. Puisqu’ll a daigné choisir la voie de
|’Incarnation, Il ne s’est pas arrété a mi-chemin mais est allé
jusqu’au bout. Dans cette optique, le verset de I’Evangile signi-
fie alors qu’Il proportionne la manifestation de sa sagesse et de
sa grace infinies a sa croissance en age : « C’est le propre des
hommes », dit saint ATHANASE & contre-courant d’une certaine
théologie qui s’affiche frauduleusement aujourd’hui comme
catholique, et qui n’est qu’hérétique et teilhardienne et moder-
niste, « que de progresser. Mais le Fils de Dieu, ne pouvant pro-
gresser, étant donné qu’Il est parfait dans le Pére, s’est humilié
a cause de nous, afin que nous puissions croitre de plus en plus.
Or, notre croissance n’est rien d’autre que de se détacher des cho-
ses sensibles et de naitre dans le Logos Lui-méme, puisque son
humilité n’est rien d’autre que d’avoir assumé notre chair. Ce
n’est donc pas le Logos en tant que tel qui progresse ; Lul qui
est parfait d’un Pére parfait n’a besoin de personne, de plus Il
fait progresser les autres en haut ; mais ¢’est humainement qu’ll
est dit ici ‘progresser’, puisque le progres est, encore une fois,
propre aux hommes. Et, en effet, s’exprimant avec une preéci-
sion attentive, ’évangéliste au progres a joint 1’age : or, le Logos
Dieu ne se mesure pas par I’Age, mais les 4ges sont propres aux
corps ; donc le progres est celui du corps, car, celui-ci progres-
sant, la manifestation de la divinité a progressé en Lui aussi, par
rapport a ceux qui Le voient [...].

.Qu’est' ce prétendu progrés si ce n’est, ainsi que je 1’a1 déja
dit, la divinisation communiquée par la Sagesse aux hommes,
¢t la grace anéantissant, selon la ressemblance et I’affinité de la

—_—

34. 2%,

97




chair du Logos, a I’intérieur d’eux le péché et la corruption qui
sont en eux ?... Ce n’est point la Sagesse elle-méme, en tant que
telle, qui a progressé en elle-méme, mais ¢’est ce qui est humain
qui a progressé en sagesse, dépassant petit a petit la nature
humaine et, divinisé¢, devenant 1’organe de la Sagesse pour 1’opé-
ration de la divinité et son illumination resplendissant en tous :
aussi n’a-t-1l pas dit : ‘le Logos’ progressait, mais ‘Jésus’, nom
dont est appel¢ le Seigneur devenu homme ; de sorte que le pro-
gres est propre a la nature humaine » .

On aura remarqué, j’espere, comment saint ATHANASE batit
toute sa démonstration sur le fait, qu’on 1’accepte ou non, que
la divinité est « parfaite », et donc, en tant que telle, non sus-
ceptible de I’ombre d’un développement. Nous avons solidement
établi cette vérité fondamentale au chapitre I de ce livre, expri-
mée par ARISTOTE et saint MAXIME comme « une Monade immo-
bile », et nous avons montré pourquoi et en quel sens elle est
immobile : « Dans la confession du Dieu véritable », déclare saint
GREGOIRE DE NYSSE, « sont contenues en méme temps toutes les
pensées pieuses en vue de notre salut, a savoir qu’Il est bon, qu’ll
est juste, qu’ll est puissant, qu’Il est immuable et inaltérable et
toujours le méme, non susceptible de changer, soit en pire soit |
en meilleur : en pire, parce que cela n’est pas dans sa nature ;
en meilleur, parce qu’il n’y en a pas ; car qu’est-ce qui est plus
haut que le Supréme ? qu’est-ce qui est meilleur que le Bien ?

De sorte que Celui qui est contemplé dans toute perfection du
bien posséde I’inaltérabilité en tout genre et manifeste en Lui-
méme pareille qualité, non point a des époques déterminees, mais
toujours pareillement, et avant son Economie par rapport a
I’homme, et pendant, et aprés, sa nature immuable et inaltéra-
ble ne changeant nullement, ni imitant la discordance dans ses
opérations a notre égard. En effet, ce qui est incorruptible et inal-
térable par nature est toujours tel, ne s’altérant point en compa-
gnie de la nature basse, lorsque par économie Il nait en elle ;
4 I’exemple du soleil qui, jetant son rayon sous les ténébres n’a
pas obscurci la lumiére du rayon, mais a transformé par le rayon

35. Contre les Ariens, 1II (P.G. XXVI, 432-433, 436).

98

o




-z

|’obscurité en lumiére ; ainsi également la lumiére véritable lui-
cant dans nos ténebres n’a pas €t¢ ombragée par I’obscurité, mais
par elle-méme a illuming les ténebres » 3.

La révélation de la divinité du Christ s’est donc faite
progressi\{ement, par étapes, non cependant d’une maniére sim-
pliste, maits avec flux et reflux’, comme toutes les choses profon-
des, et en tenant compte de I’opportunité et des circonstances.
Une des étapes culminantes de cette révélation fut I’Epiphanie,
ou la Théophanie, c’est-a-dire la premiere apparition publique
dans 1’opération du salut. De trés nombreux apostats, camou-
flés ou non en catholiques, enseignent de nos jours, que c’est
alors que le Christ prit conscience de sa divinité, enseignement
qui équivaut a une négation pure et simple de la divinit¢ du Christ,
car comment le Christ, s’I1 est Dieu au vrai sens du terme, peut-
1, méme une seule fois, perdre la conscience de sa divinite ? La
conscience est inséparable de la pensée réfléchie : « Si quelqu’un
dit que le Fils, rendu parfait par les ceuvres, a ét€ jugé digne
d’adoption en tant que Fils, soit apres le Baptéme, soit apres la
Résurrection des morts, tels ceux que les paiens admettent, les
ajoutant sur la liste [des dieux], qu’il soit anathéme ! Car ce qui
a commencé, ou ce qui progresse, ou ce qui est rendu parfait,
bien que qualifié &tre ainsi par une manifestation par degrés, n’est
pas Dieu »37. S’il n’y a eu chez le Christ, a certains moments,
un obscurcissement voulu, on le verra en temps et lieu appropries.

Arrétons-nous un peu sur ce grand principe de condescendance,
sans lequel on ne comprendra absolument rien a I’Ecriture et on
tqn}bera dans les pires hérésies. I1 n’y a pas de pire principe exé-
gétique que d’abstraire les paroles de I’Ecriture en les séparant
de leur contexte, et de jongler avec elles comme avec autant
d’abstractions.

\_foici un fameux exemple : « Que votre cceur ne se trouble
PO,I_Ilt .et ne s’effraie point. Vous avez entendu que Je vous ai dit :

V’irai et Je viendrai 4 vous.’ Si vous m’aimez, vous vous réjoui-
rez de ce que Je vais chez mon Pére, car mon Pere est plus grand
que Moi »3. A ce propos, saint CHRYSOSTOME S€ demande :

e

36. Lettre 3 (P.G. XLVI, 1020).

g ?ain{4gl§§GOIRE bE NazianzE, Epitre 1 2 CLEDONIOS (P.G. XXXVIL, 180-181).
. In. 1427128,

99




« Quelle est la joie que cela devait leur apporter ? Quell.e est la
consolation ? Que signifie donc la parole ?_Il; ne connaissaient
pas la Résurrection, et n’avaient pas de Lui I'idée qu’il fallait :
comment [I’eussent-ils pu] en effet, eux qui ne savaient méme
pas qu’ll ressusciterait ? Quant au Pere, 1ls Lc? croyaient grand.,
11 dit donc : ‘Bien que vous redoutiez a mon sujet que Je ne pusse
Me protéger, et que vous n’ayiez pas confiance qu’apres la Croix
Je vous verrai de nouveau, cependant apres avoir entendu que
Je vais chez mon Pére vous devriez dorénavant vous réjouir de
ce que Je vais chez Celui qui est plus grand et qui est capable
de dissiper toutes les choses redoutables... Tant que Je suis ici,
il est naturel que vous pensiez que nous sommes en péril ; mais
si Je vais la-bas, ayez confiance que nous sommes en sécurité.
Car personne ne pourra triompher de Lui !’ »3°

C’est un des nombreux cas de condescendance, ou le Christ,
sous-estimé par quelqu’un, ne juge pas bon de le redresser immé-
diatement : ainsi la parole qu’Il adressa a PieErRE lorsque celui-
ci eut coupé I’oreillon du serviteur du grand-prétre : « Ou crois-
tu que Je ne peux appeler 4 mon secours mon P¢re et Il mettra
a ’instant & ma disposition plus de douze légions d’anges ? »
« Il parle », précise saint CHRYSOSTOME, « en fonction de la sup-
position des auditeurs. Car personne, fiit-il frappé de grande folie,
ne disait qu’il ne pouvait se secourir Lui-méme et qu’ll eut besoin
d’anges ; mais parce qu’ils pensaient de Lui comme d’un homme,
pour cela Il parle de douze légions d’anges »*.

Voici un dernier exemple : « Et comme Il était sorti sur la route,
quelqu’un, accourant et tombant a ses genoux, Lui demanda :
‘Maitre bon, que dois-je faire pour hériter la vie éternelle ?” Mais
Jésus lui dit : ‘Pourquoi m’appelles-tu bon ? Il n’y a de bon que
Dieu seul’ »*2, Commentaire de saint CHRYSOSTOME : « Pour-
quoi donc le Christ lui répond-I1 ainsi, disant : ‘Nul n’est bon’ ?
Parce qu’il L’a abordé comme s’11 était un simple homme et I’'un
de la multitude et un maitre juif, c’est pourquoi Il parle avec

39. Hom. 75 sur Jean (P.G. LIX, 407-408).
40. Mt. 26%3,

41. Hom. 75 sur MATTHIEU,
42. Mc. 10718,

100




lui en tant qu’homme. Car en plusieurs endroits Il répond aux
suppositions de la multitude, comme lorsqu’ll dit : ‘Nous ado-
rons ce que nous connaissons’#, et : ‘Si Je témoigne, Moi, en
ma faveur, mon témoignage n’est pas vrai’ »#.

Les hommes, en effet, méme les meilleurs, ne sont plus bons
(ils sont méme méchants) dés qu’on les compare a Dieu.
Lorsqu’alors 11 est supposé étre un homme, Il refuse ’attribut
par lequel le désigne son interlocuteur.

B. L’INCARNATION, LEVAIN DANS LA PATE,
OU UNION DES DEUX NATURES (DIVINE ET

HUMAINE)

Le premier but de I’Incarnation aurait pu parfaitement se réa-
liser par le Christ assumant une forme humaine sans devenir
homme Lui-méme, sans union véritable avec une nature
humaine : tout comme lorsque le Saint-Esprit assuma la forme
d’une colombe au Baptéme du Christ, ou Dieu prit I’apparence
d’un buisson ardent en présence de Moise. Mais le second but
de I’Incarnation, dont nous allons longuement parler, implique
une véritable Incarnation.

En effet, « ’homme déja créé », déclare saint ATHANASE, « S€
corrompait et se perdait complétement. Ce étant, a juste titre
le Logos fit un splendide usage du corps humain et Il s’épandit
Lui-méme sur tout. Puis il faut savoir que la corruption qui avait
eu lieu n’était pas en dehors du corps mais adhérait a lui, et il
fallait qu’a la place de la corruption s’enlagat a lui la vie, afin
que, de méme que la mort eut lieu dans le corps, ainsi également
eut lieu en lui la vie. Car si la mort était en dehors du corps,
la vie également devrait provenir du dehors. Mais si la mort
s’enlacait au corps, existant avec lui, le dominant, il était néces-
saire que la vie s’enlagat au corps, afin que celui-ci, ayant revétu
la vie en échange, rejetit la corruption. Autrement, si le Logos
avait paru en dehors du corps et non en lui, la mort eut été tres

43. Jn. 42
44. Jn. 5. Hom. 63 sur MatTHIEU (P.G. LVIII, 603).

101




Y

naturellement vaincue par Lui, vu qu’elle est sans force contre
la vie, il n’en reste pas moins que la corruption survenue fiit res.

tée dans le corps [...].

Et de méme que si on écarte du chaume le feu, le chaume, cor-
ruptible par le feu, ne brile point mais, encore une fois, il
demeure chaume tout & fait, redoutant la menace du feu, car
le feu le détruit naturellement ; mais que si on revétait a profu-
sion le chaume d’amianthe, qu’on dit avoir des propriétés
contraires au feu, le chaume, possédant la sécurité provenant dy
revétement de I'incombustible, ne redoute plus le feu : ainsj
pourrait-on dire au sujet du corps et de la mort — a savoir que
si la mort était écartée de lui sur simple ordre, il n’en resterait
pas moins, encore une fois, mortel et corruptible selon la raison
intime des corps. Mais afin que cela n’efit pas lieu, il fut revétu
du Logos incorporel de Dieu, et ainsi ne redoute plus la mort
ni la corruption, ayant la vie comme revétement, et la corrup-
tion étant anéantie en lui »%. C’est I’une des pages ou, selon le
mot de NEWMAN, on a envie de s’asseoir aux pieds des Péres,
comme MARIE aux pieds du Christ, pour ne pas perdre le moin-
dre « 10ta » !

Puisque I’Incarnation est I’union du Logos avec la nature
humaine dans son état de chute, et que d’une part nous savons
déja qui est le Logos, il nous reste a voir : I : La nature humaine
assumeée par le Logos. II : La nature de ’union entre le Logos
et le composé humain.

I — LA NATURE HUMAINE ASSUMEE
PAR LE LOGOS

Du moment que le Logos avait pour mission de restaurer la
nature humaine déchue, et cela par I’'union avec elle, c’est cette
nature qu’ll a assumée. Car assumer une chair céleste qui n’a
pas grand-chose a voir avec notre nature déchue telle qu’elle est
maintenant, cela aurait été plutét esquiver I’Incarnation que
S’incarner. Voici quelques anathémes appropriés prononcés par

45. De I'Incarnation du Logos (P.G. XXV, 175).,

102




e

saint GREGOIRE le Théologien, contre cette hérésie qui en son
temps existait chez un théologien renommé, APOLLINAIRE, €t un
demi-siecle plus tard fit la triste réputation d’EutycHEs : « Si
quelqu’un dit que la chair [du Christ] est descendue du ciel, mais
qu’elle n’est pas d’ici-bas et de la notre, qu’il soit anatheme !
Car la parole : ‘Le second homme est du ciel’* ; et : ‘Tel celui
qui est céleste, tels ceux qui sont célestes’*” ; et : ‘Nul n’est
monté au ciel si ce n’est Celui qui est descendu du ciel, le Fils
de ’homme’ %8, et d’autres choses semblables s’il y en a, doivent
atre tenues pour dites a cause de I’'union avec ce qui est céleste.
De méme que les paroles : ‘Toutes choses ont été créées par le
Christ’#, et : ‘Le Christ habite dans vos cceurs’>, [doivent €tre
entendues] non point selon ce qui est visible de Dieu mais selon
ce qui en est intelligible, les dénominations, ainsi que les natu-
res, étant mélangées et interchangeables en raison de leur cohé-
sion »3!. Comme souvent dans ces cas, ces hérétiques ne distin-
guent pas clairement ce qui doit étre attribué a la nature humaine
du Christ, de ce qui doit I’étre a sa nature divine, et ne com-
prennent malheureusement pas que la chair du Christ est appe-
lée « céleste » a cause de son union avec la divinité, et non pas
parce qu’elle ne serait pas chair « terrestre ». Nous reviendrons
sur cela.

Saint BasiLE démontre les conséquences redoutables de cette
hérésie : « Si donc la venue du Seigneur dans la chair n’a pas
eu lieu, le Rédempteur n’aura pas prononcé sur la mort la sanc-
tion en notre faveur, Il n’aura pas brisé par Lui-méme la royauté
de la mort. Car si autre avait été celui sur qui régnait la mort,
€t autre celui qui a été assumé par le Seigneur, la mort n’aurait
pas cesse d’agir en ce qui lui est propre, les souffrances de la chair
théophore n’auraient eu pour nous aucun profit, Il n’aurait pas
exterminé le péché dans la chair, nous n’aurions pas été vivifiés
dans le Christ, nous qui étions morts en Abam qui, désagrégé,

46. I Cor. 154,

47. Id. 15%,

48. Jn. 31,

49. Jn. 13, I Cor. 8.
50. Eph. 317,

51. SAINT GREGOIRE DE NAZIANCE 2 CLEDONIOS, Epitre 1 (P.G. XXXVII, 181).

103




v

n’aurait pas €té restaure, c ui qui était tombe avec force n’aurajt
pas été releve, celui qui avait été aljéné par la tromperie du ser.
pent n’aurait pas ete assimilé a Dieu : toutes ces choses-1a, ep
effet, sont anéanties par ceux qui disent que le Seigneur est veny
dans un corps céleste ! Quel besoin [y aurait-il] donc d’une sainte
vierge si la chair ne devait pas étre prise de la pate pétrie
d’Apam ? »*

La méme hérésie est commise — c’est-a-dire la négation de
I’Incarnation — si on prétend avec VALENTIN (ou le Coran) que
la chair du Christ n’était qu’apparence. Parlant de certains héré-
tiques de son temps, saint GREGOIRE DE NAzIANZE déclare :
« Tantot ils introduisent une apparence** plutét qu’une réalité
de chair, comme si elle n’avait rien subi de ce qui est ndtre, ni
de ce qui est exempt de péché. Et en vue de cela ils emploient
la parole apostolique, non entendue ni dite apostoliquement :
que notre Sauveur ‘a paru dans la ressemblance des hommes et
s’est trouvé dans ’apparence extérieure d’'un homme’34, comme
si par la il était entendu non pas la forme humaine, mais cer-
taine apparition trompeuse et apparence » .

L’Incarnation, en effet, dépasse tellement toute imagination
de I’homme, toute espérance, cela parait tellement sublime qu’on
n’est que trop tenté de la nier. Attribuer dans ce cas au Fils de
Dieu une apparence de chair, ou une chair céleste, est bien plus
acceptable pour I’entendement de ces hérétiques. Saint CHRYSOS-
ToME explique somptueusement le défi posé par I’Incarnation a
I’intellect, et souligne tout ce que Dieu a pris de précautions pour
la rendre croyable : « Le discours de I’Incarnation était trés dif-
ficile 2 admettre. Car la surabondance de son amour pour les
hommes et cette grandeur de la condescendance étaient pleines
d’effroi, et il fallait beaucoup de préparation pour les rendre
acceptables. Songe en effet combien ¢’était grand d’entendre et
d’apprendre que le Dieu ineffable, incorruptible, incompréhen-
sible, invisible, insaisissable, Celui dans les mains duquel sont

52. A ceux de Sozopolis, Lettre 261 (P.G. XXXII, 969).
53. Aoxnaww.

54. Phil. 27.

55. Epitre 11 4 CLEDONIOS (P.G. XXXVII, 197, 200).

104




s

les limites de la terre, Celui qui regarde la terre et la fait frémir,
Celui qui touche les montagnes et les fait fumer, Celui dont les
Chérubins ne pouvaient soutenir le poids de sa condescendance,
mais ils voilaient leurs yeux sous I’abri de leurs ailes, Celui-la
qui dépasse tout intellect et triomphe de toute pensée, ayant sur-
passé les anges, les archanges, toutes les puissances intellectuel-
les d’en haut, [que Celui-1a] a daigné devenir homme et Se revé-
tir d’une chair modelée de la terre et de la boue, et venir dans
Je sein d’une vierge et y étre porté neuf mois et étre allaité et subir
toutes les choses humaines !... Car Il n’est pas entré simplement
dans un homme achevé et complet, mais dans un utérus virgi-
nal, en sorte qu’Il subit la gestation et ’enfantement, la Nourri-
ture de lait et la croissance, et que ce qui eut lieu fit cru a cause
de la longueur du temps et la diversité de toutes les périodes.

Et Il n’a pas arrété la sa démonstration mais, circulant dans
sa chair, Il I’a laissé subir les désagréments de la nature, et la
faim et la soif et le sommeil et la fatigue ; enfin, allant pour la
crucifixion, Il I’a laissé souffrir ce qui est propre a la chair. Car
c’est pour cela que des gouttes de sueur tombaient d’elle, et un
ange était 1a pour la fortifier, et elle s’attriste et se tourmente ;
car avant cela elle disait : ‘Mon ame est agitée’*5, et : ‘Elle est
affligée jusqu’a la mort’%’.

Si, alors que tout cela est arrivé, la bouche perverse du diable,
par ’intermédiaire de MarcioN le Pontique, et de VALENTIN, et
de Mangs le Perse, et d’autres hérésies plus nombreuses, s’est
évertuée a renverser le discours de I’Economie et a fait retentir
certaine parole satanique disant qu’ll ne s’est pas incarne et ne
s’est pas enveloppé d’une chair, mais que c’était apparence et
phantasme et fiction et feinte (alors que les passions criaient, la
mort, le tombeau, la faim) : au cas ou rien de cela ne serait arrivé,
comment le diable n’aurait-il pas bien plus semé ces drogues per-
verses de 'impiété ? »-8

L’Incarnation n’exigeait pas seulement une chair réelle, non
phantasmatique, mais aussi une humanité compléte chez le Christ.

56. Jn. 1277,
57. Mt. 26%,
58. Hom. sur : « Que ce calice passe loin de Moi. »

105




.

Ici nous rencontrons APOLLINAIRE qui prétendait que I’ame du
Christ n’était pas intellectuelle, ’intelligence’® chez Luj €tant
remplacée par le Logos divin, qui informe directement une dme
purement sensible. Je ne pourrais mieux répondre qu’avec saint
GrecoIre le Théologien : « Si quelqu’un a espéré en un homme
[métaphysiquement] dépourvu d’intelligence®, il est vraiment
sot et indigne d’étre sauvé dans son intégrité. Car ce qui n’est
pas assume n’est pas gueri, mais ce qui est uni a Dieu, cela auss;i
est ce qui est sauve. Si la moitié d’Apam est tombée, la moitjé
aussi aura eté assumee et sauvée. Mais si [Dieu] entier s’unit au
crée entier, celui-ci est sauvé entier.

Qu’ils ne nous jalousent donc point le salut parfait et n’attri-
buent point au Sauveur des os et des nerfs seulement, et la figure
d’un homme. Car si I’homme [assumé] n’a pas d’ame, cela les
Ariens également le disent afin de transférer la passion a la divi-
nité, [considérée] comme ce qui meut le corps et souffre la pas- |
sion. Si au contraire il est animé, sans &tre doué de 'intelligence,
comment sera-t-il [encore] homme ? — ‘Mais, disent-ils, la divi- |
nité suffit et remplace I’intelligence.’ — En quoi donc cela me |
touche-t-il ? Car I’homme n’est pas la divinité unie exclusjve-
ment a une chair, ou a une ame, ou a ’une et ’autre sans 1’intel-
ligence, laquelle principalement est I’homme. Conserve donc

’homme en entier et joins-y la divinité, afin de me rendre un
bienfait complet [...]

.

— ‘Mais, dites-vous, notre intelligence est condamnée !’ —
Quoi donc! La chair n’est-elle pas condamnée ? Ou bien
retranche-la a cause du péché, ou bien amene I’intelligence éga-
lement a cause du salut. Si le pire a été assumé pour étre sancti-
fié par le fait de devenir chair, le meilleur ne sera-t-il pas assumé
pour &tre sanctifié par le fait de devenir homme®! ? Si, & sages,
Iargile a été fermentée et est devenue une nouvelle pite, I’image
ne sera-t-elle pas fermentée et mélangée avec Dieu, divinisée par
la divinité ? J’ajouterai cecj : si I’intelligence est irrévocablement
rejetée comme pécheresse et condamnable, et que c’est pour

59. Nois.
60. “Avous.

61. « Le pire », c’est-a-dire Je corps ; « le meilleur », c’est-a-dire I'intelligence maitresse.

106

4



cela que le corps a été assumé tandis que I'intelligence a éte lais-
sée de coté, alorsilya pardon pour ceux qui péchent selon I'intel-
Jigence. Car le témoignage de Dieu selon toi aura clairement mon-
tré I’impossibilité de la guérison. C’est pour cela que tu rabais-
ses mon intelligence, 0 merveilleux, m’accusant d’étre adorateur
de la chair puisque je suis adorateur d’un homme, afin que tu
unisses Dieu a la chair comme ne pouvant étre uni différemment,
et pour cela tu Otes le mur mitoyen. Mais quelle est mon expli-
cation, moi qui suis sans godt pour la philosophie et un rustre ?
L’Intelligence s’unit & ’intelligence (en tant que celle-ci est plus
proche d’elle et plus apparentée a elle), et par elle a la chair, I’intel-
ligence étant ’intermédiaire entre la divinité et I’épaisseur [...].
Si [Dieu s’est incarné] pour mettre fin a la condamnation du
péché, aprés avoir sanctifié le semblable par le semblable : [alors]
de méme qu’ll eut besoin d’une chair a cause de la chair
condamnée et d’une ame a cause de ’'ame, ainsi également d’une
intelligence a cause de I’intelligence qui, non seulement a péché
en ADAM, mais la premiere a é6té atteinte du mal%, comme
disent les médecins au sujet des maladies. Car ce qui a recu le
commandement, c’est également ce qui n’a pas gardé le com-
mandement ; mais ce qui ne I’a pas gardé, c’est aussi ce qul a
osé la transgression ; ce qui a transgresse€, c’est aussi ce qui avait
le plus besoin de salut ; ce qui avait besoin de salut, c’est aussi
ce qui a été assumé. Donc I’intelligence a été assumée » 5. Voila
en méme temps une des innombrables pages des Péres qui clouent
vigoureusement le bec & ceux qui sont toujours prets a I’ouvrir
pour dénoncer le prétendu manque de réalisme des Peres, leur
prétendu angélisme et leur prétendue inclination pour tout ce qui
est désincarné !

Enfin, une troisiéme considération au sujet de I’humanite assu-
rr.lée, c’est qu’elle était « sans péché »64. Cette chair étant des-
Fmée a devenir celle méme de Dieu, pour nous délivrer du péché,
il est impossible de lui attribuer la moindre trace de péche :

62. Tlpwrorabnoarra.

63. Epitre I 4 CLEDONIOS (P.G. XXXVII, 181, 184-185, 188).
64. Hébr. 4.

107




N

« Le Seigneur », dit saint BasiLE, « @ d’un cOté en Lui-méme
les passions naturelles, confirmant qu’ll est devenu homme
en vérité et non en apparence ; mais les passions qui provien-
nent du mal, celles qui salissent la pureté de notre vie, Il les g
écartées comme indignes de la divinité sans souillure. C’est pour-
quoi il est dit qu’Il est né ‘dans la ressemblance d’une chair de
péché’ %, Car ce n’est pas dans la ressemblance d’une chair,
comme il leur semble%, mais : ‘dans la ressemblance d’une
chair de péché’. En conséquence, Il a, d’une part, assumé notre
chair avec ses passions naturelles ; quant au péché, Il ne I’a pas
assumé » 7.

Tout d’abord, cette chair était absolument pure du péché ori-
ginel — a tel point que le mode d’existence choisi par le Christ
pour cette chair a été la virginité, c’est-a-dire 'imitation de
I'impassibilité paradisiaque, et non le mariage, qui dans son état
actuel suppose la nature déchue puisqu’il est un remede a la
concupiscence. Commentant cette parole de saint GREGOIRE DE
Nazianze : « Les lois de la nature sont déliées : le monde d’en
haut doit étre accompli »%, saint MaxiME dit : « Quelles sont
les lois de la nature qui sont déliées ? La conception par semence,
selon mon sentiment, et I’enfantement par la corruption, I'une
et ’autre n’ont trés certainement point mis leur empreinte sur
la véritable Incarnation de Dieu et sur le fait qu’ll est devenu
homme parfait. En effet, la conception a été véritablement pure
de semence, et enfantement absolument en dehors de toute
atteinte de corruption ; et c’est pourquoi, aprés I’enfantement
de Celui qui est né, la mére est restée également vierge, encore
davantage impassible a cause de I’enfant (ce qui est merveilleux
et surpasse toute loi ainsi que tout ordre de la nature), €t Dieu,
qui a daigné naitre d’elle par la chair, resserrant fortement par
son enfantement, en tant qu’elle est sa mére, les liens de la virgi-
nité. Chose nouvelle et vraiment miraculeuse que la naissance
et la sortie d’un feetus eussent lieu alors que les serrures de

65. Rom. 8.

66. C’est-a-dire les hérétiques qui niaient la réalité de la chair du Christ.
67. Lettre 261, Aux habitants de Sozopolis (P.G. XXXII, 972).

68. Sur la Nativité du Christ, Disc. 38 (P.G. XXXVI, 313).

108



- o

i procréation de celle qui enfante n’étaient pas ouvertes ! En effet,
: il fallait vraiment, oui il fallait que le Créateur de la nature,
redressant par Lui-méme la nature, annulat les premicres lois de
la nature, en vertu desquelles le péché, au moyen de la desobéis-
sance, avait condamné les hommes a la méme particularite de
| succession les uns aux autres que les animaux sans raison ; et
qu’ll restaurat ainsi les lois de la premiere création, divine en
réalité afin que ce que I’homme, par négligence, faible qu’il était,
avait anéanti, cela Dieu, puissant qu’ll est, redressat par son
amour des hommes » .

Saint GREGOIRE DE Nysse affirme pareillement : « C’est pour
cela, je crois, que la source de I’impassibilité, notre Seigneur
Jésus-Christ Lui-méme, n’est pas entré dans le monde par le
mariage, afin de montrer par le mode de son Incarnation ce grand
mystére : seule la pureté est propre a montrer la présence de Dieu
et son entrée — pureté impossible a réaliser en toute rigueur autre-
ment que par I’aliénation compléte des passions charnelles ; ce
qui en effet est arrivé corporellement dans la Vierge immaculée,
la plénitude de la divinité chez le Christ resplendissant par la
Vierge »7°.
| Je sais que cet article de foi agace et rebute beaucoup de soi-
| disant catholiques d’aujourd’hui, pour qui la virginité est, dans
' le meilleur des cas, inférieure au mariage, et qui se distinguent
par une nostalgie du monde qu’on n’a jamais vue dans I’histoire
du catholicisme et qu’on ne reverra probablement jamais. Aussi
nous allons insister sur cet article, a savoir que la virginité de
MARIE, seul état digne de son role de Mére de Dieu, a existé
avant, durant, et aprés la nativité du Christ : « Un ventre inex-
plicable, dit saint ATHANASE, un sein incompréhensible, une
mamelle d’une sainte racine, un lait qui coule étrangement, un
allaitement étranger a la largesse de la nature »"'. « Regarde »,
s’écrie saint JEAN DAMASCENE, « ’enfantement mystique de la
Vierge. Car elle n’a pas connu la douleur de I’enfantement et
la purification des meéres ; en effet, tout enfantement corrompt

69. De diver. difficultés chez DENYs et GREGOIRE (P.G. XCI, 1276).
70. De la Virginité, 2 (P.G. XLVI, 324).
71. Hom. sur le Recensement de MARIE et JOSEPH (P.G. XXVIII, 944-945).

109

;—




N

la virginité et implique des douleurs violentes a cause du chati-
ment trés proportionné de la malédiction, le ‘tu enfanteras dang
les douleurs’7?’. Mais elle, avant I’enfantement et apres la nati-
vité reste vierge, car Celui qui est engendre €tait Dieu. Elle est
devenue meére sans travail et servante de I’enfantement et accou-
cheuse sans I’avoir appris, enveloppant de langes et €tendant sur
une creche Celui qu’elle a enfanté par elle-méme, au-dessus d’elle,
surnaturellement, sans douleur »™.

Saint GREGOIRE DE NYssE dit I’équivalent : « Sa grossesse a eu
lieu sans union, son accouchement sans souillure, son enfante-
ment sans douleur ; Lui dont la couche nuptiale a été la puis-
sance du Trés-Haut ombrageant la virginité comme une nuée,
[Lui] dont le flambeau nuptial a été I'illumination du Saint-Esprit,
[Lui] dont la couche a été I'impassibiliteé, et le mariage I’incor-
ruptibilité... Lui seul en effet a été enfanté sans douleur et formé
sans mariage... Car de méme que la Vierge n’a pas su comment
le corps réceptacle de Dieu s’était constitu¢ dans son corps, ainsi
elle n’a pas éprouvé I’enfantement, la prophétie €tant témoin de
son enfantement sans douleur. En effet, Isaie dit : ‘Avant que
ne vienne le travail de I’enfantement, elle a échappé et donné
naissance a un male’’74. C’est pourquoi Il est né d’une maniére
étrangere a ’une et ’autre lois de la nature, ni commencant par
le plaisir, ni naissant par la douleur... Car, vu que celle qui par
le péché a introduit la mort dans la nature, a été condamnée a
enfanter dans les douleurs et les peines, il fallait absolument que
]a Meére de la Vie commengét la grossesse par la joie et achevat
I’enfantement par la joie. En effet, I’archange lui dit : ‘Réjouis-
toi, pleine de grace’”, bannissant par sa parole I’affliction
échue au commencement 2 I’enfantement & cause du péché »’.

Le role de la virginité, bien loin d’étre secondaire, est tellement
essentiel dans I’Incarnation, que la Mére de Dieu a été ’objet
d’une consécration a Dieu (fétée le 21 novembre) dés sa concep-
tion. Sa mére ANNE étant stérile, émit le voeu de consacrer 2 ’

|
|

72. Gen. 3'6,

73. Hom. sur la Nativité du Christ.

74, 667,

75. Luc 1%,

76. Comm. du Cantique des Cant., Hom. 13 (P.G. XLIV, 1053).

110




- ‘

Dieu le fruit de ses entrailles. La naissance de la Vierge eut lieu
dans la maison de JoAcHIM et ANNE, attenante a la Piscine pro-
batique a Jérusalem, selon le témoignage de saint JEAN DAMAS.
CENE : « Réjouis-toi, [piscine] probatique, résidence tres sacrée
de la Mere de Dieu ! Réjouis-toi, [piscine] probatique, séjour
des ancétres de la Reine ! Réjouis-toi, [piscine] probatique, autre-
fois enclos des brebis de JoacHIM, mais maintenant église, imi-
tant le ciel, du troupeau raisonnable du Christ ! »7

A la suite de ce veeu, la sainte Vierge fut élevée au Temple.
A P’age de la puberté, « les prétres », nous apprend saint GRE-
GoIRE DE NYSSE selon une trés antique et vénérable tradition dans
’Eglise, « tinrent conseil au sujet de ce qu’il fallait faire de ce
saint corps sans pécher contre Dieu. Car assujettir [cette Vierge]
a la loi de la nature et la soumettre par le mariage a celui qui
I’emmeéne, était une chose des plus absurdes. En effet, cela aurait
été tenu pour un franc sacrilége, qu’un homme devint le maitre
d’une offrande divine, puisque selon les lois il est prescrit a
I’homme d’étre le maitre de celle qui se marie a lui. Par ailleurs,
qu’une femme véciit parmi les prétres a I’intérieur du sanctuaire,
et qu’elle fiit vue dans le Saint, ce n’était ni selon la Loi ni digne.
Tandis qu’ils délibéraient sur ces choses, un conseil vint de la
part de Dieu pour qu’on la donnat a un homme sous prétexte
de fiancailles, et tel qu’il fGt apte a sauvegarder sa virginité. On
trouva donc JosepH, selon cette proposition, de la méme tribu
et lignée que la Vierge, et la trés jeune fille lui fut fiancée selon
le conseil des prétres ; mais I’'union n’allait que jusqu’aux fian-
cailles. A ce moment la Vierge est initiée au mystére par
GABRIEL »78,

. Quand on a a I’esprit cette consécration antérieure de la Vierge,
1l est beaucoup plus facile de comprendre sa réponse a ’ange :
« Comment cela serait-il puisque je ne connais point
d’homme ? »” La sainte Vierge, en effet, a bien pu croire, un
moment, a I’ Annonciation, que I’ange lui annongait la venue du
Sauveur par la voie naturelle : le mariage, et elle en fut troublée :

77. Hom. 1 sur la Nativité de la Vierge (P.G. XCVI, 677).

78. Hom. sur la Nativité du Christ (P.G. XLVI, 1140).
79. Luc 1%,

111




« Elle fut troublée a cette parole, et elle calculait exactement ce
qu’était ce salut amical »% — non pas qu’elle y fut incrédule,
mais parce qu’elle tenait par consécration a sa virginité. La
réponse de la Vierge incite alors I’ange a lui expliciter le dessein
de Dieu : « Ecoute la voix pure de la Vierge. L’ange annonce
’enfantement, et elle tient fortement a la virginité, jugeant I’incor-
ruptibilité plus estimable que I’apparition angélique ! Et ni
n’accorde-t-elle point créance a I’ange, ni ne renonce-t-elle a son
dessein. ‘Il m’est interdit, dit-elle, d’avoir commerce avec un
homme : comment cela m’arriverait-il, puisque je ne connais
point d’homme ?” Cette parole de MaRrIE est la démonstration
de ce qui est raconté par I’écrit apocryphe. En effet, si c’était
en vue du mariage qu’elle avait été prise par JOSEPH, comment
serait-elle surprise par I’annonce d’avance de son enfantement,
alors qu’elle s’attendait a devenir inévitablement meére selon la
loi de la nature ? Mais puisqu’il fallait qu’elle préservat intacte
la chair consacrée a Dieu, comme une sainte offrande, ‘c’est pour-
quoi, dit-elle, fusses-tu un ange, vinsses-tu du ciel, fiit-ce ce qui
m’apparait au-dessus de ’homme, il m’est nonobstant impossi-
ble de connaitre un homme. Comment sans mari serais-je mere ?
Car JosePH, je le connais comme fiancé, mais je ne le connais
point comme mari !’ »#

Ce n’est donc aucunement par incrédulité, insistons-y, que la
sainte Vierge a posé sa question a ’ange : « Elle n’imite pas
EVE, la premiére meére », explique saint JEAN DAMASCENE, « elle
rectifie plutdt son manque de circonspection, et avance la nature,
a peu preés ainsi, pour plaider en sa faveur, et rétorque aux paroles
de I’ange : ‘Comment cela serait-il, puisque je ne connais point
d’homme ?° — ‘Tu proferes, dit-elle, des choses impossibles. Ta}
parole a la vérité brise les bornes de la nature fixées par Celui qui
’a créée. Je n’admets point d’agir comme une seconde EvVE et de
refuser la volonté du Créateur. Si tu ne proféres point des choses
contraires a Dieu, délie mon embarras en disant le mode de
conception !’ »#82 '

80. Luc 1%,
81. Saint GREGOIRE DE Nysse, Hom. sur la Nativité du Christ (P.G. XLVI, 1140-1141).
82. Hom. I sur la Dormition (P.G. XCVI, 709).

112

o



-z

Quant aux autres circonstances de la conception virginale, qui
ont rapport surtout a la répercussion qu’elle a eue sur JosepH,
elles sont diversement interprétées, selon qu’on suppose que
JOSEPH savait, ou ne savait pas que la conception provenait de
I’Esprit Saint. L’interprétation la plus naturelle est qu’il ne le
savait pas, et qu’il en éprouva une noble jalousie — car il y a
une noble et trés légitime jalousie, moralement inesquivable
méme, dans ces cas, comme il y a des jalousies plus ou moins
imaginaires et morbides, celle d’OTHELLO étant la plus excusa-
ble — a tel point qu’il a fallu une seconde intervention angeéli-
que pour le persuader de garder sa femme. Commentant la
parole : « Alors que sa mére MARIE €tait fiancée a JoskepH, elle
se trouva enceinte de I’Esprit Saint antérieurement a toute rela-
tion »®, saint CHRYsosTOME dit : « Il ne dit pas : ‘Avant qu’elle
fut emmenée dans la maison de I’époux’ ; car elle y était. C’était
chez les anciens, en effet, la coutume le plus souvent que d’avoir
les fiancés chez eux, comme cela se voit arriver maintenant aussi.
Et les gendres de Lot étaient chez lui... ‘Mais JosepH son mari,
dit-il, étant juste et ne désirant pas la dénoncer publiquement,
résolut de la répudier en secret.’®* Dans ce cas-ci, 1l appelle
‘juste’ celui qui est vertueux en tout... Etant donc ‘juste’, c’est-
a-dire bon et mesuré, ‘il résolut de la répudier en secret’ [...].
Bien qu’une pareille femme ne fit pas seulement exposée a I’'infa-
mie, et que la Loi prescrivit aussi de la chatier, cependant JOSEPH
refusa de lui infliger non seulement la [peine] plus grave, mais
aussi la moindre : la honte. En effet, il résolut non seulement
de ne pas la chatier, mais méme de ne pas la dénoncer ! As-tu
vu ’homme philosophe et éloigné de la passion la plus tyranni-
que ? Car vous savez ce que c’est la jalousie [...].

En effet, puisque d’un c6té la garder chez lui semblait une trans-
gression, et que, d’un autre coté, la livrer a la risée publique et
la mener au tribunal I’acculait a la livrer a la mort, il ne fait rien
de cela mais se conduit déja au-dessus de la Loi. Car avec la venue
de la grace, il fallait qu’il y elit désormais des signes abondants
d’une vie sublime. En effet, de méme que le soleil, alors qu’il

83. Mt. 18,
84. Mt. 1V,

113

;—,




n’a pas encore montre ses rayons, il{urr}ipe de loin de sa I!Jmiére
la plus grande partie de l’gmvers : ainsi egalement le Christ, sur
le point de se lever de ce sein-la, et avant sa sortie, versa sa lumiére
sur ’univers entier. Aussi bien, méme avant I’enfantement, des
prophétes dansaient et des femmes prédisaient ce qui allait arri-
ver, et JEAN non encore sorti du ventre bondissait du sein ! D’ou
lui aussi fit preuve d’une grande philosophie, car il n’a ni accusé
ni invectivé : il entreprit de répudier uniquement »3s,

Saint BasiLE a proposé une interprétation différente : selon
lui, JosepH savait des le commencement que MARIE était enceinte
du Saint-Esprit, et ¢’est méme pour cette raison qu’il ne voulait
pas la garder pour femme, se considérant indigne d’une si grande
grace : « JosepH découvrit les deux choses : et la grossesse et la
raison, a savoir que c’était de I’Esprit Saint. Aussi, redoutant
d’étre appelé mari d’une telle femme, il résolut de la renvoyer
en secret, n’osant pas publier® ce qui la concernait. Mais étant
juste, il obtint la révélation des mysteéres. Car, tandis qu’il médi-
tait cela, ’ange du Seigneur lui apparut en songe, disant : ‘Ne
crains point de prendre MARIE ta femme’ »%7.

L’exigence de la virginité dans la conception et la naissance
du Christ est telle que lorsqu’une fois un sein a porté le Fils de
Dieu 1l ne peut plus porter personne ! Contre la virginité perpé-
tuelle de MARIE, on a vainement tenté d’opposer cette phrase :
« Et 1l ne la connut pas jusqu’a ce qu’elle elit enfanté son Fils
premier-né »®. « Le mot ‘jusqu’a’, souligne saint BASILE, sem-
ble souvent suggérer une certaine limite, mais en réalité indique
Iindéterminé : tel ce que dit le Seigneur : ‘Et voici que Je suis
avec vous tous les jours jusqu’a la consommation des sié-
cles’® ; car certainement apreés ce siécle le Seigneur ne cessera
pas d’étre avec les saints, la promesse au sujet du siécle présent
indique la continuité, elle n’abolit point le siécle futur. Ici

85. Comm. sur MATTHIEU, Hom. 4 (P.G. LVII, 42-44).
86. ,Aﬂﬂoﬂbﬂj‘am. Sion gdoptc ce texte, le mot n’a plus rien d’infamant, et on est bien plus
;i’ags llt:atmosphen‘: de la discipline de I’arcane et du respect des mystéres que dans celle de
adultére.
g; ;[I(I)ml.usur la sainte Nativité du Christ (P.G. XXXI, 1464-1465).
89. M. 282,

114




également, le mot ‘jusqu’a’ est entendu de la méme maniere.
Quant au fait qu’ll est appelé ‘premier-n¢’, un ‘premier-n¢’
n’implique pas forcément de comparaison avec ceux qui lui suc-
cédent, mais celui qui ouvre la matrice s’appelle ‘premier-
né’ »%.

Au sujet de la mention faite plusieurs fois dans les Evangiles,
de « fréres » et de « sceurs » de Jésus, qui plus est, nommément,
]’apologie la plus solide se fonde sur I’affirmation constante de
la Tradition, a savoir que JosepH avait des enfants d’un premier
mariage, et que lorsqu’il prit la sainte Vierge pour femme il était
veuf. Nous avons un écho autorisé de cette Tradition dans ce
passage de saint GREGOIRE DE Nyssg, suffisant a lui seul pour
balayer toutes les objections : « Puisqu’il y a mention de plu-
sieurs MARrIE dans les Evangiles, nous devons savoir que toutes
sont au nombre de trois, que JEaN a énumérées ensemble,
disant : ‘Se tenaient aupres de la croix de Jésus, sa mere, et la
soeur de sa mere, MARIE DE CLEOPAS, et MARIE MADELEINE.®!
Car en ce qui concerne la ‘MARIE’, appelée chez les autres €van-
gélistes ‘mére de JacQuEs et de Jose’?2, nous croyons qu’elle est
la Mére de Dieu et nulle autre. En effet, de méme que par ‘éco-
nomie’ (afin que ’enfantement divin fiit dissimulé et non mani-
festé aux Juifs meurtriers), la conception de la Vierge par I’Esprit
Saint est officiellement enregistrée au moment ou elle devait étre
conduite au lit nuptial, en tant que JosepH devait €tre son €époux
et le pére de Jésus : ainsi également, JosE et JACQUES étant les
trés jeunes enfants d’un mariage précédent de JosepH le char-
pentier et d’une femme défunte, la Mére de Dieu était reconnue
comme ‘mére’ et appelée ainsi. Et blasphémant le Sauveur, les
Juifs disaient ceci : ‘Celui-ci n’est-Il pas le fils du charpentier ?
Sa mere ne s’appelle-t-elle pas Marie, et ses fréres JACQUES et
Josk et Simon et Jupe ?’9% Et ¢’est pourquoi JeaN, parlant divi-
nement avec assurance, l’appelle selon la vérité ‘la mere de

90. Hom. sur la sainte Nativité du Christ (P.G. XXXI, 1468).
91. Jn. 193,

92, Mt. 27%, Mc. 159, Lc. 2410,

93, Mt. 1355,

115




Jésus’ %, lorsqu’elle se tenait debout auprés de la croix ; mais
les autres évangélistes, souvent traitant de ‘I’Economie’, I’ont
appelée selon ‘"Economie’, ‘mere de JACQUES et de Josg’* (car
ceux-ci étaient les premiers et notables fils de JoseEPH) ; cela, le
discours [évangélique] le montre clairement, puisque avec cette
‘Economie’ et le soupgon qui en résultait, MARIE était présente
sans peril a la Passion salutaire. Car si la Vierge avait été con-
nue par la multitude, les Juifs envieux ’auraient fait périr. Il
arrive qu’elle soit nommeée chez les évangélistes avec un seul des
enfants de JosepH : ‘Marie, mére de JacQues’®, et : ‘Marie,
mere de Josg’.” Marc ’appelle : ‘mére de JACQUEs le Mineur et
de Josg’*t, parce qu’il y avait un autre, JACQUES D’ALPHEE,
[appelé] ‘le Majeur’, vu qu’il était des douze apotres. [JACQUES]
le Mineur n’était pas de leur nombre »%. [Comme on le sait,
Jacques le Mineur, connu aussi pour €tre « le fréere du Sei-
gneur », a été le premier évéque de J érusalem et I’auteur de 1’épi-
tre qui porte son nom.]

Nous nous sommes lancés dans ce développement sur la
conception virginale a cause de sa tres étroite relation avec
’absence de péché originel chez le Christ. Pour la méme raison,
il convenait que celle qui a congu le Christ fiit elle-m&me congue
exempte du péché originel. Voila un de ces dogmes qui sont impli-
cites dans ’Ecriture, en attendant de découvrir le texte (ou les
textes) explicite qui ébahira les exégétes, un millénaire apres
I’adhésion au dogme ! On a tellement tendance a considérer
comme implicite la salutation angélique, par exemple : « Réjouis-
toi, pleine de grace »1% et a faire fi, depuis le triomphe d’une
certaine scolastique, de toute richesse de signification de ce qui
n’est pas explicitement formulé ! Contentons-nous pour le
moment de cette expression : « Pleine de grace » ; MARIE serait-
elle encore « pleine de grace », s’il manquait quelque chose a

94. 19%.

95. Mt. 27%, Mc. 15%, Lc. 2410,
96. Mc. 16!, Lc. 240,

97. Mc. 154,

98. 154,

99. Sur la Résurrection, Disc. 2 (P.G. A\
oo, Ty ( XLVI, 645, 648).

116




la grace qu’elle a regue, a savoir si elle n’était pas exempte du
péché originel ? C’est ainsi que la méditation d’un terme de
I’Ecriture jusqu’a ses derniéres implications nous amenera néces-
sairement a I’affirmation, tot ou tard explicite, de ’Immaculée
Conception : « explicite », c’est-a-dire plus analytique, mais non
forcément plus riche, loin de 13 !

On trouvera chez les Peres grecs maintes assertions qui ont la
méme portee implicite — j’insiste sur cela parce que jen’ai que
trop lu et entendu de théologiens se glorifier charnellement de
leur science explicite et vide de séve nourrissante ! Ainsi saint
GRrEGOIRE le Théologien dit-il : « Porté dans le sein de la Vierge,
purifiée d’avance par I’Esprit en son ame et en sa chair » 10!, Et
saint JEAN DAMASCENE : « Tout entiére chambre nuptiale de
I’Esprit. Tout entiere ‘cité du Dieu vivant que réjouissent les impé-
tuosités du fleuve’ 192, les vagues des charismes de I’Esprit. Tout
entiére belle, tout entiére proche de Dieu ! »19 « Le Pére I’a
prédéterminée, les propheétes I’ont prédite par I’Esprit Saint, la
puissance sanctifiante de I’Esprit est venue a elle, I’a purifiée et
sanctifiée et comme arrosée d’avance »!%,

Le péché originel ne pouvant exister dans le Christ, il s’ensuit
qu’en Lui ne pouvait exister la lutte de la chair contre ’esprit,
laquelle suppose la concupiscence, c’est-a-dire cette tendance du
mal qui nous divise contre nous-mémes, si tragiquement et pro-
fondément décrite par saint PauL : « Car je me réjouis avec la
Loi de Dieu selon I’homme intérieur, mais je vois dans mes mem-
bres une autre loi luttant contre la loi de mon intelligence, et me
réduisant en captivité sous la loi du péché qui est dans mes mem-
bres » 19, Et aussi : « Car la chair convoite contre ’esprit, et
Pesprit contre la chair, ces choses en effet s’opposent »!%.

Voici le sens exact de ce passage : « Il appelle ici ‘chair’ »,
explique saint CHRYSOSTOME, « la pensée terrestre, indolente et

101. Kunbeis pev & mifs Taphévo, kai yuxiv koi Tépxa wpokadapbeions 1@ Tvevpar.
Sur la Nativité, Disc. 38 (P.G. XXXVI, 325).

102. Ps. 455,

103. Sur la Nativité de Marie (P.G. XCVI, 676).

104. Hom. 1 sur la Dormition (P.G. XCVI, 704).

105. Rom. 7223,

106. Gal. 51,

117

¥————




N

négligente. Ce n’est pas une condamnation du corps, mais une
réprobation de ’dme indolente. Car la chair est un instrument,
et d’un instrument personne ne se détourne ni n’en a horreur
mais de celui qui le manie mal. En effet, ce n’est pas le fer, majs
]’assassin que nous tenons en horreur et chétions... S’il d1t : ‘La
chair convoite contre I’esprit’, il parle de deux pensées : car ce
sont la vertu et le vice qui s’opposent, non pas I’dme et le corps,
Et si ceux-ci s’opposent, ils se détruisent mutuellement, comme
le feu [détruit] I’eau, et les ténebres [détruisent] la lumieére. Or,
du moment que I’dme a une sollicitude pour le corps, et en prend
un soin infini, et subit mille choses pour ne pas le quitter et,
lorsqu’on I’en arrache, s’y oppose ; et que le corps la sert, et
lui ouvre beaucoup de connaissances, et qu’il est constitué pour
I’opération de I’ame, comment s’opposeront-ils et lutteront-ils
I’'un contre ’autre ? Je dirais, moi, que non seulement ils ne
s’opposent point, mais qu’il y a aussi une concorde profonde
entre eux, et qu’ils se soutiennent activement I’un ’autre. Il ne
dit donc pas de ’ame et du corps qu’ils s’opposent, mais il repré-
sente la dissension entre les mauvaises et les bonnes pensées. Car
vouloir et ne pas vouloir, c’est le propre de I’ame » 1?7, Et saint
ATHANASE : « Car dans notre nature existent encore a la fois la
lutte de ’erreur et le progrés du nouvel ensemencement!®, 4
cause de notre faiblesse ; mais I’Incarnation du Logos s’étant
faite en conformité avec la nature de Dieu, Il est né sans admet-
tre en Lui les choses qui a cause du vieil [homme] ont encore
cours en nous ; et nous apprenons par 1a a nous dépouiller du
vieil homme et & nous revétir du nouvel [homme] »!%.

Cette fameuse lutte de la chair contre I’esprit ne pouvait exister
dans le Christ : « Il n’y avait pas I’opposition de la chair, ni la
discorde des désirs qui engendre la lutte des volontés, les sens
corporels étaient dans leur force sans la loi du péché, et la réalité
des affections sous la conduite de la divinité et de ’esprit n’était
pas tentée par les appats et ne cédait pas aux injures »'°. Plus

107. Comm. de I’Epitre aux Galates, V (P.G. LXI, 671-672).

108. Allusion a la zizanie, semée par le diable (Mt. 13%).

109. Sur I'Incarnation, contre APOLLINAIRE (P.G. XXVI, 1124).

110. Saint LEON LE GRAND, Ep. 35, A JuLieN Coinsem (P.L. LIV, 810).

118




s

précisément, « le Christ », dit saint AUGUSTIN, « qui a accom-
pli la Loi d’une maniere trés parfaite, n’a point convoité les choses
illicites : parce que la discorde entre la chair et I’esprit, laquelle
pénétra dans la nature humaine par la prévarication du premier
homme, [le Christ] ne I’a absolument pas eue, Lui qui est né de
I’Esprit et de la Vierge, non de la concupiscence de la chair. Mais
chez nous la chair convoite contre I’esprit des choses illicites en
sorte qu’elle réussisse completement, & moins que I’esprit ne désire
contre la chair de maniére a remporter la victoire. Tu dis!!! que
‘I’esprit du Christ dompte tous [ses] sens’. Mais on doit domp-
ter ce qui résiste : or, la chair du Christ n’avait rien en elle
d’indompté, et ne résistait en rien a I’esprit, pour qu’elle dat étre
domptée par son esprit » 12,

Enfin, saint BAsILE interpréte ainsi cette phrase d’ISAIE sur
I’EMMANUEL : « Il mange du beurre et du miel, Il choisira le bien
avant qu’ll ne conniit ou qu’ll ne préférat le mal »' : « A
cause de la chair, ’EMANNUEL fait usage d’une nourriture
d’enfant : le beurre et le miel. Et néanmoins, étant dans la con-
dition d’un enfant, Il ne se laissera pas persuader par le mal,
mais choisira le bien a cause de la puissance du bien qui réside
en Lui avant la maturité de I’age. Vu que notre nature a une incli-
nation égale a I’un et a ’autre, et souvent penche vers le mal,
souvent aussi vers le bien, I’Ame tantot inclinant aux passions,
tantOt, a ’inverse, tirée en haut par la raison vers le meilleur,
comme dans une balance ; cependant dans le Seigneur il n’en
était pas ainsi, mais son affinité avec le bien se manifestait aus-
sitdt deés son plus bas age. Qu’est-il écrit en effet ? ‘Avant qu’ll
ne connit ou préférat le mal, Il choisira le bien.” Te reportant
a ce qui est écrit dans la ‘Genése’ concernant celui qui peut con-
naitre le bien et le mal, tu trouveras la la condition d’Apam
avant le péché, analogue a celle décrite maintenant : a savoir,
qp’il ignorait par expérience le mal. Aussi le Seigneur, quant aux
ChSpositions de ’enfance, a imité la simplicité et I’invulnérabi-
lit¢ d’Apam en cette occasion-l1a ; mais en ne se laissant pas

I11. Saint AUGUSTIN s’adresse & ’hérétique JULIEN.

112. Contre la 2¢ Réponse de JULIEN, IV, 57.
113, 715,

119

F




persuader par le mal, Il redressa la transgression provenant de

sa désobéissance » .

Des personnes colériqug:s se rel}contreraie:nt peut-§tre pour
m’objecter avec une noble indignation : « MalsAalors, s1le Christ
n’a pas été tenté comme nous, €n quol peut-Il étre encore n_otre
modele ? Et comment garder sauve daqs ce cas I'Incarnation,
qui suppose qu’Il ait assumé toutes nos infirmités ? » Qu’ll ait
assumé toutes mes infirmités et sympathise (au plus fort sens du
terme grec, et non selon ’acception francaise actuelle du terme)
avec toutes mes souffrances, c’est absolument certain : « Car
nous n’avons pas un grand-prétre incapable de sympathiser avec
nos faiblesses, ayant été éprouvé, selon sa ressemblance avec
nous, en toutes choses sauf le péché » 115,

Mais de 1a a étendre la sympathie jusqu’au péché lui-méme
— caractéristique effroyable de notre époque — c’est un abime
qu’on n’a absolument pas le droit de franchir. — « Mais alors,
insistera-t-on, en quoi y a-t-il eu imitation de notre nature ? » —
Le péché ne fait pas partie de notre nature, tout comme un cedéme
cancéreux n’est pas une partie saine et naturelle de notre corps.
Mais la tentation, en elle-méme n’ayant rien de blamable, en fait
partie. Vu que le Christ ne pouvait absolument pas étre tenté
par des mouvements désordonnés supposant une nature infec-
tée par le péché originel, Il I’a été — et d’une maniére incompa-
rablement plus terrible que nous — par le diable, c’est-a-dire par
des allechements extrinséques provenant du grand Ennemi du
genre humain : « Le diable se présente a Jésus en tant que Celui-ci
est homme. Ne trouvant pas en Lui un signe de 1’ancienne
semence ni un moyen d’avancer dans son entreprise présente,
il eut le dessous, honteux et vaincu ; et épuisé dit : ‘Qui est Celui-
12 qui vient d’Edom ?° — c’est-a-dire de la terre des hommes —
traversant ‘avec force’!'¢ ? Aussi le Seigneur dit-I1 : ‘Le prince
de ce monde vient, et ne trouvera rien en Moi’!!” : bien que le
second Apam possédat et le corps et ’ame et I’intégralité du

114. Comm. sur ISAfE, ch. 7 (P.G.

115. Hébr. 4%, (516, 36K, 460),
116. Is. 63,

117. Jn. 14%,

120




premier [Apam]. Car, si le mot ‘rien’ se rapportait a 1’existence
méme de ’homme, comment a-t-il pu trouvé le corps visible tout
en disant qu’il n’a rien trouvé en Lui ?

C’est qu’il ne découvrit pas en Lui ce qu’il avait opéré lui-méme
chez le premier AbpaMm, et ainsi le péché a été détruit dans le
Christ » 18,

En particulier, dans la triple tentation du désert, le diable a
déployé le maximum de sa puissance et de sa séduction, mani-
festement dépassant toute capacité humaine. « Pouvait-on rien
dire de plus pénétrant », s’écrie DosToievski par la bouche
d’Ivan, « que ce qui Te fut dit dans les trois questions ou, pour
parler comme les Ecritures, les ‘tentations’ 119 que Tu as repous-
sées ? Si jamais il y eut sur terre un miracle authentique et reten-
tissant, ce fut le jour de ces trois tentations. Le seul fait d’avoir
formulé ces trois questions constitue un miracle... Ces trois ques-
tions prouvent 2 elles seules que I’on a affaire a ’Esprit éternel
et absolu et non a un esprit humain et transitoire. Car elles résu-
ment et prédisent en méme temps toute I’histoire ultérieure de
I’humanité ; ce sont les trois formes ou se cristallisent toutes les
contradictions insolubles de la nature humaine »'%.

Si dans ce sujet trés complexe nous prenons comme guide la
parole de saint JEaN : « Tout ce qui est dans le monde : la con-
cupiscence de la chair, et la concupiscence des yeux et la jactance
de la vie, n’est pas du Pére »'2, alors la premiére tentation,
c’est celle de la concupiscence de la chair, c’est-a-dire du ventre.
« Et ayant jeliné quarante jours et quarante nuits, apres cela Il
eut faim. Et le tentateur, s’étant approché, Lui dit : ‘Si Tu es
le Fils de Dieu, ordonne que ces pierres deviennent du
pain’ »'22, Notons qu’en dépit de I’expression : « Si Tu es le
Fils de Dieu », le démon ne savait point qu’ll était le Fils
consubstantiel du Pére (nous verrons cela en détail au chapitre
suivant), autrement jamais il n’aurait os¢ Le tenter, il était trop
intelligent pour entreprendre cela ! L’expression « Fils de Dieu »,

118. Saint ATHANASE, Sur la Venue salutaire du Christ, contre APOLLINAIRE.
119, Luc 48,

120. Les Fréres KaARaAMAZOV, V, 5.

121. I Jn. 28,

122, Mt. 423,

121




v

qui a la plus grande force et que seuls les exégétes modernes dans
leur majorité, et par leur hébétude mentale et spirituelle, font
mine de mépriser, est donc prise par le démon au sens métapho-
rique de « Fils adoptif ».

Pourquoi le Christ a-t-1l refusé de transformer les pierres en
pain ? Ou est le piege ? Combien de fois n’a-t-Il pas multiplié
les pains au desert et nourri la foule épuisée ? Et JEAN-BAPTISTE
ne disait-1l pas aux Juifs : « Et ne commencez pas a dire en Vous-
mémes : ‘Nous avons pour pere ABRAHAM ! Car, Je vous le dis,
Dieu peut de ces pierres-la lever des enfants & ABRAHAM ! y 123
Ou donc alors est le piege, encore une fois ? En ceci que, lors
des miracles de la multiplication des pains, il y avait la nécessité
de restaurer les forces du peuple épuisé, laquelle n’existait pas
dans les circonstances de la tentation du Christ ; 11 Lui suffisait
alors de quitter le désert. De plus, le Christ faisait parfois (quand
les dispositions des personnes y étaient favorables et qu’elles en

profitaient) des miracles de nature a fortifier la foi des intéres-
sés — ce qui n’était pas le cas.

En conséquence, le Christ lui répond, en citant I’Ecriture :
« L’homme ne vivra pas de pain seulement, mais de toute parole
sortant de la bouche de Dieu »!%, « Ce qu’ll dit, c’est ceci :
que Dieu est capable, méme par une parole, de nourrir I’affamé
— et Il lui apporte un témoignage de I’ Ancienne Ecriture et ensei-
gne de ne nous éloigner jamais du Seigneur, dussions-nous avoir
faim, dussions-nous subir quoi que ce soit ! Et si quelqu’un dit
qu’il fallait justement qu’ll se montrat au grand jour, je lui
demanderai : ‘En faveur de qui et pourquoi ?’ Car ce n’était pas
pour croire que le diable disait cela, mais, dans sa pensée, pour
Le convaincre d’incrédulité... Le Christ nous enseigne partout,
de ne rien faire sans but et d’une maniére superflue (méme
lorsque nous pouvons agir de quelque maniére), et de ne pas

suivre les suggestions du diable, méme lorsqu’il y a néces-
Sité » 125,

123. Luc 3¢,
124. Mt. 44, Dt. 87,

125. CHRrysosTOME, Hom. 13 sur MaTTHIEU (P.G. LVII, 211).

122




e

La seconde tentation du Christ correspond a « la concupiscence
des yeux »'26, a savoir la vaine science, si puissante
aujourd’hui, la curiosité malsaine, qui nourrissent la vanité,
’orgueil : « Alors le diable Le prit avec lui dans la ville sainte
et Le placa sur le pinacle du Temple, et Lui dit : ‘Si Tu es le
Fils de Dieu, jette-Toi en bas’ ; car il est écrit : ‘Il donnera pour
Toi des ordres a ses anges... et ils Te porteront en leurs mains,
de peur que Tu ne heurtes du pied quelque pierre’ »'?’.

Comme on le voit, la science scripturaire du diable ressemble
de trés pres a celle des dignes représentants de I’exégése moderne,
qui citent n’importe quoi pour prouver n’importe quoi. Par exem-
ple, le psaume 90 ne se rapporte point au Christ ; secondement,
il parle du juste qui vit sous les ailes de Dieu, fait tout pour ne
pas tomber dans les embiiches du diable, et surtout il exclut celui
qui s’y précipite délibérément pour montrer que Dieu est avec
lui et ’en tirera ! Car se précipiter du pinacle du Temple est un
acte de suicide ; or, Dieu interdit le suicide. Commettre ce que
Dieu interdit tout en exigeant qu’ll nous préserve des funestes
conséquences de notre acte, c’est a la fois agir par pure ostenta-
tion, et, par sa prévarication manquer du secours divin. Parfois
Dieu juge bon d’épargner a des martyrs, par exemple, d’une
maniére miraculeuse, des effets mortels par nature. Mais alors
jamais, dans ces cas, les martyrs ne s’y exposent orgueilleuse-
ment et de leur propre mouvement, prétendant imposer a Dieu
la conduite a tenir, ou Le mettre, comme on dit, devant le fait
accompli.

La troisieme tentation correspond a ce que saint JEan appelle
« la jactance de la vie » 128, ou I’amour insatiable de la richesse
¢t de la domination : « S’il te combat », exhorte saint GREGOIRE
le Théologien, « par ’insatiabilité, te montrant en un instant et
d’un coup d’ceil tous les royaumes comme lui appartenant, en
exigeant I’adoration, méprise cela comme pauvre ; dis, ayant
confiance dans le sceau : ‘Moi aussi, je suis I’image de Dieu, de la
gloire d’en haut, mais je ne suis pas encore précipité, par ’enflure,

126. 1 Jn. 25,
127. Ps. 901112 Mt, 456,
128. 1 Jn. 21s,

123




de haut en bas comme toi, j’ai revétu le Christ, j’ai été trans-
formé en Christ par le baptéme. Adore-moi, toi !’ Il s’éloignera
— je le sais bien et sans en douter — vaincu par cela et décon-
fit, de méme qu’il s’est éloigné du Christ la Lumiére premiére,
de ceux aussi qui ont été illuminés par Lui »'%.

II — LA NATURE DE L’UNION ENTRE
LE LOGOS ET LE COMPOSE HUMAIN

a) Le Nestorianisme

Deux choses peuvent s unir entre elles de plusieurs maniéres :
d’ou la nécessité de passer celles-ci en revue pour voir a laquelle
correspond I’'union que nous étudions.

Si nous prenons comme guide cette régle, a savoir que la doc-
trine orthodoxe se situe entre deux exces opposés, tant en dogme
qu’en morale, on peut dire que le premier « exces », en vérité
n’est point un « excés », mais un défaut : il y a, si ’on veut,
« union », mais ni suffisante, ni rigoureuse, ni véritable. C’est
NEsSTORIUS surtout qui a €laboré cette hérésie, selon laquelle le
Christ a si bien les deux natures, divine et humaine, qu’elles res-
semblent beaucoup plus & deux personnes (par conséquent abso-
lument distinctes) unies d’une maniére purement extrinséque et
morale [comme, par exemple, saint PauL uni au Christ fait
« un » avec Lui : « Mais celui qui s’unit au Seigneur est un seul
esprit (avec Lui) »]'%, il nie que les deux natures sont unies
physiquement, rigoureusement, en une seule personne ou hypos-
tase. Il avait le mérite, si on ose dire, de sentir fortement la dif-
férence des natures, mais le grave tort de le faire avec une telle
acuité qu’il en fait deux personnes !

Sous prétexte que ’expression « Meére de Dieu »!3! suggére-
rait que MARIE a enfanté la divinité elle-méme en tant que telle
(2 la maniére des généalogies mythologiques, chez HESIODE, par
exemple), il refuse le mot ; en réalité, parce que ’hérésie faisait

129. Sur le Baptéme, Disc. 40 (P.G. XXXVI, 372).
130. I Cor. 6.

131. Oeorokos.

124




plus que couver déja chez lui, et que I’expression « Meére de
Dieu » exprime avec grande force que c’est Dieu Lui-m&me qui
a pris chair en elle : « Si le Christ est Dieu, écrit-il, et s’I1 est
né de la bienheureuse MARIE, comment la Vierge ne sera-t-elle
pas Mére de Dieu ?... De meéme que, d’une part la femme enfante
le corps, et que d’autre part Dieu I’anime, et la femme, pour
avoir enfanté un corps animé n’est pas appelée ‘mere de
[’ame’ 132, mais bien ‘mére de ’homme’, ainsi également la bien-
heureuse Vierge, bien qu’elle ait donné naissance a un homme
accompagné du Logos Dieu, n’est pas pour autant ‘Mere de
Dieu’ »'33. Il dit aussi: « Je ne refuse pas par jalousie le
vocable!3 a la Vierge Meére du Christ, mais je sais qu’elle est
vénérable celle qui a recu Dieu, celle & travers qui est passé le
Seigneur de toutes choses, a travers qui a resplendi le Soleil de
justice. Encore une fois je soupgonne I’applaudissement. Com-
ment avez-vous compris : ‘est passé’ ? Je n’ai pas dit ‘est pass¢’
pour ‘est né’. Car je n’oublie de sitdt mes propres paroles. Que
Dieu soit passé par la Vierge Mére du Christ, je ’ai appris de
la divine Ecriture ; mais que Dieu soit né d’elle, je ne I’ai appris
nulle part !... Donc nulle part la divine Ecriture ne dit que Dieu
est né de la Meére du Christ — mais Jésus, Christ, Fils, Seigneur...
Le Christ n’était pas vraiment Dieu, mais plutdt un homme por-
tant Dieu » 1%,

Et pourtant, dans la vénération, au moins apparente, qu’il pro-
fessait pour les incomparables Péres, ses prédecesseurs immé-
diats, il I’efit trouvé, s’il les avait un peu scrutés et I’etit défendu
avec énergie, ce vocable ! « Si quelqu’un », déclare saint GRE-
coIre le Théologien, « croit que MARIE n’est pas Mere de Dieu,
il est loin de la divinité. Si quelqu’un dit [que le Christ] a passé
a travers la Vierge comme a travers un canal et qu’Il n’a pas été
faconné en elle a la fois divinement et humainement : divine-
ment, parce qu’il n’y a pas eu la coopération d’un homme ;

132. Yuxorokos.

133, Chez saint CYRILLE D'ALEXANDRIE, Contre les Blasphémes de NesToR1us, I (P.G.
LXXVI, 37).

134, « Meére de Dieu. »

135. ©eodipos kivdpwros. Chez saint CYRILLE D'ALEXANDRIE, Contre les Blasphémes
de Nestorius, I (P.G. LXXVI, 24-25).

125




v

humainement, parce qu’ll a été faconné selon les lois de la ges-
tation, il est également sans Dieu. Si quelqu’un dit que I’homme
a été formé, et qu’ensuite Dieu s’y est introduit, il est condam-
nable : car cela n’est pas enfanter Dieu mais esquiver I’enfante-
ment ! » 13

Qu’on nous permette ici une petite digression. L’anathéme de
saint GREGOIRE que nous venons tout juste de citer a été écrit cin-
quante ans avant NESTORIUS, et son authenticité est absolument
au-dessus de tout doute ; mais un historien « critique » moderne
aurait certainement tendance a attribuer sa composition a I’épo-
que de I’hérésie nestorienne. Pourquoi ? Parce que pour lui, selon
la philosophie de HEGEL et de ses disciples en Ecriture, un texte
qui explicitement combat I’essence d’une hérésie postérieure n’est
pas authentique, il n’a pu €tre écrit que bien des années apres
cette hérésie-la — tellement la raison raisonnante, ou la pensée
explicite, a pris le dessus en Occident sur la pensée intuitive !
Ainsi, pour prendre un seul exemple entre beaucoup, si on trouve
chez saint ATHANASE ou saint CHRYSOSTOME la notion de « deux
volontés » chez le Christ, on nie automatiquement 1’authenti-
cité du texte qui la rapporte, pour ’'unique raison que la notion
de « deux volontés » chez le Christ n’a été explicitée historique-
ment qu’au VIIe siécle !

Mais fermons cette digression. Saint GREGOIRE DE NYSSE est
déja témoin de I’existence du nestorianisme : « Est-ce que 'un
de nous a-t-il osé dire que la sainte Vierge Mére de Dieu est aussi
‘Mere d’'un homme’ — ce que nous entendons dire sans retenue
par certains parmi eux ? »!37 NESTORIUS n’aurait pas trouvé chez
les Peéres ’adhésion a la formule « Mére de Dieu » seulement,
mais aussi une réfutation en bonne et due forme de sa doctrine.
Ainsi saint GREGOIRE le Théologien : « Car nous ne séparons pas
’homme de la divinité, mais enseignons qu’ll est Lui-méme un
seul [...]. Si quelqu’un induit deux Fils, I’'un de Dieu le Pére,
I’autre de la Mére du Fils, mais non Lui-méme un seul [Fils],
qu’il soit déchu de 1’adoption de fils promise a ceux qui croient
avec orthodoxie ! Car Dieu et homme, ce sont deux natures,

136. Epitre I 4 CLEDONIOS (P.G. XXXVII, 177, 180).
137. Lettre 3 (P.G. XLVI, 1024).

126




étant donné qu’il en est de méme de I’ame et du corps ; mais
il n’y a pas deux Fils ni deux dieux... Et s’il faut le dire en peu
de mots : les natures dont est le Sauveur sont différentes
— puisque I’invisible n’est pas la méme chose que le visible, ni
I’éternel que le temporel —, mais il n’y a pas deux personnes
distinctes, loin de la ! » 138

Si NEsToRrIUS avait lu attentivement ce passage, peut-étre qu’il
se serait rallié a la position de saint CYRILLE D’ ALEXANDRIE, le
grand protagoniste de ’orthodoxie et de I'unité du Christ face
3 I’hérésie nestorienne : « Il ne faut pas, dit saint CyriLLE, fuir
et récuser tout ce que disent les hérétiques, car ils confessent beau-
coup de choses que nous confessons aussi : par exemple, lors-
que les Ariens déclarent que le Pere est le Démiurge de toutes
choses, et Seigneur, s’ensuit-il pour cela qu’il nous faut fuir ces
confessions ? Il en est de méme de NEesTorIUS : bien qu’il dise
qu’il y a deux natures, marquant la différence entre la chair et
le Dieu Logos — car autre est la nature du Logos et autre celle
de la chair — il ne confesse pas cependant avec nous leur union.
Car nous, les unissant, confessons un seul Christ, un seul Fils,
Lui-méme, un seul Seigneur, et dés lors une seule nature du Fils
de Dieu incarnée!?® ; ainsi qu’on dit de ’homme commun :
celui-ci en effet est [composé] de natures différentes, a savoir
de corps et d’ame ; et la parole, comme la contemplation, savent
la différence ; mais en les unissant, nous en faisons une seule
nature d’homme. En conséquence, connaitre la différence des
natures n’est point diviser le Christ unique en deux... Il n’y a
eu ni confusion ni mélange, mais la chair, en tant que prise de
la femme, était chair, tandis que le Logos, en tant qu’engendré
du Pére, était le Logos : si ce n’est qu’unique est le Christ et Fils
et Seigneur, selon I’expression de JeaN, le Logos étant devenu
chair » 140,

On aura noté dans cette citation I’usage insolite que saint
CyriLLE fait du mot « ¢vois ». En principe, ce mot signifie
« nature », ¢’est-a-dire ce qui définit un &tre et lui est commun

138. Ep’itre 1 A CLEpONIOS (P.G. XXXVII, 177, 180).
139. Miav v 100 Yloo Oeol dplow secaprwuévyy.
140. Lettre 44, A EuLoGe (P.G. LXXVII, 225).

127

;;—




N

avec d’autres étres de la méme espéce : ainsi la nature de I’ange
c’est d’étre un pur esprit ; celle de ’homme, d’&tre un composé
d’ame raisonnable et de corps. Ce composé se retrouvant
concrétement chez tous les hommes sans exception, je suis force
de I’abstraire avec mon intelligence pour le retrouver chez tous
les hommes, ceux-ci étant sépares les uns des autres et indijvi-
dualisés — ce qui fait que le mot « nature » véhicule ordinaire-
ment un sens abstrait, malheureusement.

Mais applique a Dieu, le mot « nature » n’est plus abstrait,
parce que les trois personnes divines ne sont pas séparées les unes
des autres. En cet unique cas le mot « nature » désigne une réa-
lité concréte : la nature divine en tant qu’équivalant a la personne
divine (dmooTaars), et les confusions auxquelles cela a pu donner
lieu durant les controverses trinitaires ont été nombreuses.

C’est en ce sens de « personne » que saint CYRILLE emploie le
mot « nature » dans la formule fameuse citée plus haut, et qu’on
retrouve maintes fois chez lui. Le contexte invariablement rend
toute méprise impossible. Elle a le mérite et le génie théologique
puissant de ramasser dans un raccourci saisissant tout le mystére
de la sainte Trinité, et de rendre avec force I’unité de la personne
du Logos incarné. Nonobstant, quelque claire qu’elle fiit ren-
due par son contexte et sa formulation, elle allait &tre exploitée
par les ennemis de I’orthodoxie et de la paix.

b) Le Monophysisme

Dans tout mouvement d’idées, il y a comme I’oscillation d’un
pendule. Un excés engendre I’excés contraire. Ainsi on a vu com-
ment au sabellianisme, qui faisait des trois personnes trois dési-
gnations purement nominales d’une seule et méme personne,
anéantissant du méme coup la notion méme de Trinité, a suc-
cédé I’arianisme qui, lui, distingue tellement les trois personnes
qu’il les sépare, la liquidant avec non moins de virulence. '

Dans la foulée de la réaction contre le nestorianisme, certains
Orthodoxes sont allés trop loin. Saint CyRILLE, certes, a donne
la juste mesure de I’orthodoxie, mais certains de ses admirateurs,
peu intellectuels et provenant de milieux monastiques ayant ten-
dance aux excés, ont insisté a tel point sur ’unité de personne
qu’ils en sont arrivés a abolir ’existence aprés 1’'union de deux

128




v

natures distinctes dans le Christ : d’ou leur nom de « Monophy-
sites ». Le représentant le plus important de cette hérésie, celui qui
semble lui avoir donné corps, mais non au point de vue intellectuel,
semble étre EutycHes. Il versait déja dans une premicre erreur
grave en croyant que méme avant I’'union des deux natures le
corps du Christ était déja éthéré et non de la méme substance
que la ndtre — erreur qui a favorisé son hérésie, a savoir qu’apres
’union il y eut absorption de la nature humaine par la divinité :
c’est ce que saint MaxIME appelle la « fusion des essences » 141,
et : « contraction en une seule essence » 42, « EuTycHes », dit-
il encore, « confesse I’union ; mais 1l nie la différence selon
I’essence et introduit la confusion des natures » 143,

SEVERE, patriarche d’ Antioche au siécle suivant, réussit le tour
de force de professer le monophysisme tout en employant, en
apparence, un vocabulaire orthodoxe ! Théoricien roué et sophis-
tique, il n’a pu échapper cependant, comme tant d’autres a la
perspicacité de saint MAXIME, qui met en opposition son héré-
sie et celle de NEsToRIUS : « Le but de NesTorius et de SEVERE
est un dans I’impiété, bien que leur mode soit différent. L’un,
fuyant I’union selon I’hypostase a cause de la confusion, fait de
la différence des essences une distinction de personnes ; I’autre,
en disant, a cause de la séparation, qu’il n’y a pas de différence

entre les essences, fait de I’'union hypostatique une confusion des
natures » 144,

¢) La doctrine chalcédonienne ou orthodoxe

Entre ces excés contraires, il devenait urgent de rappeler et de
préciser au besoin la doctrine orthodoxe, enseignée depuis tou-
Jours par les Péres. C’est ce que fit admirablement le 4¢ concile
cecqrnénique a Chalcédoine en confessant « un seul et méme
Christ, Fils, Seigneur, seul-engendré, connu en deux natures, sans
confusion, sans conversion, sans division, sans séparation'4, la

—_——

141, Lvrovsiwois. Traité sur les Energies et les Volontés (P.G. XCI, 49).
142, Els piav oboiav. .. ovvaipeaw. Id. (P.G. XCI, 40).

143, Id., Sur les deux Natures du Christ (P.G. XCI, 145).

144, Traité sur les Energies et les Volontés (P.G. XClI, 56).

145. *Ev 8lo ¢voeowy dovyxitws, drpémTws, &bianpérws, dxwpioTws yvwpLiopevoy.

129

%




N

différence des natures nullement tée par I’union, la caractéris.
tique de chacune des deux natures étant au contraire préservée

concourant a une seule personne et une seule hypostase, [un seu]i
non partagé ou divisé en deux personnes, mais un seul et méme
Fils, seul-engendré, Dieu Logos, Seigneur Jésus-Christ ». Il a sy
naviguer admirablement entre Charybde et Sylla : I’insistance
sur I’unicité de la personne du Christ et I’inséparabilité des deux
natures vise le nestorianisme, tandis que I’insistance sur le fait
que le Christ est en deux natures, sans confusion, ni altération,
chacune gardant sauves ses propriétés, vise le monophysisme.
Dans une premiére version, le concile avait écrit : « de deux natu-
res », au lieu de « en deux natures », puis, s’étant rendu compte
qu’elle pouvait favoriser I’intention des monophysites, la rem-
placa par celle que nous avons.

Dans la logique de notre exposé, nous complétons cette défi-
nition par celle du 6¢ concile cecuménique, tenu a Constantinople
en 681, lequel a tiré, sur le plan de la volonté, les conséquences
de la doctrine chalcédonienne : puisque deux natures rationnel-
les il y a chez le Christ, et que toute nature rationnelle est par
définition douée de volonté et d’énergie (ou opération), il y a
chez Lui deux volontés et deux énergies, la divine et I’humaine
— d’ou la condamnation du monothélisme (conséquence neces-
saire du monophysisme) : « Nous préchons également deux
volontés naturelles en Lui, et deux énergies naturelles, sans sépa-
ration, sans altération, sans division, sans confusion, selon 1’ensei-
gnement des saints Péres... Nous glorifions aussi dans le méme
Jésus-Christ, notre Seigneur et vrai Dieu, deux énergies naturel-
les, sans séparation, sans altération, sans division, sans confu-
sion, c’est-a-dire une énergie divine et une énergie humaine, selon
LeoN parlant divinement et disant avec beaucoup de clarté :
‘Chacune des deux formes, en effet, agit en communion avec
I’autre ce qui lui est propre, le Logos accomplissant ce qul est
propre au Logos, le corps accomplissant ce qui est propre at
corps.’ % Car nous n’enseignons assurément pas une seule ener-
gie naturelle de Dieu et de la créature, afin que nous n’élevions

146. Epitre a2 FLAVIEN, Tome I (P.L. LIV, 767).

130

o o



o

pas le créé a I’essence divine, ni ne fassions en vérité descendre
’excellence de la nature divine en un lieu qui convient aux
créatures ».

Ces définitions, pour ceux qui ne font aucun effort pour aller
au-dela de I’écorce des choses, paraissent rébarbatives, stériles
et desséchantes ; mais dés qu’on fait un effort pour aller au-dela
des mots et savourer ce qu’ils représentent, on découvre tout le
christianisme primitif dans sa beauté, sa naiveté, sa force, son
intransigeance, sa profondeur, son pathétique.

Résumons-nous avant de développer. Le Christ, dit saint GRE-
GoIRE le Théologien, « primitivement non point homme, mais
Dieu et Fils unique — engendré avant les siécles, sans mélange
avec le corps et les choses corporelles ; mais devenu a la pléni-
tude [des temps] homme aussi, assumé pour notre salut ; passi-
ble dans la chair, impassible dans la divinité, circonscrit par le
corps, incirconscrit par 1’esprit, le méme terrestre et céleste, visible
et intelligible, compréhensible et incompréhensible, afin que par
Lui-méme, homme entier et Dieu, ’homme entier tombé sous
le péché fit restauré » 47,

Sur la base de ces définitions de deux conciles cecuméniques,
nous articulons notre exposé :

I. Par I’union hypostatique, la divinité s’est unie sans altéra-
tion de sa part a ’humanité du Christ.

Cet énoncé est un dogme primordial, sans lequel non seule-
ment on n’est pas catholique mais on est infiniment inférieur a
des philosophes grecs tels que PLATON et bien d’autres, doués
d’un sens du divin incommensurablement plus haut que certains
« théologiens » qui encombrent sans cesse la chronique. Au sujet
du : « Et le Logos devint chair »!48, saint CurysosToME dit :
« Vu, en effet, qu’il y en avait qui disaient que toutes les choses
de ’Economie étaient apparence et feinte et fiction, il mit, réfu-
tant d’avance deés le début leur blasphéme, le mot ‘devint’, vou-
lant représenter non une conversion de I’essence, loin de 1a, mais
I’assomption d’une chair véritable [...] — non pas que I’essence

147. Epitre I & CLEDONIOS (P.G. XXXVII, 177).
148. Jn. 114,

131

F




N

se convertit en chair, mais restant sans atteinte en assumant celle.-
ci. Que s’ils disent : ‘Puisqu’ll est Dieu, Il peut tout, de sorte
qu’ll a pu déchoir en chair’, nous leur dirons qu’Il peut tout tant
qu’Il reste Dieu ; mais s’Il a admis une altération, et une altéra-
tion au pire, comment sera-t-Il Dieu ? Car Ialtération est éloj-
gnée de cette pure nature. Aussi le prophéte dit-il : “Tous vieil-
lissent comme un vétement, et Tu les enrouleras comme une cou-
verture, et ils seront altérés. Mais Toi, Tu es le méme, et Tes
années n’ont pas de fin.’'* En effet, cette essence-1a est au-
dessus de toute altération. Car il n’y a rien de meilleur que Lui
pour qu’en progressant Il ’égale. Que dis-je ‘meilleur’ ? Rien
assurément ne lui est équivalent, si peu que ce soit ! Il reste donc,
s’I1 a changé, qu’ll a admis un changement vers le pire. Mais
cela n’est pas Dieu, et que le blasphéme se retourne sur la téte
de ceux qui débitent ces choses ! [...] En effet, par I’union et
la liaison, le Dieu Logos et la chair sont un, sans aucune confu-
sion ni disparition des essences, mais en une certaine union inef-
fable et inexprimable » 1%,

L’interprétation du méme verset par saint BASILE est pareille :
« De quelle maniére [la divinité] est-elle dans la chair ? Comme
le feu dans le fer, non point en se déplagant, mais en se faisant
participer. En effet, le feu ne s’élance pas vers le fer mais, res-
tant 1a ou il est lui communique sa propre puissance ; toutefois,
il ne décroit pas par la participation et remplit enticrement ce
qui participe a lui. De la méme maniére, le Logos Dieu ni ne
s’est déplacé hors de Lui-méme — ‘et Il habita parmi nous’ —
ni n’a subi d’altération. ‘Et le Logos devint chair [...]’!5! Ne va
pas imaginer la divinité transformée en chair, car I’Immortel est
immuable. — ‘Comment donc ?’, dis-tu, ‘le Logos n’a-t-Il pas
été rempli de faiblesse corporelle ?” Nous disons : pas plus que
le feu ne prend pour sa part les propriétés du fer. Le fer est-il
noir et froid ? Néanmoins, rougi au feu, il revét la forme du feu,
lui-méme devenant brillant, ne noircissant pas le feu, et lui-méme
enflammé ne refroidissant pas la flamme. Il en est également

149. Ps. 1012728,

150. Hom. 11¢ sur saint JEAN (P.G. LIX, 79-80).
151. Jn, 14,

132




de la chair humaine du Christ : elle a participé a la divinité, elle
n’a pas communiqué a la divinité sa propre faiblesse. Et tu ne
conceédes pas a la divinité d’agir d’une maniére égale a ce feu
mortel, mais tu vas imaginer, au sujet de I’Impassible, la pas-
sion provenant de la faiblesse humaine, et doutes que la nature
aisément corruptible ait pu, par la communion avec Dieu,
conserver jusqu’au bout son intégrité, alors que tu vois le feu
(car je reviens a ma comparaison) non consume par la rouille
de fer ! » 152

Saint ATHANASE affirme : « Vu que la nature des étres créés
est sujette a altération, et que les uns ont transgresse, les autres
ont désobéi, comme il est dit, et leur conduite n’est pas stable,
mais souvent celui qui maintenant est bon est susceptible de chan-
ger plus tard et de devenir autre, de méme que celui qui a I’ins-
tant est juste se trouve €tre injuste un moment apres : a cause
de cela encore on avait besoin de I’'immutabilité, afin que les hom-
mes eussent, comme image et modele de vertu, la justice immua-
ble du Logos. A ceux qui pensent droitement, pareille idée a un
motif raisonnable : en effet, vu qu’AbpaMm, le premier homme
s’altéra et que la mort entra dans le monde par le péché, il
convenait que le second Apam fiit immuable, afin que si le ser-
pent ’assaillait encore, sa ruse méme fiit impuissante — le Sei-
gneur étant immuable et invariable — et que le serpent devint
faible a I’égard de tous dans ses machinations. Car de méme
qu’ADAM transgressant, la fraude passa a tous les hommes, ainsi
le Seigneur, remportant la victoire, pareille force se transmettra
désormais a nous, de sorte que chacun de nous dira : ‘Car nous
n’ignorons pas ses pensées.’ !5 Par conséquent, c’est A juste titre
que le Seigneur, Lui qui est toujours et par nature immuable,
aimant la justice et haissant ’iniquité, est oint !> et envoyé Lui-
méme pour que, demeurant le méme, ayant regu une chair sujette
a altération, Il condamnat d’un coté en elle le péché, et créit,
d’un autre cdté, la liberté méme d’étre capable désormais

152. Hom. sur la Nativité du Christ (P.G. XXXI, 1460-1461).
153. II Cor. 21,

154, Xpuo76s. Le Christ est oint de la plénitude de I'Esprit Saint, réalisation parfaite

g?hlql figure de I'Ancien Testament ol les rois étaient consacrés tels par une onction
uile.

133

gé




d’accomplir en elle la prescription de la Loi, en sorte que nous
pussions dire : ‘Nous, nous ne sommes pas dans la chair mais
dans I’Esprit, si toutefois I’Esprit de Dieu habite en nous’ » 155,

Voici une citation de saint DEnys I’ Aréopagite : « L’unité et
la simplicité et le caractere caché de Jésus le Logos trés divin,
par son Incarnation & notre ressemblance, par sa bonté et son
amour des hommes, est sorti sans altération vers ce qui est com-
posé et visible [...]. L’hiérarque en ces choses’¢, trace un des-
sin sensible, comme dans les images, reproduisant aux yeux le
caractére caché de la divinité, Jésus-Christ, notre vie intelligi-
ble, formé de nous par amour pour les hommes, par une Incar-
nation parfaite et sans confusion, a notre ressemblance, et avan-
cant sans altération, de ce qui est un par nature, vers notre
divisibilité » 157,

Plus précisément, lors de la Passion et de la croix, la nature
divine du Christ est restée strictement impassible, n’en déplaise
aux hérétiques actuels qui sont incapables de concevoir un amour
strictement impassible et qui, par démagogie ou manque de trans-
cendance, congoivent la divinité a notre ressemblance ! « Car
si », dit saint CHRYSOSTOME, « le sang avait coulé de la nature
divine elle-méme et ineffable, et si, a la place de la chair elle avait
été, lors de la croix, divisée et transpercée, ton sophisme!s® en
cela aurait eu un fondement » 1%,

II. Non seulement la divinité, mais ’humanité du Christ aussi
n’a subi aucune altération métaphysique du fait de 1’union
hypostatique.

« Ce n’est pas en s’altérant », assure saint CYRILLE D’ ALEXAN-
DRIE, « de Dieu qu’ll était devenant homme, qu’ll a accompli
sa propre Incarnation, mais tout en restant Dieu Il devint homme
— ce qu’ll n’était pas — ne transformant pas la nature humaine

155. Rom. 8. Traité contre les Ariens, II.

. 156. DENys explique le symbolisme de la division et de la distribution du pain consacré,
a la communion.

157. Hiér. Ecclés., I11.

158. 11 s’agit d’hérétiques, Ariens sans doute, qui prétendaient que le Christ entier était
créé, sans distinguer entre nature divine et nature humaine.
159. Hom. 3 sur JEaN (P.G. LIX, 41).

134




y

assumée en nature divine, mais la divinisant par une union abso-
lue, sans qu’elle sortit de ses propres limites. Car de méme que
le feu, entiérement joint au fer I’enflamme, celui-ci ne sort pas
de la nature du fer, il reste non moins fer aprés I’embrasement,
et il est et s’appelle fer embrasé : ainsi le Fils par nature et le
Logos de Dieu et Dieu, uni a la nature humaine I’a divinisée,
mais ne 1’a pas fait sortir hors de sa nature humaine. Elle demeure
en effet une nature humaine méme apreés la divinisation, et la
nature humaine est dite divinisée, et elle I’est : une chair divini-
sée, avec une ame intellectuelle, rationnelle, douée de volonté
et d’action » 160,

Saint ATHANASE rapporte I’exemple de Gethsémani, typique du
triomphe apparent de la chair, concédant a ses adversaires le
maximum et retournant I’argument soudain contre eux : « Si
donc Il a pleuré et s’est troublé, ce n’était pas le Logos en tant
que tel qui pleurait et était troublé, mais cela était le propre de
la chair. Si encore Il a supplié : ‘Que le calice passe’'®!, ce
n’était point la divinité qui avait peur, mais cette passion-Ia, elle
aussi, était propre a ’humanité. Et la parole : ‘Pourquoi M’as-
tu abandonné ?°162 [...]. Bien que le Logos ne souffrit rien
— car le Logos était impassible — cependant les évangélistes ont
dit cela. Il est en effet devenu homme, et c’est comme d’un
homme que ces choses-1a sont faites et dites, afin qu’ayant sou-
lagé ces passions de la chair, Il la rendit Lui-méme libre d’elles.
Par conséquent, le Seigneur ne peut point &étre abandonné par
le Pére, vu qu’ll est toujours en Lui, et avant de dire cette parole
et lorsqu’Il I’a proférée. On ne peut non plus avancer sans impiété
que le Seigneur s’est effrayé!s3, Lui a cause duquel les portiers
de I’enfer, frappés d’épouvante, lachérent I’enfer, et Il ouvrit
les tombeaux, beaucoup de corps de saints ressuscitérent et appa-
rurent aux hommes. Que se taise donc tout hérétique et qu’il crai-
gne de dire que le Seigneur s’est effrayé, Lui que la mort, comme

160. De la Sainte Trinité, 14 (P.G. LXXVII, 1152).

161. Mt. 26%,

162. Mt. 274,

163. Pour bien comprendre tout ce texte, il faut se rappeler que les Ariens attri-

buaient ces sentiments humains au Logos en tant que tel, 4 la divinité duquel ils ne croyaient
pas.

135

.




N

un dragon, fuit, Lui devant qui tremblent les démons et que craint
la mer, Lui qui fait que les cieux se fendent et que toute puis-
sance est ébranlée. En effet, voila qu’en disant : ‘Pourquoi M’as-
tu abandonné ?’, Il montra que le Pére était en Lui alors comme
toujours. Car la terre, connaissant son Maitre qui parlait, trem-
bla aussitdt ; et le voile se fendit ; le soleil en outre se cacha et
les pierres se fendirent ; et les tombeaux, comme je I’ai dit,
s’ouvrirent, tandis que les morts qui y étaient ressuscitérent. Et
ce qui certes est admirable : ceux qui alors étaient l1a et Le niaient
auparavant, confesserent en voyant ces choses-la apres, que Celui-
1a est vraiment le Fils de Dieu [...]. Comment donc ne serait-il
pas absurde d’admirer d’une part le courage des serviteurs du
Logos, et d’affirmer, d’un autre c6té, que le Logos Lui-méme
eut peur, Lui par qui ils méprisérent la mort ? Bien au contraire,
il est clair, de la détermination extrémement endurante des
martyrs et de leur courage, que ce n’était pas la divinité qui
s’effrayait, mais que le Sauveur enlevait notre crainte » %4,

I1 a donc voulu garder intégralement la crainte naturelle de la
mort et de la douleur, qui a atteint son paroxysme a Gethsémani.
Sa nature divine elit pu se substituer a sa nature humaine pour
faire face a la perspective terrible de la mort, mais elle a fait tout
le contraire, laissant sa nature humaine souffrir au maximum,
de sorte qu’aucun homme ne pit par la suite prétendre que ses
propres souffrances dépassent la mesure humaine : « Jésus souf-
fre dans sa passmn les tourments que lui font les hommes ; mais
dans I’agonie Il souffre les tourments qu’Il se donne 4 Lui-méme ;
‘turbare semetipsum’!65. C’est un supplice d’une main non
humaine, mais toute-puissante, car il faut &tre tout-puissant pour
le soutenir » 166,

Commentant la parole du Christ ot I’on voit le mieux le phll-
tre naturel qui nous attache 4 la vie présente : « Mon Pére, si
cela est possible, que ce calice passe loin de Moi ; cependant,
[qu’il en soit] non comme Je veux, mais comme Tu veux » 167,

164. Contre les Ariens, IV.
165. Jn. 112,
166. PascaL, Pensées, 553.
167. Mt. 26,

136




e S

saint CHrYsosTOME dit : « De méme qu’ll a eu faim, de méme
qu’ll a dormi, de méme qu’ll s’est fatigué, de méme qu’ll a
mangé, de méme qu’ll a bu, ainsi Il repousse la mort, montrant
ce qui est humain ainsi que la faib}esse de l;l nature qui ne sup-
porte pas d’€tre arrachée sans passion ala vie présente [...]. Car
il y a, déposé dans la nature, un désir passionné de la vie pré-
sente [...].

Vu qu’ll a prescrit de prier : ‘Ne nous laisse pas entrer en ten-
tation’ 18, Il leur apprend cela par ’acte lui-méme, disant :
‘Peére, si possible, que ce calice passe loin de Moi’, enseignant
3 tous les saints de ne pas sauter sur les dangers ni de s’y précipi-
ter, mais d’attendre ceux qui [nous] sont présentés et montrer
tout courage ; non point de s’élancer, ni d’aller les premiers au
devant des dangers [...]. Ce que donc Il voulait leur enseigner
a prier, cela Il le priait humainement Lui aussi ; non point selon
la divinité (car impassible est ce qui est divin), mais selon I’huma-
nité. Il priait nous enseignant a prier, et a chercher toujours a
atre délivrés des dangers ; mais si cela n’est pas possible, a ché-
rir ce qui semble bon a Dieu. Aussi disait-I1 : ‘Cependant que
ce ne soit pas comme Je veux, mais comme Tu veux’ — non pas
que ce qu’Il veut soit différent de ce que veut le Pére, mais pour
apprendre aux hommes, méme s’ils étaient dans ’agonie, méme
s’ils tremblaient, méme si le péril leur était envoyé, méme s’ils
ne désiraient pas étre arrachés a la vie présente, préférer cepen-
dant la volonté de Dieu a la leur ! » !¢

Enfin, saint ATHANASE, dans un joyau qui a treés peu d’égaux,
tant pour la portée dogmatique que spirituelle, qui nous a été
heureusement conservé par le 6¢ concile cecuménique, déclare :
« Que personne ne soit incrédule au sujet des passions [du Christ],
croyant que la divinité est altérée, mais qu’il se mette dans I’esprit
que la passion provenant du mouvement charnel et psychique
s’est approchée d’Elle, elle s’est approchée et a été vaincue. Car
c’est pour cela qu’elle s’en est approchée, pour étre vaincue ; et
elle en a €té vaincue, afin que la nature humaine entiére en recit
le bienfait par affinité [...]. Que personne donc ne soit troublé

168. Mt. 613,
169. Hom. sur : « Que ce calice passe... »

137

F#__




jusqu’a I'incrédulité si le Seigneur, étant a la fois Dieu et homme,
dit : ‘Maintenant mon ame est agitee’ ' ; car cela advint, la
divinité le permettant, la chair se redressant. Il etait possible a
la divinité de prévenir le trouble, mais Elle ne I’a pas voulu, pour
ne pas dissoudre la ressemblance avec nous [...]. Car il est pos-
sible a la divinité, tantdt de céder a la chair pour que celle-ci
déborde, tantdt de la dominer en faisant disparaitre la passion
et la faiblesse de la chair [...].

Et en effet, comment allait-II devenir obéissant, accomplissant
’obéissance a notre place, s’Il n’a pas eu d’opposition et s’Il n’en
a pas triomphé ? Car chez nous, lorsqu’il arrive quelque oppo-
sition de la part de la chair, si, vaincus par la chair nous refu-
sons d’obéir au commandement, ainsi a lieu le péché. Aussi bien
il fallait, chez le Seigneur, qu’il y eit d’un cdté I’opposition de
la chair, et que d’un autre cOté 1’obéissance vainquit. Car bien
qu’ll soit Dieu, Il est dans la chair, et réalise I’obéissance selon
la chair et domine la volonté de la chair par la volonté de la divi-
nité, selon ce qu’Il dit : ‘Je suis descendu du ciel, non pour faire
ma volonté, mais la volonté du Pére qui M’a envoyé€’ 7!, appe-
lant sa volonté ‘propre’ celle de la chair, puisque la chair est deve-
nue la sienne ; car la volonté divine du Fils n’est pas séparée de
la volonté de Dieu. Il fallait que la volonté de la chair fit mue,
mais qu’elle se soumit a la volonté divine [...].

Vois donc, lorsque le mouvement de la chair a lieu, ce qu’ll
dit : ‘Et que dis-Je ? Pére, sauve-Moi de cette heure-ci. Mais c’est
pour cela que Je suis venu pour cette heure-ci. Pére, glorifie Ton
nom.’!” Le ‘que dis-Je ? Pére, sauve-Moi de cette heure-ci’, Il
I’a proféré selon le mouvement de la chair. Le ‘C’est pour cela
que Je suis venu pour cette heure-ci’, Il le profere alors que la
divinité triomphe, la volonté divine & peine permettant méme a
la volonté charnelle de paraitre. En effet, le ‘que dis-Je ?” est
comme la parole de quelqu’un qui s’oppose, selon ce qu’il nous
semble, car la chair est véritable, mais soumise et incapable de
tirer en sens contraire comme le cheval tiraille le cocher, ni

170. Jn. 1277,
171. Jn. 6%.
172. Jn. 12772,

138




méme fléchir la main qui tient les rénes. Et que pense-t-1l en vérité
de la Passion ? Non point [qu’elle soit] un déshonneur, non point
une honte, mais une gloire pour Lui-méme et pour son Pére. 11
poursuit la Passion plutdt qu’ll ne ’écarte. ‘Pére, glorifie Ton
nom’ [...]. En effet, la nature charnelle repousse la mort, et cela
existait dans le Christ, puisque le Logos est véritablement devenu
chair ; mais [sa] volonté divine choisit le salut du monde, que
[sa] mort a opéré »'7.

Nous ferons sur ce texte les observations suivantes :

1) Saint ATHANASE touche ici avec exactitude et réalisme au
danger, provenant pour la foi faible, de ’observation du mal
dans le monde et de sa constatation. Il faut avoir, aujourd’hui
en particulier, I’ame fortement chevillée pour pouvoir mainte-
nir la foi et ’espérance et la charité, en dépit de tout ce qu’on
observe quotidiennement, surtout chez ceux qui sont le plus censés
les vivre.

2) Il y a donc tout lieu de se réjouir, non pas lorsque nous
sommes a I’écart des tentations et des souffrances, mais bien plu-
tot lorsque Dieu nous plonge dans ce creuset purificateur. Je dis
bien « lorsque Dieu nous y plonge », carily a un grand danger
— celui de la présomption — d’en prendre I'initiative et d’en éta-
blir la mesure nous-mémes ! bien que certains saints I’aient fait.

3) Il faut se rappeler par les expériences antérieures que la croix
la plus terrible finit par mener a la transfiguration, et des lors,
au lieu de se laisser paralyser et déprimer par la souffrance, avoir
le regard fixé sur le fruit qu’elle apporte et qui ne va pas tarder.
S’il tarde, ce n’en sera que pour étre plus savoureux, car la joie
passe forcément par une souffrance pleinement acceptée.

III. Une troisiéme conclusion qui découle de 1’union hypos-
tatique, c’est qu’aucune des deux natures, divine et humaine,
n’exerce ses opérations sans la participation de 1’autre.

C’est ce que saint DEnys I’Aréopagite appelle 1’opération
« divino-humaine »'7#. Le Christ, dit-il, « n’a pas opéré les
choses divines selon qu’Il était Dieu, ni les choses humaines selon

173. Act. 14 (P.G. XXVI, 1241, 1244).
174. Oeavdpukny.

139

.




qu’ll était homme, mais en tant que Dieu-homme, exercant 3
cause de nous une certaine activité nouvelle divino-humaine » 175
— paroles que certains, imbécilement, interprétent comme étant
du « monophysisme larvé » !

En voici le véritable sens, selon saint CYRILLE : « Celui qui a
appelé I’opération ‘divino-humaine’ n’a pas introduit de confu-
sion dans les opérations naturelles ; mais il a représenté leur union
trés exacte, et la divinisation de I’opération humaine. Car de
méme que dans le Christ la nature humaine a été divinisée!7s,
ainsi I’ont €té et la volonté et I’opération. C’est pourquoi, en
faisant des prodiges, Il joignait aux opérations divines celles qui
sont humaines ; et les signes divins émanaient des opérations
humaines, c’est-a-dire la parole et le toucher et choses sembla-
bles : de méme qu’un fer tranchant rougi au feu coupe et briile
en méme temps, la coupure et la brilure ont lieu simultanément
dans la mé€me chose, et la brilure est inséparable de la coupure.

Et la convergence des énergies leur confére 1’unité, non par
nature, mais par ’'union. Celui donc qui a parlé d’énergie ‘divino-
humaine’!”’, a d’un c6té, par I’emploi du singulier, démontré
que les deux énergies sont ‘un’ par I’union et ne se distinguent
pas en réalité ; d’un autre coté, en disant ‘Oearvdpiknr’, a savoir
‘divino-humaine’, il a montré la différence de nature entre les
énergies apres I’union aussi [...]. S’exprimer ainsi ne porte point
de confusion dans les énergies, mais fait valoir clairement qu’Il
est un seul et le méme, Celui qui agit a la fois divinement et
humainement : Il ne fait pas les choses divines en tant que Dieu,
car Il est homme, ni les choses humaines en tant qu”’homme, car
Il est Dieu »178,

Ces considérations aménent des conséquences trés importan-
tes au point de vue pratique, entre autres la séparation entre
catholiques et protestants. Voici ce que saint ATHANASE répond
aux protestants d’'une maniére encore inégalée, douze siécles avant
leur apparition : « Nous n’adorons pas une créature, loin de l1a !

175. Lettre 4 (P.G. 111, 1072).

176. Saint CyRILLE précise plus loin en quel sens.

177. Sau_n DENYs I’ Aréopagite : voir page précédente.

178. Traité sur la Sainte Trinité, 19 (P.G. LXXVII, 1157).

140




Pareille erreur est celle des paiens et des ariens!”. Mais nous
adorons le Seigneur incarné de la création, le Logos de Dieu.
Car si la chair, considérée séparément, fait partie des créatures,
cependant elle est devenue le corps de Dieu, et un tel corps ni
nous ne ’adorons en lui-méme en le séparant du Logos, ni, en
désirant adorer le Logos, nous ne L’écartons de la chair. Mais,
sachant, comme nous I’avons dit précédemment, que ‘le Logos
est devenu chair’!8°, Celui-la qui est en outre devenu dans la
chair, nous Le reconnaissons pour Dieu. Qui, par exemple, serait
tellement insensé pour aller dire au Seigneur : ‘Eloigne-Toi de
Ton corps pour que je T’adore ?’ [...]. Le lépreux n’était pas
de cette disposition : car il adora Dieu qui est dans le corps, et
sut qu’ll était Dieu, et dit : ‘Seigneur, si Tu le veux, Tu peux
me purifier’!8! ; ni il n’a pensé, a cause de la chair, que le
Logos de Dieu est une créature, ni non plus n’a-t-il meprisé la
chair dont le Logos était revétu, sous prétexte qu’ll est le démiurge
de toute la création ; mais il adora, comme dans un temple crée,
le Créateur de tout, et fut purifié [...]. Car il ne s’agit pas d’une
créature qu’une créature adore, ni inversement qui refuse a cause
de la chair d’adorer son Seigneur, mais d’une [créature] qui voyait
son démiurge dans un corps [...].

En effet, ceux qui ne veulent pas adorer le Logos devenu chair
sont ingrats a I’égard de son Incarnation ; et ceux qui séparent
le Logos de la chair estiment que ni rédemption du péché, ni dis-
solution de la mort n’ont eu lieu. Ou trouveraient-ils jamais, ces
impies, séparément, la chair prise par le Sauveur, pour oser dire :
‘Nous, nous n’adorons, pas le Seigneur avec la chair, mais nous
en dissocions le corps et L’adorons Lui seul ?’ » 182

Il écrit aussi : « Mais encore une fois, vous dites : ‘Nous, nous
n’adorons pas des créatures !” O insensés ! Pourquoi ne
réfléchissez-vous pas que, méme si le corps du Seigneur est créé,
I'adoration qu’on lui porte n’est pas créée. Car il est devenu le
corps du Logos incréé : Celui dont il est devenu le corps, c’est

i;g }des i\ﬂriens, en effet, maintenaient I’adoration du Christ, tout en niant sa divinité !
. In, 114,

181. Mt. 82,

182. Epitre & ApELPHIOS (P.G. XXVI, 1073, 1076-1077).

141




4 Lui en effet qu’on offre I’adoration. C’est donc diiment qu’Il
est adoré et adoré divinement (car le Logos est Dieu) Celui 4 qui
le corps appartient ; puisque lorsque les femmes se furent appro-
chées du Seigneur, Il leur dit en le leur prohibant : ‘Ne me tou-
che pas, car Je ne suis pas encore monté chez mon Pére’ 183,
indiquant qu’ll avait besoin de I’ Ascension, et que I’ Ascension
sera une seule ; nonobstant, ‘s’étant approchées, elles Lui saisi-
rent les pieds et L’adorerent’ ¥4, Elles saisirent les pieds, elle
adorerent Dieu : les pieds, comportant la palpation des os et de
la chair, vu qu’ils étaient ceux de Dieu, elles adorérent [ainsi]
Dieu » ¥,

Ou I’on croit a I'union hypostatique ou I’on n’y croit pas : si
on n’y croit pas, on n’adorera point le Christ parce qu’on ne
croit pas a sa divinité et qu’on Le considere pur homme. Mais
si on y croit, cela entrailne comme premiere conséquence que
’humanité du Christ, étant en fait inséparable de sa divinité, toute
adoration dont celle-ci est I’objet s’adressera immanquablement
a son humanité aussi et I’englobera dans le méme acte. Seule
I’intention humaine fait que I’acte s’adresse a la divinité du Christ,
et non a son humanité, mais comme elles sont inséparables en
fait, les deux recoivent chacune leur part d’adoration, la divi-
nité pour elle-méme, I’humanité a cause de la divinité, d’une
manieére inséparable.

IV. Par I’'union hypostatique, I’humanité du Christ s’est enri-
chie des attributs de la divinité sans changer de nature : elle est
décrite comme exaltée par 'Incarnation, divinisée, glorifiée, au
moins en principe, car il a fallu attendre la Résurrection pour
que la glorification, a strictement parler, fiit effective. C’est un
des traits davantage soulignés par la théologie orientale, ou
I’Incarnation tient peut-étre une plus grande place que la Rédemp-
tion : « Mais Dieu », dit saint GREGOIRE DE NAZIANZE, « @ paru
avec ce qu’ll a assumé, une chose unique [composée] de deux

183. Jn. 207,
184. Mt. 289,
185. De I'Incarnation du Christ, Contre les Apollinariens (P.G. XXV]I, 1101, 1104).

142

_—



contraires, la chair et PEsprit'®, dont I'un a divinisé, 1’autre
a 6té divinisée. O mélange nouveau, 60 combinaison para-
doxale!®” ! Celui qui est devient, et ’Incréé est créé, et I’Infini
est contenu au moyen d’une dme intellectuelle, servant d’inter-
médiaire entre la divinité et I’épaisseur de la chair, et Celui qui
enrichit mendie. En effet, Il mendie ma chair, pour que moi je
m’enrichisse de sa divinité ! » %

Expliquant le mot « parfait »'¥ dans la description de
I’agneau pascal, il dit : « ‘Parfait’, non seulement a cause de la
divinité dont rien n’est plus parfait, mais aussi a cause de ce qui
est assumeé, oint par la divinité et devenu comme ce qui I’a oint,
et j’ose dire identique a la divinité ! »'%

Pour une juste compréhension de cette derniere expression, sou-
lignons qu’il y a une différence essentielle entre « étre Dieu par
nature », et « étre Dieu par grace » : « La grace de I’adoption »,
dit saint MaxiME dans un texte on ne peut plus actuel, « est
absolument en dehors de notre contrdle, car elle n’a dans la nature
aucune capacité, quelle qu’elle soit, pour la recevoir, vu qu’elle
ne serait plus grace encore, mais une manifestation de 1’énergie
de la puissance naturelle. Et a ’opposé, I’événement n’aurait rien
d’extraordinaire si la divinisation était selon la capacité récep-
tive de la nature. Car la divinisation serait avec raison I’ceuvre
de la nature et non un don de Dieu, et un tel serait et s’appelle-
rait proprement Dieu par nature. En effet, la capacité naturelle
de chaque &tre n’est autre chose que le mouvement constant de
la nature a I’opération. Si la divinisation elle-méme était incluse
dans les limites de la nature, comment ferait-elle sortir hors de
lui-m&me celui qui est divinisé, je ne puis le comprendre »'*..
Toute I’histoire de la théologie moderne — je parle de la théologie

186. Ici « chair » désigne I’homme tout entier, et « esprit » désigne la divinité.

187. "Q ris kawis pifews, U s wapaddfov kpdoews ! La « combinaison »
(kp&ots) opére une fusion, comme entre I’eau et le vin ; mais un mélange (uifis) peut
s’opérer, sans que les éléments qui le composent perdent leur identité, comme entre ’huile
et l’gau. Par cette image, saint GREGOIRE représente le maintien de chaque nature intacte
et distincte apreés I'union ; par la combinaison, ’'union hypostatique.

188. Sur Péques, Disc. 38 (P.G. XXXVI, 325).

189. Ex. 125,

190. Sur Paques, Disc. 38 (P.G. XXVI, 640-641).

191. De certaines difficultés chez DENYs et GREGOIRE (P.G. XCI, 1237).

143

_



« catholique », car qu’ai-je a faire avec lzf théologie « du
dehors » ? — va, a part quelques rares exceptions, dans le sens
de sa propre condamnation...

Cette divinisation, ou exaltation, de I’humanité du Christ, nous
voulons I'illustrer, pour la rendre plus claire, par ce qu’on appelle
« 'ignorance » chez le Christ. Il est ¢videmment hors question
de parler d’une ignorance divine. Mais I’ignorance humaine
pouvait-elle exister chez Lui et comment ?

Voila un sujet ou I’on voit 'importance de maintenir dans cha-
que nature ses qualités métaphysiques, sous peine de voir tout
s’évaporer entre nos mains et de patauger dans le vide. Il y a
d’abord une ignorance métaphysique, si ’on peut ainsi dire, c’est-
a-dire absolument inhérente a la nature humaine, de telle maniére
que si on I’enleve, la nature humaine elle-méme est simultané-
ment enlevée. Ainsi I’esprit humain du Christ, étant par défini-
tion circonscrit et fini, ne peut épuiser I’Infini ou le contenir.
De méme, créer est un privilége divin : la création est un acte
non de ’esprit humain du Christ, mais de son Esprit divin. Méme
apres la Résurrection et la glorification, ces incapacités radica-
les se retrouvent dans la nature humaine du Christ comme de
tout élu : « Ton corps », dit saint CYRILLE D’ALEXANDRIE,
« apres le dépouillement de la corruption, a été rendu sans
besoins, et impassible, et impalpable, et immortel ; mais non
point incréé ni incirconscrit. Car ces qualités-la appartiennent
a la seule divinité. Bref, dans la mesure ou elle était capable de
recevoir les glorieux achévements divins, I’humanité du Christ
y a participé de la part du Logos par ’union, a cause de laquelle
elle est sacrée et adorable ; mais dans la mesure ou elle en était
incapable, elle n’y a pas participé : afin que nous sachions par
la et la différence des natures du Christ et I’unité de la
personne »!92,

Si donc on excepte les choses absolument propres a la nature
divine, on peut dire que I’ame humaine du Christ s’est enrichie,
par 'union hypostatique et dés le premier moment de sa
conception, de toute la science de la divinité : « Ceux qui disent »,

192. De la sainte Trinité, 17 (P.G. LXXVII, 1156).

144




affirme saint JEAN DAMASCENE, « que le Christ progresse en
sagesse et en grace et qu’ll recoit cela comme une augmentation,
disent [en fait] que I’'union n’a pas eu lieu dés le premier instant de
’existence de la chair et ne respectent point I’union hypostatique.
Séduits par le sot NESTORIUS, ils racontent des impostures : une
union non essentielle et une simple résidence, ils ne savent ni ce
qu’ils racontent ni au sujet de quoi ils affirment énergiquement.
Car si la chair s’est unie réellement au Dieu Logos dés le pre-
mier instant de son existence — ou plutdt si elle a subsisté en
Lui, ayant avec Lui I’identité hypostatique — comment ne s’est-
elle pas enrichie parfaitement de toute sagesse et grace ? Non
point en participant a la grace ni aux choses du Logos selon la
grace, mais plutdt, a cause de ’union hypostatique, aux choses
tant humaines que divines, appartenant a I'unique Christ (vu qu’ll
était Lui-méme a la fois Dieu et homme), épanchant sur le monde
la grace et la sagesse et la plénitude de tous les biens »!'%.

11 dit aussi : « Il faut savoir qu’Il a assumé notre nature igno-
rante et esclave : et en effet la nature humaine est esclave de Dieu
qui I’a créée, et elle n’a pas la connaissance des choses futures. »
« Si donc », selon GREGOIRE le Théologien, « ‘tu sépares le visible
de l’intelligible’ 1%, la chair est dite esclave et ignorante ; mais
par I’identité de la personne et ’union sans séparation, ’ame du
Seigneur s’est enrichie de la connaissance de I’avenir comme des
autres signes divins. Car, de méme que la chair humaine selon sa
nature propre n’est pas vivifiante, mais la chair du Seigneur unie
selon I’hypostase au Dieu Logos Lui-méme, ne cesse pas, d’une
part, d’&tre mortelle selon sa nature, mais, d’autre part, €st deve-
nue vivifiante a cause de son union avec le Logos selon I’hypostase,
et nous ne pouvons dire qu’elle était et est dans tous les cas vivi-
fiante : ainsi la nature humaine du Christ ne posséde pas par
essence la science de I’avenir ; mais I’ame du Seigneur, a cause de
son union au Dieu Logos Lui-méme et de son identité hypostati-
que, s’est enrichie, comme je I’ai dit, aussi bien de la science de
I’avenir que [de I’accomplissement] des autres signes divins »'%.

193. De la Foi Orthodoxe, 66 (P.G. XCIV, 1088).
194. 4¢ Disc. Théol., Disc. 30 (P.G. XXXVI, 124). ‘
195. De la Foi Orthodoxe, 65 (P.G. XCIV, 1084-1085). '

L;A




I1 ne pouvait non plus exister chez le Christ aucune ignorance
dans la décision a prendre, laquelle ignorance, chez nous, prend
une forme délibérative et pése le pour et le contre avant de
prendre une décision (comme par exemple dans le monologue
de HamLET, celui de JEaAN VALIEAN, celul, trés pathétique, de
MEebpee chez EUrIPIDE) : « Le libre choix » 1%, dit saint CyRILLE
D'ALEXANDRIE, « en un sens absolu, est donc la progression vers
ce qu'on a choisi, a savoir I'impulsion libre et raisonnable
vers ce qui est voulu — et cela est inhérent a toute nature
raisonnable. Est dit libre encore, le choix d’une chose plutot
que d’une autre : lequel a lieu, la délibération précédant, le
jugement [venant] ensuite, suivi par la disposition a 1’égard
de ce qu'on a jugé par délibération, laquelle [disposition]
s’appelle ‘jugement’!®” ; ce qui en ce cas est désigné comme
‘libre choix’ — soit donc le choix de ce qui parait bon — suit
le jugement.

Un libre choix de cette sorte, nul, pensant bien, ne le dirait
du Christ. Car de quel conseil, ou du conseil de qui aurait-Il
besoin, le Conseiller admirable, la Sagesse de Dieu et du Pére ?
Et comment le libre choix [tel qu’il est] en nous, existerait-il chez
Celui qui a choisi le bien d’avance, selon qu’il est attesté de Lui ?
Et en effet Isaie a crié d’avance avec force : ‘Avant qu’ll ne
sache ou qu’Il n’élise le mal, 11 élira le bien’ %, c’est-a-dire : 1l
ne connaitra point le mal du tout ni ne le choisira, mais dés le
tout commencement choisira le bien. Et encore : ‘Avant que
I’enfant ne connaisse le bien ou le mal, Il se montre indocile au
mal pour élire le bien’!® — c’est-a-dire que 1’enfant, au tout
commencement de I’enfance, avant toute connaissance, sera indo-
cile au mal et s’appropriera fermement le bien. Le ‘avant qu’ll
ne connaisse’ est dit selon I’apparence. En effet, quand est-ce
que I’enfant a-t-II [jamais] été sans science, [Lui] en qui tous les
trésors de la sagesse et de la science devaient se manifester en
leurs temps respectifs, autant qu’il était nécessaire ? »2%

196. Ilpoaipeais.

197. Trouy.

198. 75,

199. Is. 76,

200. De la sainte Trinité, 15 (P.G. LXXVII, 1153).

146




Puisque donc le Christ avait toute sagesse et toute science dés
| le premier instant de sa conception, pouvait-Il ignorer quoi que
ce soit ? Et si au contraire Il n’a rien pu ignorer, cela ne léserait-
il pas sa ressemblance avec nous, puisqu’ll s’est incarné pour
nous ressembler en tout et pour faire I’expérience de tout ce qui
est humain, sauf le péché ?

Pour répondre a ces questions, il faut procéder avec caution,
en n’avancant rien qui ne soit plus ou moins explicitement affirmé
dans I’Ecriture. C’est la régle d’or qui nous prémunira contre
toute erreur dans un sujet si difficile et si complexe. Et d’abord,
on constate dans I’Ecriture bon nombre de cas ou elle semble
affirmer que le Christ ignorait certaines choses, mais ou en fait
il n’en est rien : par exemple, sa question au sujet de la dépouille
de LAzZARE : « Ou ’avez-vous mis ? »?! celle au sujet de la
femme hémorrhoisse : « Qui a touché mes vétements ? » 202
ont pour but, non point de dissiper une prétendue ignorance du
~ Christ, mais d’attirer I’attention, dans le premier cas, sur la cer-
titude de la mort de LAzARE (pour qu’on ne dise pas, une fois
ressuscité, que LAazare dormait), et dans le second cas, sur un
miracle qui s’est accompli en secret et risquait de passer inapercu.
Ces deux cas et d’autres qui leur ressemblent??® étant mis hors
de cause, peut-on dire que le Christ ignorait humainement cer-
taines choses ?

Nous sommes ici au cceur du probléme. De méme que le Christ
pouvait avoir faim, soif, souffrir, subir les crachats, étre assu-
jetti aux nécessités de la nature, mourir, malgré, d mystére ! son
union hypostatique — la divinité étant 1a présente et permettant
tout — ainsi elle pouvait également ignorer, apprendre pénible-
ment d’une maniére humaine, épeler les lettres de 1’alphabet, et
tout cela pour ressembler le plus possible & nous. Une divinité
dont la présence aurait dispensé le Christ de tout effort humain,
de toute souffrance humaine, de toute ignorance humaine, cela
serait allé contre le but essentiel de I’Incarnation.

201. Jn. 1134,
202. Mc. 5%,

203:12.l Cf. aussi le cas du figuier stérile, dans notre ouvrage : « La Mort et ' Au-dela »,
page 21.

147

. -




Commen: cette divinité, qui est la Science méme, si intimement
liée a son humanité qu’elle ne fait qu’une seule personne avec
elle, a-t-elle pu Le laisser ignorer, comme les autres étres humains,
certaines choses, cela n’est pas plus difficile & concevoir que de
se demander comment, elle, la richesse absolue, a permis qu’ll
manquat des choses nécessaires, comment elle, la sécurité et
I’impassibilité absolues, a permis qu’ll elit peur devant ’agonie,
qu’ll et faim, qu’ll edt soif ! Si en effet I’on veut bien y réflé-
chir, I’ignorance de I’avenir est une chose moins éloignée de la
divinité qu’avoir faim et soif et subir des crachats, d’autant moins
éloignée que I’esprit malgre tout reste plus proche de Dieu que
le corps. Mais si, par une permission qui nous reste inconceva-
ble, Il a bien daigné éprouver ce qui est plus loin de la divinité,
a plus forte raison I’a-t-Il pu pour ce qui I’est moins !

Concluons ce point : le Christ, par un mystére que nous ne
pouvons pénétrer (et ceux qui veulent faire le contraire se casse-
ront inévitablement la nuque), en rétractant temporairement sa
divinité sans aucune séparation, se faisait réellement ignorant,
afin qu’on ne pit dire qu’ll n’a pas assumé notre ignorance :
Il a tout assumé, sauf le péché. Par un prodige de toute-puissance, |
Il fait littéralement sienne notre ignorance, se I’appropriant — et
c’est 1 le mystére ! — quand Il veut, sans pour autant le moins
du monde porter atteinte a ’union hypostatique. « Il est dit ‘pro-
gresser en sagesse, en age et en grace’ 2%, grandissant certes en
4ge mais manifestant par cette croissance en age la sagesse
contenue en Lui; de méme, en faisant sien le progrés des
hommes en sagesse et en science, et en accomplissant la bonne
volonté du Peére (c’est-a-dire faire connaitre Dieu parmi les
hommes et les sauver), et en s’appropriant en tout c€ qui est
notre » 203,

Nous donnerons un dernier exemple qui montre I’acuité avec
laquelle le Christ a assumé nos souffrances et toutes les caracte-
ristiques de notre nature (sauf le péché) : la sensation terrible
d’abandon que le péché mérite, sensation unique puisqu’on est
abandonné de rien moins que de Dieu Lui-méme ! « Mon Dieu,

204. Luc 2%,
205. Saint JEAN DAMAsCENE, Foi Orthodoxe, 66 (P.G. XCIV, 1085, 1088).

148

o



mon Dieu, pourquoi m’as-Tu abandonné ? »2% Si I’on inter-
préte ce cri ainsi : « Dieu le Pere a abandonne son Fils », pareille
interprétation si chére aux exégétes de la « Mort de Dieu » céle-
bres pour leur désespoir, est la plus monumentale monstruosité
de I’histoire de ’exégése, parce qu’en tant que Fils de Dieu,
consubstantiel au Pére, jamais le Fils ne peut €tre abandonné
par son Pére. Mais 1 aussi, par un prodige de sa toute-puissance
inconcevable, Il a bien voulu ressentir les affres de cet abandon,
sans étre vraiment abandonné : « Lui-méme, en effet, dit saint
GreGoIRE le Théologien, n’a pas été abandonné, ni par le Peére,
ni par sa propre divinité — ce que s’imaginent certains — comme
si elle craignait la Passion, se repliant, & cause de cela loin de
Celui qui souffre ! Car qui L’a cortraint des le commencemnet
a naitre sur terre ou a monter sur la croix ? Mais — ce que j’ai
dit — Il représente en Lui ce qui est ndtre. En effet, c’est nous
qui étions auparavant abandonnés et négligés, et maintenant nous
sommes assumés et sauveés par les passions de I’Impassible. De
méme que, s’appropriant notre déraison et notre culpabilité, Il
exprime le reste par le psaume, puisqu’il est clair que le psaume 21
se référe au Christ »207,

Dans notre démonstration, nous avons été soucieux d’employer
la raison la ou il faut employer la raison, la foi la ou il faut
employer la foi, et ne pas mélanger les genres. Cela est capital,
car vouloir comprendre un mystére, c’est, au fond, vouloir le
liquider. Celui qui arrive le mieux a cerner un mystére n’est pas
celui qui ne sait méme pas ou il git, mais bien celui qui sait quand
il faut creuser et quand adorer : « Si tu cherches, dit saint GRE-
GOIRE DE NYSSE, comment la divinité se mélange a I’humanité,
vois a ce que tu cherches avant cela quelle est I’union de 1’ame
avec la chair. Mais si tu ignores le mode d’union de ton Ame avec
le corps, alors ne pense absolument pas non plus que I’autre mode
soit dans I’enceinte de ta compréhension »2%. « Mais il est
caché », conclut saint Denys I’ Aréopagite, et nous concluons

206. Mt. 274,

207. 4¢ Disc. Théol., Disc. 30 (P.G. XXXVL. 109).
208. Disc. Catéchét. 11. ( i

149




avec lui, « méme aprés la manifestation — pour dire quelque
chose de plus divin — méme dans la manifestation. Car cela au
sujet de Jésus a été caché, et le mystere qui le concerne n’est épuisé
par aucune parole ni intelligence mais, proféré, il reste ineffa-
ble ; et, pensé, il reste inconnaissable »2%.

209. Epitre 3.

150




TABLE DES MATIERES

Chapitre 6 — La Trinité Une. ... .................... 11
A. L’égalité divine des personnes.................... 11
I — Ladivinitédu Fils.......................... 12
I — La divinité du Saint-Esprit ................ 30
B. Les caractéres distinctifs de chaque personne... 43
I — Le caractére propre au Pére............... 44
Il — Le caractére propre au Fils............ ... 46
II1 — Le caractere propre a I’Esprit ............. 48
Chapitre 7 — La chute de ’homme ................. 62
Chapitre 8 — L’Incarnation .......................... 86
A. L’Incarnation comme condescendance ou
adoucissement de la lumiére divine .............. 94
B. L’Incarnation levain dans la pate, ou union des
deux natures (divine et humaine)................. 101




I — La nature humaine assumée par le Logos
Il — La nature de I’union entre le Logos et le
composé humain .............................

a) Le Nestorianisme.........................
b) Le Monophysisme .......................
¢) La doctrine chalcédonienne ou orthodoxe

102

124

124
128
129










Achevé d'imprimer
sur les presses de
I'Imprimerie Graphique de 1'Ouest
Le Poiré-sur-Vie (Vendée)
N° d'imprimeur : 9525
Dépot 1égal : Juillet 1994





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

