


FRANÇOIS VEUILLOT 

La Doctrine et la Mission 
de 

Dom Colunba Marmion 

1946 





FRANCOIS VEUILLOT 

La Doctrine et la Mission 
de 

Dom Columba Marmion 
Dom Willibrord de Wilde 0.S B. 

Aumonier des Dames Benedic ines 

MEUDON (S.et O.) 

1946 



En préparation, du même auteur 

DoM MARMION MAITRE D'AcTION CATHOLIQUE. 

IMPRIMATUR: 

Lutetiae Parisiofum, 

die I'Junii 1g45. 

t Rogerius BEAUSSART, 'v. g. 
Archiep. Mocissen. 



La Doctrine et la Mission 
de dom Columba Marmion 

En lisant le Christ idéal du Moine, « on a tout le temps l'impression d'être à l'école d'un maitre de la vie spirituelle, pénétré de la moelle des meil leurs ascètes, de l'Evangile et de Saint Paul >. 
C'est en ces termes, après avoir examniné le troi sième volume de l'admirable trilogie du célèbre abbé de Maredsous, que, dans le Messager du CSur de Jésus, le R. P. Parra résumait son jugement sur ce chef-d'euvre de spiritualité. 
L'auteur de cet humble travail ne se propose pas aujourd'hui d'offrir aux lecteurs catholiques un nouveau portrait de Dom Marmion, nì une nou velle étude de sa doctrine et de son Suvre. 1 Il vVou drait essayer seulemernt de mettre en lumière, en raison de sa manifeste et bienfaisante opportunité, la mission providentielle de ce grand moine, ainsi que son rôle éminent dans ce qu'on pourrait ler, - en surnaturalis�nt un mot souvent trop hu 

appe 
main la politique de Dieu dans les temps actuels. « La plupart de nos difficultés, remarquait un jour Dom Columba, viennent de ce que nous ne 
1 Ce travail a paru, d'abord en deux articles, dans le Messager du Coeur de Jésus, organe de l'Apostolat de la Prière. 

- 3 



nous laissons pas guider et inspirer par l'Esprit 

d'amour, mais que nous écoutons trop souvent l'au 

tre esprit, celui de crainte servile, qui paralyse 

l'âme et met obstacle à la grâce de Dieu. » 

Or, autant que nous pouvons l'entrevoir à la 

clarté des faits contemporains, le plan de la Provi 

dence, en faveur des générations modernes éga 
une fois rées ou rebelles, rebelles, est de nous rappeler 

de plus, après tant d'autres manifestations qui ont 

jalonné les siècles, que, depuis lapparition du 
la loi nous Vivons sous Christ Rédempteur, 

d'amouT, et, par ce moyen, de raviver notre 

amour envers Dieu. 

Les témoignages de cette nouvelle effusion de 

miséricorde, - d'une miséricorde infinie, qui ré 

pond aux révoltes et aux froideurs de 1'humanité 
ces témoignages 

par un redoublement d'amour, 

qu'on peut faire remonter au message de Paray-le 

Monial, à l'heure où le naturalisme s'apprêtait à 

submerger le monde et où le jansénisme allait des 

sécher, dans beaucoup d'âmes, la piété catholique 
nos jours jours avec 

elle-même, se multiplient de 

une clarté lumineuse et une merveilleuse abon 

dance: éclatantes interventions de Dieu, comme 

le rayonnement surhumain du Message de sainte 

Thérèse de l'Enfant Jésus ; maternelles sollicitudes 

de la Très Sainte Vierge Marie, telles que les sour 

ces inépuisables de pardon qu'elle a ouvertes en 

nous révélant sa Médaille Miraculeuse et en offrant 

aux pêcheurs le hâvre spirituel de Notre-Dame des 

Victoires; directions inspirées des Souverains Pon 

tifes, avec Léon XIII consacrant l'humanité tout 

entière au Sacré CSur, avec Pie X appelant les 

tout-petits à la communion précoce et tous les fi 

dèles à la communion fréquente et quotidienne : 

initiatives, enfin, de quelques saintes âmes, approu 

4 



vées par l'Eglise et suivies des foules, et tout spé cialement ces Congrès eucharistiques internatio naux qui font resplendir lOstensoir au-dessus de 
multitudes adorantes ou impressionnées. 

Et voici qu'au milieu de tous ces signes, évoca teurs du divin Amour et réveilleurs de l'amour 
humain, il semble que le Ciel, pour préciser et ra 
viver la doctrine dont ils constituent l'expression sensible, ait voulu susciter, par surcroît, un homme de haute vertu, de ferveur brûlante et de science 
consommée, tout à la fois modèle, entraîneur et 
maître, qui, dans l'union au Christ. et sous la 
touche de 1'Esprit, viendrait exalter par ses Su 
Vres et réintégrer dans nos âmes la primordiale 
notion de 1'Amour infini du Pere. Ila voulu, sem 
ble-t-il, que, dans le monde, en ce moment, le re 
tentissement d'une grande voix, soutenue par 
l'exemple d'une sainte vie, nous fît plus clairement comprendre et plus profondément sentir cette doc 
trine permanente de la Sainte Eglise : à savoir que, 
grâce aux mérites infinis du Fils, ce que ce Fils est Lui-même par son éternelle génération, nous le 
sommes vraiment par l'adoption divine, � les en fants bien-aimés du Père. 

Et cet interprète, ce héraut, cet apôtre de 1'Amour infini de Dieu, pour nos temps appauvris de cette vérité, c'est Dom Columba Marmion, celui qu'on a pu nommer « le Docteur de 1Adop tion divine ». 

Car telle apparaît bien la mission de ce moine, dont la puissance de rayonnement s'avère d'autant plus large et pénétrante que son existence intime est le prototype de son enseignement. C'est à juste titre, en effet, que, dans son émouvante et magis trale biographie de lAbbé de Maredsous, Dom 

5 

Raymond Thibaut attribue, pour une très grande 



élabo 
part, à « l'unité de l'homme et de l'euvre >. 

rée, celle-ci, par « une longue expérience », la pro 

digieuse force de diffYusion et de persuasion de 

çette doctrine, où, selon lheureuse expression de 

Dom Bernard Capelle, on sent « se projeter, dans 

une lumière ardente, une âme débordante de cha 

rité ». 
Mais cette âme elle-mnême n'atteint, tout ensem 

ble, un si haut degré d'élévation et un si puissant 
dynamisme spirituel, que par une constante assi 
milation de cette docti ine, puisée elle-même dan 

l'étude approfondie, dans la méditation intime et 

vécue, de l'Ecriture et des Pères, en particulier de 

saint Paul. « A tout instant », reconnaît la Revue 

pratique de liturgie, par la plume de l'abbé Del 

porte, elle « plonge ses racines dans le dogmne, dans 

1'Ecriture sainte, dans la liturgie, pour en extraire 

la sève nourricière ». Aussi, tous les critiques ou 
commentateurs de cette euvre la voient-ils « dé 

bordante de l'onction des Saintes Ecritures » et 

« saturée de surnaturel », tout en restant « très 

humaine ». Et, dans 1a Revue d'Ascétique et de 

Mystique, le regretté P. de Guibert exprimait l'opi 

nion générale, quand il lui faisait place entre « les 

classiques de la spiritualité chrétienne ». 

N'est-il pas permis de conclure qu'en prodiguant 

à son serviteur ces dons si éminents de la nature 

et de la grâce, Dieu, non content de préparer 

1'Abbé de Maredsous à la mission qu'il devait rem 

plir, voulait encore en garantir l'authenticité? Au 

thenticité qu'atteste, d'ailleurs, en même temps, le 
immédiate 

succès incomparable obtenu presque 
ment par les ouvrages de Dom Marmion. Quelles 

que soient la beauté de l'euvre et la sainteté de 

l'auteur, l'extension et la rapidité de leur rayon 

nement ne sauraient trouver leur explication totale 

6 



que dans un dessein de la Providence, qui doit prendre à nos yeux la valeur d'un appel. Il est donc souverainement opportun de propa ger les écrits du « Docteur de l'Adoption divine ». Il faut, de plus en plus, diffuser sa doctrine. Toute fois, cette doctrine, pour la faire exactement con naître, il convient d'abord d'évoquer lhomme ; car non seulement il en est inséparable, mais encore il la fortifie d'un puissant témoignage et lillustre d'un vivant modèle. 

L'HOMME 
Né à Dublin, en 1858, d'un père irlandais et d'une mère française, le futur Dom Columba fut baptisé. sous le nom de Joseph. Après ses études secondaires, il entra au Séminaire de Clonliffe, d'où ses supérieurs envoyèrent ce sujet pieux, solide et brillant, perfectionner à Rome sa formation sacer dotale. C'est là quil fut ordonné prêtre, en 1881. Mais, sur la voie du retour, attiré déjà par la vie et la spiritualité bénédictinesentrevues au Mont Cassin, il s'arrêta, quelques jours, en Belgique, à 1'Abbaye de Maredsous, d'où il ne partit qu'avec la résolution d'y rentrer. Cependant, l'Archevêque de Dublin, frappé par la valeur intellectuelle, le zèle apostolique et la droite vertu du nouveau prêtre, le voulait réserver à son diocèse où, après un an de vicariat, l'abbé Marmion fut chargé du cours de philosophie au Séminaire; et, dès lors, son acti vité, débordant ses fonctions professorales, élargit son ministère, d'une part aux mnoniales rédempto ristines, de l'autre, aux détenus de la prison. Enfin, en 1886, autorisé par le Cardinal Mac Cabe, il pou vait, au noviciat de Maredsous, réaliser sa vocation persistante. Au début, dans ce monastère étranger, 'Irlandais de belle humeur et le jeune prêtre actif 



éprouva de rudes et parfois de cruelles difficultés 

d'adaptation. Mais il en triompha si bien, par sa 
parfois 

volonté soutenue de la grâce et sa fidélité 

héroique à l'appel de Dieu, qu'au lendemain de ses 

vSUX, le nouveau profès réalisait vraiment l'âme 

bénédictine. Aussi, en 1899, éprouvé déjà dans di 

verses charges, il était appelé à une mission de 

choix : prieur et professeur de théologie, à l'abbaye 

du Mont-César, que 1Abbé de Maredsous venait 

d'ouvrir auprès de lUniversité de Louvain. 

Toutefois, comme elle ne limitait point son 

rayonnement, cette double fonction ne bornait pas 

son activité. De même, au surplus, que le saint 

apôtre lyonnais, le P. Chevrier, il se résignait de 

bonne grâce, ou plutôt se prêtait de plein zèle, à 

devenir un homme mangé. De toutes parts, on solli 

citait sa parole, ses conseils ou sa direction; et, 

des lors, il comptait, parmi ses pénitents, de hautes 

âmes comme le futur Cardinal Mercier, qui, sous 

la pourpre, ne cessera jamais de lui confier son 

âme. 

N'importe ! Au plus fort de ce labeur aposto 

lique, il restait essentiellement l'hommne intérieur. 

Dom Thibaut met l'accent sur ce trait distinctif 

de sa vertu et de son caractère. Après avoir suivi 

les randonnées du prieur du Mont-César à travers 

Louvain, « pourtant, renmarque-t-il, la vraie vie de 

ce moine n'est pas là: elle est toute au-dedans, 

intense. Elle est la vie d'une âme qui, avant d'¿tre 

livrée totalement au prochain, est donnée à Dieu 

dans le plus complet abandon d'elle-même par 

l'obéissance ». 

Cette vie intérieure rayonne aussi dans son en 

seignement, qui, dès lors, annonce un maître. Le 

même auteur en souligne deux traits remarqua 

bles, où se révèlent, tour à tour, la clarté de l'in 

8 



telligence et la sainteté de l'âme. D'une part, i 
possédait, presque jusqu'au génie, « le don de dê. 
gager toujours dans une question l'essentiel de 
l'accessoire, le nécessaire du contingent ; de mettre 
cet essentiel dans tout son relief puis, l'ayant 
placé en pleine lumière, de montrer comment 

tout, jusqu'aux plus lointaines conséquences, s'y 
subordonnait et s'y rattachait ». D'un autre côtÃ, 
recherchant toujours « l'application de. la doc 
trine à la vie intérieure », il « croyait n'atteindre 
la plénitude de son enseignement théologique que 
s'il en faisait l'application à la vie spirituelle ». 
Quant à la « chaleur surnaturelle > qui animait 
ses cours, écoutez le témoignage de Dom Van Hou 
tryve, qui fut son élève au Mont-César : Jaillie 
du contact avec Dieu, baignée dans la lumière de 
la doctrine, sa parole n'invitait pas seulement à 
la prière, elle y contraignait doucement de par 
la force surnaturelle qu'elle portait en elle. » 

Aussi, Dom Marmion sera-t-il seul à s'étonner, 
lorsqu'en 1909, un choix attendu le rappellera de 
rechef à Maredsous, mais cette fois pour gouver 
ner le monastère. Son titre abbatial ne pouvait 
le grandir; cependant, comme le chandelier qui 
porte le cierge, il devait, sur la fin de sa vie, pro 
jeter plus au loin sa lumière, encore intensifiée 
par la publication de ses livres. Du fond de son 
cloître, aux approches de la mort, déjà lAbbé de 
Maredsous éclaire et surélève des milliers d'âmes, 
qui le tiennent pour un docteur, un apôtre, un 
saint. 

Sa vie intérieure, au surplus, n'a cessé de s'ap 
profondir et de se spiritualiser. Sous des dehors 
un peu surprenants à première vue, pour les visi 
teurs qui ne le connaissent que par ses euVres 
et sa renommée, carrure assez corpulente et face 



épanouie, joviale, avec un grain d'humour, il dis 
simule une âme d'ascète et d'apôtre, aux brû 
lantes ferveurs, aux élévations séraphiques, au 
zèle incoercible, et qui se révèle dès le pre 
mier contact ou dès les premiers mots. uand 
cette âme est transportée par le sentiment de sa 
filiation divine en Jésus-Christ, elle a des allégres 
ses et des élans indicibles ; « il semble, écrit Dom 
Thibaut, qu'une sorte d'enthousiasme intérieur la 
fait vibrer tout entière»». Et n'est-ce pas enfin le 
fond de cette âme que Dom Marmion nous dévoile 
à son insu, lorsqu'il nous assure que « l'un des ef 

fets de l'Eucharistie, reçue avec dévotion », c'est de 
« combler l'âme de suavité surnaturelle qui la 
rend prompte et dévouée au service de Dieu ? > 

Ses conférences, imprégnées du même sceau, dé 
gagent la même irradiation. Tout en étant compo 
sées avec « une méthode, une logique et un sens 
pratique » des plus rares, insiste l'abbé Delporte, 
on y découvre, au témoignage du P. de Guibert, 
< une piété large et forte, qui, des points vraiment 
centraux de la doctrine catholique », projette 
< une vive lumiere sur toutes les parties de la vie 

spirituelle. > 
D'ailleurs, en ses moindres propos, l'on perçoit 

toujours une onction et une action, qui émeuvent, 
au delà de ses moines et de ses dirigés, ses plus 
brefs tnterlocuteurs. « Ses paroles déclare un 

retraitant de Maredsous, après un entretien de 

quelques minutes avec le Père Abbé m'ont fait 

plus de bien que tous les exercices de la semaine; 
tant jy ai senti de conviction et rencontré de lu 
mière. > 

Et tel fut Dom Marmion jusqu'au dernier jour 
de sa vie, qui s'acheva le 30 janvier 1923, par une 
mort sainte, enveloppée surtout de cette exquise 

10 



humilité dont la profondeur, affirme Domn Thibaut, frappait les témoins de son existence. A sa propre estime, il n'était que « le poteau indicateur qui se 
borne à montrer le chemin aux autres; et, depuis 
longemps, sous le crucifix de son prie-Dieu, il avait 
fixé ce texte de David: « Ne projicias me a facie 
tua »: « Ne mne rejetez pas de votre face. » Aussi, 
aux approches de la fin, comme on cherchait à lui 
donner courage, en lui rappclant le bien quil avait 
accompli, le moribond, protestant d'un geste néga 
tif, se contenta de soupirer : Deus Meus, misericor 
dia mea : « Mon Dieu, ma mniséricorde! » 

LES OUVRAGES 

Nous avons parlé de ses Conférences, elles cons 
tituent son Suvre écrite. 

Données, de l'abondance du coSur et de la profu sion de la science doctrinale, aux âmes dont il avait la charge spirituelle, et avec la seule ambition de leur infuser le Christ, il ne songeait pas à les ré pandre au dehors et ne s'y décida, vers la fin de sa vie, que sous la pression de ses disciples 
Rapprochement curieux entre le grand moine et 

la « petite sSur » du Carmel, si étroitement appa rentés par leur doctrine et leur mission ! C'est sur l'ordre exprès de ses supérieures que l'humble Thé rèse de l'Enfant-Jésus composa son Histoire d'une Ame, et, si l'Abbé de Maredsous publia ce qu'on pourrait appeler le message d'une âme, ce fut à la prière instaDte de ses fils ! 
Les trois maitres ouvrages, qui recueillirent et divulguèrent ce trésor de spiritualité, parurent en l'espace de cinq ans : le premier, Le Christ, vie de 

11 



l'âme, à la fin de 1917 : le deuxième, Le Christ dans 

ses Mystères, en 1919, et le troisième, Le Christ 

idéal du moine, en 1922, quelques mois avant la 
mort de l'auteur. 

Ces trois titres, à eux seuls, en définissent 1'es 
prit fondamental. « Il est difficile, écrit justement 
Dom Raymond Thibaut, de n'y pas découvrir lin 
tention d'une seule et même pensée, qui, s'affirmant 
sous trois fornmes connexes, fait à la fois la cohésion 

de chacun des ouvrages et la continuité de leur sé 

rie ». Tous trois « affirment la doctrine chrétienne, 

et tout pareillement, la piété chrétienne, enfin la 
perfection chrétienne, en s'organisant en commun, 

autour nous insistons sur la rigueur de l'idée, 
de la personne du Christ. » 

Le premier fut une révélation, gui suscita, dans 

le monde spirituel, une sorte d'enthousiasme. C'est 

« le plus beau livre spirituel de ces dernières an 
nées », déclarait le P. DoncSur dans les Etudes, et, 

parmi les publications contemporaines, � accen 
tuait le P. Gemelli dans la Revista del clero ita 

liano, -il « représente ce qu'il y a de plus utile et 

de plus profondément pensé ». De son côté, l'abbé 

Delporte indiquait bien la principale raison de cette 
exceptionnelle valeur, quand il soulignait que, sous 

un appareil offrant « pour beaucoup l'attrait de la 

nouveauté », l'ouvrage était « formé de la plus pure 
et, plus substance de la doctrine chrétienne », 

spécialement, de l'esprit paulinien. 

C'est aussi le cachet particulier qui frappa les 
critiques, à l'apparition du deuxième ouvrage, où 
ils retrouvaient toute la saveur et toute la splen 

deur du premier. « Remnarquable, en effet, par son 

onction bienfaisante et sa substantielle doctrine >, 

et le plus souvent inspiré de la pensée de saint 

12 



Paul, il offre aux âmes spirituelles, atteste le 
P. Barge dans la Revue des Jeunes, « des sujets de 
lecture et de méditation extrêmement riches, pour 
les principales fêtes de l'année liturgique. 

En face du troisième volume, ces éloges una 
nimes iront crescendo. Car, « pleines de doctrine 
et de saveur », attestera un périodique romain qui 
fait autorité, le Gregorianum, « ces conférences 
répètent point les autres, elles les dépassent. 

ne 

Quelques années après la mort de Dom Mar 
mion, cet incomparable triptyque allait encore s'en 
richir d'un quatrième ouvrage, où l'on retrouve la 
même doctrine, dans son application personnelle à 
des âmes choisies : c'est L'Union à Dieu dans le 
Christ, d'après les lettres de direction de Abbé de 
Maredsous, recueillies et présentées par Dom Ray 
mond Thibaut. Couronnement des écrits du Maître, 
il constitue un véritable traité de la vie intérieure 
sous ses aspects fondamnentaux. 

De ces Suvres, en même temps, ou des papiers 
inédits du saint moine, Dom Thibaut publiait tour 
à tour, en volumes distincts et homogènes, quel 

ques extraits judicieusenent collectionnés, dont la 
valeur intrinsègue et l'intelligente disposition 
forment autant de lectures suivies, d'un prix ines 
timable et d'une parfaite unité. 

Ce sont : Sponsa Verbi ou « La Vierge consa crée au Christ », les Mélanges Marmion, compen dium de notes et de pièces inédites axées sur la 
vie intérieure et semées de documents et de réfé 
rences à l'Ecriture; et, plus récemment, Face à la 
Souffrance, ou « Venez au Christ, vous tous qui 
peinez », foyer de lumière, baume de réconfort et 
dictame de paix, qui se recommande aux affigés, 

13 



aux malades, aux captifs, à toutes les âmes en 
croix ! 

Enfin, c'est le parfait recueil, édité en format de 
livre de prières, qui nous apporte, sous le titre de 

« Paroles de vie, en marge du missel » près de 
500 pages choisies avec soin, dans les SuVres de 
Dom Marmion, pour chaque jour de l'année litur 
gique, en harmonie avec le mystère, la solennité 
ou le saint célébré par l'Eglise : un vrai trésor dans 
lequel on a su réunir des perles précieuses desti 
nées à la méditation quotidienne; une moelle de 
la doctrine columbanienne, avec ce qu'elle a de 
plus révélateur de la pensée du maître et de plus 
bienfaisant pour les âmes. 

Par ailleurs, on sait déjà qu'un autre ouvrage a 
puissamment contribué, lui aussi, à la pénétration, 
comme à la diffusion, de cette doctrine providen 
tielle : la biographie de l'Abbé de Maredsous par 
son disciple et principal collaborateur dans la 
publication de ses Conférences, Dom Raymond Thi 
baut. Car, « en nous faisant entrer si avant dans 
l'intimité du Docteur de la vie spirituelle, affirme 
l'abbé Bremond, ce livre ajoute à la doctrine elle 

même une nouvelle séduction et une nouvelle 
force », Tant cette doctrine, au témoignage des 
maitres les plus sûrs, prend un prodigieux relief, et 
tant l'on y retrouve, amplifié, renouvelé, prolongé 
le rayonnement surnaturel de cette haute et cap 
tivante personnalité monastique ! 

1 Cette magistrale histoire, de 550 pages, a été résu 
mée dans une brochure illustrée de 72 pages, qui contient, 
avec un vivant raccourci de la carrière et des vertus de 
Dom Marmion, un exposé succinct de sa doctrine et un 
choix très suggestif de témoignages variés Bur le rayon 
nement de ses Suvres et de ses mérites. 

14 



LE RAYONNEMENT 

Nous avons déjà souligné que la Providence, attestant la mission de lhomme par le retentisse ment du message, avait procuré, à cet ensemble d'euvres, un succès prodigieux. Laissons ici parler 
l'éloquence des chiffres ! Actuellement, dans la 
seule édition française de l'admirable trilogie co lumbanienne, Le Christ, vie de 'âme, atteint le 
165 mille : Le Christ dans ses mystères, le 115; Le Christ, idéal du moine, le 70°. D'autre .part, LUnion à Dieu dans le Christ et Sponsa Verbi sont 
déjà parvenus, l'un et l'autre, au 50° mille, les 
Paroles de Vie au 40° et, enfin, le magistral ou Vrage de Dom Thibaut sur la carrière, la doctrine et l'esprit de Dom Marmion, en est maintenant au 
même chiffre 1. 

Cette diffusion vraiment extraordinaire et 1'on 
pourrait dire quasi miraculeuse, surtout pour des euvres de haute et pure doctrine, permet à celles ci d'exercer dès maintenant, sur la formation spiri tuelle de la génération présente, une influence dont on ne peut encore mnesurer ni la pénétration pro fonde, ni l'extension rayonnante. Parmi les témoi gnages que le biographe et l'éditeur du grand moine en recueille au fond de son monastère, plusieurs, en effet, lui sont parvenus du Mexique ou des Indes, du Brésil ou de l'Australie. Des âmes sy ré vèlent, et dans le monde aussi bien que dans le cloitre, qui, ayant découvert ce maître et s'étant 

i Et ces chiffres, il le faut encore souligner, ne concer nent que l'édition française. - Le Christ, vie de l'âme, est dé jà traduit en huit langues, et la trilogie entière en six langues. 

15 



mises à son école, ne se bornent pas à proclamer les 
bienfaits qu'elles ont reçus de sa direction, mais 
encore expriment le désir que cet éminent servi 
teur de Dieu soit un jour glorifié par la Sainte 
Eglise. Le nombre, en effet, s'accroît constamment 
des grâces attribuées à son intercession : grâces 
temporelles, et surtout, faveurs spirituelles : lu 
mières dans les obscurités, secours dans les 
épreuves, élévations dans la connaissance et dans 
l'amour de Dieu, conversions, enfin, du protestan 
tisme, de l'incrédulité, ou de l'indifférence. D'un 
protestant français, Dom Van Houtryve cite une 
exclamation caractéristique : « Comment, s'écrie-t 
il à la lecture du Christ, vie de l'âme ! C'est cela, 
la doctrine de l'Eglise catholigue ? Mais alors la 
Réforme a été un grand malheur ! > Un anglican 
d'Amérique, éclairé par la même découverte, est 
allé plus loin. « Jai rencontré Le Christ, vie de 
Pâme, dans une bibliothèque catholique de la ville, 
annonce-t-il à Dom Thibaut. J'en ai acheté un 

exemplaire et je l'ai lu. Ce fut pour moi la révéla 
tion de la vie spirituelle et mystique de l'Eglise. 
Et, converti à la foi romaine, il est monté jusqu'au 

sacerdoce. 

Pour attester la valeur de la mission confiée par 
la Providence à lAbbé de Maredsous, ainsi que le 
pressant appel de son message à notre génération, 
faut-il encore d'autres témoignages ?... On en pour 
rait remplir cette brochure. 

Au sommet, celui de Benoît XV. « Vos pages, 
écrivait-il au docteur de l'Adoption divine, ont une 
aptitude singulière à exciter et à entretenir dans 
le cSur la flamme de la divine charité; l'exposé de 
votre doctrine est capable d'échauffer dans les 
âmes l'ambition d'imiter le Christ et de vivre de 
sa vie ». Mais déjà, quand il recevait cet éloge offi 

16 -



ciel, Dom Marnmion connaissait, encore plus direc tement, la pensée du Pape. Au cours d'une au 
dience, en lui montrant Le Christ, vie de VAme, 
sur l'étagère des livres familiers, Benoît XV ne 
lui avait-il pas appris: « Je m'en sers pour ma vie spirituelle », Et ne savait-il point, d'autre part, quà Mgr Szepticky, archevêque de Lemberg, le 
Souverain Pontife, en lui désignant le même ou 
Vrage, avait donné ce conseil : « Lisez cela, c'est la 
pure doctrine de l'Eglise. 

Après le Pape, le Cardinal Mercier. Du haut pré 
lat, dont la perspicacité surnaturelle avait pu, 
durant une intimité de vingt ans, pénétrer l'âme de 
son « directeur de conscience >, écoutez cette décla 
ration : « Dernièrement, un homme pieux et intel 
ligent me disait à propos du R Père Columba, que 
nul ne fait, comme lui, réaliser la présence de Dieu 
et l'action de la grâce. C'est bien cela. Il nous fait 
toucher Dieu. C'est le retour au sain réalisme de la 
piété. 

Mais, à côté de ces jugements souverains, que de cris d'âme impressionnants par leur spontanéité! Tel, cet aveu d'une communauté mexicaine: « Vous dire en détail, écrit la supérieure à Dom Thibaut, 
ce que nous devons à la doctrine de Dom Mar 

mion... me semble impossible Un seul mot vous dira tout : je crois bien que nous lui devons la 
vie! » Telle, aussi, cette confidence d'une « future missionnaire » au Père Abbé lui-même: « Vous 
avez pénétré si avant dans le mystère de Dieu, lui déclare-t-elle, et vous y conduisez les âmes avec tant de lumière, que votre euvre constitue, me semble-t-il, un lien mystique entre le visible et l'in 
visible, entre la matière et l'esprit, entre l'homme et son Dieu !... Je vous avoue que, bien souvent, en 

1 17 

lisant ces pages, je me suis arrêtée, éblouie, et i'ai 



uni votre pensée à celle de Dieu, � et cette pensée 
était une prière. 

II faut se borner. Cependant, il reste une caté 
gorie de témoins, dont je voudrais souligner l'attes 
tation ; ce sont les personnes du monde. Au fond, 
cette humble étude, esquissée par un écrivain lai 
que, est destinée surtout auc simples fidèles, 
commencer par le signataire de ces lignes, qui re 
connaît en avoir besoin plus que tout autre. 
Lourde et funeste erreur, en effet, de croire que, 
seules, les âmes consacrées à Dieu peuvent com 

prendre cette doctrine et pratiquer cette ascèse, 
dont, seules, elle seraient appelées à tenir compte 
et à tirer profit. C'est à l'ensemble des chrétiens 
que s'impose aujourd'hui ce renouvellement spiri 
tuel et toute âme chrétienne, avec la grâce divine, 
est en mesure de le réaliser sous la conduite de 
Dom Marmion, de Dom Marmnion dont la mis 
sion l'embrasse et dont l'enseignement la sollicite. 
Les directeurs d'âmes, avec l'autorité de leur expé 
rience, sont unanimes à constater ce fait età le sou 
ligner comme un appel « Le Message que Dom 
Marmion apporte aux générations présentes, affir 
me nettement Dom Thibaut, c'est de faire com 

prendre aux fideles combien le Christ est leur tout 
combien, par la foi vive en Lui, l'âme élargit ses 

perspectives et transforme en fidélité d'amour le 

simple accomplissement de ses devoirs d'�tat >. 
C'est pourquoi la doctrine columbanienne, écrit de 
son côté Dom Van Houtryve, « s'applique à tous 
les états de la vie chrétienne »; et c'est pourquoi 
encore, attestent à leur tour les Pères Jésuites 

Sevrain et Goossens, elle s'adresse à « toute âme 

vraiment désireuse de vie intérieure fervente >, à 
« tout chrétien soucieux de connaître les secrets 
d'un Christianisme supérieur ». De ces chrétiens 

18 

à 



d'élite et de ces âmes surnaturelles, au surplus, l'on en compte un grand nombre parmi les disciples laiques de l'Abbé de Maredsous. Ici, c'est une mère de famille, enthousiasmée par l'Union à Dieu dans le Christ, qui se laisse entraîner par cet '« extra ordinaire preneur d'âmes »; là, c'est une « Sé 
Vrienne >, qui reconnaît que « les ceuvres de Dom Marmion viennent bien à leur heure providen 
tielle », pour les « milieux universitaires », où « les jeunes ont soif de vie divine profonde 

Et l'on ne saurait mieux couronner cette série 
de témoignages concordants que par ces réflexions du P. Mennessier dans la Revue des Jeunes « Les directives spirituelles de Dom Marmion valent pour beaucoup d'âmes, écrit-il, parce qu'elles prennent les choses par le fond, par la réalité la 
plus surnaturelle. Elles pénètrent des grands senti ments profonds qui sont la base même de la vie chrétienne. Rien de plus simple, encore une fois, mais aussi rien de plus vrai et de plus nécessaire aux agitations et aux incertitudes de notre temps. 

LA DOCTRINE 

Faut-il, maintenant, d'une vue d'ensemble, ex poser cette doctrin�, dont les pages précédentes ont déjà évoqué la plupart des traits ? Un tel tableau déborderait le cadre de ce travail et dépasserait la compétence de son auteur. On l'a souligné, d'ail leurs : cette étude a surtout pour but d'attirer l'at tention du public chrétien sur la providentielle et pressante opportunité d'une euvre, évidemment suscitée par Dieu pour le salut du monde. 
19 



De cette doctrine, essayons seulement, par quel 

ques citations du Docteur et de ses commentateurs 

les plus autorisés de fixer un rapide aperçu syn 

thétique. 
La base en est posée dans la première confé 

rence du Christ, vie de V'âme : « Dieu veut notre 

sainteté, Il la veut parce quIl nous aime, et nous 

devons la vouloir avec Lui. Non une sainteté quel 

conque, mais une sainteté éminente, surnaturelle, 

dans sa nature et dans ses fruits. Dieu veut nous 

rendre saints, en nous faisant participer à sa vie 

même; et, pour cela, Il nous adopte comme ses 

enfants et les héritiers de sa gloire infinie et de sa 

béatitude éternelle. Mais Il ne nous donne cette 

adoption que par son Fils, le Christ Jésus : c'est en 

Lui, par Lui, que Dieu veut se domner à nous et 

qull veut que nous nous donnions à Lui... » 

Or, cette grâce inouie de l'adoption divine nous 

est conférée dans le baptême, qui, par les mérites 

du Fils, nous constitue les enfants du Père; et 

« toutes les faveurs dont Dieu peut combler une 

âme ici-bas... ont pour premier anneau, auquel 

elles se rattachent, cette grâce initiale... A ce mo 

ment, nous sommes entrés dans la famille de 

Dieu. » Et donc, « toute la vie chrétienne, comme 

toute sainteté, se ramène à ceci : étre par la grice 

ce que Jésus est par nature : le Fils de Dieu ». 

Dans ces sublimités, la foi de Dom Marmion, 

dont la plénitude et l'intensité nous sont presque 

inconcevables, se baigne et se repose avec une allé 

gresse enthousiaste. « O Christ Jésus, s'écrie-t-il 

dans un de ces élans dont son Suvre est constam 

ment soulevée, j'ai une telle foi que je vous crois 

assez puissant pour faire cette merveille d'élever 

une infime créature comme moi, non seulement 

jusqu'aux hiérarchies des anges, mais jusquà Dieu 

20 



même »... Aussi « je désire ardemment, comme vOus 1'avez demandé pour nous, partager votre gloire elle-même, participer à votre joie de Fils de 
Dieu ! » 

Pour nous, si notre poids de misère et de péché 
nous retient au sol, du moins, à l'exemple de Dom 
Marmion, devons-nous tendre au Père avec ce con 
fiant et total abandon, qui est, dit-il, « une des 
formes les plus pures de l'amour filial et que Dieu 

lui-mÁme attend de nous »; car, « ar, < plus nous le re 
gardons comme notre Père, plus sa Providence 
entre dans les derniers détails et les moindres cir 
constances de notre vie ». C'est, d'ailleurs, une 
recommandation que 1Abbé de Maredsous ne cesse 
de nous faire. « Allez au Père, nous dit-il, avec une 
confiance d'enfant !.. Plus vous serez enfant, plus 
VOus aurez la lumière et la joie ! > Et c'est aussi 
l'exemple qu'il nous donne : « Je vais à Lui, nous 

Nouvelle ressemblance entre le puissant docteur et la « petite » messagère de « la voie d'enfance spirituelle » !... N'entendez-vous pas ici comme un écho du « Papa Bon Dieu » de Thérèse ? Ce qui n'exclut nullement, au surplus, la « profonde révé rence », abimée devant Lui jusqu'à l'adoration : 
si, « pour l'enfant de Dieu, frère du Christ Jésus, 
aucune tendresse, aucune intimité n'est trop grande >, il faut qu'elle « soit toujours accompa gnée et soutenue par un sentiment d'indicible res pect devant l'incommensurable majesté du Père ». 

Mais, si nous jouissons de l'incomparable bien fait de cette adoption divine, cest uniquement en Jésus et par Jésus. « C'est là, précise Dom Mar mion, dès le début de son premier ouvrage, « le 
-21 

révèle-t-il, dans la foi simple et sincère comme un 
petit enfant. » 



grand mystère des pensées divines »; et l'on peut 
dire, avec Donm Thibaut, que toute la doctrine du 
Maitre est contenue dans « le rôle central qu'y 
joue la personne du Christ ». A l'encontre de « cer 

taines âmes », qui en font « un sujet de médita 
tions entre beaucoup d'autres,... le Christ, proteste 
t-il, n'est pas un des mnoyens de la vie spirituelle ; 
il est toute notre vie spirituelle, notre modèle, notre 
satisfaction, notre espérance, notre suppléance, 
notre lumière, notre force, notre joie ». Parmi des 
centaines d'affirmations identiques, dont son euvre 
est toute saturée, citons au moins quelques orai 
sons jaculatoires, qui la soulèvent par instants 
comme la respiration de sorn âme. «O mon Jésus, 
vous êtes tout pour nous de la part de Dieu, soyez 
tout pour nous auprès de Dieu !... Soyez I'unique 
objet de ma contemplation et de mon amour !... 
Que je cherche à vous imiter pour être, par vous 

et avec vous, agréable à votre Père en toutes 
choses !... 0 mon Jésus ! Ce que vous dites au 

Pere, je veux le lui dire aussi ; dites-le-lui à ma 

place !.. » 
Aussi, rien de plus propre à entretenir, à inten 

sifier, à développer indéfiniment notre amour pour 
Jésus, que cette perpétuelle vision de la Paternité 
divine. Car cette double pensée ne nous quittera 
plus : nous attirons sur nous la complaisance infi 

nie du Pere, dans la mesure même où il nous trouve 

attachés à son Fils, et « nous ne pouvons rien faire 

qui soit plus cher au CoSur de Jésus que de nous 

unir à Lui dans son amour pour le Père et dans l'ac 

complissement de sa sainte volonté ». 

Ne soyons donc pas surpris de découvrir, chez 
1'Abbé de Maredsous, et pour le Sacrement du di 

vin Amour et pour l'Amour infini du Sacré Coeur, 
tant de profondeurs de doctrine unies à tant d'élé 

22 



vations de piété. Considérant la réception du Christ comme « l'acte le plus parfait de notre adoption divine », il est l'apôtre convaincu de la communion fréquente et 1'ardent animateur de la communion 
fervente. On a colligé, dans les Paroles de Vie, 
quelques lumières et quelques élans qui constituent 
la préparation parfaite au banguet eucharistique ou le mmodèle de l'action de grâces. « En se commu 
niquant à nous, résume Dom Marmion, le Christ 
se livre dans la totalité substantielle de ses euvres 
et de ses mystères, comme dans la totalité de sa 
personne ». Et, sur les lèvres divines, il met cette 
promesse : < Je te ferai part des trésors de ma di 
vinité, de la vie éternelle que je tiens de mon Père 
et que mon Père veut que je te communique pour 
que tu sois semblable à moi; je te comblerai de ma 
grâce pour devenir moi-même ta sagesse, ta sanc 
tification, ta voie, ta vérité, ta vie. Tu seras un 
autre moi-même, objet, comnme moi et à cause de 
moi, des complaisances de mon Père... > Toutefois, pour répondre à cette prodigalité de miséricorde et 
obtenir cette profusion de faveurs, encore faut-il 
que, donnant tout à Jésus, « nous nous offrions 
nous-mêmes, avec lhostie sainte, dans les mêmes 
dispositions qui animaient le Ceur sacré du Christ 
Sur la Croix : amour intense de son Père et de nos 
frères, désir ardent du salut des âmes, abandon plénier à toutes les volontés d'en häut... Mais rien, peut-être, n'affrme aussi fortement ni ne réalise 
aussi pleinement l'identité de la dévotion pour le Père avec l'union totale au Fils, que cette admi rable « prière après la communion »: « 0 Père, je demeure en votre Fils Jésus, et votre Fils de 
meure en moi. Votre Fils procédant de Vous reçoit, en plénitude, communication de votre vie divine. J'ai reçu votre Fils avec foi; l¡ foi me dit qu'en ce moment je suis avec Lui, et, puisque je parti 

23 



cipe à sa vie, regardez-moi en lui, par lui, avec lui, 

comme le fils de vos complaissances ! » 

des plus La dévotion pour le Sacré Coeur, une « 
cheres » au cSur de Dom Marmion, parce qu'elle 

honore Jésus « dans la généralité et la totalité de 

son amnour », reçoit, elle aussi, de la doctrine et de 

la piété du grand moine un surcroît de lumière et 

d'impulsion. Por ce suprême effort de sa miséri 

corde, ce que le Christ, en retour, attend de nos 

âmes, c'est une gratitude sans bornes et une dona 

tion sans réserve. Or, si nous voulons savoir, de 

Lui-même, quelle est l'offrande la plus agréable à 
Son coeur, « soyons sûrs que le divin Maître nous 

répondra que ce quil nous denmande, c'est que nous 

louions, en lui et par lui, le Père de qui il tient 

tout ; que nous cherchions à faire la volonté de son 

Père... » Redoutons-nous nos tiédeurs et notre fai 

blesse, il nous ouvre largement cette « fournaise 

infinie d'amour », où nous pourrons puiser à pleines 

mains la fiamme et l'énergie. « Quand vous recevrez 

ce Sacré CSur dans la Sainte Communion, nous 

recommande encore ce maitre en la science de 

Jésus, vous n'avez qu'à placer votre coSur dans le 

centre de ce CSur divin, pour aimer de son 

Amour. » 

Enfin, de même que, devenue plu_ claire à notre 

intelligence et plus sensible à notre piété, cette no 

tion de la Paternité divine nous attache, par des 

liens plus indissolubles, à la personne du Fils qui, 

seul, ayant pu nous obtenir ce privilège, a puis 

sance pour nous le garder, � cette doctrine fonda 

mentale, trop longtemps incomprise ou négligée du 

peuple fidèle, illumine et ravive en nous le culte du 

Saint-Esprit, lui-même, hélas! trop méconnu par 

la masse catholique. Car c'est Lui, si nous abandon 

nons nos âmes à sa conduite, qui « fera épanouir 

24 



pleinement en nous cette gråce divine de l'adoption 
surnaturelle, que le Pèr� a voulue pour nous et que 
le Fils nous a méritée ». Car il nous donne cet « es 
prit d'adoption », dont parle saint Paul, en qui 
nous crions vers Dieu : « Père, Père !... Il est aussi » 
« ce maître intérieur, qui nous fait connaître le 
Christ, et qui fait régner le Christ en nous », et qui 
« forme Jésus en nous ». 

LES FRUITS SPIRITUELS 

En vérité, dans cette euvre columbanienne, 
embrasse une plénitude d'enseignement limpide 
et harmonieux, qui n'est pas certes une nouveauté 
dans 1'Eglise, étant, tout juste, étant, tout juste, un renouvelle 
ment opportun de ses doctrines et de ses direc 
tions primitives, mais que Dieu semble avoir 
suscitée pour soutenir les plans miséricordieux de 
sa Providence et pour répondre aux aspirations, 
conscientes ou instinctives, de l'humanité en dé 
tresse. 

Enseignement, qui peut imprimer une orienta 
tion salutaire et infuser une vie féconde à notre 
spiritualité la plus intime et à notre activité la 
plus rayonnante ne elle anima profondé 
ment et puissamment la prière et l'action de Dom 
Columba. 

Nourrie et dirigée par l'intense et perpétuel 
sentiment de sa filiation divine en Jésus, sa prière 
était permanente ; elle était la prolongation indis 
continue de sa messe! « Au moment de la Consé 
cration, confiait-il à l'un de ses disciples dont il 

voulait aimanter la dévotion, j'adore ce Fils de 
complaisance et loffre au Père, et toute la jour 
née, je tâche de demeurer dans cette attitude d'a 

25 



doration et d'offrande de Notre-Seigneur à son 
Père ». L'Office conventuel, où il ne cessait de pré 
senter à Dieu les louanges du Christ; l'oraison 
privée, qu'il occupait en général « à contempler, 
à adorer, la volonté du Père vue dans la sagesse 

du Verbe », le maintenaient, confirmaient et ravi 
vaient dans ce même esprit. Car il se révèle, à son 
insu, quand il pose en principe que « la prière 
est l'épanouissement normal, Sous laction du 

Saint-Esprit, des sentiments qui résultent de 
otre adoption divine >. Et Dom Van Houtryve, 

qui fut son élève et son fils spirituel, se rencontre 

avec Dom Thibaut, Son collaborateur avant de 
devenir son historien, dans lè choix d'une même 
expression pour définir l'arome surnaturel qui 
émanait de sa personne et de ses ceuvres : « un 
parfumn d'oraison », « un parfum de prière 

Mais, en même temps quil vivifie la prière de 
Dom Marmion, l'esprit d'adoption divine, en Jésus, 
s'avère aussi le ferment de sa sainteté. Pour at 
teindre notamment la perfection des vertus théo 
logales, n'est-il pas saisissant, ce programme d'un 
< enfant de Dieu » : « Connaître par la vertu de 

foi, le Père et ses perfections tel qu'll s'est révélé 
å nous en son Fils bien-aimé Jésus » (« qui me 

voit, voit mon Père »); - espérer en lui et dans 
cette béatitude qull nous promet par suite des 
mérites de ce même Fils Jésus-Christ ; l'ai 
mer de préférence à tout, en accomplissant sa vo 
0onté par amour.., et cela en union avec son Fils 
Jésus, notre modèle et chef du Corps mystique, 

Cependant, sur le terrain de l'amour, cette réa 
lité du Corps mystique entraîne encore une autre 
Conséquence, et que ne pouvait méconnaître une 
âme aussi naturellement délicate et magnanime 

26 

dont nous sommes les menmbres... » 



que celle de Dom Marmion, dont un familier de 
l'Archevêque de Malines a pu dire: Il a le cCeur 
grand comme une cathédrale >. Incapable de cau 
ser de la peine, hormis dans les rares circons 
tances où ses devoirs d'Abbé lui imposaient cette 
peine à lui-même, il s'efforçait toujours de 
rayonner la paix et d'épanouir la joie. Bon jusqu'à 
l'extrême, avoue même son biographe !... Mais, 
spontanément, chez un Dom Marmion, la bont¿ 

Corps mystique, a-t-il'soin de rappeler que « nous 
devons communier au Christ total, C'est-à-dire 
demeurer unis par la charité à tous les hommes, 
dont le Christ est le Frère aîné ». C'est pourquoi, conclut-il, « la Paternité divine est le fondement 
primordial et le lien surnaturel de la véritable cha 
rité envers le prochain >. Doublement surnatu 

relle, au surplus, cette charité, dans une âme qui, 
non contente d'en chercher la source au Ceur du 
Christ, en ramène au Christ toutes les générosités. 
« Chaque matin, en célébrant la messe, écrit l'Abbé 
de Maredsous à qui lui demande conseil ou sou tien, je vous place dans le Ceur de Jésus qui est le 
centre du mien ». Et, sollicité par des âmes souf 
frantes, il les exhorte, avec une onction pacifiante et tonique, à se présenter < devant notre Père cé 
leste en qualité de membres de son Fils bien 
aimé »; car « la vue de nos misères ne fait qu'at 
tirer tous les regards de sa miséricorde ». Eprouvé lui-m¿me, il sait d'ailleurs sourire à la croix, parce que, reconnaît le Cardinal Mercier, « il l'accepte toujours avec une fidèle et surnaturelle soumission 
au Père >. 

De ses lettres consolatrices - et de leurs ré 
ponses consolées, - l'on a pu composer tout un feuillet qui s'adresse aux âmes éprouvées. Des ex 

27 

s'élève au plan surnaturel. Aussi, en évoguant le 



presions de gratitude y voisinent avec ces fortes 

et douces pages, auxquelles nous venons d'em 
prunter quelques lignes. Ecoutez ce témnoignage: 
« Si vous saviez le bien que Dom Marmion m'a 
fait et qu'il mne fait ! Son âme, une âme de père, 
s'est littéralement penchée vers moi, elle m'a 
éclairée, soutenue, fortifiée, elle m'a non seule 

ment entraînée, mais commne portée dans des ré 
gions plus hautes, si hautes que là les épreuves 

se transforment parce qu'on ne les voit plus que 

Une telle puissance de surnaturel réconfort ne 
donne-t-elle pas encore à linfluence de Dom Mar 

mion, dans nos jours d'épreuve, un surcroît de 
poignante actualité ? 

Soulignons, d'autre part, que, dans sa direction, 
ce réconfort est principalement fondé sur la va 
leur efficace de la Croix, portée dans l'esprit du 
Christ. Oui, rappelle-t-il aux âmes crucifiées, 

« Supporter la souffrance avec douceur, en union 

avec les douleurs de Jésus, c'est beaucoup agir ». 

Et c'est par lui-même qu'est souligné ce dernier 
mot. 

Car ce modèle du moine est aussi un agissant, 

voire un entraîneur. Son ascèse, a justenment re 

marqué Dom Thibaut, « amorce la contemplation 
et pousse à l'action ». Auc militants d'Action ca 

tholique, son enseignement peut apporter des lu 
mières et des énergies. Méditez ses remontrances 

aux âmes qui n'agissent pas en enfants adoptifs 
du Père éternel... Elles ne comprennent pas, pre 
cise-t-il, que c'est là un état fondamental qui de 
mande à se manifester sans cesse par des actes qui 
y correspondent et, sans doute, avant tout, des 
actes de vertu, mais.aussi des travaux d'apostolat. 

- Car ce dernier sens est bien impliqué dans les 

28 

sous le rayonnement divin... > 



directions de ce véritable apôtre, quand il nous 
rappelle que l'Eucharistie doit engendrer en nous 
« des Suvres de vie, des Suvres d'un enfant de 

Dieu », et que, si notre coeur d'homme, au contact 
du divin CSur, est embrasé d'amour pour Jésus, 
« notre activité en jaillira ». Mais, toujours, pour 

que leurs paroles et leurs efforts aient vraiment 
l'efficace, « il faut que les apôtres soient remplis 
de cet amour ». 

LA PROVIDENTIELLE ACTUALITÉ 
DE CE MESSAGE 

Ainsi, dans son « unité totale et puissante », à 
bon droit exaltée par Dom Raymond Thibaut, le 
message providentiel de l'Abbé de Maredsous ap 
porte aux générations contemporaines une doc 
trine et une spiritualité, tout à la fois nourries de 
la moelle et du suc de la plus pure doctrine et 
merveilleusement adaptées aux directions de la 
Sainte Eglise, à l'esprit des âmes saintes et aux 
besoins du monde. C'est, au sens évangélique du 
terme, un talent qui nous est départi, une grâce 
qui nous est offerte, un appel qui nous est adressé. 
Ne semble-t-il pas, en retour, Souverainement op 
portun, pour faire fructifier le talent, pour mettre 
la gr§ce à profit, de répondre à l'appel, d'appro fondir et de diffuser 1'æuvre columbanienne et, si 
'ose dire, d'exploiter cette mine d'or ? 

Je fais des veux pour que soit engagée cette croisade spirituelle, sous le patronage et avec le 
concours de la Très Sainte Vierge Marie, qui, à 
ce serviteur et ce hérault de son divin Fils, ins 
pirait une piété si filiale, si confiante, - et, en 
même temps, si lumineuse! 

-29 



Des écrits de Dom Marmion l'on pourrait ex 
traire un substantiel et dynamique aperçu de la 
dévotion mariale. En maintes pages inspirées de 
ses fêtes, au cours de l'année liturgique, il a mis en 
pleine évidence le rôle essentiel et suréminent que 
Marie tient dans le mystère de l'Adoption divine. 
Parce que, plus clairement qu'aucune âme, elle 
voyait la divinité à travers l'humanité de Jé 
sus >, elle nous apprendra, par l'union au Fils, à 
monter jusqu'au Père. Et parce que, plus profon 
dément que personne, elle a vécu dans l'intimité 
de Jésus, « elle nous obtiendra de pénétrer davan 

tage dans la compréhension du mystère 
Christ ». 

du 

Tantôt, dans l'exposé de cette doctrine, le doc 
s'élèveà de splendides pensées. Au Père, « Ma 

rie, le jour de sa Purification, a offert Jésus au 
nom de la race humaine ». Et, plus loin : par sa 
réponse aux éloges décernés à sa Mère, Jésus nous 
apprend qu'en imitant la fidèle attention de Ma 
rie pour la parole de Dieu, « nous pouvons parta 
ger, non pas sans doute la gloire d'avoir donné le 

jour au Christ, mais la joie de l'enfanter dans nos 
âmes >. Ailleurs encore : la tendresse de Marie 
pour son Fils, élargie à tout le corps mystique de 
Jésus, « embrasse dans un même amour le Christ 
et ses membres ». 

Tantôt, l'exquise humilité de cette grande âme 
se réîugie dans cet esprit d'enfance, où nous 
I'avons déjà vu se complaire aux pieds de la Pa 
ternité divine. Appelés par le Père à imiter le 
Fils en toutes choses, nous devons, dit-il, à l'exem 
ple de Jésus qui tant aima sa Mère, avoir pour la 
Bonne Vierge une « dévotion d'enfant ». Et, à 
propos du chapelet, contre les ignorants qui voient 
dans cette pratique une puérilité, il se contente, en 

30 



souriant, de cette simple réponse: Admettons le ! Mais qu'a dit Jésus ? Si vous ne devenez comme de petits enfants, vous n'entrerez pas dans le royaume des cieux... Et nous voulons y en 

Ainsi, une fois de plus, dans la m¿me doctrine 
et le même esprit, pour faire à notre temps la 
même annonce providentielle et salvatrice, nous 
voyons se rejoindre le maître illustre, assis dans la 
chaire des docteurs, et l'humble vierge, ensevelie de son vivant dans le silence et l'obscurité d'un 
Carmel. Tous deux, par le double et concordant 
Message d'une euvre magistrale et d'un Journal 
intime, nous rappellent opportunément que, vivant 
désormais sous la loi d'amour, adoptés par le Père, en vertu des mérites et de la prière de son Fils, c'est 
aussi par l'attachement au Fils, attirant sur nous la complaisance infinie du Père, que nous pourrons opérer notre sanctification, sauver nos frères et 
relever le monde 1! 

1 Parmi les âmes auxguelles les écrits de Dom Marmion peuvent apporter un réconfort particulièrement efficace, mais à qui la pénurie de leurs ressources ou les difficultés de leur situation ne permettent pas de les acquérir aisé ment, figurent, en tout temps, les missionnaires et, de nos 

On s'est préoccupé déjà de leur assurer ce ravitaille ment spirituel. Les Amis de Dom Marmion qui voudraient apporter leur concours à cette générosité, susceptible à la fois de réaliser une Suvre excellernte et d'élargir le rayonne ment de 1'Abbé de Maredsous, peuvent envoyer leur obole au R. P, Dom Wilibrord de WVilde, 0. S. B. (moine de 1'abbaye de Maredsous), aumônier des Dames Bénédic tines de Saint-Louis du Temple, 5, rue de 1'Orphelinat, Meudon (Seine-et-Oise). C. C. P. N° 3499-78 Paris. 
Pour les commandes des ouvrages de Dom Columba Marmion, prière de s'adresser chez les principaux libraires. 

31 

trer ! » 

jours, les communautés pauvres ou sinistrées. 



La doctrine et la mission de dom Colomba 

Marmion 

L'hommne 

Les ouVrages 

Le rayonnement 

La doctrine 

TABLE 

Les fruits spirituels 
La providentielle actualité de ce message. 

3 

11 

15 

19 

25 

29 

Impr. St-Pau), 84, av. de Verdun, Issy-1les Moulineaux (S.) - C. 0. L. 3I.1375 

Dépôt légal 1946, 1 tr. - No d'imp. 163 - No d'éd. 19 





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

