COLLECTION “ PAX ,
ASCESE, MYSTIQUE ET HISTOIRE MONASTIQUES ET BENEDICTINES
A Lille, Desclés, Do Brouwer & C'¢, et & Paris, librairie P, Lethielleux
Abbaye de Maredsous (Namur, Belgique).

1. — L’0Ordre monastique, des origines au XIIme siécle, par D. URSMER
BERLIERE. Troisivme édition, (6¢ mille). 1924, Un vol. . : 8 fr. 50
11, — Traité de I’amour de Dieu, par S. BERNARD. Traduction nouvelle
par H. M. DELsART. Seconde édition, (6* mille).1922. Un vol. 2 fr. 00
11T. — L’Idéal monastique et la vie chrétlenne des premiers jours, par

D. G. Monrix. Troisicme édition, (6° mille). 1921. Un vol. . 4 fr. 50
IV.— La derniére abbesse de Montmartre. Mme de Montmorency-Laval,
pax H. M. DELSART, 58 mille. 1921, Un vol. . . 3 fr. 50
. — Sainte Gertrude. Sa vle intérieure. Seconde édition (7* m:lle) 1923.
Lu vol. . 6 fr. 75
VI. — Les Mystiques bénédlctins, des orlgines au XIIIm' siécle, par
D. Besse, 4¢ mille. 1922, Un vol. .o B I, 75

V1I. — Lex Levitarum. La formation sacerdotale d’ apres salnt Grégolre le
Grand, par Mgr HEDLEY, évéque de Newport.4¢ mille.1922. Un vol.4 fr. 50
VIII. — Une &me bénédictine, D. Pie de Hemptinne. Cinquieme édition.
(1(, mille). 1922 Un vol. G fr. 25
I1X. — Humilité et patience, par Mg: LILATHUR\E éveque de Birmingham.
g€ malle. 1928, Un vol. . 3 fr. 50
X.— La devotioﬁ au Sac'é-C(eur dans I’Ordre de S. Benoit, par D. U
Bepriinre. 4¢ mille. 1925 Un vol. . 4 fr.
XI. — Méditations et priéres de Saint Anselme. Traduction nous elle, pm
D.A.CasteL.Jutroduction par D.AW I (LMART.4%mille.1923.Un vol. 6 fr. 50
X1l — Marguerite d’Arbouze, abbesse du Val-de-Grdce (1580-1626), par
H. M. DensanT. Semille. 1923, Un vol. ) 7 fr. 50
XIII. — Sponsa Verbl. La Vierge consacrée au Christ Corgférences £piri-

tuelles, par D. CoLvyBa MarMION. 20 mille, 1924, Un vol. 21r. 75
X1V.— La Conception lmmaculée de la Vierge Marle, par le moine
2 fr. 50

BapMiR, 4¢ aille 1923. Un vol.
XV. — Dom Grégolre Tarrlsse, premier Supérieur Genéral de Ia Congré-
gaﬂuu de St-Maur (1575-1648 ). par F. RorsseAr. 1924, Un vol. 7 fr. 50
X\ l — L'Ordrede Saint Benoi‘t, ])J.L D.J. vz HeypriNsi Seconde édition,
5 mn[l_) 1924 Un vol. . . 4 fr. l)U

Chage rolume se z-md srpm-cmem.
EN PREPARATI(N : ’
Une mystique inconnue du XII¢ si¢cle. La Mére Jeanne Delelo¥, moniale

bénédictine. Novelle edition. Un vol.
Traité de I’Oraison mentale, par MARGUERITE D’ARBOUZE. Un vol.

Entretiens spirituels de S. Anselme, recueillis par ses disciples. Un vol.

Revue liturgique et monastique

Paraissant huit fois par an aux Temps liturgiques, en fascicules in-8¢ de

_ Prix de abonpement : 8 fr.; U. P.: 9 fr. 0. — Unno speé-

sur demande adressée & l'ubbaye de Maredsous

4% pages
cimen est cnvoy
(Namuor, Belgique).




MAR 1 2 B

COLLECTION “ PAX ,,
Vor. XIII

Sponsa Verbi

"La Vierge consacrée au Christ

CONFERENCES SPIRITUELLES

PAR

D. COLUMBA MARMION
ABDE DE MARED30[S

Vinglieme mille

a
e S

S a

PARIS (VI)
LiBRAIRIE P. LETHIELLEUX
10, RUE CASSETTE,

LILLE
DESCLER, pxx BROUWER& Cte
| 41, RUE DU METZ, .
ABBAYE DE MAREDSOUS

1924







SPONSA VERBI



DU MEME AUTEUR

Le Christ vie de 'ame. Conférences spirituelles. Un vol. Qua-
rante-ctiiquieme mille, '

Le Christ dans ses Mysteres. Conférences spirituelles. Un vol.
Vingt-cinquieme mille.

Cesdeux ouvrages ont ¢t¢ honorés d'une lettre d'approbation de S. S. Benoit XV

Le Christ idéal du moine. Oonférences spirituelles sur la vie
monastique et religieuse. Un vol. Diz-septieme mille.

Le Chemin de la Croix. REfficacité, Exercice. [Extrait du Christ dans ses
Mysteres].

Christus, leven der Ziel. 7raduction flamande par 1'abbé W. VAN
NYLEN. Troisieme édition (5¢-8° mille). Lierre, Taymans, 1924.

Cristo. vita dell’ anima. 7raduction italienne. (Biblioteca ascetica, T. 1.)
Milano, Societa editrice ¢ Vita e Pensiero », 1921.

Chrystus, iyciem duszy. Zraduction polonaise par le R, P. J. AN-
DRASZ. S. J. Seconde édition (5¢-12¢ mille). (Bibliotheque de la vie inté-

rieure, T'. 1). Cracovie, 1924.
Jesucristo, vida del alma. Z7raduction espagnole. Barcelona, Editorial
litirgica espafiola, 1921.

Christ, the life of the soul. 7raduction anglaise. London, Sands & C° ; -

St-Louis, Herder, 1922,

Christus in zijne mysterién. Zraduction flamande par M. I’abbé
W. VAN NYLEN. Lierre, Taymans, 1922,

Jesucristo ea sus misterios. Zraduction espagnole. Barcelona, Editorial
litirgica espafiola, 1922.

Chrystus w swoich tajemnicach. Zraduction po{la_naise par le R, P.
J. AxprASZ. S. J. (Bibliothéque de la vie intérieure, T. IV). Cra-
covie, 1923,

Chist in his mysteries, Traduction anglaise. London, Sands & C°. 1924.

e

s,




COLLECTION “ PAX,
Vor. XIII
(-]

Sponsa Verbi »

La Vierge consacrée au Christ

-

CONFERENCES SPIRITUELLES

PAR

D. COLUMBA MARMION
ABBE DE MAREDSOUS

Vingtieme mille ey

PARIS (VI)
LI1BRAIRIE P. LETHIELLEUX
10, RUE CASSRTTE.

LILLE
DESCLEE, pE BROUWER& Cte
41, RUE DU METZ.

ABBAYE DE MAREDSOUS
1924




ihil obstat
CENSORES DEPUTATI

Imprimatur
Max. DEBo1s, Tic. Gen.
Namurci, 24 Junii 1923.

Tous droits de reproduction et de traduction

réservés pour tous pays.




ALMAE DEIPARAE

VIRGINI SEMPER INTACTAE




¢




PREFACE DE DEDITEUR

C’est sur ume tombe que mous déposons ces
pages : D. Columba Marmion a rendu son dme a
Dieu, en Pabbaye de Maredsous, le 30 janvier 1923,
& Pdge de 65 ans, dans d’admirables sentiments de
piété et d’abandon & la miséricorde divine.

Une motice biographique, en préparation, fixera
les principaux traits de cette belle physionomie de
théologien, de moine, d’apotre.

En attendant qu’elle paraisse, on le retrouvera ict
tel qu'il s’était déja révélé dans ses précédents ou-
vrages, avec sa doctrine spirituelle s1 nourrie de
théologie et si vivante, avec sa connaissance étendue
des Saintes Ecritures, avec som onction pénétrante
et sa profonde expérience des ames. Les ames ! Il
en a eu la passion. C'est tout entier qu'il se donnait
a elles, pour qu'elles fussent tout entiéres & Jésus.

Mais s'il les embrassait toutes dans sa sollicitude,
il est deux catégories d’entre elles vers qui, a
Vexemple du divin Maitre, il se sentait plus particu-
lierement attiré : les pécheurs — et les vierges con-
sacrées.

On dira un jour jusqu’ou Uemportait Pardeur de




VIII PREFACE DE L’EDITEUR

son zéle pour la comversion de ses fréres égarés ;
avec quelle tendre compassion son regard se pen-
chait sur les visages défigurés par la lepre du péché.

Les pages qui suivent montreront & quelle hau-
teur de perfection il invilait les vierges du Christ,
qui forment la portion la plus délicate et la plus
radieuse du troupeau du divin Pasteur.

Dans I'été 1918, la Faculté ordonna a D. Mar-
mion de prendre quelques semaines de repos ; il
venait de subir les atteintes du mal qui devait peu
a peu le miner. C'est dans le Luxembourg qu'il
voulut refaire ses forces, au wmiliew d’'une nature
splendide dont il goiitait intensément les calmes
beautés presque sauvages.

Pour animer ses longues promenades solitaires
dans la profonde forét d’Ardenne, il relut le com-
mentaire de S. Bernard sur le « Cantique des con-
tigues ». En dépit des digressions et des lon-
gueurs du texte, cette lecture le « ravit » : la subli-
mité du sujet, labondance des citations de I'Ecri-
ture, Penthousiasme du saimt Docteur célébrant les
« Gestes » de I'Amour divin : tout cela était bien
fait pour transporter I'dme si surnaturelle du moine
qu’était D. Marmion.

Mais, plus que les beautés de la nature, plus que
les suaves accents du Doctor Mellifluus, ce furent
les merveilles mémes opérées par Diew dans les
dmes que D. Columba se prit a admirer. Les clartés

e



PREFACE DE L’EDITEUR IX

de sa foi si vive et si pénétrante lui découvraient,
dans la contemplation en laguelle se transposait sa
iecture, les inouies condescendances du Verbe divin
& Pégard des créatures privilégiées dont le Cantique
exaltait U'élection.

Les lumiéres qu'il recevait si abondamment d’en
haut, D. Columba les communiquait généreusement
aux esprits avides de U'écouter. Aussi, a son retour,
dans une série de conférences données aux moniales
de Pabbaye de St-Jean et de Sainte-Scholastique a
Maredret, commenta-t-il un texte de S. Bernard qui
lavait particuliérement frappé : le grand Docteur
v indique les conditions requises d’une ame pour
qu'elle devienne I'épouse du Verbe.

Bien que données a des bénédictines, ces confé-
rences wWoni pourtant rien de spécifiquement monas-
tigue ; & peine s’y rencontre-t-il une allusion a la
Reégle du grand Patriarche. A la suite de S. Ber-
nard, D. Marmion a envisagé son sujet sous sa mo-
dalité la plus élevée et son aspect le plus profond,
— abstraction faite du but particulier ou du carac-
tere spéciai de tel ordre ou de tel iustitut : — la
vierge devient, par sa consécration religieuse,
Vépouse du Christ, Verbe mcarné.

En dépit du titre, il ne s’y rencontre rien non plus
de proprement mystique. Si éminente qu’elle soit,
U'union admirable que le Verbe divin veut contracter
avec les vierges résulte du seul fait de leur consécra-




X PREFACE DE L’EDITEUR

on au Christ et de I'état de perfection qui pour
clles en découle, — sans qu'il soit besoin que des
phénoménes d'ordre extraordinaive viennent les cou-
ronner,

Ce sont ces conférences, dont le texte fut soi-
gneusement recueilli par des mains expertes et
diligentes, que nous publions ici. Nous avons la con-
jlance que ces pages, d'une grande élévation de
pensée et d'ume exquise délicatesse de sentiment,
seront bien accueillies.

Puisse leur lecture faire jailliv des dmes virgi-
nales auzquelles elles sont dédiées, 'hymmne ardent
d'une incessante action de graces : n'est-ce pas pour
ces ames un privilege insigne que d’avoir été, d'ume
facon toute gratuite, choisies par le Christ en qua-
lité d’épouses £ En leur inspirant les transports de
la reconmaissance, ces wmstructions me wmanqueront
pas d’aviver en elles la conscience de leur éminente
dignité, et de les soutenir dans leurs efforts quoti-
diens wers la perfection que réclame une si sublime
vocation.

C’était la assurément le but élevé que poursuivait
D. Marmion quand il donnait ces conférences, celles
peut-tire o il a mis le meillewr de son ceewr de
pretre et d’apotre.

Mainienani que, avec lapprobation qu'il a pu
encore en dommer avant sa mort, ces conférences
ont vu le jour, nous formons a notre tour un veEu .




PREFACE DE L’EDITEUR X1

Cest quelles prolongent action bienfaisante et
surnaturelle de la chaude parole de D. Columba.
Puissent-clles, élargissant lewr cercle d'influence,
non seulement atteindre le grand nombre des
vierges déja comsacrées ou Royal Epoux, mais
encore rejondre, dans les rangs de la société chré-
tienne, les dmmes qui w'attendent pour se fiancer au
Christ que P'occasion de s'entendre pleinerment révé-
ler Vidéal auquel secréiement elles aspirent !

Abbaye de Maredsous, 9 juin 1923.

L’EDITEUR.







LA VOCATION A LA DIGNITE D'EPOUSE
DU CHRIST.

SOMMAIRE. — L’ime consacrée est invitée par le Verbe
a la condition d’épouse. — Cette doctrine est fondée sur les
Saintes Ecritures et sur la liturgie. — L’étonnante condes-
cendance divine qu’elle révéle a sa source dans I’Amour.
— En quels termes S. Bernard trace le portrait de I'ame,
épouse du Verbe.

Le don par excellence que Dieu fait & la créature
humaine, est la grace de I'adoption surnaturelle en
Jésus-Christ, Verbe incamé. L’Etre souverain,
infiniment parfait, qui ne dépend ni n’a besoin de
personne, laisse son incommensurable Amour dé-
border sur la créature, pour élever celle-ci jusqu’a
la participation de sa Vie et de sa Félicité. Ce don,
qui excéde les exigences et surpasse les forces de
la nature, fait véritablement de I'homme I’enfant
du Pere céleste, le frére du Christ, le temple de
I'Esprit-Saint.

Il existe cependant avec Dieu, pour ’Ame con-
sacrée, une relation plus intime, et, en un sens, plus
profonde, que celle qui se tire de la qualité d’enfant;

Sponsa Verbi. 1

R - R R R R . . B N L e o S



2 L’EPOUSE DU VERBE

I'ame est invitée par le Verbe a la condition
d’¢épouse.

Nous entendons le Christ Jésus lui-méme com-
parer plus d'une fois le Royaume de Dieu 2 un
banquet nuptial* ; Dieu, en son Verbe et par son
Verbe, appelle les ames au festin de 'union divine.

Dans un festin on voit paraitre diverses catégo-
ries de personnes.

Voici les serviteurs. — Respectant le seigneur
de la maison, ils se tiennent debout, exécutent les
ordres ; en retour, le maitre leur paie le salaire
convenu. S'ils s’acquittent bien de leurs fonctions,
il les estime ; mais il ne les regoit pas a sa table,
il ne les admet pas dans son intimité, il ne leur
dévoile pas ses secrets. — Image des chrétiens qui
se dirigent habituellement eux-mémes par la crainte
servile ; ceux-ci traitent avec Dieu comme avec un
Maitre, un grand Seigneur, qua I'exemple du ser-
viteur de I'Lvangile, ils trouvent parfois trop
« dur »?: ils n’accomplissent que juste ce qu'ils
doivent, par peur des chatiments. Ces ames qui
vivent encore « dans la crainte, en esprit de ser-
vitude » : Spiritus servitulis in timore ®, n'ont pas
d’intimité avec Dieu.

Il y a ensuite les invilés, les amis. — Le Roi les
a appelés 4 sa table ; il leur parle sur un ton qui
suppose la mutuelle bienveillance ; il partage avec

L Matth, XXII, 1 sq ; XXV, 1 sq; Luc. XIV, 16 sq.
2. Matth. XXV, 24.
3. Cf. Rom. V111, 15.




LA VOCATION A LA DIGNITE D’EPOUSE 3

eux les mets et le vin. Pourtant, il est des degrés
dans cette amitié. — Image des chrétiens qui
aiment Dieu sans lui avoir tout donné ; quand ils
sont prés du roi, celui-ci les a en faveur ; mais ils
ne sont pas toujours en compagnie du prince ; ils le
quittent pour aller & leurs affaires ; I'expression de
leur amitié est intermittente.

Quand les amis ont pris congé, les enfants
restent. — Ils sont de la maison ; ils y sont chez
eux, et y demeurent. Portant le nom du pére, ils
sont héritiers de ses biens ; leur vie est consacrée
a honorer leur pére, a lui obéir, 3 'aimer ; ils
regoivent, en retour, communication de confidences
que les amis ignorent. — Ils ‘représentent les ames
fidéles qui vivent et agissent en enfants de Dieu,
qui réalisent parfaitement les paroles de S. Paul :
« Voici que vous n’étes plus des hotes de passage,
mais les concitoyens des Saints et les familiers de
Dieu », Jam mnon estis hospites et advenae, sed
estis cies sanctorum et domestici Dei'’; qui se
plaisent 4 exercer ces vertus de foi, d’espérance,
d’amour, spécifiques de I’état d’enfant de Dieu, et
dont '’épanouissement consiste en un esprit d’entier
abandon au bon plaisir du Pére céleste. « Ceux-13

I. Ephes. 11, 19. — Toute Ame en état de grice est sans
doute enfant de Dieu, mais beaucoup de chrétiens ne
prennent pas conscience de cette divine réalité ou ne cher-
chent pas a la faire épanouir. Ils vivent et agissent comme

s'ils n’étaient que des serviteurs ou des amis. Voir, pour le

développement de cette pensée, le ch. X1X, § 1V, du volume
Le Christ dans ses mystéres.




4 L’EPOUSE DU VERBE

sont vraiment les fils de Dieu qui se laissent con-
duire par lesprit d'amour » : Quicumque Spiritu
Dei aguntur, 11 sunt filii Dei*, A ces Ames d’enfants
Dieu se donne comme le Bien supréme qui comble
tous les désirs.

Voici enfin l'épouse. — Pour elle, I'époux n’a
pas de secrets ; elle partage avec lui la plus grande
intimité dans I'amour le plus tendre : aucune unioq
n'est plus parfaite que celle-la. L’union entre les
époux laisse loin derriére elle I'union des parents
et des enfants : les époux, dit Notre-Seigneur,
« quittent peére et meére afin de s’attacher l'un a
lautre » : Dimattet homo patrem et matrem, et ad-
haerebit uxori suae * ; nulle union ne surpasse celle-
la en intimité, en tendresse, en fécondite.

Or, c’est a contracter avec lui une union sem-
blable que le Verbe incarné invite 'ame qui lui est
consacrée par les veeux de l'état religieux ®.

Vous me direz tout de suite : Toute ame baptisee

1. Rom. VIII, 14

2. Matth. X1X, 5. _ '

3. « Quelque étranges que ces expressions .d'epoux,
d’épouse, de noces et de mariage puissent paraitre aux
hommes qui sont encore grossiers et charnels, dépourvus
du sens des choses spirituelles et ignorants della langue
du divin amour, elles sont si souvent et Si hardlme_nt em-
ployées par nos Saints Livres, elles sont tellement insepa-
rables du dogme et de la théologie catholique qu'on'ne
peut les passer sous silence ou les supprimer sans mutiler
profondément la religion chrétienne elle-méme ». Mgr
Farges, Les phénoménes mystigues, p. 218.



LA VOCATION A LA DIGNITE D'EPOUSE 5

n'est-elle pas en quelque sorte 1'épouse du Verbe ?
Cela est vrai. Ce n’était pas seulement aux vierges,
mais c'était 2 tous les fidéles de l'église de Co-
rinthe que S. Paul écrivait : « J’ai uni chacune de
vos Ames comme une vierge chaste a ['unique époux
qui est le Christ » : Despondi emim vos umi wiro
virginem castam exhibere Christo . Au baptéme, en
effet, 'Ame renonce librement2 a Satan, a ses
pompes et a ses ceuvres, au monde et a2 ses maximes,
pour adhérer au Christ Jésus, se consacrer a son
service. La grice de I'Esprit d’amour la livre 2
Dieu, la rend digne des faveurs de I"Epoux céleste
et lui donne le droit de prétendre a ces joies sans
mesure du Royaume éternel, que Notre-Seigneur
lui-méme a comparées a celles d’'un festin nuptial.

Tant est déja sainte et sanctifiante cette union de
'ame baptisée avec le Christ !

Toutefois I'union est bien plus étroite, la qualité
d’épouse resplendit avec bien plus d’éclat, chez les
ames consacrées au Christ par les veeux de religion.
Cest 2 ces ames qu’en.toute vérité s’applique le
titre d’épouse du Verbe, en elles que cette sublime
condition se réalise dans sa plénitude. L ’union qui,
par sa profonde intimité, imite, quoique d*une fagon
toute spirituelle, I'union de I'époux et de I'épouse,
ne constitue-t-elle pas, en effet, le sommet de toute

1. Il Cor. X, 2.

2. Ou ses porte-paroles renoncent pour elle, en attendant
qu’elle ratifie délibérément leur acte.




6 L’EPOUSE DU VERBE

la vie religieuse ? N’est-ce pas 3 elle que doivent
aboutir, et les multiples prévenances divines i votre
¢gard, et les efforts généreux de I’Ame attentive 2
écarter les obstacles et a user des moyens qui la
menent a Dieu © La vierge consacrée au Christ
n'aurait-elle pas manqué sa destinée, pourrait-elle
dire qu'elle atteint tout son idéal et réalise pleine-
ment la pensée de Dieu sur elle, si elle ne tendait
de toutes ses forces a ce bienheureux état ?

Quand T'ame songe, il est vrai, a la grandeur in-
finie de Dieu, a sa sainteté incompréhensible, quand
elle considére son propre néant et sa misére, un
sentiment de profonde stupeur 'envahit, 2 la pensée
d’étre I'objet d’un si insigne privilége. Elle s’écrie :
« N’y a-t-1l pas de la présomption, n’est-ce pas
témérité et folie que de réver a un titre et d’aspirer
a une condition qui surpassent tous les désirs
humains 7 Comment ces choses peuvent-elles se
faire » © Quomodo fiet istud* ?

Certainement, sans la Révélation, une pensée si
¢levée n’ett jamais pu naitre dans l'esprit de la
créature. Mais le Seigneur lui-méme désire cette
union ; il fait les avances ; par ses paroles et ses
ceuvres, il y convie 1'ame.

I/Ancien Testament, en dépit des sévérités qui
lui ont valu le nom de loi de crainte, ne prélude-t-il
pas déja, dans les formes les plus exquises, aux

1. Luc. 1, a4.

Lo




LA VOCATION A‘ LA DIGNITE D’EPOUSE 7

épanchements inouis des divines tendresses qui
signalent la loi d’amour ?

La Sagesse divine déclare que « ses délices sont
d’étre avec les enfants des hommes »?!, « qu’elle
se délecte chaque jour, jouant sur le globe de la
terre, ccuvre de ses mains » ? : termes étonnants,
quand on pense qu’ils visent les rapports de I'éter-
nelle Sagesse avec 'humanité, et qui marquent bien
autre chose qu’une simple bienveillance d’ami.

Ie Psalmiste n’a-t-il pas également célébré en
accents pleins de lyrisme l'union royale de I'époux
et de I’épouse ? « De mon cceur un noble chant
a jailli : mon ceuvre s’adresse a un Roi... Tu es
le plus beau des enfants des hommes, car la grace
est répandue sur tes lévres... Ecoute, ma fille,
regarde et préte l'oreille : oublie ton peuple et la
maison de ton pére, et le Roi sera épris de ta beau-
té... »3

‘Le Cantique des cantiques, qu’est-il autre chose
qu'un épithalame composé par I'Esprit-Saint pour
magnifier, sous le symbole de l'amour humain,
'union du Verbe avec la sainte Humanité, et
Iunion du Christ avec I'Eglise et les ames ?

Mais c’est dans I'Evangile que l'idée s’exprime
dans toute sa plénitude, qu’elle trouve son fonde-

1. Prov. VIII, 31

2. Ibid., 30.

3. Ps. XL1V, 2-3, 11-12. — Ce verset est utilisé par
I'figlise elle-méme dans son Pontifical pour la consécration
des vierges.




8 L’EPOUSE DU VERBE

ment le plus assuré, qu'elle revét la force la plus
persuasive. Le Verbe incarné, Vérité infaillible, ne
s’y donne-t-il pas lui-méme pour I'Epoux en per-
sonne ’, au devant de qui vont les vierges destinées
a former sa cour? ? N’est-ce pas de ses lévres di-
vines que tombe I'invitation la plus prodigieuse qui
puisse faire tressaillir le coeur humain : « Venez
aux noces, car tout est préparé » : Ommia parata,
venite ad nuptias® ?

S. Paul, héraut par excellence du mystére de
Jésus, ne nous montre-t-il pas d’ailleurs cet Epoux
« se livrant 3 la mort, dans un excés d’amour »,
pour parer lui-méme I'épouse de ses plus beaux
joyaux, « pour la faire paraitre devant lui, lavée
de son sang précieux, glorieuse, sans tache, ni ride,
ni rien de semblable, mais sainte et immaculée » *,
digne en vérité des « noces de "’Agneau » que chan-
tera S. Jean dans son Apocalypse® ?

Sous la conduite de I'Esprit-Saint, ’Eglise, dans
sa liturgie, s’est approprié cette pensée. A l'office
des vierges, nous 'entendons parler constamment de
ces rapports intimes de I’Epoux et de I’épouse.

1. Matth, I1X, 15 ; Joan. 111, 29.

2. Matth. XXV, 1-13.

3. Ibid. XXII, 4. .

4. Ephes. V, 25-27. — Le texte de I'"’Apotre s'applique tout
d'abord a I'Eglise, mais il peut et doit s’entendre également
avec la méme force de chaque ame en parti’culxc.r que le
Christ s’unit en qualité d’épouse, par la consécration reli-
gieuse.

5. Apoc. XIX, 7-8 ; cf. XXI, 2, 0.




LA VOCATION A LA DIGNITE D'EPOUSE 9

Dans l'office de sainte Agnés, elle met sur les lévres
de la jeune martyre des paroles pleines d’une sainte
hardiesse : « Mon amour va au Christ, a ce Christ
qui m'introduira dans sa chambre nuptiale » : Amo
Christum. in cujus thalamum introibo'. Dans la
consécration des vierges, ’évéque, en passant I'an-
neau au doigt de 1’élue, fait d’elle, en termes les
plus explicites, « I’épouse du Christ Jésus, Fils du
Pére trés Haut » : Desponso te Jesu Christo Filio
summi Patris. Accipe ergo annulum fidei... ut spon-
sa Der voceris... ? :

Sans doute, encore une fois, nous devons demeu-
rer dans une profonde adoration de I'infinie majesté
du Seigneur trois fois saint ; nous ne devons jamais
perdre de vue que le Christ Jésus est le Souverain
Maitre de toutes choses. « Vous m’appelez Maitre
et Seigneur, disait-il 3 ses apdtres, et vous faites
bien, car je le suis réellement » : Vocatis me Ma-
gister et Domine, et bene dicitis ; sum etenim °.
Mais ce Maitre divin, ce Seigneur devant qui
« tremblent les puissances angéliques », tremunt
potestates *, s’abaissait I'instant d’aprés, devant les
mémes disciples, pour leur laver les pieds. I amour
le conduit 3 s’abaisser également vers les Ames con-
sacrées pour les élever A lineffable condition

1. Brev. monast. 111 ®. ad matutin.

2. Pontifical Romain, In benedictione et consecratione
vIrginum.

3. Joan. XIII, 13.

4. Praefatio wmissae.



—

10 L’EPOUSE DU VERBE

d’épouse. Cet amour plonge la raison dans I'étonne-
ment, mais la fol en est ravie jusqu'a I'exaltation :
« FEt nous, nous avons cru en cet Amour que Dieu
nous porte », Et nos cognovimus et credidimus ca-
ritati, quam habet Deus in nobis *. Toute dme vouée
3 Dieu par les veeux de religion est ainsi appelée
3 cette qualité d’épouse du Verbe ; elle en porte le
titre ; elle jouit, si elle est fidéle, des droits qui y
sont attachés ; elle est comblée des marques de ten-
dresses de I'Epoux divin, et son union avec lui de-
vient la source d'une fécondité admirable.

Le grand moine que fut S. Bernard se plaisait
43 parler 4 ses fréres du cloitre, en termes débor-
dants d’une onction communicative, de cette éton-
nante union que le Christ Jésus daigne contracter
avec les Ames consacrées ; il était entré bien avant
dans « les celliers du Roi » 2, et aux moines, avides
de sa parole, il faisait part des abondantes lumiéres
dont Iinondait la Sagesse incarnée. Vous savez que
son commentaire, d’ailleurs inachevé, du Cantique
des cantiques, est une suite de quatre-vingt-six ser-
mons prononcés 4 I'abbaye de Clairvaux. Dans un
de ces entretiens, le grand abbé trace de main de
maitre le portrait de lI’ame véritable épouse du
Christ. \ oici ses paroles : « Quand vous verrez une
ime tout quitter, pour adhérer au Verbe de toutes
ses puissances, vivre pour lui, se laisser régir par

1. I Joan. 1V, 16.
2. Cf. Cantic. 11, 4.




LA VOCATION A LA DIGNITE D’EPOUSE 11

lui, concevoir du Verbe ce qu’elle doit lui enfanter ;
une ame enfin qui puisse dire : Pour 'moi, vivre
c’est le Christ et mourir m’est un gain, vous la
reconnaitrez indubitablement pour 1’épcuse du
Verbe » : Quam videris animam, relictis omnibus,
Verbo wotis omnibus adhaerere, Verbo wvivere,
Verbo se regere, de Verbo concipere quod pariat
Verbo ; quae possit dicere : mihi vivere Christus
est et mori lucrum : puta conjugem, Verbogque ma-
ritatam 2. L6 n,

Plus d'une fois, sans doute, dans son commen-
taire, S. Bernard parle des états mystiques propre-
ment dits, des fiancailles mystiques, du mariage
spirituel, opérations extraordinaires de la grice et
de 'amour divin, auxquelles le Seigneur appelle des
ames particulirement privilégiées. Ce n’est pas de
ces états, auxquels personne n’a le droit de pré-
tendre par soi-méme, que nous avons 3 nous entre-
tenir ici. Mais alors méme que les lignes empruntées
au grand contemplatif s’appliqueraient d’abord aux
ames admises par le Verbe 3 vivre sur les sommets
des voies mystiques, il est licite de s’en servir éga-
lement pour caractériser les qualités principales et
les devoirs essentiels de toute Ame qui devient
épouse du Christ par la consécration religieuse,

C'est ce beau texte de S. Bernard qul nous ser-

vira de théme pour ces entretiens 2. Nous vous le
I. In Cantic. sermo LXXXYV, 12,

2. [S’adressant dircctement 3 des religicuses, alors que
IlAbbé de Clairvaux parlait & des moines, D. Marmion




12 L’EPOUSE DU VERBE

commenterons avec joie, persuadés que rien ne
répond davantage aux désirs de Jesus lui-méme.
N’est-ce pas d’ailleurs en vous remettant sous les
yeux l'excellence de votre état que vous saisirez
la gravité des devoirs qu'il entraine ? N’est-ce pas
en contemplant les grandeurs de votre dignité que
votre cceur s’enflammera de généreux amour pour
Celui qui, sans mérite de votre part, vous y a pré-
destinées ’

Je tacherai donc de vous exposer d’abord com-
ment la sainte Humanité de Jésus est elle-méme
I'épouse du Verbe ; en elle, en effet, nous trouve-
rons le plus admirable modéle de cette union intime
que !’ame contracte avec le Christ. — Je vous en-
tretiendrai ensuite, en reprenant le texte du saint
Docteur, des qualités indispensables de cette union,
— des moyens multiples que nous avons de l'entre-
tenir, — et des fruits merveilleux dont elle est le
principe.

Daigne la Vierge immaculée, dont la virginité
féconde engendra le Roi des rois, nous aider dans
cette tache !
devait naturellement restreindre aux vierges consacrées la
doctrine énoncée par S. Bernard ; c'est pourquoi, p]us d’'une
fois, il a utilisé les textes du Pont:hcal pour la consécration

des vierges. Mais la doctrine, dans ses points essentiels,
sapplique 3 foute Ame vouée au Christ. Note de Iéditeur.]




11

LA NATURE HUMAINE DANS LE CHRIST,
EPOUSE DU VERBE.

SoMMAIRE. — Dans le Christ, la nature humaine réalise
parfaitement les traits auxquels S. Bernard veut qu’on
reconnaisse l'épouse du Verbe. — La nature humaine en
Jésus n'a pas de personnalité 2 soi. — Elle est livrée tout
entiere au Verbe. — Elle ne vit que pour lui. — Sous sa
dépendance absolue. — Fécondité admirable de cette union
divine. — Cette union est le modéle de l'union de I'Ame
avec le Verbe.

Les Peéres de I'Eglise voient d’abord dans le
Cantique des cantigues le symbole de 'inexprimable
union qui existe, en Jésus, entre le Verbe et la
nature humaine,

Le Verbe, Sagesse éternelle, est 'Epoux ; il se
choisit lui-méme une épouse : une nature humaine.
Le sein virginal et immaculé de Marie est le lieu
nuptial ol se réalise cette ineffable union, si inef-
fable et si élevée que l'artisan n’en est autre que
I'Esprit-Saint lui-méme, si intime qu’elle est scellée
par ’Amour substantiel.

Or, =i nous considérons la sainte humanité dans
cette condition d'union au Verbe, nous verrons
qu’elle réalise a merveille, avec une transcendante
plénitude, les traits auxquels S. Bernard veut qu’on
reconnaisse l'épouse du Verbe.

On peut dire que la nature humaine, en Jésus,



14 L'EPOUSE DU VERBE

s’est dépouillée de toute elleméme et n’a d’attache
avec aucune créature : relictis ommbus. Certes,
vous le savez : elle est bien authentiquement hu-
maine, elle appartient bien a notre race ; Jésus est
« homme parfait » aussi bien que « Dieu parfait » :
Perfectus Deus, perfectus homo?*. La nature hu-
maine, dans le Christ Jésus, est intégrale : ame
immortelle, unie a un corps de chair, a des facultés,
des sens, des puissances d’action. « En tout, excepté
le péché, le Christ est semblable aux hommes ses
fréres » : Debuit per ommia fratribus similari...
absque peccato .

Pourtant, cette humanité ne possede rien en
propre ; elle s’appartient si peu qu’elle n’a pas de
personnalité a soi ; ce qui, en nous, établit le centre
le plus intime, cette plénitude d’autonomie® qui
constitue* le « moi » et qui est comme l'ultime
couronnement de la nature raisonnable individuelle,
— elle en reste démunie. Il y a bien deux natures
en Jésus, mais une seule personne, la personne di-
vine du Verbe, qui remplace éminemment la per-
sonnalité humaine et y supplée. Ou chercher, ou
trouver, pour une nature humaine, un dépouillement
aussi foncier, aussi absolu ? Relictis ommnibus.

1. Symbole attribhué a S. Athanase.

2. Hebr. 11, 17 ; IV, 15. .

3. Cette autonomic n'est évidemment que relative @ outre
que, par essence, toute créature est finie, nous dépe:_adons de
Dieu dans l'ordre de lexistence et de la conservation dans
Iexistence,

4. Ontologiquement et juridiquement.




L'UNION HUMANO-DIVINE EN JESUS 15

Aussi, n'ayant rien d’elle-méme, ne s’appartenant
pas, la nature humaine en Jésus, « adhére-t-elle
au Verbe de toutes ses puissances » : Verbo votis
ommnibus adhaerere. 1.)étreinte qui les unit ne se
peut exprimer. En dehors de l'étreinte ineffable qui
unit les trois personnes divines dans l'unité essen-
tielle de leur nature, il n’est pas d’'union plus étroite,
d’embrassement plus intime que celui-la. La sainte
humanité est vraiment un avec le Verbe. Si un,
que tout est commun entre eux ; que les actions de
la nature humaine participent de l'unique et sub-
stantielle beauté dont resplendissent les ceuvres de
I'éternelle Sagesse ; qu’elles acquicrent cette valeur
transcendante et ce prix infini qui ne s’attachent
qu'aux ceuvres de Dieu méme. Si un est-elle avec
le Verbe qu’a cause de lui il faut I'adorer elle-méme
comme étant divine.

Etreinte indissoluble : une fois réalisée, eile ne
cesse plus ; la mort elle-méme ne I'a pas brisée, et
maintenant, et dans les siecles qui ne finiront point,
les élus contemplent, admirent, chantent et adorent
’humanité unie au Verbe.

Quelle possession absolue de cette humanité par
le Verbe, mais aussi quelle donation pléniere d’elle-
méme par cette nature humaine, et, dans ses actes
libres, quel élan d’amour vers le Verbe ! Entre elle
ct le Verbe, il y a une parfaite et incessante com-
munauté de pensées, de sentiments, de volonté,



16 L'EPOUSE DU VERBE

d’action. Toute sa vie, toute son activité est vrai-
ment, comme son étre de nature, consacrée a la
gloire du Verbe, elle « vit pour le Verbe » : Verbo
wwvere. Si elle _tient du Verbe la vie, I'existence, ses
dons les plus sublimes, en retour elle lui livre tout
d’elle-méme et de ses opérations. Ce que le Christ
dit de sa vie de Verbe pour le Pere, la sainte huma-
nité peut, toutes proportions gardées, le dire de sa
vie, a elle, pour le Verbe. « Ma doctrine n’est pas
de moi »* mais de celui auquel je suis unie ; « je
ne juge pas de moi-méme, mais selon les vues de
celui qui me posséde en lui... ; j’agis comme je le
vois faire... »?

Aussi bien est-elle, entre les mains du Verbe, un
instrument, instrument d’une perfection et d'une
docilité admirables ; elle est « régie par lui » :
Verbo se regere. N'ayant pas de personnalité propre
dans l'ordre de l'étre, elle n’en possede pas non
plus dans le domaine de l'activité. « Le Verbe pré-
side A tout, le Verbe tient tout sous sa main...
I’homme [la nature humaine] est élevé, et le Verbe
ne se rabaisse par aucun endroit : immuable et inal-
térable, il domine en tout et partout la nature qui
lui est unie. De 13 vient qu’en Jésus-Christ 'homme,
absolument soumis 2 la direction du Verbe qui
'éleve 4 soi, n'a que des pensées et des mouvements

1. Joan. VI1I, 10.
2. Cf. Joan. V, 19, 30.




L'UNION HUMANO-DIVINE EN JESUS 17

divins. Tout ce qu’il pense, tout ce qu’il veut, tout
ce quil dit, tout ce qu'il cache au dedans, tout ce
qu’il montre au dehors, est animé par le Verbe,
conduit par le Verbe, digne du Verbe... »* La
sainte humanité est pour le Verbe le canal de ses
graces ; par elle il apparait aux hommes, leur ré-
vele les secrets divins et répand dans leurs esprits
les paroles de la sagesse, par elle il manifeste 1’éter-
nelle Bonté et I'indéfectible Amour.

Sa dot, a elle qui ne posséde rien d’elle-méme,
est de donner au Verbe de quoi vivre ici-bas en
homme, de quoi charmer et attirer les cceurs, de
quoi conquérir son Royaume. Elle vit tellement
pour la gloire du Verbe qu’elle se livre 3 lui dans
une dépendance absolue, mais pleine d’amour, jus-
qu’a la mort. Car, par elle surtout, le Verbe posséde
ce qui ne se trouve ni ne peut se rencontrer dans
son opulence divine : de quoi souffrir, expier et
mourir pour les hommes. Elle a pu dire au Verbe
des le premier instant de son union avec lui: « Vous
m’étes un époux de sang » : Sponsus sanguinum tu
mihi es*®. Livrée a lui, pour exécuter, avec lui et
en lui, toute la volonté du Pére, elle n’a cessé du-
rant toute son existence ici-bas de tendre vers ce
« baptéme de sang »® qui devait consommer la

1. Bossuet, Discours sur Phistoire universelle, 2° partie,
ch, XIX, Jésus-Christ et sa doctrine.

2. Exod. 1V, zs.
3. Cf. Luc. XII, s0.

Sponsa Verbi,



18 L’EPOUSE DU VERBE

féecondité merveilleuse et désormais inépuisable de
cette mmexprimable union.

C’est surtout par la mort, en effet, que la sainte
humanité a « congu du Verbe ce qu’elle devait lui
enfanter », de Ierbo concipere quod pariat Verbo.
De la mort est sortie la vie ; du cceur percé de
Jésus a jailli le fleuve d’eau vive qui doit réjouir
la cit¢ des ames apres les avoir enfantées a la grace.
Le fruit de cette union, consommée au Calvaire
entre le Verbe et la nature humaine, c’est I'Eglise,
c’est la foule des élus : foule que S. Jean déclare
innombrable® ; ¢élus qui, « de ‘toute race, de tout
peuple, de toute nation, de toute langue, ont été
rachetés » 2 par le sang divin, pour former a jamais
le Royaume resplendissant et glorieux de I'Epoux
et de I'Epouse.

ILe merveilleux artisan de toutes ces opérations
admirables est l'amour, I'amour du Verbe pour la
nature humaine, 'amour de la sainte humanité pour
le Verbe. Leur union ne se réalise que par I'action
du Saint Esprit, Amour substantiel ; c’est ' Amour
qui les fait se rencontrer dans le sein de la Vierge,
qui « congoit de I'Esprit-Saint ». IAmour a inau-
guré cette union ; ’Amour la consacre et la scelle ;
I’ Amour la conserve ; I’Amour encore la consomme.
I.e Christ, dit S. Paul, « s’est offert en hostie

1. Apoc. VII, q.
2. Ibid. V, q.




L'UNION HUMANO-DIVINE EN JESUS 19

immaculée par le mouvement de I'Esprit... »*

Tel est, 2 peine balbutié, l'ineffable mystére des
noces divines du Verbe avec la nature humaine,

Et ce mystére est 2 la fois la source et le modele
de l'union du Verbe avec les ames consacrées.
Unique dans son caractére spécifique, 'union hy-
postatique de I'Incarnation devient, par une exten-
sion mystique, universelle. Le Christ, Dieu homme,
Verbe incarné, contracte avec les ames, a des de-
grés divers, cette union qui fait de lui 'Epoux et
de 'ame I’épouse. ‘

De cette épouse la condition est assurément infeé-
rieure — et d'une fagon infinie? — 2 celle de la
nature humaine en Jésus; elle est cependant si
élevée encore, si singulierement féconde, qu’elle
ravit les ames et transporte ceux qui en sont l'objet.

Oh ! Seigneur, si le Psalmiste a pu proclamer
que < vous honoriez vos amis avec excés » 3,
quelles louanges pourront célébrer l'infinie condes-
cendance de votre amour envers les ames que vous
daignez appeler a imiter votre humanité sainte dans
la dignité d’épouse ?

1. Hebr. 1X, 14.

2. L'union du Verbe avec la nature humaine en Jésus est
substanticlle et personnelle ; deux natures y sont unies dans
I'unité de personne. Dans I'dme, 'union avec le Verbe est,
de sa nature, accidentelle et morale, c'est-a-dire que la créa-
ture humaine garde sa personnalit¢ dans le domaine de
Iétre ; I'union avec le Verbe se réalise dans l'actizité (con-

naissance, amour et ceuvres).

3. Ps. CXXXVILL, 17,



I1I

RELICTIS OMNIBUS,

SomMMAIRE, — Le détachement de toute créature: condi-
tion préalablement requise de l'ame qui aspire a la dignité
d'¢pouse du Verbe. — La virginité est une des formes prin-
cipales de ce détachement. — Elle est 'objet d'un conseil et
constitue une grace de choix. — Combien il importe de
sauvegarder intacte la virginité de I'dme et du corps. —
Ce détachement se concilie parfaitement avec le précepte
de I'amour du prochain. — Il devient une source de graces
précieuses.

L’'union du Verbe et de la nature humaine en
Jésus est, selon la pensée de S. Paul, I'image de
I'union de 'Eglise avec le Christ. Si beau que soit
ce sujet, si utile qu'en fat pour nos cceurs la pieuse
contemplation, nous ne nous y arréterons pourtant
pas. Dailleurs, I'union de Jésus avec son Lglise,
comme épouse, ne se réalise d'une fagon concréte
et particulicre que dans les ames. Clest donc de
I'union de J’ame individuelle avec le Verbe incarné
que nous nous entretiendrons.

La premiere qualité que S. Bernard réclame de
'ame qui aspire a la condition d’épouse du Verbe
incarné est « le détachement de toutes choses »,
pleinement consenti et réalisé en vue de la surna-
turelle union : Relictis ommibus. C'est la séparation




LA VIRGINITE RELIGIEUSE 21

d’avec tout ce qui divise, d’avec tout ce qui peut
constituer un obstacle a 'union parfaite.

Dans la parabole des « noces royales », Notre-
Seigneur énumére lui-méme les principaux ob-
stacles qui empéchent les dmes de répondre a l'in-
vitation du Roi. « J’ai acheté cinq paires de bceufs
et je vais les essayer ; veuillez m’excuser », Juga
boum emi quinque et eo probare illa, habe me
excusatum : c’est l'absorbante préoccupation des
affaires. — « J’ai acheté une maison a la campagne
et je dois en prendre connaissance », Villam emi
et necesse habeo exire et videre tllam. C'est la vanité
de la possession, unie au repos dans I'indépendance.
— « Je viens de prendre femme, par conséquent je
ne puis venir », Uxorem duxi, et ideo non possum
venire* : ce sont les liens et les attaches de la chair.
Type des trois principaux obstacles qui arrétent
’ame dans son union parfaite avec le Roi.

Or, ces obstacles sont écartés par les vceux.

Nous avons vu ailleurs le role général des veeux
dans 'ceuvre du détachement de I'ame ? ; nous en-
visageons ici, d'une facon particuliére, l'obstacle
qui s’oppose directement a l'union totale de l'ame
avec le Verbe considéré comme LEpoux. Selon la
parole de I’Apotre ? cet obstacle git dans la division
qu’ameéne avec lui 'amour humain ; et cet obstacle

1. Luc, XTV, 18-20.
2. Le Christ, tdéal du mome. Conférences I, 4 la suite

du Christ ; VI, La Profession rcligicuse.
3. I Cor. VII, 33.



22 L’EPOUSE DU VERBE

est écarté par la consécration, a Dieu, de la virgi-
nité.

La fécondité, vous le savez, est un des attributs
divins ; que dis-je 7 Elle est la vie méme de Dieu,
Pour Dieu, vivre c'est « étre Trinité, c’est-a-dire
étre fécond dans son propre sein ». Divinité et
fécondité sont, en un sens supréme, identiquement
synonymes. 1D’ailleurs 'un et l'autre sont essentiel-
lement actuels. Donc, pour Dieu, vivre c’est étre,
en lui-méme, Acte de fécondité ; étre, en lui-méme,
a la fois principe et terme d’'une fécondité toujours
actuelle. Le Pére engendre le Fils ; le Peére et le
Fils se communiquent leur amour qui est 'Esprit-
Saint, Telle est la plénitude de cette infinie fécon-
dité que, pour ainsi dire, elle ¢puise la Divinité ;
Dieu n’a qu'un Fils, égal & lui-méme en perfection ;
si égal qu'il est unique ; si parfait que le Pére en le
contemplant laisse échapper un cri de complaisance
infinie : « Tu es mon Fils, je t'ai engendré en cet
aujourd’hui éternel » : Filius meus es tu; ego hodie
genui te*. 11 0’y a qu'un Esprit, qu’'un Amour sub-
stantiel qui scelle a4 jamais I'union du Pére et du
Fils et achéve le cycle intime des donations divines.

Dieu donne i I’homme, en lui communiquant
I'étre, le pouvoir et le droit d'imiter la paternité
sainte : il rend '’homme fécond. Bien plus, en tant
que race, ’homme regoit de Dieu l'ordre de se pro-

1. Ps. 11,7 ; Hebr. 1, 5; V, 5.

i Rl PR P <

SR, R i s

e T

'_*bw.‘_‘.ﬁ‘m'n\t-'x_ v e



LA VIRGINITE RELIGIEUSE 23

pager, parce que, ayant créé la terre pour I'homme,
Dieu veut qu’elle soit remplie des fruits de la fécon-
dité humaine : « Croissez, et multipliez-vous, et
remplissez la terre » : Crescite, et multiplicamini, et
replete terram .

Cette fécondité est comme le reflet de la fécon-
dité divine. Dans le plan primitif de Dieu, elle eut
été I'épanouissement dernier de la perfection natu-
relle de 'homme ; méme apres le péché d’Adam,
elle garde encore une grandeur surhumaine, une
noblesse originelle qui 'auréolent, parce qu’elle est
une similitude de « cette fécondité d’ou toute pater-
nité emprunte son nom dans les cieux et sur
terre » : Ex quo ommis paternitas in caelis et in
terra mominatur . Aussi entendons-nous Eve s’é-
crier, en prenant, dans ses bras, son fils premier-né:
¢ J'ai engendré un fils par la puissance de Dieu » :
Possedi hominem per Deum . Cri de joie et de
triomphe, écho, affaibli mais fidéle, dans la création,
du cri que Dieu fait entendre « dans les splendeurs
saintes » i splendoribus sanctorum*, en célébrant
son éternelle fécondité.

Nous comprenons dés lors pourquoi S. Paul a
pu dire, en parlant du mariage humain : « Ce sa-
crement est grand » : Sacramentum hoc magnum
est. Mais il ajoute aussitot : « Toutefois, je le pro-

1. Gen. 1, 28,

2, Ephes. 111, 15.

3. Gen. 1V, 1,
4. Ps. CIX, 3.




24 L'EPOUSE DU VERBE

clame tel devant vous en raison du Christ et de son
Eglise » : Ego autem dico in Christo et in Eccle-
sia .

Que veut dire ici 'Apdtre 7 Que la grandeur de
ce sacrement lui vient surtout de ce qu’il est le
symbole de l'union du Christ avec I'Eglise, avec les
dmes. Il existe donc une union plus ¢levée, mais
non moins intime, que celle des époux sur terre ;
il existe une réalité plus haute, un ¢tat plus sublime,
Et quel est-il 7 Celui dans lequel, selon les expres-
sions empruntées au Pontifical pour la consécration
des vierges, « on n'imite point ce qui s’accomplit
dans les unions terrestres » : Nec imitarentur quod
nuptiis agitur, mais ol « on aime », on recherche
une intimité autrement profonde, on obtient une
fécondité autrement étendue, « figurées par celles
dont I'union des époux est la source et le principe »:
sed diligerent quod nuptiis praenotaiur. La, le sym-
bole et 'ombre ; ici, la réalité profonde, lumineuse
et suréminente.

Mais la virginité religieuse qui dispose a ce ma-
riage spirituel n'est pas le partage de tous ; elle
constitue une grace de choix. Notre-Seigneur ne
nous dit-il pas lui-méme que « tous ne comprennent
pas ce conseil » 7 Non omnes capiunt verbum
istud 2. Dans la Préface de la consécration des
vierges, piece de la plus haute antiquité, I'Lglise

1. Ephes. V, 32.
2. Maith. X1X, 11.

5 SRR—— ————

o
e



LA VIRGINITE RELIGIEUSE 25

célebre, en termes trés élevés, la grandeur de la
virginité consacrée au Christ. Elle énumeére les
obstacles qui s’opposent a ce haut état dans une
ame unie a un corps de chair : « la loi de la nature,
la liberté des sens, la force du penchant héréditaire,
Paiguillon de la jeunesse ». Aussi, ajoute-t-elle,
Dieu seul peut-il inspirer un tel genre de vie :
« Cest vous, Seigneur, qui allumez en I’dme
I'amour de la sainte virginité, qui en nourrissez le
désir par votre bonté, qui lui donnez la force de
subsister »... « Fils de la Vierge, le Verbe incarné
attire a lui dans la chambre nuptiale, pour se les
unir en qualité d’épouses, des imes vierges comme
lui, émules des anges » 1.

Cet état virginal est nécessaire, selon S. Bernard,
a I'dame qui aspire 4 l'union intime et parfaite
avec le Verbe. Que dit, en effet, S. Paul, en parlant
aux vierges ? « Je vous désire exemptes de soucis.
Or, celui qui posséde une épouse doit s’occuper
des choses de ce monde, chercher & plaire a.son
¢pouse » La conséquence en est qu’ « il est
divisé » : Et divisus est. Il ne peut donner toute
son attention, consacrer tout son amour 2 Dieu.
Au contraire, « celui qui est sans épouse peut ne
s'occuper que du service du Seigneur » et ne cher-
cher a plaire qu'a lui seul ; son amour, comme son

1. Agnovit auctorem swwn beata virginitas et aemula
integritatis angelicae, llius thalamo, tllius cubiculo se de-

vouit, qui sic perpeluae virginitalis est sponsus, quemad-
modum perpetuae virginitatis cst filius. Pontifical Romain.




26 L'EPOQUSE DU VERBE

cceur, est entier et livré totalement a Dieu. « La
vierge a toute liberté d’étre pleinement au Sei-
gneur » ', Le veeu de virginité marque donc l'ame
de ce caractere de séparation absolue d’avec toute
créature humaine, condition préalablement requise
de I'ame pour s’'unir au Verbe en qualité d’épouse.

Au jour de votre profession religieuse, vous avez
rempli cette condition ; a cette heure, répondant
librement a I'appel divin, vous avez non seulement
dit adieu au foyer qui vous avait vues naitre et
grandir, mais encore, de plein gré, vous avez renoncé
a toute union terrestre, au droit légitime de fonder
une famille ; vous vous étes détachées de tout ;
vous avez réalisé I'abandon le plus absolu de toutes
choses et de vous-mémes, reliclis omnibus, peur
vous consacrer, corps et ame, au Verbe.

Cette donation totale que Dieu vous a inspiré
d’accomplir et donné la grace insigne de réaliser,
fait le sujet de votre joie intérieure. Qu’elle soit
aussi l'objet de vos incessantes actions de graces.
Ne vous confére-t-elle pas « la faculté » magni-
fique « de vous consacrer sans obstacle a une vie
d’intime union avec le Seigneur » : Eo quod facul-
tatem pracbeat sine impedimento Dominum obse-
crandi ? £ Ne vous fixe-t-elle pas pour toujours dans

1. I Cor. VII, 32-35.

2. Ibid. 35. D’aprés S. Augustin, suivi en cela par S. Tho-
mas, il ne suffit pas, pour mériter les louanges accordées
aux vierges, de garder l'intégrité corporelle, il faut vouloir
la garder en vue de la consacrer a Dieu: « Nec nos hoc




LA VIRGINITE RELIGIEUSE 27

« le jardin fermé » * de I'fipoux pour y jouir de ses
dons et de sa présence ? Ne fait-elle pas de notre
ame « la fontaine scellée » 2 aux eaux vives tou-

jours fécondantes ...

Il importe cependant de ne jamais reprendre ce
que nous avons, une fois pour toutes, si généreuse-
ment livré. Nos corps et nos dmes étant consacrés a
Dieu, nous devons avoir soin d’écarter, des avenues
de notre cceur, non seulement tout ce qui pourrait
souiller sa pureté, mais encore tout ce qui serait de
nature 3 diminuer ou 2 affaiblir l'intimité de I'ame
avec le Christ Jésus.

Dans la Préface dont je vous ai cité plus haut
quelques pensées, I'Lglise demande a Dieu de
¢ confirmer par le sceau de sa bénédiction le dé-
sir » de I'ime d’étre tout a lui ; elle sollicite pour
la vierge devenue l’épouse du Christ « l'appui et
la lumiére de son secours ». Et pourquoi une telle
demande ? Parce que « l'antique ennemi use d’em-
biiches d’autant plus cachées que les desseins aux-
quels il s’attaque sont plus élevés ; aussi est-ce a
la faveur de la négligence de I'ame qu’il s’insinue
en elle pour obscurcir la splendeur de la virginité
parfaite » 2,
in virginibus praedicamus quod virgines sunt, sed quod Deo
dicatae, pia continentia virgines sunt. » — De wvirgnit.,, c. 8.
Cf. Summa theolog., 11-11, q. CLII, a. 1 et 3.

1. Cantic. 1V, 12,

2, Ibid.
3. Da protectionis tuae munimen et regimen, ne hostis



28 L'EPOUSE DU VERBE

Clest, en effet, par la vigilance 3 éviter les moin-
dres occasions, & couper immédiatement court aux
suggestions mauvaises, aux réveries malsaines, que
nous conserverons pure et immaculée la palme due
a cet état si sublime.

Cette vigilance doit toujours étre en éveil et
notre fermeté ne se démentir jamais. Un cceur
vierge qui ne se défend pas par la garde des sens et
la mortification risque beaucoup de faillir, surtout
s'1l s’expose au danger par des imprudences. « Ne
dédaignez pas les petits désordres, parce que c’est
par la que les grands commencent, et "embrasement
qui consume tout est excité souvent par une étin-
celle » 3.

A la racine de cette négligence dans la garde du
cceur, on rencontre souvent l'orgueil. S’exposer,
en effet, c’est dire : « Je puis étre chaste par moi-
méme ». Or, ce n’est pas notre triomphe, mais
celur de la grace, de vivre vierge dans une chair
corruptible. La virginité est un don de Dieu 2, dont
la délicate splendeur ne se maintient en nous que

antiquus, qui excellentiora studia subtilioribus infestat in-
sidiis, ad obscurandam perfectae continentiae palmam, per
aliqguam mentis serpatl imcuriam. Pont. Rom.

1. Bossuet, Sermon pour une profession. (Euvres ora-
toires, £Ed. Lebarq, 111, p. 533.

2. « Tous, dit Notre-Scigneur, n'entendent pas cette pa-
role [de la virginité consacrée a Dicu], mais ceux a qui il
a été donné, » (Matth. XI1X, 11-12). Voir la Préface de .]_a
consécration des vierges : Inter cacteras virtutes quas filiis
tuis indidisti, etiam HOC DONUM [wirginitatis| in quasdam
mentes DE LARGITATIS TUAE FONTE defluxit. Voir également
le texte cité ci-dessus, p. 25.




LA VIRGINITE RELIGIEUSE 29

par le secours céleste ; et comme c’est surtout dans
les cceurs humbles que Dieu répand sa grace en
abondance !, vous comprenez la profonde affinite
surnaturelle qui unit & 'humilité I'insigne privilege
de la virginité 2.

Veillons donc humblement sur nous-mémes ; ne
permettons jamais & une créature d’entamer l'inte-
grité de notre amour. Le voile sacré dont I'Eglise
couvre la téte de la vierge, au jour de sa consécra-
tion, n’est-il pas la marque de 'amour exclusif que
I'Epoux réclame d’elle ? « Il a placé sur ma face le
signe de son choix afin que je n'admette d’autre
amour que le sien » : Posuit signum in faciem
meam, ut nullwm praeter ewm amatorem admittam °.

Sans doute ce caractére exclusif n’est pas si
absolu que notre amour ne puisse et ne doive
s'étendre a toutes les créatures vues dans la lumiere
divine ; et nous devons aimer notre prochain, non
pas comme un étre d’abstraction, mais tel qu’il se

1. Voir Le Christ idéal du mowne, ch. X1, humilhité.

2, S, Augustin insiste avec force sur la nécessité de
I'humilité chez la vierge. Citant la parole de I'Ecriture :
« Abaisse-toi d'autant plus profondément que tu es plus
élevé, et tu trouveras griace aux yeux de Dieu », il ajoute :
« Puisque la continence perpétuelle et surtout la virginité
consacrée au Christ constitue chez les Saints de Dieu un
Lien sans prix, il faut apporter la vigilance la plus attentive
a ne point laisser avilir par l'orgueil ce don précieux. »
De sancta virginitate, ch. XXIII, n. 33. Cf. ch. XXVIII,
n. 39 ; ch. XXXI et suiv,

3. Pontifical Romain.



30 L’'EPOUSE DU VERBE

présente a nous dans la réalité concréte, Nous
avons dit ailleurs toute la vigueur du précepte de
'amour fraternel* ; et il n’y a que les saints, c’est-
a-dire les ames pleinement détachées, pour trouver
dans leur cceur des richesses d’affection qui ne
seront jamais dépasseées.

Vovez S. Bernard. Nous savons combien son
cceur était libre de toute attache aux créatures et
uni a Dieu. Sl posait le détachement comme pre-
micre condition absolument nécessaire a l'union
divine, c'est que lui-méme avait réalisé en son ame
cet abandon de toutes choses. Or, n’écrivait-il pas
au moine Robert, qu’il chérissait entre tous, et qui
était passé de Clairvaux a Cluny : « Malheureux
que je suis de ne plus t'avoir, de ne plus te voir,
de vivre sans toi ! Mourir pour toi, c’est ma vie ;
vivre sans toi, c’est mourir » 2. Ne le voyons-nous
pas, au lendemain de la mort de son frére Gérard,
dont il avait présidé les funérailles sans verser une
larme, interrompre brusquement, en plein « cha-
pitre », son commentaire du Cantique, pour donner
libre cours, devant tous, a son émotion trop long-
temps contenue ¢ Quels accents pathétiques il nous
fait entendre ! « Ma douleur longtemps retenue est
devenue d’autant plus violente que je lui ai moins
permis de se répandre ; je suis vaincu, je 'avoue.
Il faut que ce que je souffre au dedans éclate au

1. Le Christ vie de I'dme, Conférence Aimez-vous les uns

les autres : voir aussi Le Christ idéal du moine, pp. 530-538.
2. . L.t 182, Epist. I, n. L




LA VIRGINITE RELIGIEUSE 31

dehors... O Gérard, mon frére par la nature, plus
encore par la religion, toi qui étais si fort selon
mon cceur, pourquoi faut-il que tu m’aies été ar-
raché ? Nous nous aimions si tendrement, comment
se peut-il faire que nous soyons séparés par la
mort ... Nous n’étions qu’un cceur et qu'une ame,
aussi le glaive de la mort a-t-1l percé également son
ame et Ia mienne... »* Tout ce discours n’est qu'un
long cri de tendresse blessée, s’exhalant du plus
profond des entrailles.

Ainsi aimait S. Bernard ; ainsi aimaient S. An-
selme et sainte Térése. Ainsi aiment les saints de
tous les temps. Mais la pureté de leur amour est
le secret de sa force et de sa suavité.

~—Cherchons donc 4 donner & I'’Epoux cette pléni-
tude de dilection qu’il réclame. Bien qu'il nous fasse
un précepte de nous aimer les uns les autres
comme il nous a aimés lui-méme, qu’il fasse de ce
précepte son commandement et 'objet de sa der-
niére priére2=néanmoins son amour divin est un
amour jaloux ; I'Epoux céleste revendique la prio-
rité totale de I'amour de I'ame qui lui est consa-
crée?® ; il prétend — et quel droit plus souverain
que celui-la ? — qu’elle soit d’abord tout entiere a

I. In cantic. XXVL

2. Joan. X111, 34 ; XV, 12 ; XVII, 21-22.

3. Cette priorité est entamée quand l'affection pour une
créature est trop naturelle, ou trop sensible, qu’elle préoc-
cupe l'esprit outre mesure, surtout dans la priere, qu'elle




32 L'EPOUSE DU VERBE

lui, sans réserve, sans partage, ne tenant i rien, ni
a personne ; vivant dans un « abandon complet,
dans un dénuement absolu » : relictis omnibus .

Ces mots contiennent des profondeurs qu'on ne
comprend bien que dans I'oraison: ils supposent une
pauvreté si radicale qu'elle effraye plus d’'une dme.
En fait, il n'y a pas de matiére ot 'on puisse plus
facilement se faire illusion ; nous avons tous quel-
que attache. Or, nous devrions pouvoir regarder
le Christ Jésus, en face, et lui dire en toute
vérité : « Mon divin Maitre, vous étes mon Dieu
et mon tout ; je ne recherche que vous, vous seul... »
Heureuse I'ame qui peut prononcer ces paroles avec
sincérit¢ ; Notre-Seigneur lui répondra, avec une
tendresse infinie, gage des plus intimes bénédictions:
« Et moi aussi, je suis tout votre » | ~—~

La vie de sainte Gertrude nous offre un exemple
de ce détachement absolu de toute créature. Vous
savez que sa réputation de sainteté était si grande
que de toutes parts on venait la consulter. Par cha-
rité chrétienne, Ia sainte se prétait a ces exigences
répétées : « se dérangeant au moindre appel, elle
prodiguait et son temps et sa patience, elle accueil-
lait volontiers les personnes qui accouraient, par-
fois de trés loin, afin de recevoir d’elle aide et con-

trouble 'Ame, lorsque notamment elle est source d'infidélités
4 la Régle, ou lorsqu’elle écarte de son rayon d'autres per-
sonmnes.

1. C{. Ste Mechtilde, Le livre de la grdce spéciale,
1V® partie, ch. LTX,




LA VIRGINITE RELIGIEUSE 33

solation. Mais durant ces entretiens, elle ne pouvait
se défendre d’aspirer au moment ou elle retrouverait
le Bien-Aimé. Les relations extérieures lui étaient
véritablement une croix ; et, si elle n’eat trouvé
dans ces rapports avec le monde, une occasion de
procurer la gloire de Dieu, rien absolument ne les
lui eit fait accepter.

Quelquefois entrainée par 1'élan de son esprit,
Gertrude se levait tout & coup, et allait au chceur :
« Voyez donc, 6 mon doux Seigneur, disait-elle,
combien je suis lasse du commerce des créatures !
Si j’étais libre de choisir, je ne voudrais d’autre
société, d’autre conversation que la votre ; j’aban-
donnerais, joyeuse, tout le reste, et reviendrais a
Vous, 6 mon Bien Supréme, unique joie de mon
cceur et de mon dme » ! Puis, saisissant son cruci-
fix, elle baisait cinq fois chacune des plaies ver-
meilles du Christ, et ajoutait : « Je vous ‘salue,
Epoux plein de grice et de douceur, 6 Jésus, dans
la joie de votre divinité ; je vous embrasse avec la
dilection de l'univers entier, et je dépose un ardent
baiser sur les blessures de votre amour ». Cette
pratique de dévotion lui prenait, au plus, quelques
instants, et Notre-Seigneur lui révéla toutefois que
ces marques d’amour touchaient beaucoup son coeur
sacré ; il en tenait compte, et, pour chacune, il ren-
drait un jour le centuple.

Ainsi les visites fréquentes qui auraient pu, par
suite du contact des laiques, devenir un péril,

Sponsa VErbi.




34 L'EPOUSE DU VERBE

avaient, comme seul résultat, de plonger la sainte
plus profondément encore dans l'union mystique.
« Rien ne saurait me plaire ici-bas, si ce n’est vous,
0 mon Seigneur », disait-elle. Et le Christ, emprun-
tant les paroles mémes de sa fidéle servante,
répondit, plein de tendresse : « It moi non plus,
si tu n'es avec moi, je ne puis trouver aucun plaisir,
au ciel ou sur la terre, car mon amour t’associe a
toutes mes joies, et les délices que je gotte, c’est
avec toi que je les prends. D’ailleurs, plus elles sont
grandes, plus grand aussi est le fruit que tu en
retires » 1, '

1. Sainte Gertrude, sa vie intérieure, 2° édition, pp. 110-
I11.




IV

VOTLS ONNIBUS VERBO ADHAFRERE.

SOMMAIRE. — A la virginité il faut joindre la charité,
I'amour, qui est le lien de l'union. — La vierge doit, de
toutes ses puissances, s’attacher a I'Epoux. — Cet atta-
chement se résume dans la fidélité. — Extréme importance
de cette fidélité. — Les « petits renards qui ravagent la
vigne de l'épouse ». — Bénédictions dont cette fidélité est
le gage.

Il ne suffit pas de garder la virginité d’ame et
de corps pour étre admis aux noces de I'Epoux.
Notre-Seigneur ne nous dit-il pas lui-méme que,
des dix vierges, cinq ne furent point recues dans
la salle du festin nuptial ? Et pourtant, elles étaient
vierges. Que leur manquait-il donc ? L’huile qui
leur eat permis d’avoir les lampes allumées.

Selon linterprétation préférée des Péres de
I'Eglise, I'huile symbolise ici la charité. La charité
faisait donc défaut aux vierges folles ; Clest
I'unique raison de leur exclusion : raison, d’ailleurs,
d'une invincible force. La charité n’est-elle pas, en
effet, le don parfait, celui qui couronnd tous les
autres, et sans lequel ils ne valent rien ? Ecoutons
S. Paul : « Je pourrais parler toutes les langues,
sans la charité, je ne serais qu’un airain sonnant et
une cymbale retentissante ; je pourrais jouir du
don de prophétie, connaitre tous les mystéres, avoir
toute science, posséder la foi jusqu'a en transporter




36 L'EPOUSE DU VERBE

les montagnes, sans la charité, je ne suis rien. Et
si je distribue tous mes biens aux pauvres, si je
livre mon corps au bourreau, sans la charité, tout
cela ne me sert de rien »: nihil mihi prodest *. Si ces
dons extraordinaires et ces ceuvres éminentes ne
sont rien sans la charité, il en sera de méme de la
virginité que n'¢leve pas l'amour : si excellente
qu’elle soit en eclle-méme, elle est sans valeur aux
veux de I'Epoux, et la porte du festin lui demeure
fermée : « En vérité, je ne vous connais pas » °
Nescio vos 2.

La charité, 'amour est donc aussi essentiel que
possible a I'ame qui veut étre admise a la condition
d’épouse ; il est le lien de I'union. Et cet amour se
traduit par les différents actes énumérés par
S. Bernard : « adhérer au Verbe de toutes ses
puissances, vivre pour le Verbe, se laisser régir par
Jui ». Autant de devoirs impérieux que réclame
’éminente dignité d’épouse ; mais aussi autant de
degrés ascendants qui ménent 2 une union toujours
plus parfaite et sans cesse plus féconde ®.

1. I Cor. XI11I, 1-3.

2. Matth. XXV, 12,

3. « Cet Epoux immortel que votre virginité vous prépare
a deux qualités admirables. 11 est infiniment séparé de tout
par la pureté de son étre ; il est infiniment c01n1nunicz_1tif
par un effet de sa bonté... La virginité chrétienne consiste
en une sainte séparation et en une chaste union. Cette sé-
paration fait sa pureté ; cette chaste et divine union est la
cause des délices spirituelles que la grice fait abonder dans
les Ames vraiment virginales. » Bossuet, Sermon sur la vir-
ginité. Euwres oratoires, Edit. Lebarq, t. 1V, p. 473 et 475.



L'ATTACHEMENT DE LA VIERGE A UEPOUX 37

Pour avoir rang d’épouse, I'ame doit, « de toutes
ses forces, adhérer au Verbe » : Votis omnibus
Verbo adhaerere ; elle doit pouvoir dire, en toute
vérité, comme le Psalmiste : « Mon bien a2 moi c’est
d’adhérer a Dieu » : Mihi autem adhaerere Deo
bonum est'. Si « 'homme doit quitter son pére et
sa mere, c'est pour s'attacher a son épouse », et
pour que 'épouse, a son tour, s’attache a lui : Et¢
adhaerebit uxori suae®.

Qu’est-ce que s’attacher a I’époux ? Clest le
suivre en tout et partout, faire siennes ses pensées,
entrer dans ses intéréts, partager ses labeurs, s’as-
socier a sa destinée. Un seul mot résume et con-
dense tous ces devoirs : la fidélité.

L’Apotre nous laisse entendre cette vérité et
I'Eglise, dans son pontifical de la consécration des
vierges, exprime plusieurs fois la méme pensée 3.
Ne s’agit-il pas, en effet, d’'une promesse 2 tenir,
d’'un contrat a garder ? Or, quelle promesse 'Ame
religieuse a-t-elle faite ? Quel contrat la vierge
a-t-elle signé ? Celui de ses veeux, C’est pourquoi la
fidélité aux veeux est d'une si grande importance
dans la vie d’'une dme consacrée i Dieu. Toute
transgression de ses solennelles promesses entame
sa vie d’'union avec I'Epoux.

Tout cet admirable sermon est a lire. Comparez Sermon
pour une profession, Ibid. t. 111, pp. 521 sq.

1. Ps. LXXIT, 28,

2. Gen. 11, 24 ; Matth. XIX, s.

3. St [Christo] fideliter seruvieris, in perpetunwm coro-




38 L'EPOUSE DU VERBE

Clest « de toutes nos puissances » wotis omni-
bus, que nous devons, par cette fidélité, sauvegarder
notre « adhésion au Verbe », époux de 'ame. Cette
fidélité doit étre universelle: du coté de 'Epoux, elle
doit s’étendre a tout ce qui touche la personne, les
droits, les intéréts, la gloire de Celui-ci ; — du coté
de l'dme, elle doit atteindre toutes les facultés,
ennoblir tous les actes, s’affirmer jusqu’au dernier
soupir. Rien ne doit échapper & l'emprise de cette
fidélité ; rien non plus ne deit la diminuer ou l'en-
tamer. Exempte de scrupule, elle doit étre pleine
de constance : I'ame doit demeurer liée a 'Epoux,
non seulement aux heures de joie durant lesquelles
elle jouit de la personne du Bien-Aimé, mais encore
aux jours des ténebres ou il semble que I'Epoux
’'abandonne, et que, désolée, elle s’en va partout
« cherchant celui qu’elle aime sans pouvoir le trou-
ver » : I/n lectulo meo per moctes quaesivi quem
diligit amima mea, et non invem?, « qu’elle l'ap-
pelle, sans recevoir de réponse », Vocavi, et non
respondit mihi 2.

Cette fidélité stable, constante, de tous les in-
stants, méme dans les plus petites choses, est d'une
extréme importance : la perfection et la fécondité
de T'union en dépendent. Cette fidélité a I'Epoux
dans les moindres détails plait au Verbe : cest

neris ; — propositum teneas ; — fidem integram, fidelita-
temque sinceramm teneal, etc.

1. Cantic. 111, 1.

2. Ibid. V, G.




L'ATTACHEMENT DE LA VIERGE A L'EPOUX 39

d’elle qu'il dit dans le Cantique : « Vous avez blessé,
ravi mon cceur, 6 mon épouse, par un cheveu de
votre cou » : in umo crine colli tur’.

Vous connaissez ce texte, également du Cantigue:
« Emparez-vous des tout petits renards qui dé-
vastent les vignes, car notre vigne est en fleurs » :
Capite mnobis wvulpes parvulas quae demoluntur
vineas ; nam vinea nostra floruit®. Ce sont les
paroles de épouse, qui, remplie d’amour, songe au
danger qui menace la vigne plantée par le Bien-
Aimé et confiée 3 ses soins. L’épouse s'inquiete de
ces « tout petits renards », ils sont parvuli ; c’est
3 peine si on les apergoit ; mais I’épouse sait qu’ils
ravagent la vigne ; et comme les intéréts de 'Epoux
sont les siens, — elle parle de « notre » vigne, —
quoi d’étonnant qu’elle s’en préoccupe ?

Quelle est cette vigne, et que sont ces petits
animaux malfaisants ? La vigne c’est 'ame elle-
méme, 'Ame consacrée ; Notre-Seigneur l'a plantée;
ou plutdt « nous sommes les branches » de cette
vigne divine qu' « il est lui-méme » : Ego sum
vitis, wos palmites®. Rameaux choisis : ne vous
a-t-il pas aimées d’'un amour de préférence ? Ne
vous a-t-il pas élues « parmi tant d’autres » : prae
consortibus tuis *, pour vous attirer a 'union intime
avec lui ? C'est en parlant de vous que le Seigneur

1. Cantic. IV, 9.
2. Ibid. 11, 15.

3. Joan. XV, 5.
4. Ps. XLI1V, 8.



40 L'EPOUSE DU VERBE

peut dire : « Voici la vigne de mon amour », vinea
electal ; je 'ai acquise par mon sang ; je l'ai en-
tourée de murs qui la protégent ; j'ai placé au mi-
lieu d’elle un puits d’eau vive pour féconder la terre
qui la porte : — les sacrements, source sans cessc
jaillissante de lumiére et de grace. « Qu’aurais-je
dit faire que je n’ai pas réalisé » 7 Quid est quod
debui ultra facere vincae et non feci ei...? ?

Aussi, de cette vigne cultivée avec tant d’amour,
le Christ réclame-t-il a juste titre de nombreux fruits,
« de ces fruits dont I'abondance glorifie le Pere » :
In hoc clarificatus est Pater meus 1wt fructum plri-
mwm afferatis . 1, unique préoccupation de Jésus,
c’est la gloire de son Pere ; et il est en droit d’at-
tendre des ames qu’il a choisies entre toutes pour
étre ses épouses, qu'elles partagent son zele pour
la gloire du Pére, et par conséquent, qu’elles soient
riches en bonnes ceuvres et en fruits de sainteté.

Or, comment se fait-il que des ames privilégiées,
objet des prévenances les plus délicates, végetent et
n'arrivent pas a ce haut degré d’intime union avec
I'fpoux, qui les rendrait puissamment fécondes ?
Ou’est-ce qui empéche la vigne de porter ces fruits
abondants qui réjouissent le cceur de I'Epoux 7 Ce
sont les ravages qu'y causent les wulpes parvulae.
Ces renards sont petits, non par leur astuce ni par
leur nuisance, mais par leur apparence ; en rcalité,

Cf. Isai. V, 2.

I.
2. 1bid. 4.
3. Joon. XV, 8,

-

A S AL« it i e T e




L'ATTACHEMENT DE LA VIERGE A L'EPOUX 41

leurs ravages sont considérables, et 1'épouse atten-
tive les redoute. Que signifient donc ces animaux
qui saccagent la vigne en fleur et 'empéchent de
produire des fruits pour le Bien-Aimé ?

Sont-ce nos imperfections de corps et d’ame ?
Non, tous les saints ont connu ces faiblesses et ces
défauts, le poids du corps, sa lutte contre l'esprit,
apanage obligé de la nature déchue, résultat du
peéché, de I'hérédité, du tempérament, de 1'éducation.
L’Epoux veut bien s’unir & une ame faible, qui tré-
buche, qui défaille par surprise, parce qu'il est la
Miséricorde et I’Amour infini, et que, loin de 1’éloi-
gner de nous, notre misére native l'attire, car il est
venu pour la guérir.

Mais ce qui est non moins certain, c’est que le
Seigneur ne se donnera jamais intimement A une
ame infidele. Les infidélités, voild ce qui ravage la
vigne. Ces fautes peuvent étre et sont le plus sou-
vent, matériellement, « petites », parvulae ; mais
elles sont redoutables, dés qu’elles deviennent habi-
tuelles ou délibérées. Admettre des négligences dans
les exercices de piété ; enfreindre le silence sans
nécessité ; désobéir volontairement et froidement 2
un point si minime qu'il soit de la Régle ; passer
outre, sous prétexte de largeur de vue, aux usages
¢tablis méme les plus ordinaires et les plus banals ;
perdre du temps a des futilités ; s’attarder 3 d’im-
prudentes réveries ; manquer sciemment A la cha-
rité ; se laisser aller a la critique des ordres et des




42 L'EPOUSE DU VERBE

démarches des supérieurs : autant d’actes qui en-
tament la fidélité, affaiblissent la vie d’union. Et
si ces infidélités se répetent, se renouvellent, passent
a I'é¢tat d’habitude, qu’arrive-t-il 7 On ne profite
que médiocrement de l'abondance des graces don-
nées, l'intimité avec le Christ diminue, l'action de
I'Esprit devient plus rare, le progres presque nul,
la vie intérieure est compromise. Comment, d’ail-
leurs, voudrait-on jouir de lintimité avec Notre-
Seigneur, éprouver les effets particuliers de son
amour, si on manque a '’Amour toute la journée ?
La vierge qui, résolument et constamment, ne ferme
pas l'entrée de la vigne a ces « petits renards »
n'est pas une véritable épouse, car ces infidélités
blessent profondément I’Epoux. Ne pourrait-on pas
appliquer 2 cette ame les paroles de Dieu se plai-
gnant du peuple d’Tsraél, qu’il compare lui-méme a
une vigne a laquelle il a donné tous ses soins et
qui n'a pas répondu aux prévenances divines :
« J’attendais de ma vigne qu'elle me procurat des
raisins, je n'ai trouvé que du verjus », Exspectavi ut
faceret uvas, et fecit labruscas® ? N’est-ce pas sur-
tout entre intimes que les froissements sont parti-
culierement ressentis 7 qu'ils prennent rapidement
un caractére de gravité offensante 7

Il faut dés lors que la vierge apporte a suivre
I'Epoux, 4 le servir, toute la délicatesse et I'ingé-
niosité de sa fidélité : cette fidélité se traduira avec

1. Isai. V, 4.




L'ATTACHEMENT DE LA VIERGE A L'EPOUX 43

plus de force dans la constance a éviter jusqu’aux
plus petits manquements qui pourraient déplaire
au Verbe.

Montrons donc, a sauvegarder notre fidélité, une
trés grande générosité. Cette fidélité peut cotter, et
coltera, a la nature. Mais I'Epoux a-t-il reculé de-
vant la croix quand son Pére lui indiquait la Pas-
sion comme le moyen de racheter nos ames et de
payer les joyaux dont il veut les orner pour toute
I'éternité ? Et pouvons-nous nous unir a un Epoux
crucifi¢ sans vouloir apporter notre part de renon-
cement et d’immolation ? Tout doit étre commun
entre 'Epoux et ’épouse, et une Ame qui prétendrait
jouir des délices de 'union avec le Christ sans par-
tager sa vie d’abnégation et de souffrance, ne serait
pas digne d’'une si haute vocation. Elle se fermerait
d’ailleurs a elle-méme la porte de bien des grices,
car la fidélité est souvent la raison qui incline Dieu
a nous faire part de ses largesses. Si tant d’imes
consacrées ne parviennent pas 3 un haut degré
d’union auquel I'Epoux les appelait, c’est qu’elles
ont sans cesse contrarié en elles l'action de son
Esprit ™.

Si donc nous apercevons dans notre vie quelque
infidélité qui nous empéche d’étre tout entier au
Verbe, prenons la résolution d'y mettre fin. Placons-
nous aux pieds de Notre-Seigneur, et disons-lui :
« Mon Seigneur Jésus, je vous aime ; je désire

1. Cf. Ste Térese, Vie, ch. XV,




44 L'EPOUSE DU VERBE

vous prouver cet amour, glorifier votre Pére avec
vous ; je vous promets de veiller a ce que plus rien
ne vienne ravager votre vigne et dévaster en elle
I'ccuvre de votre amour. De toute éternité, vous
'avez, cette vigne, enveloppée d'un regard d’infinie
dilection ; vous I'avez plantée au jour de mon bap-
teme ; vous l'avez choisie entre tant d’autres pour
étre a vous d’une appartenance singuliére par la
cons¢cration virginale ; vous l'avez arrosée si sou-
vent de votre sang précieux ; chaque jour vous la
nourrissez de votre chair adorable : par amour pour
vous, je veux que vous ne trouviez plus en moi que
ces fruits abondants qui réjouissent votre cceur et
glorifient votre Peére ».

Et ne nous laissons décourager ni par le souvenir
de nos infid¢lités passées, ni par la pensée des dé-
faillances encore possibles : celles-ci, quand elles
échappent a notre nature, se concilient parfaitement
avec la bonne volonté ; quant a celles-la, qu’elles
deviennent pour nous l'occasion d’une humble com-
ponction et d'une généreuse ardeur.

TVailleurs, peu & peu, comme dit S. Benoit, a
mesure que l'on avance dans les bonnes ceuvres en
fidélité — processu conversationis * — 'ime abonde
en lumiére, le cceur se dilate sous I'action, de jour
en jour mieux sentie, de I'Esprit d’amour, et « on
court dans la voie avec une ineffable douceur de

1. S. Regula, Prolog.




L’ATTACHEMENT DE LA VIERGE A L'EPOUX 45

dilection ». La charité fortifie 'union, les liens se
resserrent, et l'adhésion au Verbe devient plus
stable, plus ferme, plus joyeuse, jusqu'a devenir
inébranlable. I’Ame éprouve alors quelque chose de
la vérité des magnifiques paroles de ’Apdtre : « Qui
me séparera de 'amour du Christ mon Epoux ¢ La
tribulation ? l'angoisse ? la faim 7 l'indigence ? le
danger ? la persécution ? le glaive »* 7 Non, rien
n'est capable de séparer la vierge fidéle de son
Bien-Aimé, a qui, comme l'épouse du Cantique, elle
peut répéter sans cesse : « Attirez-moi a vous ;
voici que je cours attirée par l'odeur de vos par-
fums », Trahe me, post te curremus in odorem un-
guentorum tuorwn * ; et encore: «Placez-moi comme
un signe indélébile sur votre cceur, car mon amour
et ma fidélité sont forts comme la mort ; aucun
torrent débordé n’a pu les submerger » : Aquae
multae non potuerunt exstinguere caritatem nec flu-
mina obruent tllam 3. « Ni la mort avec ses hor-
reurs, ni la vie avec ses séductions, ni les anges,
ni les puissances d’en haut, ni les choses présentes,
ni les événements futurs, ni aucune créature ne peut
la séparer »* de son Seigneur et Epoux. Dés
ici-bas, on peut dire d’elle « qu’elle suit fidélement
'Agneau partout ou il va » : Quocumque ierit>.

1. Rom. VI1II, 35.

2, Cant. 1, 3.

3. Ihid. VIII, 6-7.

4. Cf. Rom. V111, 38-30.
5. Apoc. X1V, 4.



46 L'EPOUSE DU VERBE

Cest qu’en effet, « celui qui adhére parfaitement
au Seigneur ne fait plus qu’'un esprit avec lui » :
Qui adhaeret Domino unus Spiritus est?,

O condition bienheureuse que celle de l'ame
fidele ! O état enviable, que celui de la vierge tou-
jours attentive aux moindres signes de la venue de
I'Epoux !... La trouvant munie de sa lampe allumée,
I'Epoux « lintroduira avec lui dans la salle du
festin nuptial » pour l'enivrer de ces délices spiri-
tuelles qu’aucune langue ne peut raconter, qu’au-

cune plume ne peut décrire : Intravit cum Eo ad
nuptias. .. 2,

1. I Cor. VI, 17.
2. Cf. Matth. XXV, 10.




\

VERBO VIVERE, VIERBO SE REGERI,

SoMMAIRE, — La troisiecme qualité de I'épouse : « vivre
pour le Verbe » ; cette vie se résume dans la ferveur de la
dévotion. — L'amour est le soutien de cette vie ; transfor-
mation qu'opére cet amour. — Le « réegne du Verbe » dans
I'ame, son caractére universel. — Fruits qui en découlent
pour I'épouse,

Cette universalité et cette constance dans la fidé-
lité¢ conduisent nécessairement 'ame 2 « vivre pour
le Verbe » : Verbo wvivere. C’est 1a la troisiéme
qualité de I'épouse.

Pour l'ame, qu’est-ce, en effet, que « vivre » ?
L’ime vit par le mouvement et I'exercice de ses
facultés. Elle « vit pour le Verbe » quand rien, en
clle, ne se meut, ne se met en branle que pour les
intéréts et la gloire de son Epoux ; quand elle ap-
plique sa mémoire, son imagination, son intelligence,
son cceur, sa volonté, toutes ses puissances, toute
son activité au service du Verbe, pour le connaitre,
laimer, le faire connaitre et le faire aimer. I’Ame
qui vit pour I'Epoux ne recherche en rien ni sa
propre satisfaction, ni son intérét personnel, mais
seulement le bon plaisir et la gloire de son Seigneur.,

Elle est saintement jalouse de I'honneur de son
Epouxi; les lichetés, les infidélités, les injures de



48 L’EPOUSE DU VERBE

tant d’ames la blessent elle-meme, stimulent son
ardeur et sa géncrosité: Defectio tenuit me, pro
peccatoribus derclinquentibus  legem tuam? ; elle
se livre toute, elle livre tout ce qu'elle a, tout ce
qu’elle est, pour que I'Epoux soit honoré, exalté,
aimé, I‘aisant sienne la priére de Jésus : « Pcre
saint, ére juste, glorifiez votre Fils » 2, elle s’em-
ploie sans reliche a réaliser cette glorification du
Verbe, en elle-méme d’abord, dans les autres en-
suite. C'est 12 proprement le dévouement, la « dé-
votion », mouvement de l'ame généreux, prompt,
allégre, aisé, qui la porte, oublieuse d’elle-méme,
de ses aises, de sa tranquillité, de son repos, de ses
désirs, 3 se préoccuper avant tout de la volonté de
son Epoux, de ses intéréts, de ceux de son Eglise.

Or, quel est, en ce domaine, le grand principe
qui soutient 'ime, et la stimule ? Quel est le mobile
puissant qui la souléve et la transporte 7 Clest
l'amour ®. Maitre de la volonté, I'amour possede
toutes les avenues du cceur, toutes les puissances
de Tame, tous les ressorts de lactivité. Livrée a
'amour, I"Ame n’a plus rien d’elle-méme, ne vit plus
pour elle-méme, elle est tout entiére a son Bien-
Aimé. « Qu’est-ce qu’aimer, si ce n’est avoir en
tout et partout la méme volonté jusqu’a l'enticre

. I's. CXVIII, 53.
. Joan. XV1I, 1.
C{. dans Le Christ idéal du moine, le ch. VII, pp. 183-
: L'observance extérieure doit étre animée par l'amour.

Ny~




LA VIE DE L'AME POUR LE VERBE 49

extirpation du moindre désir contraire, et un total
assujettissement de son cceur » ! ?

Un pareil amour est transformant ; il rend 'ame
semblable a I'Epoux. Ecoutons S. Bernard, a qui
nous avons emprunté le théme de notre entretien,
chanter la grandeur étonnante de cette union :
« Une telle conformité avec la volonté divine nmiarie
I'ame avec le Verbe, auquel elle est semblable par
sa nature spirituelle, et auquel elle est non moins
semblable par la volonté, 'aimant comme elle est
aimée de lui. Donc si elle aime parfaitement, elie
est épouse. Qu’y a-t-il de plus doux que cette con-
formité des volontés ? Quoi de plus désirable que
cet amour qui fait, 0 ame, que, mécontente des
enseignements des hommes, tu t’approches du Verbe
avec confiance, tu restes unie a lui, tu demeures
familiérement aupres de lui, tu le consultes sur tout,
aussi hardie dans ton désir de savoir, que tu te sens,
par ton intelligence, capable de connaitre. Il est
vraiment spirituel, vraiment saint ce contrat de
mariage : contrat, c’est peu dire ; c’est un embras-
sement. Véritable embrassement, ou l’identification
des volontés fait que deux esprits n’en sont
qu'un » 2

1/entiére conformité de vues, de sentiments, de
volonté, que dépeint ici S. Bernard n’est possible

1. Bossuet, Méditations sur I'Evangile, L1° jour. Ed. Mar-
beau, p. 284.
2. In cantica, sermo LXXXIII.

Sponsa Verbi. 4




50 L’EPOUSE DU VERBE

que parce que l'ame, en toutes choses, « se laisse
conduire par le Verbe » Verbo se regere. Bien plus
que « la servante qui tient les regards fixés sur sa
maitresse » ! pour comnnaitre ses ordres et les exé-
cuter, la vraie épouse du Christ se sent-elle inté-
rieurement pressée d’attacher un regard d’amour
sur son Lpoux pour saisir les indices de son ben
plaisir. Aussi contemple-t-elle, sans se lasser, la per-
sonne sacré¢e de Jésus dans ses états et ses mystéres.

IEncore que dans cette contemplation elle aime a
s’arréter surtout « sur la montagne de la myrrhe » 2,
au pied de la croix, parce que c’est par son sang
que I'Epoux l'a conquise, elle trouve sa joie a par-
courir tous les états de la vie du Verbe. Elle le
regarde dans le sein ineffable du Peére, dans le sein
immacuié de la Vierge ou il s'incarne, dans la créche
de Bethléem, dans l'atelier de Nazareth ; elle le suit
au désert, sur les routes de Judée ; elle entre avec
lui dans le Temple et les synagogues. Elle I'accom-
pagne a Béthanie, au cénacle, au jardin des oliviers,
au Prétoire, sur le Golgotha ; elle demeure avec lui
sur le calvaire, partageant les douleurs et les humi-
liations de son Epoux sanglant. Avec Madeleine, le
matin de la Résurrection, elle reconnait en lui le
« Rabboni » ® adoré ; elle recoit sa bénédiction di-
vine au jour de I’Ascension, a la Pentecote les dons
de son LEsprit. Partout, c’est le méme Verbe, Sei-

1. Ps. CXXII, 2.

2. Cantic. 1V, 6.
3. Joan. XX, 16.

PR i e S

T



LE REGNE DU VERBE DANS L’'AME 51

gneur et Maitre, Ami et Epoux, qu’elle cherche,
pour pénétrer le secret de ses ceuvres, découvrir les
sentiments de son ime, mesurer, « des yeux illu-
minés du cceur, la hauteur, la largeur, la longueur,
la profondeur du mystére! » de son Bien-Aimé.
Elle explore amoureusement toutes ses actions pour
qu’elles deviennent le modéle unique des siennes ;
elle relit ses paroles pour qu’elles lui soient des
sources de sagesse et de lumiére, des principes de
vie ; elle juge toutes choses & la clarté de I'Evan-
gile. Ce que le Christ aime, elle I'aime ; ce qu'il
hait, — le péché — elle I'a en horreur ; elle dit
« Amen » a tout ce qu’il révéle, « Fiat » A tout ce
qu’ll commande ou permet.

« L’épouse aime avec ardeur, dit S. Bernard. Et
pour elle, tant aimée, il lui semble aimer peu, alors
meéme qu’elle se donne tout entiére a 'amour. Et
elle n’a pas tort. Car que peut faire de grand, pour
répondre a un amour si grand et si précieux, un
petit grain de poussiére, quand bien méme il ramas-
serait toutes ses forces pour aimer en retour la
supréme Majesté qui 'a prévenu d’amour et qui se
montre appliquée tout entiére a l'ccuvre de son
salut » 27

Consacrée entierement au Verbe, l'ame de
'épouse est sous la domination absolue de I'Epoux

1, Cf. Ephes. 1,18 ; 111, 18
2. Traité de Vamour de Dieu, ch. V. (Traduction nou-

velle par H. M. Delsart, p. 39).




52 L'EPOUSE DU VERBE

g
qui l'attire & lui, qui « attire tout d’elle a lui » :
Ommnia traham ad meipsum . Le Verbe posséde
tout d’elle, dirige tout en elle : Omnia subjecists
sub pedibus cjus ; 11 régne sur elle en Maitre
adoré, en Souverain dont le pouvoir est indiscuté,
en Amant dont 'amour est universellement subju-
guant ; il régne sur tous les désirs de 'ame et 1l
regne seul, parce qu’eile ne recherche que lui et son
bon plaisir : « J'accomplis toujours ce qui Lui est
agréable », Quae placita sunt ei facio semper?®.
IL’ame peut alors réellement s’approprier les paroles
de I'’Apotre : « Je vis, non ce n’est plus moi qui vis,
c’est le Christ qui vit en moi » : Vivo autem, jam
non cqgo, vivit vero in me Christus 3. « Le Christ est
sa vie, et la mort lui apparait comme un gain »*
parce qu'elle sonnera I'heure cu I'dme sera pour tou-
jours unie a Celui qui est le tout de sa vie.

Loin d’ailleurs de se laisser vaincre en amour,
'Epoux reste, en toutes choses, premier et préve-
nant. Il se montre a I"ame plein de tendresse ; il
lui redit ces paroles qui sont 'expression adéquate
d’un unique et mutuel amour : « Tout ce qui est
4 moi est 2 toi, tout ce qui est a toi est 3 moi » :
Mea omnia tua sunt et tua mea sunt °. En effet, d'une

1. Joan. XI1I, 32.
2. Ibid. VI1II, 29.
3. Gal. 11, zo.

4. Philip. 1, 21,

5. Joan. XVI1I, 10.




LE REGNE DU VERBE DANS L’AME 53

magnificence égale 4 sa tendresse, 'Epoux divin
apporte a 1'épouse pour la soutenir, I'orner, la béa-
tifier, le prix de ses souffrances, les richesses de ses
mérites, la noblesse et 'opulence de sa Divinité.
Dans ce bienheureux état, s’accomplit pour la
vierge la promesse du Psalmiste : « Le Seigneur est
mon guide, que pourrait-il me manquer » ? Dominus
regit me et mihil mihi deerit*. Elle éprouve la réa-
lisation de la priére adressée a Dieu par le pontife,
dans la consécration des vierges, au moment méme
ol1 s’échangent les solennelles promesses : « Soyez-
lui, Seigneur, honneur, joie, volonté. Soyez-lui
rafraichissement dans la tristesse, lumiére dans le
doute, protection dans linjustice ; donnez-lui la
patience dans la tribulation, dans la pauvreté
I’abondance ; durant les jeines, soyez-lui nourriture
et breuvage ; dans la maladie, reméde et salut.
Qu’en vous elle trouve toutes choses, vous qu’elle
cherche a aimer par dessus toutes choses » : /n te
habeat ommia, quem diligere appetat super omnia ® !

1. Ps. XXII, 1.
2. Pontifical de la consécration des vierges.




VI

MOYENS D'UNION DONNES A L'EPOUSE

SoMMAIRE. — Moyens donnés i la vierge par I'Epoux
divin pour zfiermir son union avec lui. — Le Verbe se
donne surtout lui-méme par la communion eucharistique.
— Comment la communion aide la vierge a remplir les de-
voirs et a réaliser sa condition d’épouse. — La sainte huma-
nité de Jésus nous conduit a la divinité du Verbe, source

de béatitude.

Une condition si élevée, un état si sublime ne
peuvent se soutenir que si I’ame posséde les moyens
appropriés. L’Epoux lui-méme y pourvoit.

Que fait-il quand il veut qu'une ame, élue de
toute ¢ternité, soit toute a lui ? Le plus souvent « il
la conduit dans la solitude pour parler a son cceur »,
Ducam eam in solitudinem et loquar ad cor ejus? ;
comme on entoure une vigne d’une haie protectrice,
il ’enferme dans une cloture, « dans le creux de
la pierre », in foraminibus petrae® : sépulcre mys-
tique qui devient berceau de vie ; il la cache « dans
le secret de sa face » in abscondito facier suae?®,
il la fait habiter dans le silence, pour que, recueillie,
elle puisse plus aisément entendre sa voix et ne
plaire qua lui seul . Il lui denne la Régle qui, a

1. Ose. 11, 14.
2. Cantic. 11, 14. )

3. Cf. Ps. XXX, 2I. ' ,
4. < O ame sainte, demeure dans la solitude, afin de ty




MOYENS D'UNION DONNES A L’EPOUSE 55

chaque instant, traduit ses volontés ; pour 'éclairer,
les Ecritures qui racontent son histoire et révelent
son amour ; il lui donne son Eglise pour mere. Il
lui confie la mission de la louange pour que « la
voix de Iépouse résonne avec douceur a ses
oreilles » : Sonet vox tua in auribus meis, vox enim
tua dulcis? ; il fait revivre pour elle tout le cycle
de ses mystéres, et par les sacrements, lui en con-
fére la souveraine vertu : autant de moyens qui
servent a I'Epoux pour établir, sauvegarder, main-
tenir et affermir 'amour et la fidélité de 1'¢lue.

Mais surtout le Verbe se donne lui-méme par la
communion eucharistique : ce banquet est celui de
I'union par excellence, parce que le Christ y est en
méme temps I'Epoux, le convive et I'aliment. La
communion est le moyen le plus assuré pour réaliser

dans une ame la perfection de I'état d’épouse du
Verbe.

Nous avons dit, en effet, que la vierge, pour
plaire & I'Epoux céleste, doit se détacher des créa-

tures et d’elle-méme, en sauvegardant jalousement
en elle la consécration virginale.

conserver pour celui-la seul que tu as choisi entre tous...
Ne_sms-tu pas que ton Epoux est plein de délicatesse, et
qu'il n'a garde de te faire connaitre les charmes de sa
pr_ésencc, quand d'autres présences te préoccupent ? Mets-
tol donc en retraite, mais d'esprit, non de corps [seulement],
mms_d’intention, mais de dévotion, mais d’une manidre tout
intérieure. » S. Bernard, In canlica sermo XL, n. 4.
1. Cantic. 11, 14.



56 L’EPOUSE DU VERBE

Or, I'Eucharistie est « le froment des élus, le
vin qui fait croitre les vierges » : Frumentum elec-
torum, vinum germinans virgines*. Il est vrai que
c’est 'ame que la communion sanctifie directement ;
I'’Eucharistie est, avant tout, un aliment de vie spi-
rituelle. Mais, en nous, I’ame est si étroitement unie
au corps ; il y a, entre ces deux éléments, une unité
si substantielle, qu’en élevant I'ame vers les cimes
de I'amour divin, la communion apaise les ardeurs
de la concupiscence, elle détourne des joies sen-
sibles et vaines. Plus d’une fois, dans ses postcom-
munions, ’Eglise demande que cet aliment sacré ait
pour effet de nous faire « mépriser les plaisirs ter-
restres et aimer les biens célestes » 2. En excitant
I'amour de Dieu, la communion affermit la volonté
dans la résolution d’éviter tout ce qui pourrait
I’écarter du service de I'Epoux @

Ne sont-ce pas ces forts et suaves effets du
sacrement de 'autel que nous exaltons dans l'office
de sainte Agnés, dont I'Eglise a repris les paroles :

1. Zach. 1X, 17.

2. Dom. II Advent. ; Dom. IV post Epiph. Munera tua
nos, Deus, a delectationibus terrenis expediant.

3. Pour le développement des idées de tout ce § VI, nous
nous permettons de renvoyer i la conférence Le Pain de 'me
dr notre volume Le Christ, vie de I'dme. Voir aussi les pé-
nétrants et beaux articles publlcs par D. Ryelandt dans la
Revue liturgique et monastique (VI® année, 1920-21), sur
L’effet purificateur de I'Eucharistie lEuchanme et la
chasteté ; F'Eucharistie source de force morale. Et, du
méme auteur, I'excellente brochure : Pour mieux commu-

nicr (2° édition, 1922), notamment le ch. III : Les effets
wvivifiants de I Eucharistie.

o

¢
'




MOYENS D'UNION DONNES A L'EPOUSE 57

¢« Son corps s'est uni au mien, chante la vierge
épouse du Christ ; son sang est 'ornement de mes
lévres ; son amour me rend chaste, son contact me
purifie, sa venue scelle ma virginité » : Cum ama-
vero casta sum, cum tetigero munda sum, cum
accepero virgo sum?,

La communion fait surtout « adhérer "ame au
Verbe » : c’est un de ses fruits principaux. Notre-
Seigneur n’a-t-il pas dit lui-méme : « Celui qui
mange ma chair et boit mon sang demeure en moi
et moi en lui », Qui manducat meam carnem et
bibit meumm sanguinem in me manet et ego in illo 2?
Quelle adhésion plus grande, plus profonde, pou-
vons-nous imaginer ici-bas ? I.e mot « demeurer »
n’indique-t-il pas tout ce qu’il y a de plus intime et
de plus stable ? Et I'expression, voulue, intention-
nelle, de réciprocité dans I'immanence (IN ME manet
et EGO IN ILLO), ne signifie-t-elle pas ’échange des
complaisances, la mutualité des promesses et des
donations ? Rien ne peut mieux affermir la fidélité
que la communion bien faite ; la vierge y trouve le
secret de rester forte et généreuse, préte i suivre
partout 'Epoux divin. N’est-ce pas « en observant
les préceptes qu'on demeure dans I'amour du

I. Responsorium I11, ad matutin. 11 importerait peu que
ces paroles ne fussent pas historiques ; le fait que I'Eglise
les a adoptées marque suffisamment son sentiment quant a la
doctrine exposée.

2. Joan. V1, 57.




58 L'EPOUSE DU VERBE

Christ » 7 S7 praeccepta mea servaverilis MANEBITIS
in dilectione mea’,

En faisant demeurer l'ame dans l'amour du
Verbe, I'union eucharistique la fait « vivre » par le
Verbe, « pour le Verbe » : erbo vivere. Le Christ
Jésus nous le dit si clairement ! « Comme mon Pére
qui est vivant m’a envoyé et que je vis par le Pére,
ainsit celul qui me mange vivra par moi »2. —
IFaut-il le redire ? Le Verbe tient tout du Pére ;
le Pére a la vie en lui ; il donne au Fils, au Verbe
de posséder aussi cette plénitude de vie infinie ;
mais le Verbe nie s'incarne que pour nous la donner.
Il nous la donne au baptéme avec la foi et la grace;
mais surtout il renouvelle, et plus abondamment,
abundantius ®, cette donation au banquet eucharis-
tique. Il est le pain de vie, qui donne la vie, qui fait
produire des fruits de vie, en sorte que, vivant par
le Christ, ame vit aussi pour lui. En venant dans
I'ime, le Christ Jésus l'attire tellement a lui ; il
établit entre ses pensées, ses sentiments, ses désirs,
ses vouloirs, et les notres, une telle union que, si
son action n’est pas contrariée, il nous transforme
cn lui, tout comme le feu fait passer ses propriétés
dans le bois qu'il consume. Ce qui fait dire a S. Ber-
nard : « Nous sommes transformés dans le Christ,
lorsque nous lui sommes conformes » : Transjor-

mamur cum conformienur.

1. Joan. XV, 10.
2. Ibid. VI, 58
3. 1hid. X, 10.




MOYENS D'UNION DONNES A L’EPOUSE 59

Un tel état constitue vraiment 'apogée de 'union.
Quand on aime réellement, on ne veut faire qu’un
avec l'objet aimé ; on voudrait le faire entrer en
soi, pénétrer en lui, en faire une partie de soi-
méme. L’amour humain y échoue ; I'amour divin,
tout puissant, le réalise en plénitude. Aprés avoir
recu le Christ dans la communion, la vierge peut
dire comme I’épouse du Cantigue: « Mon Bien-Aimé
est 2 moi et moi je suis a lui » : Dilectus meus
mihi et ego illi'. Pale reflet de I'union dont nous
avons vu la merveilleuse réalité dans le Christ Jésus
entre le Verbe et la sainte humanité.

Aussi bien, la communion, fréquemment et digne-
ment reque, aboutit-elle nécessairement A établir en
Fame le régne du Verbe : Verbo se regere. Le
Christ ne demeure en nous que pour nous faire agir
en toutes choses par lui, 4 la lumiére de sa vérité,
sous le congé de sa sagesse, sous I'impulsion de son
Esprit : c’est 14, 3 la fois, le secret et le fruit su-
préme de l'union parfaite 2,

I. Cantic. 11, 16. — Lire 3 ce sujet les belles et fortes
pages de Bossuet : Par la communion le hdéle consommé
en uUn avec .!_r‘s-u-s-Chr{:t, dans Méditations sur FEvangile,
La Cene, XX1V* jour. (E. Marbeau, pp. 502-506.)

2. Apres ce que nous venons d'écrire sur les effets mer-
veilleux que produit la sainte communion dans les Ames
epouses du Verbe par la consécration religieuse, on ne
s'é¢tonnera pas que, dans l'ordre proprement mystique, elle
joue un < réle sensible dans la réalisation du mariage Spi-
rituel. C'est le plus souvent pendant la communion eucha-
ristique que le Verbe célébre avec 'ame ces divines noces
et scelle ce divin contrat d’une maniére sensible et tan-
gible. L'union sacramentelle devient alors le moyen et le



60 L’EPOUSE DU VERBE

Sans doute, c’est le corps et le sang du Christ
que nous recevons, mais la nature humaine en Jésus
n’est-elle pas la voie pour aller au Verbe ? Le Verbe
est « la splendeur essentielle et le rayonnement sans
limite de la gloire du Pére » : splendor gloriac?®, et
il nous serait impossible de soutenir l'éclat infini
de cette majesté ; le Verbe est aussi « une four-
naise d’amour dont nous ne pourrions supporter les
ardeurs » 2. Quel moyen a-t-il donc choisi lui-méme
pour venir A nous, se donner i nous, nous unir a
lui 7 I1 a « voilé » sa gloire sous la nature hu-
maine, afin que nos yeux infirmes et nos cceurs
pusillanimes pussent s’approcher de lui, et trouver
en lui le salut et la vie. N’est-ce pas ce que dit
I'épouse du Cantigue ? « Je me suis assise a 'ombre
de celui qui est 'objet de mes désirs » : Sub umbra
illius quem desideraveram sedi®. Cette « ombre »
c’est la sainte humanité de Jésus ; I'ame se réfugie
sous cette ombre qui lui permet, parce qu’elle le
cache et le révéle tout ensemble, de contempler le
Verbe, de s'approcher de lui, d’entrer en contact
avec lui, de jouir de lui. Plus d'une fois, au cours
de Vannée liturgique, 'iglise met sur nos lévres
ces paroles : « Que I'humanité de votre Fils unique,
6 Seigneur, vienne a notre secours » : Unigeniti tus,

symbole d’une alliance trés intime et indissoluble ». Mgr
Farges, L ¢, p. 230.

1. Hebr. 1, 3.

2, Isai,, XXXIII, 14.

3. Cantic. 11, 3.




MOYENS D'UNION DONNES A L'EPOUSE 61

Domine, nobis succurrat humanitas®. Combien ce
secours est nécessaire lorsque l'dme désire entrer
dans le sanctuaire de lintimité avec le Verbe !
I humanité de Jésus nous meéne au Verbe, et par
lui, nous fait entrer « dans le sein du Pere » n
sinu Patris 2. C'est dans ces splendeurs éternelles
que, par la foi et 'amour, 'ame peut pénétrer. Une
fois introduite dans ce Saint des saints,- qui est la
demeure naturelle de son Epoux divin, I'ame peut
se laisser aller aux effusions de son amour ; elle
peut user d’une sainte hardiesse, pleine de révé-
rence, et exprimer a I'Epoux le désir d’étre enivrée
de ses délices : Osculetur me osculo oris sui®. Sa
confiance sera récompensée : elle recevra de I'Epoux
les communications les plus intimes et les plus
suaves, « car le fruit de son amour est d’une infinie
douceur » : Et fructus ejus dulcis gutturi meo *.

1. Secreta in Missa Visitationis et Nativitatis B. M. V.
2. Joan. I, 18,

3. Cantic. I, I

4. 1bid. 11, 3.




VII

ADMIRABLE FECONDITE DE L'EPOUSE DU VERBE

SoMMAIRE. — S. Bernard indique la fécondité comme
derni¢re perfection de la condition d'épouse du Verbe. —
Combien cette fécondité de la vierge unie au Christ est
admirable. — L’influence de I'Epouse du Verbe rayonne
sur 'Eglise entiere. — Exhortation finale : appel a la vie
d'union, prélude des noces éternelles de I’Agneau.

(Quand une ame utilise avec ferveur les nombreux
et admirables moyens que Notre-Seigneur a insti-
tués et qu’il met quotidiennement a notre disposition
pour nous attirer a l!ui, quand elle s’unit chaque
jour au Christ dans les dispositions voulues de foi,
de confiance, de généreux amour, elle produit de
nombreux fruits, elle atteint cette surnaturelle
fécondité que S. Bernard indique comme derni¢re
perfection de la condition d’épouse : « Concevoir
du Verbe ce qu’elle doit lui enfanter », De Verbo
concipere quod pariat Verbo.

Que veulent dire ces paroles 7 — « Concevoir
du Verbe », c’est entreprendre toutes choses par
la grace du Verbe et sous I'impulsion de son amour;
— « enfanter au Verbe », c'est produire des fruits
pour sa gloire.

Or, c’est bien la I'ccuvre de la véritable ¢épouse.
Détachée des créatures et d’elle-méme, vivant unie
au Verbe, se laissant en tout diriger par lui, il n’est

s




ADMIRABLE FECONDITE DE L'EPOUSE 63

rien en elle, ni pensée, ni sentiment, ni désir, ni
vouloir, ni action, ni démarche, qui ne dérive de
lui, ne dépende de sa grice, ne découle de I'amour.
Et c’est de la que nait la fécondité de I'épouse :
car « celui qui demeure en moi, a dit Jésus, et moi1
en lui, celui-la porte de nombreux fruits » : Qui ma-
net in me, et ego wm eo, hic fert fructum multum?.

Cest « du Verbe qu’'il faut concevoir ». N'ou-
blions pas, en effet, que cette union au Verbe est
d’ordre divin, tant par le terme auquel elle nous lie
que par le principe qui la produit en nous : aucune
force naturelle, aucune industrie humaine ne peuvent
la réaliser. « Tout ce qui est né de la chair est
chair », écrit S. Jean. Qu’est-ce a dire 7 — Que tout
ce qui dérive de la nature seule, de la raison seule
demeure dans le domaine purement naturel ; « ce
qui est chair ne sert de rien », n’atteint pas la pro-
portion voulue pour étre digne du Verbe, est sans
fécondité surnaturelle : Quod natum est ex carne,
caro est®; caro non prodest quidquamn .

Qu’est-ce donc qui féconde surnaturellement nos
actions, qui leur donne la vie et les rend glorieuses
pour Dieu ? C'est 'Esprit-Saint Quod natwum est ex
Spiritu, Spiritus est*, et 'Esprit seul vivifie : Spiri-
tus est qui vivificat ®.

1. Joan. XV, 5.
. Ibid. 111, 6.
1bid. VI, 64.
Ibid. 111, 6.
. 1bid. VI, 0a.

(S LRSI N




64 L'EPOUSE DU VERBE

Cr, comment I'Esprit nous unit-il au Verbe ? Par
la grace et la charité. « Il répand dans nos coeurs
la charité de Dieu » 1, et, par son action nous con-
cevons du Verbe. C'est de I'Esprit que le Christ a
été concu dans le sein de la Vierge ; c’est de I'Es-
prit, de sa grace et de son amour, que derive toute
la fécondité de nos ceuvres. Vous le savez : les élé-
ments essentiels de la fécondité surnaturelle de nos
actions sont la grace sanctihante et la pureté d'in-
tention, laquelle nait de 'amour que l'ame porte a
I'Epoux et de son désir de « lui plaire en toutes
choses ». Quae placita sunt ei facio semper.

Aussi cette fécondité est-elle admirable, bien plus
merveilleuse que celle des unions terrestres. D'une
vierge ainsi unie au Christ, chaque ceuvre surnatu-
relle, chaque acte de vertu enrichit le trésor de
orice et la réserve de gloire, augmente les mérites,
parfait la Leauté. Cette ame « va de vertu en ver-
tu »? - incessantes sont les ascensions intérieures
qui la rapprochent de plus en plus du terme des
noces éternelles.

Sa splendeur également s’accroit a mesure qu'elle
sapproche du foyer divin de toute perfection ; il
est impossible de décrire cette splendeur qui ravit
jusqua I'Epoux lui-méme : « Que tu es belle, 0
mon épouse », quam  pulchra es® ! 11 recherche

1. Cf. Rom. V, s.
2. Ps. LXXXIII, &
3. Cantsc. 1V, 1.




ADMIRABLE FECONDITE DE L’EPOUSE 65

cette beauté : « Montre-moi ta face, 6 bien-aimée » :
Ostende mihi faciem tuam, « car ta face est pleine
de charmes » : Facies tua decora®! « Tu res-
sembles a un palmier, et j'ai dit : J'irai au palmier
et j'en cueillerai les fruits » %2 ; je me délecterai
dans les vertus dont ma grice méme est la source.
Sainte Catherine de Sienne put un jour con-
templer la beauté d'une ame qui venait, aprés
le péché, de recouvrer la grice sanctifiante ; au
Bx Raymond, elle se déclara impuissante 3 dé-
peindre I'éclat merveilleux de cette dme. Que dire
d’'une vierge consacrée au Seigneur et dont toute
la vie est baignée par les rayons du Soleil de justice,
dont toutes les voies sont illuminées par I'éternelle
Sagesse qu’est le Verbe divin ? Les anges seuls
peuvent 'admirer : « Qui est celle-ci qui monte du
désert, — du désert de sa pauvreté native, — qui
monte comme une colonne de fumée exhalant la
myrrhe, I'encens, tous les parfums ; ruisselante elle-
méme de délices parce qu’elle est appuyée sur son
Bien-Aimé » : Deliciis affluens, innixa super dilec-
fum SUUM ° ?

Mais toutes ces richesses, toute cette splendeur,
I'ame les rapporte a I'Epoux qui en est le principe :
Parit Verbo. Vivant dans la vérité, illuminée par
la sagesse, elle sait que I'Epoux fait son ceuvre en
elle ; pleine d’humilité, comme cette vierge bénie et

1. Cantic. 11, 14.
2, 1bid. VI, 7-8.
3. Ibid. VIII, 5.

Sponsa Verbi.




66 L'EPOUSE DU VERBE

unique qui avait congu le Verbe divin dans son sein
immaculé, I'épouse fait remonter a la gloire du
Verbe tout ce qu'elle a regu de lui, tout ce qu’avec
sa grace et son amour elle a congu de lui : « Mon
ame glorifie le Seigneur, et mon esprit a exulté
d’allégresse dans le Dieu qui est mon Sauveur »,
Magnificat anima mea Dominum ™.

Ce n’est pas seulement des ceuvres opérées en
elle par le Seigneur que l'ame peut se réjouir ; sa
vie toute d’union a Jésus étend son influence bien
au dela du « jardin fermé » 2 ou ’Epoux I'a con-
duite, elle-rayonne sur I'Eglise enticre.

Notre-Seigneur faisait entendre cette vérité a
sainte Catherine de Sienne : « O combien douce
cette demeure [de I'ame dans le Verbe], douce au
dels de toute douceur, dans cette parfaite union de
’Ame avec moi ! La volonté elle-méme n’est plus
vraiment intermédiaire dans cette union entre I'ame
et moi, puisqu'elle est devenue une méme chose
avec moi ». Et, comme si, ayant posé le principe, il
en venait immédiatement aux conclusions, il ajoutait
aussitot : « Partout, A travers le monde, se répand,
comme un parfum, le fruit de ses humbles et con-
tinuelles priéres. I ’encens de son désir monte vers
moi en une supplication incessante pour le salut des
imes. (Uest une voix sans parole humaine, qui

1. Luc. 1, 46.
2, Cantic. IV, 12.




ADMIRABLE FECONDITE DE L’EPOUSE 67

toujours crie devant ma divine Majesté » 1.

Nous étonnerons-nous d’une puissance si étendue,
nous qui vivons de la foi ? Dieu n’est-il pas le seul
gardien de la cité des dmes ? le seul soutien de
I'édifice de I'Eglise ? N’est-ce pas le Verbe qui
tient en mains les éterneiles destinées des dmes ?
Et n’est-il pas, pour tout homme venant en ce
monde, I'unique voie, la seule vérité, la vraie vie ?
Mais de quel crédit, de quel pouvoir jouit auprés
de lui une dme qui est tout a lui ? Elle est toute
puissante sur le cceur de son Epoux divin, parce
qu’elle connait les avenues de ce cceur sacré ; et
toute sa vie est un appel constant aux grices et
aux bénédictions du Seigneur en faveur de son
peuple 2.

Voyez déja dans I’Ancien Testament le crédit des
ames saintes sur le cceur de Dieu. Au temps d’Abra-
ham, il et suffi de la présence de dix justes dans
Sodome pour que fiit épargnée cette ville démesu-
rément coupable ®. — Au Sinai, la priére du seul
Moise sauve le peuple des coups de la justice di-
vine. Moise vient de recevoir des mains du Sej-
gneur, sur la montagne, les Tables de Ia Loi ; il

L. Dialogue, traité des larmes, ch. 1X. Traduct. Hurtaud
P- 347-348. '
2. Ce z&le apostolique pour la gloire de I'Epoux et la
sanctification des Ames est, dans l'ordre proprement mys-
tique, un des principaux effets du mariage spirituel. Sainte
Térése a insisté 1a-dessus en termes particuliérement nets
Voir Chdteaw intérieur, 7° demeure, ch, 1V. .
3. Gen. XVIII, 32.




63 L'EPOUSE DU VERBE

est sur le point de redescendre vers les campements
d’Israél. Dieu lui révele a ce moment l'iniquité du
peuple qui a excité sa colere en adorant les idoles :
« Laisse-moi, conclut le Seigneur, afin que ma jus-
tice s'exerce sur cette foule » : Dumitte e !
« Laisse-moi » ! Dieu semble craindre, pour ainsi
dire, que les supplications de Moise ne lui arrachent
le pardon. Et c’est précisément ce qui se produit.
Moise étend les bras en faveur d’Israél, il rappelle
a Dieu toutes ses promesses, et le prie de ne pas
laisser libre cours a son courroux. Et le texte sacré
ajoute : « Le Seigneur s’apaisa et ne frappa point
le peuple du chatiment dont il I'avait menacé » :
Placatisque est Dominus?®. Moise avait sauvé les
Isradlites coupables. Dans cette lutte mystérieuse il
avait triomphé des résistances divines, parce qu'il
était agréable 3 Dieu, qui lui parlait, dit I'Ecriture,
« comme un ami parle & son ami » 2,

Q'] en était ainsi sous la loi de crainte, qu'en
sera-t-il sous la loi d’amour, ou, par I'Incarnation,
tous les membres du corps mystique du Christ sont
solidaires les uns des autres ? Alors méme qu’elle
ne serait pas appelée, par sa vocation spéciale,
aux ceuvres extérieures, qu'elle demeurerait solitaire
sur la montagne, qu’elle serait toujours « la fon-
taine scellée »* de I'Epoux, une dme qui mene la

. Exod. XXXI11, 7-14.
2. Ibid. XXXII], 11,
3. Cantic. 1V, 12.

—

3




ADMIRABLE FECONDITE DE L’EPOUSE 69

pure vie d’union exerce dans le monde surnaturel
une influence considérable. N’en avons-nous pas
pour témoignage la fécondité d’existences comme
celles de sainte Gertrude, de sainte Catherine de
Sienne, de sainte Térése ? Parce que leurs volontés
étaient entiérement unies a celle du Christ, I'Epcux
divin accomplissait leurs désirs : Voluntatem timen-
tium se faciet'., Nous savons avec quelle infinie
condescendance le Christ Jésus se plaisait a réaliser
les prieres de sainte Gertrude, quel pouvoir en
quelque sorte souverain il lui conférait : « Je réunis
dans ton ame, lui disait-1l, comme un trésor, les
richesses de ma grace, afin que chacun trouve en toi
ce qu'il y voudra chercher. Tu seras comme une
épouse qui connait tous les secrets de son épcux
et qui, aprés avoir vécu longtemps avec lui, sait
deviner ses volontés » 2,

1. Ps. CXLI1V, 10.

2, Le héraut de Pamour divin, 1. I, ch. XVIL. Un jour,
le Christ dit a Gertrude : « Donne-moi ton cceur ». La
Sainte l'offrit avec joie, et il lui sembla que le Seigneur le
remplissait des effusions de la divine Bonté. Le Christ lui
dit ensuite : « Je prendrai désormais plaisir & me servir de
ton ceeur. Il sera le canal qui, de la source jaillissant de
mon Cceur sacré, répandra les torrents de la divine conso-
lation sur tous ceux qui auront recours i toi avec foi et
humilité. » Ibid. 1. 111, ch. LXVIL Voir aussi L I, ch. X1V,
et surtout 1. III, ch. XXXIII La vie de la grande moniale
montre combien la Sainte usait fréquemment de son pou-
voir en faveur de tous ceux qui recouraient i elle. — De
méme le Scigneur disait 3 sainte Mechtilde : « Me voici ;
je me mets en la puissance de ton ime pour que tu or-
donnes de moi ce que tu voudras... Je serai A tes ordres ».
Le livre de la grdce spéciale, 1. 11, ch. XXXL

£ A g

e 51 e e, - e




70 L'EPOUSE DU VERBE

On découvre la un des aspects les plus profonds
du dogme de la communion des saints. Plus une
ame, de la catégorie privilégiée que nous visons,
s'approche de Dieu, auteur et principe de tout
don qui orne et réjouit les cceurs, plus elle est la
bienfaitrice de ses freéres. Que de grices elle peut
réclamer, obtenir de I'Epoux, lui arracher pour
I'Eglise tout entiere ! Comme elle coopére puissam-
ment & la conversion des pécheurs, a la persévé-
rance des justes, au salut des agonisants, a l'entrée
des ames souffrantes dans la béatitude des cieux !
Quelle fécondité admirable que la sienne! I.a fécon-
dité de la nature est limitée ; celle-ci est sans me-
sure. Il s’échappe de cette ame comme un éclat qui
rayonne ; ceux qui l'approchent sont embaumés de
« la bonne odeur du Christ » !, 11 y a comme une
vertu divine qui sort d’elle pour atteindre les ames,
leur obtenir le pardon, les aider, les consoler, les
fortifier, les relever, les pacifier, les réjouir, les faire
s’épanouir pour la gloire de son Epoux. C’est qu’en
effet le Verbe vit en elle ; et comme, toujours vi-
vant, il n’est jamais inactif, et que son action est
amour, par elle il illumine, vivifie et sauve les
cceurs. Elle est sa vraie coopératrice de rédemp-
tion. On ne peut mesurer la portée d’une telle action,
Iétendue d’une telle fécondité. Cette action est
comme celle des neiges qui couvrent les hautes
cimes et qui, touchées de plus prés par les chauds

1. II Cor. 11, 15.

Dl e

LTS



ADMIRABLE FECONDITE DE L'EPOUSE 71

rayons du soleil, se fondent et se répandent en
eaux vives pour féconder les vallées et les plaines.

Sans doute Dieu seul connait la puissance d’ac-
tion de I'ame qu'il a élue. Ceux que la foi n’éclaire
pas ne comprennent rien 4 ces réalités invisibles ;
ils s'imaginent que de telles ames retirées du monde
sont inactives et stériles pour le régne de Diet ;
leurs préférences vont a ceux qui se dévouent aux
ceuvres extérieures, tangibles. Certes de telles
ceuvres sont nécessaires, indispensables, explicite-
ment voulues par le ciel et réclamées par I'Eglise.
Mais qui leur donne la fécondité ? Dieu seul.
« J’ai planté, écrit. S. Paul, un autre a soigné le
plant, mais c’est Dieu qui a donné l’accroissement »:
Deus incrementum dedit® ; et « c’est en vain que
les magons travailleront si Dieu lui-méme ne batit la
maison » %

Dans lordre providentiel, en général, Dieu ne
donne cet accroissement qu’a la condition d'une ar-
dente priére soutenue par une vie pure ; n’est-ce
pas cette intention d’apostolat que sainte Térese
proposait a ses filles en instituant ses Carmels ?
Quand donc vous vivez réellement de cette vie
d’union avec le Verbe, vie qui est I'aboutissement
normal de votre vocation, que ne pouvez-vous pas
obtenir pour le salut et la sanctification des ames!...

1. I Cor. 111, €.
2, Ps. CXXV], 1.



72 L'EPOUSE DU VERBE

Et si cela est vrai d'une seule vierge toute livrée
au bon plaisir de I'Epoux, que dire de la puissance
surnaturelle d'un monastére dont tous les habitants
vivraient dans un généreux et constant oubli d’eux-
mémes, dans une donation totale de leur étre 2
Dieu, dans une union de tous les instants avec le
Christ Jésus 7 Quelle puissance incalculable dans
le monde des ames posséde une pareille assemblée !
Quel incessant contrepoids aux crimes toujours
renouvelés de la terre | Quelle source féconde de
lumi¢res et de grices pour I'Eglise du Christ !
Quelle source de joies pour le cceur de I’Epoux !
Quelle gloire toute pure rapportée au Pére... ! !

Vivez donc de ces vérités. Ayez, chacune, un vif
et continuel désir de parvenir 4 ce bienheureux état
et de participer a ce zele ardent qui dévorait le

1. « L'Eglise a élevé dans I'état de virginité une mon-
tagne sainte, une montagne ou la griace s’entasse, une mon-
tagne ou il se plait a habiter : Mouns... in quo beneplacitum
est Deo habitare in eo. Cest de 1a qu'il répand une grande
partie des dons qu'il fait a la société chrétienne, pour la
réconforter dans les luttes quotidiennes du bien contre le
mal ; c’est de la que part I'éternel miserere qui arréte en
chemin les coléres divines. Sans les compensations des
prieres virginales, la société serait continuellement tour-
mentée par les visites de la Justice divine ». Monsabré, Con-
férences a Notre-Dame, Caréme 1887. Saint Grégoire
montrait déja les vierges saintes de Rome, protégeant, pour
ainsi dire secules, pendant plusieurs années, contre les
Lombards envahisseurs, la ville angoissée. Harum talis vita
est, atquie in tantum lacrimis et abstinentia stricta, ut cre-
damus quic, si ipsae non essent, nullus nostrumn jam per tot
annos in loco hoc subsistere inter Langobardorum gladios
potutsset. (Epistol. 26, 1ib. VII.)

e S g T o et g T GO et s TR
S e SR e e S e i gt

Pt o et it s e

e
— ey

=
=



ADMIRABLE FECONDITE DE L’EPOUSE 73

cceur du Verbe incarné pour la gloire de son Pere
et la sanctification des ames. Cherchez a réaliser cet
idéal, élevé sans doute, mais qui est le terme naturel
et normal, sinon obligé, de votre vocation magni-
fique. Ne vous bornez pas a étre des religieuses
correctes, qui gardent exactement l'observance ex-
térieure ; cela sans doute est requis, cela est indis-
pensable ; mais ce n’est 1a que I'écorce de la vie
religieuse. — Ne vous contentez pas non plus d’étre
des ames pieuses, mais aux ambitions trop limi-
tées, facilement satisfaites : une telle existence ne
répondrait ni & I'amour spécial de Dieu manifesté
par votre vocation, ni a la grandeur des promesses
que vous lui avez faites, ni a la hauteur des
devoirs qu’il réclame de ses épouses, ni a l'abon-
dance des faveurs dont il les comble. — Aspirez
sans cesse, avec le secours de la grace, par une vie
d’humble et généreuse fidélité, a cette hauteur d’in-
time union que Notre-Seigneur veut contracter
avec vos ames : il n’est rien qu’il attende davantage
de vous, il n’est rien qui ravisse plus son Ceeur sacré.

Si vous vous efforcez de vivre de cette vie
d’'union, vous réaliserez la fin de votre sublime
vocation, vous atteindrez le but supréme de votre
vie religieuse. Ainsi préparée, I'ime pourra en-
tendre sans effroi, « au milieu de la nuit », le cn
annongant 'apparition de I'Epoux : « Voici I'Epoux
qui vient ! allez a sa rencontre » *. Ou plutdt, c’est

1. Matth. XXV, .




74 L'EPOUSE DU VERBE

I'Epoux lui-méme qui fera entendre sa voix :
« Leéve-tol, viens promptement ! viens du Liban,
mon Epouse ; viens, car tu vas €tre couronnée » :
Veni, sponsa mea, veni de Libano, veni : coronabe-
ris*. « Voici que l'hiver est fini ; les frimas ont
cessé, le temps des chants est arrivé » 2, le temps
~des cantiques de I'éternité... Il en est que, seules, a
Uexclusion de tous les autres élus, les vierges peu-
vent chanter; seules, elles peuvent en gotter I'inépui-
sable et mystérieuse douceur ® ; il est des délices in-
exprimables qui leur sont réservées : ¢’est que, ayant
tout quitté ici-bas pour adhérer uniquement au
Christ dans la fidélité virginale d’'un amour sans ré-

1. Cantic. IV, 8. Voici en quels termes Notre-Seigneur
montrait 2 sainte Mechtilde comment il regoit les vierges
dans le ciel : « Dés que la nouvelle a retenti : Voici une
vierge | toutes les dignités du ciel s’ébranlent avec joie...

Moi-méme je m'empresse de me lever -et d’aller au
devant d’clle, 'appelant par ces paroles : « Viens, mon amie,
viens, men épouse, viens recevoir la couronne. » Et ma voix
est alors d’une telle ampleur gn’elle résonne dans le ciel en-
tier... Arrivée en ma présence, la vierge se regarde dans
mes yveux, et moi je me regarde dans les siens comme en un
miroir. Nous nous contemplons zinsi I'un dans l'autre avec
ravissement. Puis, dans une amoureuse étreinte, je m’'im-
prime en elle, je la remplis et la pénétre de ma Divinité
tout enticre. » (Le livre de la grice spéciale, 1. 11, ch.
XXXVIL)

2. Ibid. 11, 11-12. .

3. Et newo poterat dicere canticum nist... qui empits szmt
de terra... virgines enim sunt. Apoc. XIV, 1-5. — Gaud_m
virginum... a caeterorum omniwm gaudiorum sorta dis-
tincta... Gaudia propria virginum Christi non sunt eadem
non virginum, quamwvis Christi. S. Augustin, De sancta
virginitate, ch. XXXVII, n. 27.




ADMIRABLE FECONDITE DE L’EPOUSE 75

cerve comme sans partage, elles ont acquis le privi-
lége incommunicable de « suivre 'Agneau dans les
cieux partout ou il va » : Quocumque ierit... L.

Et I'Epoux et I'fpouse se redisent: « Venez » *L..

1. Apoc. X1V, 4.
2. Tbid. XXII, 17.

GLORIA TIBI DOMINE

QUI NATUS ES DE VIRGINE !




n
d,
;
,



TABLE DES MATIERES.

Préface de léditewr. . . . . . . . . . vII

I. — La vocation de I'ame a la dignité d’épouse

IT. — La nature humaine en Jésus, épouse du

IIL

du Verbe. . . . . . .. .. 1-12

Dieu, par son Verbe, invite I'Ame au banquet nup-
tial, 1-2 — Diverses catégories de personnes qu'on voit
paraitre dans un festin, 2-4 — Toute Ame baptisée,
épouse du Verbe, 5. — Cette qualité resplendit surtout
chez les ames consacrées, 5-6. — Condescendance in-
ouie que cette invitation révéle, 6. — Cette doctrine
est fondée sur I'Ecriture Sainte et sur la liturgie, 6-9.
— Elle a sa source dans l'amour, 9-10. — En quels
termes, S. Bernard trace le portrait de I'épouse du
Verbe, 10-12.

Verbe 13-19

Inexprimable union dans le Christ entre le Verbe et
la nature humaine, 13. — La nature humaine en Jésus
n'a pas de personnalité a soi, 14. — Avec quelle puis-
sance clle adhére au Verbe, 15. — Elle vit pour le
Verbe, 15-16. — Le Verbe régne en elle, 16-17. — Ié-
condité admirable de cette merveilleuse union, 17-18.
— Le Saint-Esprit, artisan divin de cette union, 18-109.
— Cette union est le type de I'union du Verbe avec les
ames consacrées, IQ.

— Relictis omnibus, . . . . . . . 20-34

Ce détachement de toute créature, condition préa-
lablement requise de I'ame qui aspire a la dignité d’é-
pouse, 20. — Division de 'Ame qu'améne avec lui l'a-
mour humain, 21. — La fécondité divine, 22. — La fé-
condité humaine, 23. — La virginité religieuse, conseil
évangélique, 24. — Pourquoi elle est nécessaire pour
s'unir au Verbe en qualité d’épouse, 25-26. — Combien
il est important de garder ce veeu par la vigilance et



78

TABLE DES MATIERES
I'humilité, 27--29. — Ce détachement se concilie avec
I'amour du prochain, exemple des Saints, 29-31. — Le

Christ réclame la priorité de notre amour, 31-32. —
Exemple de Ste Gertrude, 32-34.

IV. — Votis omnibus Verbo adhaerere . . .  35-46

Ala virg‘initlé, il faut joindre I'amour, lien de 'union,
35-30. — La vierge doit s’attacher 4 I'Epoux divin, par

une fidélite de tous les instants, 37-39. — « Emparez-
vous des petits renards qui dévastent les vignes », 39-
40. — Ces animaux malfaisants symbolisent les infidé-

][ité.s,6 41-44. — Bénédictions dont la fidélité est le gage,
44-46. : '

V. — Verbo vivere, Verbo se regere . . .  47-53

VI

kL,

V

La troisieme qualité de I'épouse : vivre pour le
Verbe, 47. — Cette vie se résume dans la ferveur de
la dévotion, 48. — L'amour est le soutien de cette vie,
transiormation que produit cet amour, 48-49. — Le
regne du Verbe dans I'ame, 50-52. — Fruits qui en dé-
coulent pour I'épouse, 52-53.

— Moyens donnés par le Verbe a la vierge
pour affermir son union avec lui . .  54-61

Abondance de ces moyens, 54-55. — Le Verbe ce
donne surtout lui-méme par la communion eucharis-

tique, 55. — Comment la communion aide la vierge a
remplir ses devoirs et a réaliser sa condition d'épouse,
56-59. — La Sainte Humanité de Jésus nous conduit a

la Divinité du Verbe source de béatitude, 60-61.

— Admirable fécondité de I'ame épouse du
Verbe . . . . . . . . . 62-75

S. Pernard indique la fécondité comme derniére
perfection de la condition d’épouse du Verbe, 62-64-
— Combien cette fécondité est admirable, 65-66. —
Elle rayonne sur 'Eglise entiére, 66-72. — Exhortation
finale 2 la vie d’union, prélude des noces avec I’Agneau,
72-75.

Iinp. par Desclée, De Brouwer et Cie. Bruges (Belgique).






LIBRAIRI¥ DE L’ABBAYE DE MAREDSOUS (Namur)

S. BerNarD. Textes choisis, par 'abbé Vacandard,
I vol. in-16. 5 fr,

Ip. Traité de 'amour de Dieu. — Traduction
nouvelle par H. M. Delsart. 2° éds#. 1 vol. in-16. 1 fr. So.

STE GERTRUDE. Révélations. Le Héraut de I'amour
divin. z vol. in-12. 7 fr. le vol.

In. Exercices, Introduction et traduction francaise
par D. Guéranger. 1 vol. in-32. 2 fr. 50.

In. Exercices. Traduction de D. Emmanuel. 1 vol.
édit. de uxe in-16. 5 fr,

Id. Preces Gertrudianae. Un vol, 4 fr,

Ste Gertrude. Sa vie intérieure. 2¢édition. 1 vol.
in-16. 6 fr.

STE MECHTILDE. Révélations. Le livre de la grice
spéciale. 1 vol. in-12. 7 fr,

D. pu Bourc. La Bse Jeanne Bonomo, moniale
bénédictine. 1 vol in-12. 7 fr. so,

D. M. WoLtkr. La vie monastique, ses princi-
pes essentiels, 1 vol. in-i6. 2 fr. so.

D. Jean pE HEMPTINNE. Notice sur I'ordre de
S. Benoit. 1 vol. in-16, avec gravures. 3 fr. so.
In. Une ame bénédictine, D. P. de Hemptinne,

§¢ édition. 1 vol. in-12, avec gravures. 5 Ir. 75.

D. I. RvELanpT. Pour mieux communier, 2¢ édi-
tion. Une brochure. 1 fr.

Revue Liturgique et Monastique. Paraissant
8 fois par an aux Temys liturgiques (A7ent, Noél, Septua-
&lsime, Caréme, Pégues, Pentecble,” Assomption et Tous-
saint) en fascicules in-8 de 48 pages. — Prix de Iabon-
nement: 8 fr.; U, P.: g fr. 50. — Un N° spécimen est
envoyé sur demande, adressée 3 'abbaye de Maredsous.








{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

