
COLLECTION PAX ,, 
ASCÈSE, MYSTIQUE ET HISTOIRE MONASTIQUES ET BÆNÆDICTINES 

A Lille, Desclée, De Brouwer & (le, et à Paris, librairie P. Lethielleux 
Abbaye de Maredsous (Namur, Belgique). 

I. � L'0rdre monastique, des origines au XI[me slècle, par D. URSMER 
BERLIÈRE. Troisieme édition, (6° mille). 1924. Un vol. 8 fr. 50 

II, � Traité de 1'amour de Dieu, par S. BERNARD. Traduction-nouvelle 
par H. M. DELSART. Seconde édition, (6° mille). 1922. Un vol. 2 fr. 00 

lII. � L'Idéal monastique et la vie chrétienne des premiers jours, par 
D. G. MoRIN. Troisieme édilion, (6° mille). 1921. Un vol. 4 fr. 50 

IV.� La dernière abbesse de Montmartre. Mme de Montmorency-Laval, 
par H. M. DELSART, 3° mille. 1921. Un vol. 3 fr. 50 

mille). 1923. 
6 fr. 75 

slècle, par 
".6 fr. 75 

V. Sainte Gertrude. Sa vle intérieure. Seconde édition (7" 
Un vol. 

VI. � Les Mystiques bénédictins, des origines au XIl[ue 
D. BEsSE. mille. 1922. Un vol. 

ViI. Lex Levitarum, La formation sacerdotale d'après saint Grégoire le 
Grand, par Mgr HEDLEY, Évêque de Newport.4° m illé.1922. Un vol.4 fr. 50 

VIIL Une âme bénédictine, D. Pie de Hetmptinne. Cinquième édition. 
(16° mille). 1922. Un vol. 6 fr. 25 

IX. � Humilité et patience, par Mgr ULLATHORNE,Évêque de Birmingham. 
fe mille. 1923. Un vol. 3 fr. 50 

X.� La dévotion au Sacré-CSur dans '0rdre de S. Benoit, par D, U. 
BERLLÀRE. 4 mille. 192:. Un vol. 4 fr. 75 

XI. � Méditations et prières de Saint Anselme. Traduction nouvelle, par 
D.A.CAsTEL.Jutroduction par D.A.WILMART.4°mille. 1923.Un vol. 6 fr. 50 

XIL- Marguerite d'Arbouze, abbesse du Val-de-Grâce (1580-1626), par 
H. M, DELSART. 3° mille. 1923. Un vol. 7 fr. 50 

XIIL.� Sponsa Verbi. La Vierge consacrée au Christ. Conferences spiri 
tuelles, par D. CoLUN BA MA RMION. 20e mille. 1924. Un vol. 2 fr. 75 

IV.� La Conception Immaculée de la Vierge Marie, par le moine 
EADMER. 4" mille. 1923. Uu vol. 2 fr. 50 

XV. Dom Grégoire Tarrisse, premier Supérieur Général de la Congré 
gatiou de St-Maur (1575-1648 ). par F. RorssEAT. 1924. Un val. 7 fr. 50 

xI -L'Ordre de Saint Benoft, par D, J. DE HrMprINNE. Seconde édition, 
4 fr. 50 

Chaque rolume se vend séparément. 
EN PRÉPARA TION: 

Une mystique inconnue du Xile siècle. La Mère Jeanne Delelo�, moniale bénedictine. Nouvelle vdition. Un vol. 
Traité de 1'0raisoi mentale, par MARGUERITE D'AKBOUZE. Un vo). 
Entretiens spirituels de S. Auselme, recueillis par ses disciples. Un vol. 

Revue liturgique et monastique 
Paraissant huit fois par an aux Temps liturgiques, en fascicules in-8o de 

48 payes. Prix de l'abonuement : 8 fr.; U. P.: 9 fr. 50. � Un no spé. 
cimen est cnvové sur demande adressée a l'abbaye de Maredsous 
(Nam1r, elgique). 

(5 nillej. 1924. Cn vol. 



D.C NARMis 

MAR 1 2 B 

COLLECTION « PAX , 
Vo, XIII 

Sponsa Verbi 
La Vierge consacrée au Christ 

CONFÉRENCES SPIRITUELLES 

D. COLUMBA MARMION 

LILLE 

PAR 

ABBÉ DE MAREDSO US 

Vinglième mille 

DESCLÉE, DE BROUWER& Cl0 
41, RUE DU MLTZ, 

PARIS (VI) 
LIBRAIRIE P. LETHIELLEUX 

10, RUE CASSETTE, 

ABBAYE DE MAREDSOUS 
1924 





SPONSA VERBI 



DU MÊME AUTEUR 

Le Christ vie de lâme. Confërences spirituelles. Un vol. Qua 
rante-cinquième mille. 

Le Christ dans ses Mystères. Confërences spirituelles. Un vol. 
Vingt-cinquième mille. 

Ces deux ouvrages ont ét� honorés d'une lettre d'approbation de S. S. Benoit Xy 
Le Christ idéal du moine. Oonfërences spirituelles sur la vie 

monastigue et religieuse. Un vol. Diz-septième mille. 
Le Chemin de la Croix. Bficacité, Bxercice. [Extrait du Christ duns ses 

Mystères]. 

Christus, leven der Ziel. Traduction lamande par l'abbé W. VAN 
NYLEN. Troisième édition (5e.8e mille). Lierre, Taymans, 1924. 

Cristo, vita dell anima, Traduction italienne. (Biblioteca ascetica, T. I.) 
Milano, Società editrice < Vita e Pensiero », 1921. 

Chrystus, Zyciem duszy. Traduet ion polonaise par le R. P. J. AN. 
DRASZ, S. J. Seconde édition (5e.12 mille). (Bibliothèq ue de la vie inté. 
rieure, T. I). Oracovie, 1924. 

Jesucristo, vida del alma. Traduction espag nole. Barcelona, Editorial 
litúrgica española, 1921. 

Christ, the life of the soul. Traduction anglaise. London, Sands & C°; 
St-Louis, Herder, 1922. 

Christus in zijne mysteriën, 1raduetion pamande par M. l'abbé 
W. VAN NYLEN. Lierre, Taymans, 1922. 

Jesucristo eu sus misterios. Traduction espagnole. Barcelona, Editorial 
litúrgica española, 1922. 

Chrystus w swoich tajemnaicach. Traductivn polonaise par le R. P. 
J. ANDRASZ. S. J. (Bibliothègue de la vie intérieure, T. IV). Cra 

Covie, 1923. 
Chist in his mysteries. Traduction anglaise. London, Sends & C°, 1924. 



COLLECTION PAX 

Sponsa Verbi 

Vo., XIII 

La Vierge consacrée au Christ 

CONFÉREN CES SPIRITUELLES 

LILLE 

D, COLUMBA MARMION 

PAR 

ABBÉ DE MAREDSO US 

41, RUE DU METZ. 

Vingtième mille 

DESCLÉE, DE BROUWER& C1e LIBRAIRIE P. LETHIELLEUX 
PARIS (VI) 

1924 

10, RUE CASSRTTE, 

ABBAYE DE MAREDSOUS 



Imprimatur 
MAX. DEBOIS, Vic. Gen. 

Namurci, 24 Junii 1923. 

Nihil obstat 
OENSORES DEPUTATI 

Tous droits de reproduction et de traduetion 

réservés pour tous pay8. 



ALMAE DEIPARAE 

VIRGINI SEMPER INTACTAE 





PRÉFA CE DE DÉDITEUR 

C'est sur une tombe que n0uS déposons ces 
pages : D. Columba Marmion a rendu son âme à 

Dieu, en abbaye de Maredsous, le 3o janier 1923, 
à l'áge de 65 ans, dans d'admirables sentiments de 
piété et d'abandon à la miséricorde divine. 

Une notice biographique, en préparation, fixera 
les principauz traits de cette bele physionomie de 
théologien, de moine, d'apôtre. 

En attendant qu'elle paraisse, on le retrouvera ici 
tel qu'il sétait déjà révélé dans ses précédents ou 
Urages, avec sa doctrine spirituelle si nourrie de 
théologie et si vivante, avec sa connaissance étendue 
des Saintes Écritures, avec son onction pénétrante 
et sa profonde expérience des ümes. Les âmes ! Il 

en a eu la passion. C'est tout entier gñ'il se donnait 
à elles, pour qu'elles fussent tout entières à Jésus. 

Mais s'il les embrassait toutes dans sa sollicitude, 
il est deux catégories d'entre elles vers qui, à 
l'esemple du divin Maitre, il se sentait plus particu 
lièrement attiré : les pécheurs et les vierges con 
sacrées. 

On dira un jour jusqu'on Vemportait lardeur de 



VIII PRÉFACE DE L'ÉDITEUR 

son zèle pour la conversion de ses frères égarés ; 
avec quelle tendre compassion son regard se pen 
chait sur les isagcs défigurés par la lèpre du péché. 

Les pages qui suivent montreront à quelle hau 
ur de perfection il invitait les vierges du Christ, 

qui forment la portion la plus délicate et la plus 
radieuse du troupeau du divin Pasteur. 

Dans l'été 1Í18, la Faculté ordonna à D. Mar 
mion de prendre quelques semaines de repos ; il 
venait de subir les atteintes du mal qui devait peu 
à feu le miner. C'est dans le Luxembourg qñl 

voulut rcfaire ses forces, au milieu d'une nature 

splendide dont il goûait intensément les calmes 
beautés presque sauvages. 

Pour animer ses longues promenades solitaires 
dans la profonde forêt d'Ardenne, il relut le com 
mentaire de S. Bernard sur le « Cantigue des can 
tiques ». En dépit des digressions et des lon 
gueurs du texte, cette lecture le « ravit »: la subli 

1nité du sujet, l'abondance des citations de l'Écri 

ture, l'en thousiaSme du saint Docteur célébrant les 

< Gestes > de l'Amour divin : tout cela était bien 

jait pour transporter l'âne si surnaturelle du moine 
qñ'était D. Marmion. 

Mais, plus que les beautés de la nature, plhus que 

les suaves accents du Doctor Mellifluus, ce furent 

les merveilles mêmes opérées par Dieu dans les 
ames que D. Columba se prit à admirer. Les clartés 



PRÉFACE DE L'ÉDITEUR IX 

de sa foi si vive et si pénétrante ui découUraient, 
dans la contemplation en laquelle se transposait sa 
lecture, les inovies condescendances du Verbe divin 
à légard des créatures privilégiées dont le Cantique 
eraltait V'élection. 

Les lumières qu'il recevait si abondamment d'en 

haut, D. Columba les communiquait généreusement 
esprits aides de l'écouter. Aussi, à son retour, 

dans une série de conférences données aux moniales 
de Vabbaye de St-Jean et de Sainte-Scholastique à 

Maredret, commenta-t-il un texte de S. Bernard qui 

I'azait particulièrement frappé : le grand Docteur 
y indique les conditions requises d'une âme pour 
qñelle devienne l'épouse du Verbe. 

Bien que données à des bénédictines, ces confé 
rences n'ont pourtant rien de spécifiquement monas 
tique ; à peine s'y rencontre-t-il une allusion à la 

Règle du grand Patriarche. A la suite de S. Ber 
nard, D. Marmion a envisagé son sujet sous sa mo 

dalité la plus élevée et son aspect le plus profond, 
abstraction faite du but particulier ou du carac 

tère spéciai de tel ordre ou de tel institut : - la 
vierge devient, par sa consécration religieuse, 
V'épouse du Christ, Verbe incarné. 

En dépit du titre, il ne s'y rencontre rien non plus 
de proprement nystique. Si éminente qu'elle soit. 
V'union admirable gue le Verbe dirin veut contracter 
avec les vierges résulte du seul fait de leur consécra 



X PRÉFACE DE L'ÉDITEUR 

iion au Christ et de l'état de perfection qui pour 
elles en découle, sans qu'il soit besoin que des 
phénomèenes d'ordre extraordinaire viennent les cou 
TOnMeY. 

Ce sont ces conférences, dont le texte fut soi 
gneusenn ent recueilli par des mains expertes et 
diligentes, que nous publions ici. Nous avons la con 
fiance que ces pages, d'une grande élbvation de 
pensée et d'une exquise délicatesse de sentiment, 
seront bien accueillies. 

Puisse leur lecture faire jaillir des âmes irgi 
nales aurquelles elles sont dédiées, l'hymne ardent 
d'une incessante action de gráces : n'est-ce þas pour 
ces ü1es un privilège insigne que d'avoir été, d'une 

façon toute gratuite, choisies par le Christ en qua 
lité d'épouses ? En leur inspirant les transports de 
la reconnaissance, ces instructions ne manqueront 
pas d'aviver en elles la conscience de leur éninenie 

dignité, et de les soutenir dans leurs eforts quoti 
diens vers la perfection que réclame une si sublime 
v0catio. 

C'était là assurément le but élevé que poursuivait 
D. Marnmion guand il donnait ces conférences, celles 

peut-ête ou il a mis le meilleuy de son ceur de 

prêtre et d'apôtre. 
Maintenant que, avec l'opprobation qu'il a pu 

encore en donner avant sa mort, ces conférences 
0nt vu le jour, nous formons à notre tour un væu: 



PRÉFACE DE L'ÉDITEUR 

C'est qu'elles prolongent l'action bienfaisante et 
surnaturelle de la chaude parole de D. Coumba, 
Puissent-elles, élargissant leur cercle d'infuence, 

seulement atteindre le grand nombre des 
vierges déjà consacrées au Royal Époux, mais 
encore rejoindre, dans les rangs de la société chré 
tienne, les ames qui n'attendent þour se fiancer au 
Christ que l'occasion de s'entendré pleinement révé 

Abbaye de Maredsous, 9 jin I923. 

XI 

L'ÉDITEUR. 

ler l'idéal auquel secrèiement elles aspirent ! 





I 

LA VOCATION A LA DIGNITÉ D'EPOUSE 
DU CHRIST. 

SoMMAIRE, - L'âme consacrée est invitée par le Verbe 
à la condition d'épouse. - Cette doctrine est fondée sur les 

Saintes Écritures et sur la liturgie. � L'étonnante condes 
cendance divine qu'elle révèle a sa source dans l'Amour. 
- En quels termes S. Bernard trace le portrait de l'ame, 
épouse du Verbe. 

Le don par excellence que Dieu fait à la créature 
humaine, est la grâce de l'adoption surnaturelle en 
Jésus-Christ, Verbe incarné. L'Être souverain, 
infiniment parfait, qui ne dépend ni n'a besoin de 
personne, laisse son incommensurable Amour dé 

border sur la créature, pour élever celle-ci jusqu'à 
la participation de sa Vie et de sa Félicité. Ce don, 
qui excède les exigences et surpasse les forces de 
la nature, fait véritablement de l'homme 'enfant 
du Père céleste, le frère du Christ, le temple de 
'Esprit-Saint. 

Il existe cependant avec Dieu, pour l'âme con 
sacrée, une relation plus intime, et, en un sens, plus 
profonde, que celle qui se tire de la qualité d'enfant; 

Sponsa Verbi. I 



2 L'ÉPOUSE DU VERBE 

l'âme est invitée par le Verbe à la condition 

d'épouse. 
Nous entendons le Christ Jésus lui-même com 

parer plus d'une fois le Royaume de Dieu à un 
banquet nuptial ; Dieu, en son Verbe et par son 
Verbe, appelle les âmes au festin de l'union divine. 

Dans un festin on voit paraitre diverses catégo 
ries de personnes. 

Voici les serviteurs. Respectant le seigneur 
de la maison, ils se tiennent debout, exécutent les 
ordres ; en retour, le maître leur paie le salaire 
convenu. Sils s'acquittent bien de leurs fonctions, 
il les estime ; mais il ne les reçoit pas à sa table, 
il ne les admet pas dans son intimité, il ne leur 
dévoile pas ses secrets. Image des chrétiens qui 
se dirigent habituellement eux-mêmes par la crainte 
servile : ceux-ci traitent avec Dieu comme avec un 
Maitre, un grand Seigneur, qu'à l'exemple du ser 
viteur de 1'¾vangile, ils trouvent parfois trop 
« dur » 2; ils n'accomplissent que juste ce qu'ils 
doivent, par peur des châtiments. Ces âmes qui 

vivent encore « dans la crainte, en esprit de ser 
vitude »: Spiritus servitutis in timore , n'ont pas 

Il y a ensuite les inités, les amis. -Le Roi les 
a appelés à sa table ; il leur parle sur un ton qui 

suppose la mutuelle bienveillance ; il partage avec 

1. Matth. XXII, I Sq; XXV, I sq; Luc. XIV, 16 sq. 
2. Matth. XXV, 24. 

3. Cí. Rom. VIII, 15. 

d'intimité avec Dieu. 



LA VOCATION A LA DIGNITÉ D'ÉPOUSE 3 

eux les mets et le vin. Pourtant, il est des degrés 
dans cette amitié. Image des chrétiens qui 

aiment Dieu sans lui avoir tout donné ; quand ils 
sont près du roi, celui-ci les a en faveur ; mais ils 
ne sont pas toujours en compagnie du prince ; ils le 
quittent pour aller à leurs affaires; l'expression de 

Quand les amis ont pris congé, les enfants 
restent. Ils sont de la maison ; ils y sont chez 

eux, et y demeurent. Portant le nom du père, ils 
sont héritiers de ses biens ; leur vie est consacrée 
à honorer leur père, à lui obéir, à l'aimer ; ils 
reçoivent, en retour, communication de confidences 
que les amis ignorent. Ils représentent les âmes 
fidèles qui vivent et agissent en enfants de Dieu, 
qui réalisent parfaitement les paroles de S. Paul : 

« Voici que vous n'êtes plus des hôtes de passage, 

mais les concitoyens des Saints et les familiers de 
Dieu >, Jam non estis hospites et advenae, sed 
estis cives sanctorun et domestici Dei 1'; qui se 
plaisent à exercer ces vertus de foi, d'espérance, 
d'amour, spécifiques de l'état d'enfant de Dieu, et 
dont l'épanouissement consiste en un esprit d'entier 
abandon au bon plaisir du Père céleste. « Ceux-là 

I. Ephes. II, I9. � Toute âme en état de grâce est sans 
doute enfant de Dieu, mais beaucoup de chrétiens ne 
prennent pas conscience de cette divine réalité ou ne cher 
chent pas à la faire épanouir. Ils vivent et agissent commne 
s'ils n'étaient que des serviteurs ou des amis. Voir, pour le 
développement de cette pensée, le ch. XIX, § IV, du volume 
Le Christ dans ses mystères. 

leur amitié est intermittente. 



4 'ÉPOUSE DU VERBE 

sont vraiment les fils de Dieu qui se laissent con 
duire par l'esprit d'amour »: Quicumque Spiritu 
Dei aguntur, ii sunt filii Dei 1. A ces âmes d'enfants 
Dieu se donne comme le Bien suprême qui comble 
tous les désirs. 

Voici enfin l'ébouse. - Pour elle, l'époux n'a 
pas de secrets ; elle partage avec lui la plus grande 
intimité dans l'amour le plus tendre : aucune union 
n'est plus parfaite que celle-là. L'union entre les 
époux laisse loin derrière elle l'union des parents 
et des enfants : les époux, dit Notre-Seigneur, 
« quittent père et mère afin de s'attacher l'un à 
I'autre »: Dimittet homo patrem et matrem, et ad 
haerebit uxori suae 2 ; nulle union ne surpasse celle 

là en intimité, en tendresse, en fécondité. 

Or, c'est à contracter avec lui une union sem 
blabie que le Verbe incarné invite l'âme qui lui est 
consacrée par les veux de létat religieux , 

Vous me direz tout de suite: Toute âme baptisée 

I. Rom. VIII, 14. 
2. Matth. XIX, 5. 
3. < Quelque étranges que ces expressions d'époux, 

d'épouse, de noces et de mariage puissent paraitre aux 
hommes qui sont encore grossiers et charnels, dépourvus 
du sens des choses spirituelles et ignorants de la langue 
du divin amour, elles sont si souvent et si hardiment em 
ployées par nos Saints Livres, elles sont tellement insépa 
rables du dogme et de la théologie catholique qu'on ne 
peut les passer sous silence ou les supprimer sans mutiler 

profondément la religion chrétienne elle-même >. Mgr 
Farges, Les phénomènes mystiques, p. 218. 



LA VOCATION A LA DIGNITÉ D'ÉPOUSE 5 

n'est-elle pas en quelque sorte l'épouse du Verbe ? 
Cela est vrai. Ce n'était pas seulement aux vierges, 
mais c'était à tous les fidèles de l'église de Co 
rinthe que S. Paul écrivait : « J'ai uni chacune de 
vos âmes comme une vierge chaste à l'unique époux 
qui est le Christ » : Despondi enim vos uni viro 

virqinem castan exhibere Christo 1. Au baptême, en 
effet, l'âme renonce librement 2 à Satan, à ses 

pompes et à ses Suvres, au monde et à ses maximes, 
pour adhérer au Christ Jésus, se consacrer à son 
service. La gråce de l'Esprit d'amour la livre à 

Dieu, la rend digne des faveurs de lÉpoux céleste 
et lui donne le droit de prétendre à ces joies sans 
mesure du Royaume éternel, que Notre-Seigneur 
lui-même a comparées à celles d'un festin nuptial. 

Tant est déjà sainte et sanctifiante cette union de 
l'âme baptisée avec le Christ ! 

Toutefois I'union est bien plus étroite, la qualité 
d'épouse resplendit avec bien plus d'éclat, chez les 
åmes consacrées au Christ par les vceux de religion. 
C'est à ces âmes qu'en. toute vérité s'applique le 
titre d'épouse du Verbe, en elles que cette sublime 
condition se réalise dans sa plénitude. L'union qui, 
par sa profonde intimité, imite, quoique d'une façon 
toute spirituelle, l'union de l'époux et de l'épouse, 
ne constitue-t-elle pas, en effet, le sommet de toute 

I. II Cor. X1, 2. 
2. Ou ses porte-paroles renoncent pour elle, en attendant 

qu'elle ratifie délibérément leur acte. 



6 L'ÉPOUSE DU VERBE 

la vie religieuse ? N'est-ce pas à elle que doivent 
aboutir, et les multiples prévenances divines à votre 

égard, et les efforts généreux de l'âme attentive à 
écarter les obstacles et à user des moyens qui la 
mènent à Dieu ? La vierge consacrée au Christ 

n'aurait-elle pas manqué sa destinée, pourrait-elle 
dire qu'elle atteint tout son idéal et réalise pleine 
ment la pensée de Dieu sur elle, si elle ne tendait 
de toutes ses forces à ce bienheureux état ? 

Quand 1l'äme songe, il est vrai, à la grandeur 
finie de Dieu, à sa sainteté incompréhensible, quand 
elle considère son propre néant et sa misère, un 
sentiment de profonde stupeur l'envahit, à la pensée 
d'etre l'objet d'un si insigne privilège. Elle s'écrie : 
« N'y a-t-il pas de la présomption, n'est-ce pas 
témérité et folie que de rêver à un titre et d'aspirer 

une condition qui surpassent tous les désirs 
humains ? Comment ces choses peuvent-elles se 

faire > ? Quomodo fet istud 1 ? 
Certainement, sans la Révélation, une pensée si 

élevée n'eût jamais pu naître dans l'esprit de la 
créature. Mais le Seigneur lui-même désire cette 
union ; il fait les avances ; par ses paroles et ses 
euvres, il y convie l'âme. 

L!'Ancien Testament, en dépit des sévérités qui 
lui ont valu le nom de loi de crainte, ne prélude-t-il 
pas déjà, dans les formes les plus exquises, aux 

I. Luc. I, 34. 



LA VOCATION A LA DIGNITÉ D'ÉPOUSE 7 

épanchements inouis des divines tendresses qui 
signalent la loi d'amour ? 

La Sagesse divine déclare que « ses délices sont 
d'être avec les enfants des hommes > 1, « qu'elle 
se délecte chaque jour, jouant sur le globe de la 
terre, Suvre de ses mains »?: termes étonnants. 

quand on pense quils visent les rapports de l'éter 
nelle Sagesse avec I'humanité, et qui marquent bien 
autre chose qu'une simple bienveillance d'ami. 

Le Psalmiste n'a-t-il pas également célébré ern 
accents pleins de lyrisme 1'union royale de l'époux 
et de lépouse? « De mon cSur un noble chant 
a jailli : mon Suvre s'adresse à un Roi... Tu es 

le plus beau des enfants des hommes, car la grâce 
est répandue Sur tes lèvres... Écoute, ma fille, 

regarde et prête l'oreille : oublie ton peuple et la 
maison de ton père, et le Roi sera épris de ta beau 
té... » 3 

Le Cantique des cantiques, qu'est-il autre chose 
q°'un épithalame composé par l'Esprit-Saint pour 
magnifier, sous le symbole de l'amour humain, 
l'union du Verbe avec la sainte Humanité, et 
I'union du Christ avec 1'¾glise et les âmes ? 

Mais c'est dans l'Évangile que l'idée s'exprime 
dans toute sa plénitude, qu'elle trouve son fonde 

I. Prov. VIII, 3I 
2. Ibid., 30. 

3. Ps. XLIV, 2-3, II-12. Ce verset est utilisé par 
I'Æglise elle-même dans son Pontifical pour la consécration 
des vierges. 



8 

ment le plus assuré, qu'elle revêt la force la plus 
ersuasive. Le Verbe incarné, Vérité infaillible, ne 

s'y donne-t-il pas lui-même pour l'Époux en per 
sonne , au devant de qui vont les vierges destinées 
à formner sa cour?? N'est-ce pas de ses lèvres di 

vines que tombe l'invitation la plus prodigieuse qui 
puisse faire tressaillir le coSur humain : « Venez 

aux noces, car tout est préparé 

1 

L'ÉPOUSE DU VERBE 

S. Paul, héraut par excellence du mystère de 
Jésus, ne nous montre-t-il pas d'ailleurs cet Époux 
« se livrant à la mÍrt, dans un excès d'amour », 

pour parer lui-même l'épouse de ses plus beaux 
joyaux, « pour la faire paraître devant lui, lavée 
de son sang précieux, glorieuse, sans tache, ni ride, 
ni rien de semblable, mais sainte et immaculée », 
digne en vérité des « noces de l'Agneau » que chan 
tera S. Jean dans son Apocalypse ? 

Sous la conduite de l'Esprit-Saint, l'Église, dans 
sa liturgie, s'est approprié cette pensée. A l'office 

des vierges, nous l'entendons parler constamment de 
ces rapports intimes de I'Époux et de l'épouse. 

1. Matth. IX, 15 ; Joan. III, 29. 
2. Matth. XXV, I-I3. 
3. Tbid. XXII, 4. 
4. Ephes. V, 25-27. - Le texte de l'Apôtre s'applique tout 

d'abord à l'Église, mais il peut et doit s'entendre également 
avec la même force de chaque âme en particulier que le 
Christ s'unit en qualité d'épouse, par la consécration reli 
gieuse. 

5. Apoc. XIX, 7-8 ; cf. XXI, 2, 9. 

préparé >: Omnia parata, 
venite ad nuptias ? 



LA VOCATION A LA DIGNITÉ D'ÉPOUSE 9 

Dans l'office de sainte Agnès, elle met sur les lèvres 
de la jeune martyre des paroles pleines d'une sainte 
hardiesse : « Mon amour va au Christ, à ce Christ 
qui m'introduira dans sa chambre nuptiale » : Amo 
Christumn in cujus thalamum introibo 1. Dans la 
consécration des vierges, l'évêque, en passant l'an 
neau au doigt de l'élue, fait d'elle, en termes les 
plus explicites, « 1l'épouse du Christ Jésus, Fils du 
Père très Haut »: Desponso te Jesu Christo Filio 
Summi Patris. Accipe ergo annulum fidei... ut spon 
Sa Dei voceris... 2 

Sans doute, encore une fois, nous devons demeu 
rer dans une profonde adoration de l'infinie majesté 
du Seigneur trois fois saint ; nous ne devons jamais 
perdre de vue que le Christ Jésus est le Souverain 
Maître de toutes choses. « Vous m'appelez Maitre 
et Seigneur, disait-il à ses apôtres, et vous faites 
bien, car je le suis réellement>: Vocatis me Ma 
qister et Donine, et bene dicitis ; Sum etenim 3 
Mais ce Maitre divin, ce Seigneur devant qui 
« tremblent les puissances angéliques >, tremunt 
potestates *, s'abaissait l'instant d'après, devant les 
mêmes disciples, pour leur laver les pieds. L'amour 
le conduit à s'abaisser également vers les âmes con 
säcrées pour les élever à l'ineffable condition 

I. Brev. monast. III 7. ad matutin. 
2. Pontifical Ronain, In benedictione et consecratione 

virgium. 
3. Joan. XIII, I3. 
4. Praefatio missae. 



10 L'ÉPOUSE DU VERBE 

d'épouse. Cet amour plonge la raison dans l'étonne 
ment, mais la foi en est ravie jusqu'à l'exaltation : 
« Et nous, nous aVons cru en cet Amour que Dieu 

nous porte >, Et nos cognoimus et credidimus ca 
ritati, quam habet Deus in nobis. Toute âme vouée 

à Dieu par les vaeux de religion est ainsi appelée 
à cette qualité d'épouse du Verbe ; elle en porte le 
titre ; elle jouit, si elle est fidèle, des droits qui y 
sont attachés ; elle est comblée des marques de ten 
dresses de l'Époux divin, et son union avec lui de 

vient la source d'une fécondité admirable. 

Le grand moine que fut S. Bernard se plaisait 
à parler à ses frères du cloître, en termes débor 

dants d'une onction communicative, de cette éton 

nante union que le Christ Jésus daigne contracter 

avec les âmes consacrées ; il était entré bien avant 
dans « les celliers du Roi » , et aux moines, avides 

de sa parole, il faisait part des abondantes lumières 
dont l'inondait la Sagesse incarnée. Vous savez que 

son commentaire, d'ailleurs inachevé, du Cantique 

des cantiques, est une suite de quatre-vingt-six ser 

mons prononcés à l'abbaye de Clairvaux. Dans un 

de ces entretiens, le grand abbé trace de main de 

maitre le portrait de l'âme véritable épouse du 
Christ. Voici ses paroles : « Quand vous verrezZ une 

äme tout quitter, pour adhérer au Verbe de toutes 

ses puissances, vivre pour lui, se laisser régir par 

I. I Joan. IV, I6. 
2. Cf. Cantic. II, 4. 



LA VOCATION A LA DIGNITÉ D'ÉPOUSE 11 

lui, concevoir du Verbe ce qu'elle doit lui enfanter ; 
une âme enfin qui puisse dire : Pour moi, vivre 
c'est le Christ et mourir m'est un gain, vous la 
reconnaitrez indubitablement pour l'épouse du 
Verbe »: Quam videris animam, relictis omnibus, 
Verbo votis onnibus adhaerere, Verbo vivere, 
Verbo se regere, de Verbo concipere quod pariat 
Verbo ; quae possit dicere : mihi vivere Christus 

est et mnori lucrum : puta conjugem, Verboque ma 
ritatam 1. 

Plus d'une fois, sans doute, dans son commen 
taire, S. Bernard parle des états mystiques propre 
ment dits, des fiançailles mystiques, du mariage 
spirituel, opérations extraordinaires de la grâce et 
de l'amour divin, auxquelles le Seigneur appelle des 
âmes particulièrement privilégiées. Ce n'est pas de 
ces états, auxquels personne n'a le droit de pré 
tendre par soi-même, que nous avons à nous entre 
tenir ici. Mais alors même que les lignes empruntées 
au grand contemplatif s'appliqueraient d'abord aux 
âmes admises par le Verbe à vivre sur les sommets 
des voies mystiques, il est licite de s'en servir éga 
lement pour caractériser les qualités principales et 
les devoirs essentiels de toute âme qui devient 
épouse du Christ par la consécration religieuse. 

C'est ce beau texte de S. Bernard qui nous ser 
vira de thème pour ces entretiens 2, Nous vous le 

I. In Cantic. sermo LXXXV, I2. 
2. [S'adressant directement à des 

l'Abbé de Clairvaux parlait à des religieuses, alors que 
moines, D. Marmion 



12 L'ÉPOUSE DU VERBE 

commenterons avec joie, perstuadés que rien ne 

répond davantage aux désirs de Jésus lui-mêne. 
N'est-ce pas d'ailleurs en vous remettant sous les 

yeux 1'excellence de votre état que vous saisirez 

la gravité des devoirs qu'il entraîne N'est-ce pas 
en contemplant 1les grandeurs de votre dignité que 
votre cSur s'enflammera de généreuX amour pour 

Celui qui, sans mérite de votre part, vous y a pré 
destinées ? 

Je tâcherai donc de vous exposer d'abord com 
ment la sainte Humanité de Jésus est elle-même 
l'épouse du Verbe ; en elle, en effet, n0us trouve 
rons le plus admirable modèle de cette union intime 
que lâme contracte avec le Christ. Je vous en 

tretiendrai ensuite, en reprenant le texte du saint 
Docteur, des qualités indispensables de cette union, 

des moyens multiples que nous avons de l'entre 

et des fruits merveilleux dont elle est le tenir, 
principe. 

Daigne la Vierge immaculée, dont la virginité 
féconde engendra le Roi des rois, nous aider dans 
cette tâche ! 

devait naturellement restreindre aux vierges consacrées la 
doctrine én oncée par S. Bernard ; cest pourquoi, plus d'une 
fois, il a utilisé les textes du Pontifical pour la consécration 
des vierges. Mais la doctrine, dans ses points essentiels, 
s'applique à toute âme vouée au Christ. Wote de léditeur.] 



LA NATURE HUMAINE DANS LE CHRIST, 
EPOUSE DU VERBE. 

SoMMARE. Dans le Christ, la nature humaine réalise 
parfaitement les traits auxquels S. Bernard veut qu'on 
reconnaisse l'épouse du Verbe. La nature humaine en 
Jésus n'a pas de personnalité à soi. � Ee est livrée tout 

entière au Verbe. Elle ne vit que pour lui. Sous sa 
dépendance absolue. Fécondité admirable de cette union 
divine. - Cette union cst le modèle de I'union de l'âme 

Les Pères de I'Église voient d'abórd dans le 
Cantique des cantiques le symbole de l'inexprimable 
union qui existe, en Jésus, entre le Verbe et la 
nature humaine. 

Le Verbe, Sagesse éternelle, est l'Époux; il se 
choisit lui-même une épouse : une nature humaine. 

Le sein virginal et immaculé de Marie est le lieu 
nuptial où se réalise cette ineffable union, si inef 
fable et si élevée que l'artisan n'en est autre que 
I'Esprit-Saint lui-même, si intime qu'elle est scellée 
par l'Amour substantiel. 

Or, si nous considérons la sainte humanité dans 
cette condition d'union au Verbe, nous verrons 

qu'elle réalise à merveille, avec une transcendante 
plénitude, les traits auxquels S. Bernard veut qu'on 

econnaisse lépouse du Verbe. 

On peut dire que la nature humaine, en Jésus, 

avec le Verbe. 



14 L'ÉPOUSE DU VERBE 

s'est dépouillée de toute elle-même et n'a d'attache 
avec aucune créature : relictis omnibus. Certes, 
vous le savez : elle est bien authentiquement hu 

maine, elle appartient bien à notre race; Jésus est 
« homme parfait » aussi bien que « Dieu parfait » : 
Perfectus Deus, perfectus homo 1. La nature hu 
maine, dans le Christ Jésus, est intégrale : âme 
immortelle, unie à un corps de chair, à des facultés, 
des sens, des puissances d'action. « En tout, excepté 
le péché, le Christ est semblable aux hommes ses 
frères »: Debuit per onnia fratribus sinilari... 
absque peccato , 

Pourtant, cette humanité ne possède rien en 
propre ; elle s'appartient si peu qu'elle n'a pas de 
personnalité à soi ; ce qui, en nous, établit le centre 

le plus intime, cette plénitude d'autonomie 9 qui 
constitue 4 le « moi » et qui est comme l'ultime 
cOuronnement de la nature raisonnable individuelle, 

- elle en reste démunie. Il y a bien deux natures 
en Jésus, mais une seule personne, la personne di 
vine du Verbe, qui remplace éminemment la per 
sonnalité humaine et y supplée. Où chercher, où 
trouver, pour une nature humaine, un dépouillement 

aussi foncier, aussi absolu ? Relictis onnibus. 

I. Symbole attribué à S. A thanase. 
2. Hebr. II, 17; IV, 15. 3. Cette autonomie n'est évidemment que rclative : outre 

que, par essence, toute créature est finie, nous dépendons de 
Dieu dans l'ordre de l'existence et de la conservation dans 

J'existence. 
4. Ontologiquement ct juridiquement. 



L'UNION HUMANO-DIVINE EN JÉSUS 15 

Aussi, n'ayant rien d'elle-même, ne s'appartenant 
pas, la nature humaine en Jésus, « adhère-t-elle 
au Verbe de toutes ses puissances > : Verbo votis 

omnibus adhaerere. L'étreinte qui les unit ne se 
peut exprimer. En dehors de l'étreinte inefable gui 

les trois personnes divines dans l'unité essen 

tielle de leur nature, il n'est pas d'union plus étroite, 
d'embrassement plus intime que celui-là. La sainte 
humanité est vraiment un avec le Verbe. Si un, 
que tout est commun entre eux ; que les actions de 

la nature humaine participent de I'unique et sub 
stantielle beauté dont resplendissent les ceuvres de 
I'éternelle Sagesse ; q°'elles acquièrent cette valeur 
transcendante et ce prix infini qui ne s'attachent 
qu'aux euvres de Dieu même. Si un est-elle avec 
le Verbe qu'à cause de lui il faut l'adorer elle-même 
comme étant divine. 

Étreinte indissoluble: une fois réalisée, eile ne 
cesse plus ; la mort elle-même ne l'a pas brisée, et 
maintenant, et dans les siècles qui ne finiront point, 
les élus contemplent, admirent, chantent et adorent 
l'humanité unie au Verbe. 

Quelle possession absolue de cette humanité par 
le Verbe, mais aussi quelle donation plénière d'elle 
même par cette nature humaine, et, dans ses actes 
libres, quel élan d'amour vers le Verbe ! Entre elle 
et le Verbe, il y a une parfaite et incessante com 
munauté de pensées, de sentiments, de volonté, 



16 'ÉPOUSE DU VERBE 

d'action. Toute sa vie, toute son activité est vrai 
ment, comme son être de nature, consacrée à la 
gloire du Verbe, elle « vit pour le Verbe > : Verbo 
vivere. Si elle tient du Verbe la vie, l'existence, ses 

dons les plus sublimes, en retour elle lui livre tout 
d'elle-même et de ses opérations. Ce que le Christ 
dit de sa vie de Verbe pour le Père, la sainte huma 
nité peut, toutes proportions gardées, le dire de sa 
vie, à elle, pour le Verbe. « Ma doctrine n'est pas 

de moi »' mais de celui auquel je suis unie ;« je 
ne juge pas de moi-même, mais selon les vues de 
celui qui me possède en lui... ; j'agis comme je le 
vois faire... » ? 

Aussi bien est-elle, entre les mains du Verbe, un 
instrument, instrument d'une perfection et d'une 

docilité admirables ; elle est « régie par lui » : 
Verbo se regere. N'ayant pas de personnalité propre 
dans l'ordre de 1'être, elle n'en possède pas non 
plus dans le domaine de l'activité. « Le Verbe pré 
Side à tout, le Verbe tient tout sous sa main... 
L'homme [la nature humaine] est élevé, et le Verbe 

ne se rabaisse par aucun endroit : immuable et inal 

térable, il domine en tout et partout la nature qui 
lui est unie. De là vient qu'en Jésus-Christ l'homme, 
absolument soumis à la direction du Verbe qui 
l'élève à soi, n'a que des pensées et des mouvements 

1. Joan. VII, I6. 
2. Cf. Joan. V, 19, 30. 



L'UNION HUMANO-DIVINE EN JÉSUS 

divins. Tout ce quil pense, tout ce qu'il veut, tout 
ce quil dit, tout ce qu'il cache au dedans, tout ce 
quil montre au dehors, est animé par le Verbe, 
conduit par le Verbe, digne du Verbe... »1 La 
sainte humanité est pour le Verbe le canal de ses 
grâces ; par elle il apparait aux hommes, leur ré 
vèle les secrets divins et répand dans 1leurs esprits 
les paroles de la sagesse, par elle il manifeste l'éter 
nelle Bonté et l'indéfectible Amour. 

Sa dot, à elle qui ne possède rien d'elle-même, 
est de donner au Verbe de quoi vivre ici-bas en 

homme, de quoi charmer et attirer les cceurs, de 
quoi conquérir son Royaume. Elle vit tellerment 
pour la gloire du Verbe qu'elle se livre à lui dans 
une dépendance absolue, mais pleine d'amour, jus 
qu'à la mort. Car, par elle surtout, le Verbe possède 
ce qui ne se trouve ni ne peut se rencontrer dans 
son opulence divine : de quoi souffrir, expier et 
mourir pour les hommes. Elle a pu dire au Verbe 
dès le premier instant de son union avec lui: « Vous 

m'êtes un époux de sang »: Sponsus sanguinum tu 
1mihi es 2, Livrée à lui, pour exécuter, avec lui et 
en lui, toute la volonté du Père, elle n'a cessé du 
rant toute son existence ici-bas de tendre vers ce 

« baptême de sang » qui devait consommer la 

I. Bossuet, Discours sur Phistoire universelle, 2° partie, 
ch. XIX, Jésus-Christ et sa doctrine. 

17 

2. Exod. IV, 25. 
3. Cf. Luc. XII, 50. 

Sponsa Verbi. 
2 



18 L'ÉPOUSE DU VERBE 

fécondité merveilleuse et désormais inépuisable de 
cette inexprimable union. 

C'est surtout par la mort, en effet, que la sainte 
humanité a « conçu du Verbe ce qu'elle devait lui 
enfanter >, de V'erbo concipere quod pariat Verbo. 
De la mort est sortie la vie ; du cCeur percé de 
Jésus a jailli le ffeuve d'eau vive qui doit réjouir 
la cité des âmes après les avoir enfantées à la grâce. 
Le fruit de cette union, consommée au Calvaire 
entre le Verbe et la nature humaine, c'est l'Égiise, 
c'est la foule des élus : foule que S. Jean déclare 
innombrable ; élus qui, « de toute race, de tout 
peuple, de toute nation, de toute langue, ont été 
rachetés » par le sang divin, pour former à jamais 
le Royaume resplendissant et glorieux de l'Époux 
et de l'Épouse. 

Le merveilleux artisan de toutes ces opérations 
admirables est l'amour, l'amour du Verbe pour la 
nature humaine, l'amour de la sainte humanité pour 
le Verbe. Leur union ne se réalise que par l'action 
du Saint Esprit, Amour substantiel ; c'est l'Amour 
qui les fait se rencontrer dans le sein de la Vierge, 
qui « conçoit de l'Esprit-Saint >. L'Amour a inau 
guré cette union ; lAmour la consacre et la scelle ; 

l'Amour la conserve ; l'Amour encore la consomme. 
Le Cihrist, dit S. Paul, « s'est offert en hostie 

I. Apoc. VII, 9. 
2. lbid. V, 9. 



L'UNION HUMANO-DIVINE EN JÉSUS 

immaculée par le mouvement de 

19 

Tel est, à peine balbutié, 1'ineffable mystère des 
noces divines du Verbe avec la nature humaine. 

Et ce mystère est à la fois la source et le modèle 
de l'union du Verbe avec les âmes consacrées. 
Unique dans son caractère spécifique, I'union hy 
postatique de l'Incarnation devient, par une exten 
sion mystique, universelle. Le Christ, Dieu hon1me, 
Verbe incarné, contracte avec les âmes, à des de 
grés divers, cette union qui fait de lui l¾poux et 
de l'âme l'épouse. 

De cette épouse la condition est assurément infé 
rieure et d'une façon infinie ? à celle de la 
nature humaine en Jésus; elle est cependant si 

élevée encore, si singulièrement féconde, qu'elle 

Oh ! Seigneur, si le Psalmiste a pu proclamer 
que « vous honoriez vos amis avec excès > 3 

quelles louanges pourront célébrer l'infinie condes 
cendance de yotre amour envers les ämes que vous 

daignez appeler à imiter votre humanité sainte dans 
la dignité d'épouse ? 

I. Hebr. IX, 14. 
2. L'union du Verbe avec la nature humaine en Jésus est 

substanticlle et personnelle; deux natures y sont unies dans 
I'unité de personne. Dans l'âme, l'union avec le Verbe est, 

de sa nature, accidentelle et morale, c'est-à-dire que la créa 
ture humaine garde sa personnalité dans le domaine de 
l'être ; l'union avec le Verbe se réalise dans l'activité (con 
naissance, amour et æuvres). 

3. Ps. CXXXVIII, I7. 

de l'Esprit... » 1 

ravit les âmes et transporte ceux qui en sont l'objet. 



III 

RELICTIS 0MNIBUS. 

SoMMAIRE. � Le détachement de toute créature: condi 
tion préalablement requise de l'âme qui aspire à la dignité 
d'épouse du Verbe. - La virginité est une des formes prin 
cipales de ce détachement. - Eie est l'objet d'un conseil et 
constitue une grâce de choix. - Conbien il importe de 
sauvegarder intacte la virginité de l'âme et du corps. 
Ce détachement se concilie parfaitement avec le précepte 
de l'amour du prochain. Il devient une source de grâces 
précieuses. 

L'union du Verbe et de la nature humaine en 

Jésus est, selon la pensée de S. Paul, l'image de 
l'union de i'Église avec le Christ. Si beau que soit 
ce sujet, si utile qu'en füt pour nos cSurs la pieuse 
contemplation, nous ne nous y arrêterons pourtant 
pas. D'ailleurs, l'union de Jésus avec son Église, 

COMme épouse, ne se réalise d'une façon concrète 

et particulière que dans les âmes. C'est donc de 
l'union de l'áme individuelle avec le Verbe incarné 

que nous nous entretiendrons. 

La première qualité que S. Bernard réclame de 
l'ame qui aspire à la condition d'épouse du Verbe 
incarné est « le détachement de toutes choses >, 
pleinement consenti et réalisé en vue de la surna 
turelle union : Relictis omnibus. C'est la séparation 



LA VIRGINITÉ RELIGIEUSE 

d'avec tout ce qui divise, d'avec tout ce qui peut 
constituer un obstacle à l'union parfaite. 

21 

Dans la parabole des « noces royales >, Notre 
Seigneur énumère lui-même les principaux ob 
stacles qui empêchent les âmes de répondre à l'in 
vitation du Roi. « J'ai acheté cing paires de beufs 
et je vais les essayer ; veuillez m'excuser », Juga 
boum emi quinque et eo probare illa, habe me 
excusatum : C'est l'absorbante préoccupation des 
affaires. J'ai acheté une maison à la campagne 
et je dois en prendre connaissance >, Villam emi 
et necesse habeo exire et videre illan, C'est la vanité 

« Je viens de prendre femme, par conséquent je 
ne puis venir », Uxorem duxi, et ideo non possum 
venire 1: ce sont les liens et les attaches de la chair. 

Type des trois principaux obstacles qui arr¿tent 
l'âme dans son union parfaite avec le Roi. 

Or, ces obstacles sont écartés par les veux. 
Nous avons vu ailleurs le rôle général des veux 

dans l'euvre du détachement de l'âme ? j nouS en 

visageons ici, d'une façon particulière, l'obstacle 
qui s'oppose directement à l'union totale de l'âme 
avec le Verbe considéré comme Époux. Selon 1la 
parole de l'Apôtre cet obstacle git dans la division 
qu'amène avec lui l'amour humain; et cet obstacle 

I. Luc. XIV, 18-20. 
2. Le Christ, idéal du moine. Conférences II, A la suite 

du Christ ; VI, La Profession religieuse. 
3. I Cor. VII, 33. 

de la possession, unie au repos dans l'indépendance. 



22 L'ÉPOUSE DU VERBE 

est écarté par la consécration, à Dieu, de la virgi 
nité. 

La fécondité, vous le savez, est un des attributs 
divins ; que dis-je ? Elle est la vie même de Dieu. 

Pour Dieu, vivre c'est « être Trinité, c'est-à-dire 
être fécond dans son propre sein ». Divinité et 
fécondité sont, en un sens suprême, identiquement 
synonymes. 1D'ailleurs l'un et l'autre sont essentiel 

lement actuels. Donc, pour Dieu, vivre c'est être, 
en lui-même, Acte de fécondité ; être, en lui-même, 
à la fois principe et terme d'une fécondité toujours 
actuelle. Le Père engendre le Fils ; le Père et le 

Fils se communiquent leur amour qui est l'Esprit 
Saint. Telle est la plénitude de cette infinie fécon 
dit» que, pour ainsi dire, elle épuise la Divinité ; 

Dieu n'a qu'un Fils, égal à lui-même en perfection ; 
si égal qu'il est unique ; si parfait que le Père en le 
contemplant laisse échapper un cri de complaisance 
infnie : « Tu es mon Fils, je t'ai engendré en cet 
aujourd'hui éternel » : Filius nneus es tu; ego hodie 
geui te 1. 1l n'y a qu'un Esprit, qu'un Amour sub 
stantiel qui scelle à jamais l'union du Père et du 
Fils et achève le cycle intime des donations divines. 

Dieu donne à l'homme, en lui communiquant 
l'étre, le pouvoir et le droit d'imiter la paternité 
sainte : il rend l'homme fécond. Bien plus, en tant 
que race, l'homme reçoit de Dieu l'ordre de se pro 

I. Ps. II, 7; Hebr. I, 5; V,5. 



LA VIRGINITÉ RELIGIEUSE 

pager, parce que, ayant créé la terre pour l'homme, 

Dieu veut qu'elle soit remplie des fruits de la fécon 
dité humaine : < Croissez, et multipliez-vous, et 
remplissez la terre »: Crescite, et multiplicamini, et 
replete terram 1. 

Cette fécondité est comme le reflet de la fécon 
dité divine. Dans le plan primitif de Dieu, elle eût 

été l'épanouissement dernier de la perfection natu 
relle de l'homme ; même après le péché d'Adam, 
elle garde encore une grandeur surhumaine, une 
noblesse originelle qui l'auréolent, parce qu'elle est 
une similitude de « cette fécondité d'où toute pater 
nité emprunte son nom dans les cieux et sur 

terre > : Ex quo omnis paternitas in caelis et in 
terra nominatur 2, Aussi entendons-nous Àve s'é 
crier, en prenant, dans ses bras, son fils premier-né: 
« J'ai engendré un fils par la puissance de Dieu »: 

Possedi hominem per Deum . Cri de joie et de 
triomphe, écho, affaibli mais fidèle, dans la création, 
du cri que Dieu fait entendre « dans les splendeurs 
saintes » in splendoribus sanctorum en célébrant 

son éternelle fécondité. 

I. Gen. I, 28. 

Nous comprenons dès lors pourquoi S. Paul a 
pu dire, en parlant du mariage humain : « Ce sa 
crement est grand >: Sacramentum hoc magnum 
est. Mais il ajoute aussitot : « Toutefois, je le pro 

23 

2. Ephes. III, 15. 
3. Gen. IV, I. 
4. Ps. CIX, 3. 



24 L'ÉPOUSE DU VERBE 

clame tel devant vous en raison du Christ et de son 

Église »: Ego autem dico in Christo et in Eccle 
sia 1. 

Que veut dire ici l'Apôtre ? Oue la grandeur de 
ce sacrement lui vient surtout de ce qu'il est le 

symbole de l'union du Christ avec l'¾glise, avec les 

âmes. Il existe donc une union plus élevée, mais 
non moins intime, que celle des époux sur terre 
il existe une réalité plus haute, un état plus sublime. 
Et quel est-il ? Celui dans lequel, selon les expres 
sions empruntées au Pontifical pour la consécration 
des vierges, « on n'imite point ce qui s'accomplit 
dans les unions terrestres »:Nec initarentur quod 
nuptiis agitur, mais où « on ainme >, on recherche 
une intimité autrement profonde, on obtient une 

fécondité autrement étendue, < figurées par celles 
dont l'union des époux est la source et le principe>: 
sed diligerent quod nuptis praenotalur. Là, le sym 
bole et l'ombre ; ici, la réalité pro fonde, lumineuse 
et suréminente. 

Mais la virginité religieuse qui dispose à ce ma 
riage spirituel n'est pas le partage de tous ; elle 
constitue une grâce de choix. Notre-Seigneur ne 
nous dit-il pas lui-même que « tous ne comprennent 
pas ce conseil > ? Non omnes capiunt verbum 
istud 2. Dans 1a Préface de la consécration des 

vierges, pièce de la plus haute antiquité, l'Église 

I. Ephes. V, 32. 
2. Matth. XIX, 11. 



LA VIRGINITÉ RELIGIEUSE 25 

célèbre, en termes très élevés, la grandeur de la 
virginité consacrée au Christ. Ele énumère les 
obstacles qui s'opposent à ce haut état dans une 
âme unie à un corps de chair : « la loi de la nature, 
la liberté des sens, la force du penchant héréditaire, 
l'aiguillon de la jeunesse ». Aussi, ajoute-t-elle, 
Dieu seul peut-il inspirer un tel genre de vie : 
« C'est vous, Seigneur, qui allumez en l'âme 
l'amour de la sainte virginité, qui en nourrissez le 
désir par votre bonté, gui lui donnez la force de 
subsister >... « Fils de la Vierge, le Verbe incarné 
attire à lui dans la chambre nuptiale, pour se les 
unir en qualité d'épouses, des åmes vierges comme 
lui, émules des anges ». 

Cet état virginal est nécessaire, selon S. Bernard, 
à l'âme qui aspire à l'union intime et parfaite 

avec le Verbe. Que dit, en effet, S. Paul, en parlant 
aux vierges ? « Je vous désire exemptes de soucis. 
Or, celui qui possède une épouse doit s'occuper 
des choses de ce monde, chercher à plaire à. son 

épouse ». La conséquence en est qu' « il est 
divisé >: Et divisus est. Il ne peut donner toute 

son attention, consacrer tout son amour à Dieu. 
Au contraire, « celui qui est sans épouse peut ne 

s'occuper que du service du Seigneur > et ne cher 
cher à plaire quà lui seul ; son amour, comme son 

I. Agnovit auctorem suUn beata virginitas et aemula 
integritatis angelicae, illins thalamo, illius cubiculo se de 
vovit, gui sic perpeiuae virginitatis est sponsus, quemad 
modum perpetuae virginitatis est fplius. Ponti fical Romain. 



26 L'ÉPOUSE DU VERBE 

cSur, est entier et livré totalement à Dieu. « La 
vierge toute liberté d'être pleinement au Sei 
gneur 1, Le veu de virginité marque donc l'ame 
de ce caractère de séparation absolue d'avec toute 
créature humaine, condition préalablement requise 
de l'âme pour s'unir au Verbe en qualité d'épouse. 

Au jour de votre profession religieuse, vous avez 
rempli cette condition ; à cette heure, répondant 
librement à l'appel divin, vous avez non seulement 
dit adieu au foyer qui vous avait vues naître et 
grandir, mais encore, de plein gré, vous avez renoncé 
à toute union terrestre, au droit légitime de fonder 

une famille; vous vous êtes détachées de tout ; 
vous avez réalisé l'abandon le plus absolu de toutes 

choses et de vous-mêmes, relictis omnibus, pour 
vous consacrer, corps et âme, au Verbe. 

Cette donation totale que Dieu vous a inspiré 
d'accomplir et donné la grâce insigne de réaliser, 
fait le sujet de votre joie intérieure. Qu'elle soit 
aussi l'objet de vos incessantes actions de grâces. 
Ne vous confère-t-elle pas « la faculté » magni 
fique « de vous consacrer sans obstacle à une vie 

d'intime union avec le Seigneur » : Eo guod facul 
taiem praebeat sine impedimento Dominum obse 
crandi 2? Ne vous fixe-t-elle pas pour toujours dans 

I. I Cor. VII, 32-35. 
2. lbid. 35. D'après S. Augustin, suivi en cela par S. Tho 

mas, il ne suffit pas, pour mériter les louanges accordées 
aux vierges, de garder l'intégrité corporelle, il faut vouloir 

la garder en vue de la consacrer à Dieu : « Nec 10s hoc 



LA VIRGINITÉ RELIGIEUSE 

« le jardin fermé »1 de l'Époux pour y jouir de 
dons et de sa présence ? Ne fait-elle pas de notre 
âme « la fontaine scellée » 2 aux eaux vives tou 

jours fécondantes?. 

Il importe cependant de ne jamais reprendre ce 

que nous avons, une fois pour toutes, si généreuse 

ment livré. Nos corps et nos âmes étant consacrés à 

Dieu, nous devons avoir soin d'écarter, des avenues 

de notre coSur, non seulement tout ce qui pourrait 
souiller sa pureté, mais encore tout ce qui serait de 
nature à diminuer ou à affaiblir l'intimité de l'âme 

avec le Christ Jésus. 

27 

Dans la Préface dont je vous ai cité plus haut 

quelques pensées, l'Église demande à Dieu de 
< confirmer par le sceau de sa bénédiction le dé 

sir > de l'âme d'être tout à lui ; elle sollicite pour 
la vierge devenue 1l'épouse du Christ « l'appui et 
la lumière de son secours >. Et pourquoi une telle 
demande ? Parce que « l'antique ennemi use d'em 
büches d'autant plus cachées que les desseins aux 
quels il s'attaque sont plus élevés ; aussi est-ce à 
la faveur de la négligence de l'ame quil s'insinue 
en elle pour obscurcir la splendeur de la virginité 
parfaite » , 

in virginibus praedicamus quod virgines sunt, sed quod Deo 
dicatae, pia continmentia virgines sunt. > De virginit., c. 8. 
Cf. Summa theolog., II-II, q. CLII, a. I et 3. 

I. Cantic. IV, I2. 
2. Ibid, 
3. Da protectionis tuae muninmen et regimen, ne hostis 



28 L'ÉPOUSE DU VERBE 

C'est, en effet, par la vigilance à éviter les moin 
dres occasions, à couper immédiatement court aux 

suggestions mauvaises, aux rêveries malsaines, que 
nous conserverons pure et immaculée la palme due 
à cet état si sublime. 

Cette vigilance doit toujours être en éveil et 
notre fermeté ne se démentir jamais. Un cSur 
vierge qui ne se défend pas par la garde des sens et 
la mortification risque beaucoup de faillir, surtout 
s'il s'expose au danger par des imprudences. « Ne 
dédaignez pas les petits désordres, parce que cest 
par là que les grands commencent, et l'embrasement 
qui consume tout est excité souvent par une étin 

celle » 1. 

A la racine de cette négligence dans la garde du 
CSur, O1n rencontre souvent l'orgueil. S'exposer, 

en effet, c'est dire : « Je puis etre chaste par moi 

même ». Or, ce n'est pas notre triomphe, mais 
celui de la grâce, de vivre vierge dans une chair 
corruptible. La virginité est un don de Dieu 2, dont 
la délicate splendeur ne se mnaintient en nous que 

antiquus, qui excellentiora studia subtilioribus infestat in 
sidiis, ad obscurandam perfectae continentiae palmam, per 
aliquam mentis serpat in curiam. Pont. Rom. 

1. Bossuet, Sermon pour une profession. EuvVres Ora 
toires, Éd. Lebarq, III, p. 533. 

2. < Tous, dit Notre-Seigneur, n'entendent pas cette pa 
role [de la virginité consacrée à Dicu), mais ceux à qui il 
a été donné. > (Matth. XIX, II-12). Voir la Préface de la 
consécration des vierges: lnter caeteras virtutes quas filiis 
tuis indidisti, etiam HOC DONUM [virginitatis] in quasdam 
mentes DE LARGITATIS TUAE FONTE defuxit. Voir également 
le texte cité ci-dessus, p. 25. 



LA VIRGINITÉ RELIGIEUSE 29 

par le secours céleste; et comme c'est surtout dans 

les cSurs humbles que Dieu répand sa gräce en 
abondance , vous comprenez la profonde affinite 
surnaturelle qui unit à l'humilité linsigne privilège 
de la virginité 2. 

Veillons donc humblement sur nous-mêmes ; ne 
permettons jamais à une créature d'entamer i'inté 
grité de notre amour. Le voile sacré dont l'Église 
couvre la t¿te de la vierge, au jour de sa consécra 
tion, n'est-il pas la marque de l'amour exclusif que 
l'Époux réclame d'elle ? « Il a placé sur ma face le 
signe de son choix afin que je n'admette d'autre 
amour que le sien »: Posuit signun in faciem 
meam, ut nullum praeter eum amátorenn admittam s 

Sans doute ce caractère exclusif n'est pas si 
absolu que notre amour ne puisse et ne doiye 

s'étendre à toutes les créatures vues dans la lumière 
divine ; et nous devons aimer notre prochain, non 
pas comme un &tre d'abstraction, mais tel qu'il se 

1. Voir Le Christ id éal du moine, ch. XI, l'humiité. 
2, S. Augustin insiste avec force sur la nécessité de 

Il'humilité chez la vierge. Citant la parole de l'Écriture : 
« Abaisse-toi d'autant plus profondément que tu es plus 
élevé, et tu trouveras grâce aux yeux de Dieu >, il ajoute : 

« Puisque la continence perpétuelle et surtout la virginité 
consacrée au Christ constitue chez les Saints de Dieu un 
bien sans prix, il faut apporter la vigilance la plus attentive 
à ne point laisser avilir par l'orgueil ce don précieux. > 

De sancta virginitate, ch. XXIII, n. 33. Ci. ch. XXVIII, 
n. 39 ; ch. XXXI et suiv. 

3. Pontifical Romain. 



30 L'ÉPOUSE DU VERBE 

présente à nous dans la réalité concrète. Nous 
avons dit ailleurs toute la vigueur du précepte de 
l'amour fraternel ' ; et il n'y a que les saints, c'est 
à-dire les åmes pleinement détachées, pour trouver 
dans leur cSur des richesses d'affection qui ne 
seront jamais dépassécs. 

Voyez S. Bernard. Nous savons combien son 
cSur était libre de toute attache aux créatures et 

uni à Dieu. S'il posait le détachement commne pre 
mière condition absolument nécessaire à l'union 

divine, c'est que lui-même avait réalisé en son âme 
cet abandon de toutes choses. Or, n'écrivait-il pas 
au moine Robert, qu'il chérissait entre tous, et qui 
était passé de Clairvaux à Cluny : « Malheureux 
que je suis de ne plus t'avoir, de ne plus te voir, 
de vivre sans toi ! Mourir pour toi, c'est ma vie ; 
vivre sans toi, c'est mourir »?. Ne le voyons-nous 
pas, au lendenmain de la mort de son frère Gérard, 

dont il avait présidé les funérailles sans verser une 
larme, interrompre brusquement, en plein « cha 
pitre >, son commentaire du Cantique, pour donner 

libre cours, devant tous, à son émotion trop long 
temps contenue ? Ouels accents pathétiques il nous 
fait entendre ! « Ma douleur longtemps retenue est 
devenue d'autant plus violente que je lui ai moins 
permis de se répandre; je suis vaincu, je l'avoue. 

1 faut que ce que je souffre au dedans éclate au 

I. Le Christ vie de l'âne, Conférence Aimes-vous les uns 
les auires ; voir aussi Le Christ idéal du moine, pp. 530-538. 

2. P. L. t. 182, Epist. I, n. I. 



LA VIRGINITÉ RELIGIEUSE 

dehors... O Gérard, mon frère par la nature, plus 
encore par la religion, toi qui étais si fort selon 
mon cSur, pourquoi faut-il que tu m'aies été ar 

raché ? Nous nous aimions si tendrement, comment 

se peut-il faire que nous soyons séparés par la 
mort ?... Nous n'étions qu'un ceur et qu'une âme, 
aussi le glaive de la mort a-t-il percé également son 
âme et la mienne... » 2 Tout ce discours n'est qu'un 
long cri de tendresse blessée, s'exhalant du plus 
profond des entrailles. 

31 

Ainsi aimait S. Bernard ; ainsi aimaient S. An 
selme et sainte Térèse. Ainsi aiment les saints de 
tous les temps. Mais 1a pureté de leur amour est 
le secret de sa force et de sa suavité. 

Cherchons donc à donner à l'Époux cette pléni 
tude de dilection qu'il réclame. Bien qu'il nous fasse 
un précepte de nous aimer les uns les autres 

comme il nous a aimés lui-même, quil fasse de ce 
précepte son commandement et l'objet de sa der 
nière prièrenéanmoins son amour divin est un 
amour jaloux ; l'ÉpOux céleste revendique la prio 
rité totale de l'amour de l'âme qui lui est consa 
crée ; il prétend et quel droit plus souverain 

I. In can tic. XXVI. 
2. Joan. XIII, 34; XV, I2 ; XVII, 21-22. 
3. Cette priorité est entamée quand l'affection pour une 

créature est trop naturelle, ou trop sensible, qu'elle préoc 
cupe l'esprit outre mesure, surtout dans la prière, qu'elle 

que celui-là ? - qu'elle soit d'abord tout entière à 



32 L'ÉPOUSE DU VERBE 

lui, sans réserve, sans partage, ne tenant à rien, ni 
à personne ; vivant dans un « abandon complet, 
dans un dénuement absolu »: relictis omuibus ', 

Ces mots contiennent des profondeurs qu'on ne 
comprend bien que dans 1'oraison: ils supposent une 

pauvreté si radicale qu'elle effraye plus d'une âme. 
En fait, il n'y a pas de matière où l'on puisse plus 
facilement se faire illusion ; nous avons tous quel 

que attache. Or, nous devrions pouvoir regarder 
le Christ Jésus, en face, et lui dire en toute 
vérité : « Mon divin Maitre, vous êtes mon Dieu 

et mon tout ; je ne recherche que vous, vous seul... » 
Heureuse l'âme qui peut prononcer ces paroles avec 
sincérité; Notre-Seigneur lui répondra, avec une 
tendresse infinie, gage des plus intimes bénédictions: 
« Et mnoi aussi, je suis tout vôtre > ! 

La vie de sainte Gertrude nous offre un exemple 
de ce détachement absolu de toute créature. Vous 

savez que sa réputation de sainteté était si grande 
que de toutes parts on venait la consulter. Par cha 

rité chrétienne, la sainte se prêtait à ces exigences 
répétées : < se dérangeant au moindre appel, elle 
prodiguait et son temps et sa patience, elle accueil 
lait volontiers les personnes qui accouraient, par 
fois de très loin, afn de recevoir d'elle aide et con 

trouble l'âne, lorsque notamment elle est source d'infdélités 
à la Regle, ou lorsqu'elle écarte de son rayon d'autres per 

SOnnes. 
I, Cí. Ste Mechtilde, Le livre de la gráce spéciale, 

IV partie, ch. LIX. 



LA VIRGINITÉ RELIGIEUSE 33 

solation. Mais durant ces entretiens, elle ne pouvait 
se défendre d'aspirer au moment où elle retrouverait 
le Bien-Aimé. Les relations extérieures lui étaient 
véritablement une croix ; et, si elle n'eût trouvé 
dans ces rapports avec le monde, une occasion de 
procurer la gloire de Dieu, rien absolument ne les 
lui eût fait accepter. 

Quelquefois entraînée par l'élan de son esprit, 
Gertrude se levait tout à coup, et allait au chur : 
« Voyez donc, ô mon doux Seigneur, disait-elle, 
combien je suis lasse du commerce des créatures ! 
Si j'étais libre de choisir, je ne voudrais d'autre 
société, d'autre conversation que la vôtre ; j'aban 
donnerais, joyeuse, tout le reste, et reviendrais à 
Vous, ô mon Bien Suprême, unique joie de mon 

coSur et de mon âme » ! Puis, saisissant son cruci 
fix, elle baisait cing fois chacune des plaies ver 
meilles du Christ, et ajoutait : « Je vous salue, 
Époux plein de grâce et de douceur, ô Jésus, dans 
la joie de votre divinité; je vous embrasse avec la 
dilection de l'univers entier, et je dépose un ardent 
baiser sur les blessures de votre amour >. Cette 

pratique de dévotion lui prenait, au plus, quelques 
instants, et Notre-Seigneur lui révéla toutefois que 
ces marques d'amour touchaient beaucoup son cSur 
sacré ; il en tenait compte, et, pour chacune, il ren 
drait un jour le centuple. 

Ainsi les visites fréquentes qui auraient pu, par 
suite du contact des 1laiques, devenir un péril, 

Sponsa V¿rbi. 
3 



34 L'ºPOUSE DU VERBE 

avaient, comme seul résultat, de plonger la sainte 
plus profondément encore dans l'union mystique. 
« Rien ne saurait me plaire ici-bas, si ce n'est vous, 
ô mon Seigneur », disait-elle. Et le Christ, emprun 

tant les paroles mêmes de sa fidèle servante, 

répondit, plein de tendresse: « Et moi non plus, 
si tu n'es avec moi, je ne puis trouver aucun plaisir, 

au ciel ou sur la terre, car mon amour t'associe à 
toutes mes joies, et les délices que je goûte, c'est 
avec toi que je les prends. D'ailleurs, plus elles sont 
grandes, plus grand aussi est le fruit que tu en 
retires » 1. 

I. Sainte Gertrude, sa vie intérieure, 2° édition, pp. I10 
III. 



IV 

VOTis 0MNIBUS VECRBO A DHA ERERE. 

SoMMAIRE. � A la virginité il faut joindre la charité, 
l'amour, qui cst le lien de l'union. - La vierge doit, de 
toutes ses puissances, s'attacher à l'¾poux. Cet atta 

chement se résume dans la fidélité. � Extrême importance 
de cette fidélité. Les « petits renards qui ravagent la 

Il ne suffit pas de garder la virginité d'ame et 
de corps pour être admis aux noces de l'Époux. 
Notre-Seigneur ne nous dit-il pas lui-même que, 
des dix vierges, cing ne furent point reçues dans 
la salle du festin nuptial ? Et pourtant, elles étaient 
vierges. Que leur manquait-il donc ? L'huile qui 
leur eût permis d'avoir les lanpes allumées. 

une 

Selon l'interprétation préférée des Pères de 
l'Église, l'huile symbolise ici la charité. La charité 
faisait donc défaut aux vierges folles, c'est 
l'unique raison de leur exclusion : raison, d'ailleurs, 
d'une invincible force. La charité n'est-elle pas, en 
effet, le don parfait, celui qui couronne tous les 

autres, et sans lequel ils ne valent rien ? Écoutons 
S. Paul: « Je pourrais parler toutes les langues, 
sans la charité, je ne serais qu'un airain sonnant et 

cymbale retentissante ; je pourrais jouir du 
don de prophétie, connaitre tous les mystères, avoir 
toute science, posséder la foi jusqu'à en transporter 

vigne de l'épouse >. - Bénédictions dont cette fidélité est 
le gage. 



36 L'ÉPOUSE DU VERBE 

les montagnes, sans la charité, je ne suis rien. Et 
si je distribue tous mes biens aux pauvres, S1 je 

livre mon corps au bourreau, sans la charité, tout 

cela ne me sert de rien >: nihil mihi prodest 1, Si ces 
dons extraordinaires et ces ceuvres éminentes ne 
SOnt rien sans la charité, il en sera de même de la 
virginité que n'élève pas l'amour : si excellente 
qu'elle soit en elle-même, elle est sans valeur aux 
yeux de l'Époux, et la porte du festin lui demeure 
fermée: « En vérité, je ne vous connais pas > : 
Nescio v0s 2. 

La charité, l'amour est donc aussi essentiel que 
possible à l'âme qui veut être admise à la condition 
d'épouse ; il est le lien de l'union. Et cet amour se 
traduit par les différents actes énumérés par 

S. Bermard : < adhérer au Verbe de toutes ses 

puissances, vivre pour le Verbe, se laisser régir par 
lui ». Autant de devoirs impérieux que réclame 
l'éminente dignité d'épouse; mais aussi autant de 
degrés ascendants qui mènent à une union toujours 
plus parfaite et sans cesse plus féconde . 

I. I Cor. XIlI, I-3. 
2. Matth. XXV, 12. 
3. < Cet Époux immortel que votre virginité vous prépare 

2 deux qualités admiralbles. Il est infiniment séparé de tout 
par la pureté de son étre: il est infiniment communicatif 
par un effet de sa bonté.. La virginité chrétienne consiste 
en une sainte séparation et en une chaste union. Cette sé 

paration fait sa pureté ; cette chaste et divine union est la 

cause des délices spirituelles que la grâce fait abonder dans 
les ámes vraimnent virginales. > Bossuet, Serm0n sur la vir 
ginité. Euures oratoires, Edit. Lebarq, t. IV, p. 473 et 475. 



L'ATTACHEMENT DE LA VIERGE A L'ÉPOUX 37 

Pour avoir rang d'épouse, l'âme doit, « de toutes 
ses forces, adhérer au Verbe >: Votis omnibus 
Verbo adhaerere ; elle doit pouvoir dire, en toute 
vérité, comme le Psalmiste : « Mon bien à moi c'est 
d'adhérer à Dieu »: Mihi autem adhaerere Deo 
bonum est 1, Si « l'homme doit quitter son père et 
sa mère, c'est pour s'attacher à son épouse >, et 
pour que l'épouse, à son tour, s'attache à lui : EI 
adhaerebit uxori suae 2. 

Qu'est-ce que s'attacher à lépoux ? Cest le 
suivre en tout et partout, faire siennes ses pensées, 
entrer dans ses intérêts, partager ses labeurs, s'as 
socier à sa destinée. Un seul mot résume et con 
dense tous ces devoirs : la fidélité. 

L'Apôtre nous laisse entendre cette vérité et 
I'Eglise, dans son pontifical de la consécration des 
vierges, exprime plusieurs fois la même pensée 
Ne s'agit-il pas, en effet, d'une promesse à tenir, 
d'un contrat à garder ? Or, quelle promesse l'âme 
religieuse a-t-elle faite? Quel contrat la vierge 
a-t-elle signé ? Celui de ses vSux, C'est pourquoi la 
fidélité aux vSux est d'une si grande importance 
dans la vie d'une âne consacrée à Dieu. Toute 

transgression de ses solennelles promesses entame 
sa vie d'union avec l'Époux. 

Tout cet admirable sermon est à lire. Comparez Sermon 
pour une profession, Ibid. t. III, pp. s2I Sq. 

I. Ps, LXXII, 28. 

3 

2. Gen. II, 24 ; Matth. XIX, 5. 
3. Si [Christo] fideliter servieris, in perpetuun coro 



38 

C'est « de toutes nos puissances > votis omni 
bus, que nous devons, par cette fidélité, sauvegarder 
notre « adhésion au Verbe », époux de l'âme. Cette 
fidélité doit être universeile: du côté de l'Époux, elle 
doit s'étendre à tout ce qui touche la personne, les 
droits, les intérêts, 1la gloire de Celui-ci ; du côté 
de l'âme, elle doit atteindre toutes les facultés, 
ennoblir tous les actes, s'affirmer jusqu'au dernier 
soupir. Rien ne �oit échapper à l'emprise de cette 
fdélité: rien n0n plus ne doit la diminuer ou l'en 
tamer. Exempte de scrupule, elle doit être pleine 
de constance: l'âme doit demeurer liée à l'ÉpOux, 
non seulement aux heures de joie durant lesquelles 

elle jouit de la personne du Bien-Aimé, mais encore 
aux jours des ténèbres ou il semble que I'¾poux 
l'abandonne, et que, désolée, elle s'en va partout 
< cherchant celui qu'elle aime sans pouvoir le trou 
ver »: ln lectulo meo per noctes quaesivi quem 
dilhgit anima mnea, et n0n inveni 1, « quelle 1ap 
pelle, sans recevoir de réponse >, Vocavi, et non 
respondit mihi . 

L'ÉPOUSE DU ERBE 

Cette fidélité stable, constante, de tous les in 
stants, même dans les plus petites choses, est d'une 
extrême importance: la perfection et la fécondité 
de I'union en dépendent. Cette fidélité à l'Époux 
dans les moindres détails plaît au Verbe : c'est 

11er1s ; propositum teneas; 
temque sinceran te1 Cat, etlc. 

1. Cantic. III, I. 
2. lbid. V, 6. 

fidem integram, fidelita 



L'ATTACHEMENT DE LA VIERGE A L'ÉPOUX 39 

d'elle qu'il dit dans le Cantique : « Vous avez blessé, 
ravi nnon cSur, o mon épouse, par un cheveu de 

votre cOu >: 1n un0 crine colli tui . 

Vous connaissez ce texte, également du Caniique: 
< Emparez-vous des tout petits renards qui dé 
vastent les vignes, car notre vigne est en fleurs > : 

Capite nobis vulpes parvulas quae demoliuntur 
ViKeas; nam vinea n0stra floruit 2. Ce sont les 

paroles de l'épouse, qui, remplie d'amour, songe au 
danger qui menace la vigne plantée par le Bien 

Aimé et coniée à ses soins. L'épouse sinquiète de 
ces « tout petits renards >, ils sont parvuli ; c'est 
à peine si on les aperçoit; mais l'épouse sait qu'ils 
ravagent la vigne ; et comme les intéréts de l'Époux 

sont les siens, elle parle de « notre » vigne, 

Quelle est cette vigne, et que sont ces petits 
animaux malfaisants ? La vigne c'est l'âme elle 
même, l'âme consacrée ; Notre-Seigneur l'a plantée; 
Ou plutöt « nous sommes les branches > de cette 

vigne divine qu' « il est lui-même »: Ego sum 
vitis, vos palmites 2. Rameaux choisis: ne vous 
a-t-il pas aimées d'un amour de préférence? Ne 
vous a-t-il pas élues « parmi tant d'autres >: prae 
consortibus tuis , pour vous attirer à l'union intime 
avec lui ? C'est en parlant de vous que le Seigneur 

I. Cantic. IV, 9. 
2. Ibid. II, 15. 
3. Joan. XV, 5. 
4. Ps. XLIV, 8. 

quoi d'étonnant qu'elle s'en préoccupe ? 



40 

peut dire : « Voici la vigne de mon amour >, vinea 

electa 1; je l'ai acquise par mon sang ; je l'ai en 

tourée de murs qui la protègent ; j'ai placé au mi 
lieu d'elle un puits d'eau vive pour féconder la terre 
qui la porte : les sacCrements, source sans cesse 
jaillissante de lumière et de grâce. « Qu'aurais-je 
dû faire que je n'ai pas réalisé »? Quid cst quod 
debui ultra facere vineae et non feci ei... 2? 

Aussi, de cette vigne cultivée avec tant d'amour, 
le Christ réclame-t-il à juste titre de nombreux fruits, 
< de ces fruits dont l'abondance glorifie le Père »: 
In hoc clarificatus cst Pater meus ut fruc tum pl1ri 
mum aferatis . L'unique préoccupation de Jésus, 
c'est la gloire de son Père ; et il est en droit d'at 

tendre des âmes quil a choisies entre toutes pour 
être ses épouses, qu'elles partagent son zèle pour 
la gloire du Père, et par conséquent, qu'elles soient 
1iches en bonnes Suvres et en fruits de sainteté. 

L'ÉPOUSE DU VERBE 

Or, comment se fait-il que des âmes privilégiées, 
objet des prévenances les plus délicates, végètent et 
n'arrivent pas à ce haut degré d'intime union avec 
l'Époux, qui les rendrait puissamment fécondes ? 
Qu'est-ce qui empeche la vigne de porter ces fruits 
abondants qui réjouissent le cceur de l'Époux ? Ce 
sont les ravages qu'y causent les vulpes parvulae. 
Ces renards sont petits, non par leur astuce ni par 
leur nuisance, mais par leur apparence ; en réalité, 

I. Cf. 7sai. V, 2. 
2. lbid. 4. 
3. Joan. XV, 8. 



L'ATTACHEMENT DE LA VIERGE A L'ÉPOUX 41 

leurs ravages sont considérables, et l'épouse atten 
tive les redoute. Que signifient donc ces animaux 
qui saccagent la vigne en fleur et l'empéchent de 

produire des fruits pour le Bien-Aimé ? 
Sont-ce nos imperfections de corps et d'äme ? 

Non, tous les saints ont connu ces faiblesses et ces 
défauts, le poids du corps, sa lutte contre l'esprit, 
apanage obligé de la nature déchue, résultat du 
péché, de l'hérédité, du tempérament, de l'éducation. 
L'ÉpOux veut bien s'unir à une âme faible, qui tré 
buche, qui défaille par surprise, parce qu'il est la 
Miséricorde et l'Amour infini, et que, loin de l'éloi 
gner de nous, notre misère native l'attire, car il est 
venu pour la guérir. 

Mais ce qui est non moins certain, c'est que le 
Seigneur ne se donnera jamais intimement à une 
âme infidèle. Les infidélités, voilà ce qui ravage la 

vigne. Ces fautes peuvent tre et sont le plus sou 
vent, matériellement, « petites », parvulae ; mais 
elles sont redoutables, dès qu'elles deviennent habi 
tuelles ou délibérées. Admettre des négligences dans 
les exercices de piété; enfreindre le silence sans 
nécessité ; désobéir volontairement et froidement à 
un point si minime qu'il soit de la Règle ; passer 
outre, sous prétexte de largeur de vue, aux usages 
établis même les plus ordinaires et les plus banals ; 
perdre du temps à des futilités ; s'attarder à d'im 
prudentes rêveries i manquer sciemment à la cha 
rité ; se laisser aller à la critique des ordres et des 



42 L'ÉPOUSE DU VERBE 

démarches des supérieurs : autant d'actes qui en 
tament la fidélité, affaiblissent la vie d'union. Et 
si ces infidélités se répètent, se renouvellent, passent 
à l'état d'habitude, qu'arrive-t-il ? On ne profite 
que médiocrement de l'abondance des gráces don 
nées, l'intimité avec le Christ diminue, l'action de 
l'Esprit devient plus rare, le progrès presque nul, 
la vie intérieure est compromise. Comment, d'ail 
leurs, voudrait-on jouir de l'intimité avec Notre 
Seigneur, éprouver les effets particuliers de son 
amour, Si on manque à lAmour toute la journée ? 

La vierge qui, résolument et constamment, ne ferme 
pas l'entrée de la vigne à ces « petits renards » 
n'est pas une véritable épouse, car ces infidélités 

blessent profondément l'Époux. Ne pourrait-on pas 
appliquer à cette âme les paroles de Dieu se plai 
gnant du peuple d'Israël, qu'il compare lui-même à 
une vigne à laquelle il a donné tous ses soins et 

qui n'a pas répondu aux prévenances divines : 

« J'attendais de ma vigne qu'elle me procur¥t des 
raisins, je n'ai trouvé que du verjus », Exspectavi ut 
facerct uvas, et fecit labruscas 1? N'est-ce pas sur 
tout entre intimes que les froissenments sont parti 

culièrement ressentis ? quils prennent rapidement 

un caractère de gravité offensante ? 
I1 faut dès lors que la vierge apporte à suivre 

1'Époux, à le servir, toute la délicatesse et l'ingé 
niosité de sa fdélité : cette fidélité se tradsira avec 

I. Isai. V, 4 



L'ATTACHEMENT DE LA VIERGE A L'ÉPOUX 43 

plus de force dans la constance à éviter jusqu'aux 
plus petits manguements qui pourraient déplaire 
au Verbe. 

Montrons donc, à sauvegarder notre fidélité, une 
très grande générosité. Cette fidélité peut coûter, et 
coûtera, à la nature. Mais l'Époux a-t-il reculé de 
vant la croix quand son Père lui indiquait la Pas 
sion comme le moyen de racheter nos âmes et de 

payer les joyauX dont il veut les orner pour toute 
l'éternité ? Et pouvons-nous nous unir à un Époux 
crucifié sans vouloir apporter notre part de renon 
cement et d'immolation ? Tout doit être commun 

entre l'Epoux et l'épouse, et une âme qui prétendrait 
jouir des délices de l'union avec le Christ sans par 
tager sa vie d'abnégation et de souffrance, ne serait 
pas digne d'une si haute vocation, Elle se fermerait 
d'ailleurs à elle-1même la porte de bien des grâces, 
car la fidélité est souvent la raison qui incline Dieu 

à nous faire part de ses largesses. Si tant d'âmes 
consacrées ne parviennent pas à un haut degré 

d'union auquel l'Époux les appelait, c'est qu'elles 
ont sans cesse contrarié en elles l'action de son 

Esprit'. 
Si donc nous apercevons dans notre vie quelque 

infidélité qui nous empêche d'¿tre tout entier au 
Verbe, prenons la résolution d'y mettre fin. Plaçons 
nous aux pieds de Notre-Seigneur, et disons-lui : 
< Mon Seigneur Jésus, je vous aime ; je désire 

I. Cf. Ste Térèse, Vie, ch. XV. 



44 L'ÉPOUSE DU VERBE 

vous prouver cet amour, glorifier votre Père avec 
vous ; je vous promets de veiller à ce que plus rien 
ne vienne ravager votre vigne et dévaster en elle 
l'euvre de votre amour. De toute éternité, vous 
l'avez, cette vigne, enveloppée d'un regard d'infinie 
dilection; vous l'avez plantée au jour de mon bap 

tême ; vous l'avez choisie entre tant d'autres pour 
être à vous d'une appartenance singulière par la 
consécration virginale ; vous l'avez arrosée si sou 
vent de votre sang précieux ; chaque jour vous la 
nourrissez de votre chair adorable : par amour pour 
vous, je veux que vous ne trOuViez plus en moi que 
ces fruits abondants qui réjouissent votre cSur et 
glorifient votre Père >. 

Et ne nous laissons décourager ni par le souvenir 
de nos infidélités passées, ni par la pensée des dé 
faillances encore possibles : celles-ci, quand elles 
échappent à notre nature, se concilient parfaitement 
avec la bonne volonté ; quant à celles-là, qu'elles 

deviennent pour nous l'occasion d'une humble com 

ponction et d'une généreuse ardeur. 

D'ailleurs, peu à peu, comme dit S. Benoît, à 
mesure que l'on avance dans les bonnes Suvres en 

fidélité processu conversationisl�l'âme abonde 
en lumière, le coSur se dilate sous l'action, de jour 
en jour mieux sentie, de 1'Esprit d'amour, et « on 

court dans la voie avec une ineffable douceur de 

1. S. Regula, Prolog. 



L'ATTACHEMENT DE LA VIERGE A L'ÉPOUX 45 

dilection >. La charité fortiie l'union, les liens se 
resserrent, et ladhésion au Verbe devient plus 
stable, plus ferme, plus joyeu se, jusqu'à devenir 
in�branlalble. L,âme éprouve alors quelque chose de 
la vérité des magnifiques paroles de l'Apôtre : « Qui 
1ne séparera de l'amour du Christ mon Époux ? La 

tribulation ? l'angoisse ? la faim ? l'indigence ? le 
danger ? la persécution ? le glaive >'? Non, rien 
n'est capable de séparer la vierge fdèle de son 
Bien-Aimé, à qui, comme l'épouse du Cantique, elle 
peut répéter sans cesse : < Attirez-moi £ VOus ; 

voici que je cours attirée par l'odeur de vos par 
fums », Trahe me, þost te curremus in odorem un 
guentorum tu0rum ;et encore: «Placez-moi comme 
un signe indélébile sur votre cSur, car mon amour 

et ma fidélité sont forts comme la mort ; aucun 
torrent débordé n'a pu les submerger »: Aquae 
multae mon potuerunt exstinguere caritatem nec flu 
mina obruent illam 9. « Ni la mort avec ses hor 
reurs, ni la vie avec ses séductions, ni les anges, 
ni les puissances d'en haut, ni les choses présentes, 
ni les événements futurs, ni aucune créature ne peut 

la séparer >* de son Seigneur et Époux, Dès 
ici-bas, on peut dire d'elle « qu'elle suit fidèlement 
l'Agneau partout où il va »: Quocumque ierit S. 

I. Rom. VIII, 35 
2. Cant. I, 3. 
3. lbid. VIII, 6-7. 
4. Ct. Rom. VIII, 38-30. 
5. Apoc. XIV, 4. 



46 L'ÉPOUSE DU VERBE 

C'est qu'en effet, « celui qui adhère parfaitement 
au Seigneur ne fait plus q°'un esprit avec lui »: 

Qui adhaeret Domino unus Spiritus est 1, '. 

O condition bienheureuse que celle de l'âme 
fidèle ! O état enviable, que celui de la vierge tou 
jours attentive aux moindres signes de la venue de 
'¾poux !... La trouvant munie de sa lampe allumée, 
I'Époux « l'introduira avec lui dans la salle du 
festin nuptial > pour l'enivrer de ces délices spiri 
tuelles qu'aucune langue ne peut raconter, quau 
cune plume ne peut décrire : Intravit cUM Eo ad 

I. I Cor. VI, I7. 
2. Cf. Matth. XXV, Io. 

nuptias... 2 



V 

VERBO VIVERE, VERBO SE REGERE, 

SoMMAIRE. � La troisième qualité de l'épouse : « vivre 
pour le Verbe >; cette vie se résume dans la ferveur de la 
dévotion. L'amour est le soutien de cette vie ; transfor 
mation q°'opère cet amour. Le « règne du Verbe > dans 
l'âme, son caractère universel. Fruits qui en découlent 

Cette universalité et cette constance dans la fidé 
lité conduisent nécessairement l'âme à « vivre pour 
le Verbe >: Verbo vivere. C'est là la troisième 

qualité de l'épouse. 
Pour lâme, qu'est-ce, en effet, que « vivre » ? 

Läme vit par le mouvement et l'exercice de ses 
facultés. Elle « vit pour le Verbe > quand rien, en 
elle, ne se meut, ne se met en branle que pour les 
intérêts et la gloire de son Époux ; quand elle ap 
plique sa mémoire, son imagination, son intelligence, 
son cSeur, sa volonté, toutes ses puissances, toute 
Son activité au service du Verbe, pour le connaître, 
l'aimer, le faire connaître et le faire aimer. L'âme 
qui vit pour l'Époux ne recherche en rien ni sa 

propre satisfaction, ni son intér¿t personnel, mais 
seulement le bon plaisir et la gloire de son Seigneur. 

Elle est saintenent jalouse de l'honneur de son 
Époux ; les lâchetés, les infidélités, les injures de 

pour l'épouse. 



48 L'ÉPOUSE DU VERBE 

tant d'âmes la biessent elle-même, stimulent son 
ardeur et sa générosité: Defectio tenuit me, pro 
peccatoribus derclinquentibus legem tuam elle 

se livre toute, elle livre tout ce qu'elle a, tout ce 
qu'elle est, pour que l'Époux soit honoré, exalté, 
aimé. Faisant sienne la prière de Jésus : « Père 
saint, Père juste, glorifiez votre Fils » , elle s'em 
ploie sans relâche à réaliser cette glorification du 
Verbe, en elle-même d'abord, dans les autres en 
suite. C'est là proprement le dévouement, la « dé 
votion », mouvement de l'ame généreux, prompt, 
allègre, aisé, qui la porte, oublieuse d'elle-même, 
de ses aises, de sa tranquillité, de son repos, de ses 
désirs, à se préoccuper avant tout de la volonté de 

son Époux, de ses intérêts, de ceux de son Église. 
Or, quel est, en ce domaine, le grand principe 

qui soutient l'âme, et la stimule ? Quel est le mobile 
puissant qui la soulève et la transporte ? C'est 
l'amour Maitre de la volonté, l'amour possede 
toutes les avenues du cSur, toutes les puissances 

de l'amne, tous les ressorts de l'activité. Livrée à 

l'amour, l'âme n'a plus rien d'elle-même, ne vit plus 
pour elle-même, elle est tout entière à son Bien 
Aimé. < Qu'est-ce qu'aimer, si ce n'est avoir en 
tout et partout la même volonté jusqu'à l'entière 

I. l's. CXVIII, 53. 
2. Joan. XVII, . 
3. Cf: dans Le Christ idéal du moine, le ch. VII, pp. 183 

187 : L'olbservance extérieure doit être animéc par l'amour. 



LA VIE DE L'AME POUR LE VERBE 

extirpation du moindre désir contraire, et un total 
assujettissement de son cSur » 1 ? 

49 

Un pareil amour est transformant ; il rend l'âme 
semblable à l'Époux. Écoutons S. Bernard, à qui 
nous avons emprunté le thème de notre entretien, 
chanter la grandeur étonnante de cette union : 
« Une telle conformité avec la volonté divine marie 

l'âme avec le Verbe, auquel elle est senmblable par 
sa nature spirituelle, et auquel elle est non moins 
semblable par la volonté, l'aimant comme elle est 
aimée de lui. Donc si elle aime parfaitement, elie 
est épouse. Qu'y a-t-il de plus doux que cette con 
formité des volontés ? Quoi de plus désirable que 
cet amour qui fait, ô âme, que, mécontente des 
enseignements des hommes, tu t'approches du Verbe 
avec confiance, tu restes unie à lui, tu demeures 
fámilièrement auprès de lui, tu le consultes sur tout, 
aussi hardie dans ton désir de savoir, que tu te sens, 
par ton intelligence, capable de connaitre. Il est 
vraiment spirituel, vraiment saint ce contrat de 
mariage : contrat, c'est peu dire; c'est un embras 
sement. Véritable embrassement, où l'identification 
des volontés fait que deux esprits n'en sont 
qu'un » 2, 

L'entière conformité de vues, de sentinnents, de 
volonté, que dépeint ii S. Bernard n'est possible 

I. Bossuet, Méditations sur l'Évangile, LI jour. Ed. Mar 
beau, p. 284. 

2, In cantica, sermo LXXXIII. 

Sponsa Verbi. 



50 

que parce que T'ame, en toutes choses, « se laisse 

conduire par le Verbe > Verbo se regere. Bien plus 
que « la servante qui tient les regards fixés sur sa 
maîtresse > 1 pour connaître ses ordres et les exé 
cuter, la vraie épouse du Christ se sent-elle inté 
rieurement pressée d'attacher un regard d'amour 
sur son Époux pour saisir les indices de son bon 
plaisir. Aussi contemple-t-elle, sans se lasser, la per 
sonne sacrée de Jésus dans ses états et ses mystères. 

L'ÉPOUSE DU VERBE 

Encore que dans cette contemplation elle aime à 
s'arrêter surtout « sur la montagne de la myrrhe » 2, 
au pied de la croix, parce que c'est par son sang 
que l'Epoux l'a conquise, elle trouve sa joie à par 
courir tous les états de la vie du Verbe. Elle le 

regarde dans le sein ineffable du Père, dans le sein 
immaculé de la Vierge où il s'incarne, dans la crèche 
de Bethléem, dans l'atelier de Naza reth ; elle le suit 
au désert, sur les routes de Judée ; elle entre avec 
lui dans le Temple et les synagogues. Elle l'accom 
pagne à Béthanie, au cénacle, au jardin des oliviers, 
au Prétoire, sur le Golgotha ; elle demeure avec lui 
sur le calvaire, partageant 1les douleurs et les humi 
liations de son Époux sanglant. Avec Madeleine, le 
matin de la Résurrection, elle reconnait en lui le 
« Rabboni » adoré ; elle reçoit sa bénédiction di 
vine au jour de l'Ascension, à la Pentecôte les dons 
de son Esprit. Partout, c'est le même Verbe, Sei 

I. Ps. CXXII, 2. 
2. Cantic. IV, 6. 
3. Joan. XX, 16. 



LE RÈGNE DU VERBE DANS L'AME 51 

gneur et Maitre, Ami et Époux, qu'elle cherche, 
pour pénétrer le secret de ses euvres, découvrir les 
sentiments de son âme, mesurer, « des yeux 1llu 

minés du coeur, la hauteur, la largeur, la longueur, 
la profondeur du mystère 1 > de son Bien-Aimé. 
Ele explore amoureusement toutes ses actions pour 
qu'elles deviennent le modèle unique des siennes ; 
elle relit ses paroles pour qu'elles lui soient des 
sources de sagesse et de lumière, des principes de 
vie ; elle juge toutes choses à la clarté de l'Évan 
gile. Ce que le Christ aime, elle l'aime ; ce qu'il 
hait, le péché elle l'a en horreur ; elle dit 
« Amen » à tout ce quil révèle, « Fiat » à tout ce 

« L'épouse aime avec ardeur, dit S. Bernard. Et 
pour elle, tant aimée, il 1lui semble aimer peu, alors 

même qu'elle se donne tout entière à l'amour. Æt 
elle n'a pas tort. Car que peut faire de grand, pour 
répondre à un amour si grand et si précieux, un 
petit grain de poussière, quand bien même il ramas 
serait toutes ses forces pour aimner en retour la 

suprême Majesté qui l'a prévenu d'amour et qui se 
montre appliquée tout entière à l'euvre de son 
salut » 2 ? 

Consacrée entièrement Verbe, l'âme de 

l'épouse est sous la domination absolue de l'Époux 

I, Cf. Ephes. I, I8; III, I8. 
2. Traité de l'annour de Dieu, ch. V. (Traduction nou 

velle par H. M. Delsart, p. 39). 

quil commande ou permet. 



52 

qui l'attire à lui, qui « attire tout d'elle à lui »: 

Omnia raham ad meipsum l. Le Verbe possède 
tout d'elle, dirige tout en elle : Omnia subjecisti 
sub pedibus cjus ; il règne sur elle en Maître 

adoré, en Souverain dont le pouvoir est indiscuté, 
en Amant dont l'amour est universellement subju 
guant ; il règne sur tous les désirs de l'âme et il 

règne seul, parce qu'elle ne recherche que lui et son 
bon plaisir : « J'accomplis toujours ce qui Lui est 
agréable », Quae placita sunt ei facio semper . 
L'âme peut alors réellement s'approprier les paroles 
de l'Apotre : « Je vis, non ce n'est plus moi qui vis, 
c'est le Christ qui vit en moi »: Vivo autem, jam 
10n cgo, vnvt vero in ne Christus , « Le Christ est 

sa vie, et la mort lui apparait comme un gain > 
parce qu'elle sonnera l'heure cù l'ame sera pour tou 
jours unie à Celui qui est le tout de sa vie. 

I. Joan. XII, 32. 

L'ÉPOUSE DU VERBE 

Loin d'ailleurs de se laisser vaincre en amour, 
l'Époux reste, en toutes choses, premier et préve 
nant. Il se montre à lâme plein de tendresse : il 

lui redit ces paroles qui sont l'expression adéquate 
d'un unique et mutuel amour: « Tout ce qui est 
à moi est à toi, tout ce qui est à toi est à moi >: 

N1ca on1nia tua sunt et tua mea sunt 5, En effet, d'une 

2. Ibid. VIII, 29. 
3. Gal. II, 20. 
4. Philip. I, 21. 

4 

5. Joan. XVII, 10. 



LE RÈGNE DU VERBE DANS L'AME 

magnificence égale à sa tendresse, l¾poux divin 
apporte à l'épouse pour la soutenir, l'orner, la béa 
tifier, le prix de ses souffrances, les richesses de ses 
mérites, la noblesse et l'opulence de sa Divinité. 

53 

Dans ce bienheureux état, s'accomplit pour la 
Vierge la promesse du Psalmiste : « Le Seigneur est 
mon guide, que pourrait-il me manquer »? Dominus 
regit me et nihil mihi deerit 1, E1le éprouve la réa 
lisation de la prière adressée à Dieu par le pontife, 
dans la consécration des vierges, au moment même 
où s'échangent les solennelles promesses : « Soyez 
lui, Seigneur, honneur, joie, volonté. Soyez-lui 
rafraîchissement dans la tristesse, lumière dans le 
doute, protection dans l'injustice ; donnez-lui la 
patience dans la tribulation, dans la pauvreté 
l'abondance ; durant les jeûnes, soyez-lui nourriture 
et breuvage ; dans la maladie, remède et salut. 
Qu'en vous elle trouve toutes choses, vous qu'elle 
cherche à aimer par dessus toutes choses >: In te 
habeat omnia, quem diligere appetat super omnia 2 ! 

I. Ps. XXII, I. 
2. I'ontifical de la consécration des vierges. 



MOYENS D'UNION DONNÉS A L'ÉPOUSE 

SOMMAIRE. Moyens donnés à la vierge par '¾poux 
divin pour affernir son union avec lui. Le Verbe se 
donne surtout lui-même par la communion eucharistique. 

VI 

Comment la communion aide la vierge à remplir les de 
voirs et à réaliser sa condition d'épouse. La sainte huma 
nité de Jésus nous conduit à la divinité du Verbe, source 
de béatitude. 

Une condition si élevée, un état si sublime ne 
peuvent se soutenir que si l'�me possède les moyens 
appropriés. L'Époux lui-même y pourvoit. 

Que fait-il quand il veut qu'une âme, élue de 
toute éternité, soit toute à lui ? Le plus souvent < il 
la conduit dans la solitude pour parler à son cSur », 
Ducam eam in solitudin em et loquar ad cor ejus ; 
Comine on entoure une vigne d'une haie protectrice, 

i1 l'enferme dans une clÙture, « dans le creux de 
la pierre », in foraminibus petrae ? : sépulcre mys 
tique qui devient berceau de vie ;il la cache « dans 
le secret de sa face » in abscondito faciei suaes, 

il la fait habiter dans le silence, pour que, recueillie, 
elle puisse plus aisément entendre sa voix et ne 
plaire qu'à lui seul . Il lui donne la Règle qui, à 

I. Ose. II, 14. 
2. Cantic. II, 14. 
3. Cf. Ps. XXX, 21. 
4. < O âme sainte, demeure dans la solitude, afin de t'y 



MOYENS D'UNION DONNÉS A L'ÉPOUSE 55 

chaque instant, traduit ses volontés ; pour l'éclairer, 
les Écritures qui racontent son histoire et révèlent 
SOn amour; il lui donne son Eglise pour mère. II 

Jui confie la mission de la louange pour que « la 
voix de l'épouse résonne avec dou ceur à ses 

oreilles > :Sonet vox tua in auribus neis, vo enim 
tua dulcis 1 il fait revivre pour elle tout le cycle 

de ses mystères, et par les sacrements, lui en con 
fère la souveraine vertu : autant de moyens qui 
servent à l'Époux pour établir, sauvegarder, main 
tenir et affermir l'amour et la fidélité de l'élue. 

Mais surtout le Verbe se donne 1ui-même par la 
communion eucharistique: ce banquet est celui de 
l'union par excellence, parce que le Christ y est en 
même temps l'Époux, le convive et l'aliment. L,a 
communion est le moyen le plus assuré pour réaliser 
dans une âme la perfection de l'état d'épouse du 
Verbe. 

Nous avons dit, en effet, que la vierge, pour 
plaire à l'Époux céleste, doit se détacher des créa 
tures et d'elle-même, en sauvegardant jalousement 
en elle la consécration virginale. 

conserver pour celui-là seul que tu as choisi entre touS... 
Ne sais-tu pas que ton Époux est plein de délicatesse, et 
qu'il n'a garde de te faire connaître les charmes de sa 
présence, quand d'autres présences te préoccupent ? Mets 
toi donc en retraite, mais d'esprit, non de corps [seulement], mais d'intention, mais de dévotion, mais d'une manière tout intérieure. > S. Bernard, In cantica sermo XL, n. 4. 

I. Cantic. II, I4. 



56 L'ÉPOUSE DU VERBE 

Or, l'Eucharistie est « le froment des élus, le 
vin qui fait croitre les vierges > : Frumentum elec 
torun, vinum germinans vir gines 1. Il est vrai que 
c'est l'âme que la communion sanctifie directement 
l'Eucharistie est, avant tout, un aliment de vie spi 
rituelle. Mais, en nous, 1'âme est si étroitement unie 
au corps ; il y a, entre ces deux éléments, une unité 
si substantielle, qu'en élevant l'âme vers les cimes 
de l'amour divin, la communion apaise les ardeurs 
de la concupiscence, elle détourne des joies sen 
sibles et vaines. Plus d'une fois, dans ses postcom 
munions, l'Église demande que cet aliment sacré ait 
pour effet de nous faire « mépriser les plaisirs ter 
restres et aimer les biens célestes > 2, En excitant 
l'amour de Dieu, la communion affermit la volonté 
dans la résolution d'éviter tout ce qui pourrait 
l'écarter du service de l'Époux 

Ne sont-ce pas ces forts et suaves effets du 

sacrement de l'autel que nous exaltons dans l'office 
de sainte Agnès, dont l'Église a repris les paroles : 

I. Zach. IX, I7. 
2. Dom. II Advent. ; Dom. IV post Epiph. Munera tua 

nos, Deus, a delectationibus terrenis expediant. 
3. Pour le développement des idées de tout ce § VI, nous 

nous permettons de renvoyer à la conférence Le Pain de vie 
de notre volume Le Christ, vie de lâme. Voir aussi 1les pé 
nétrants et beaux articles publiés par, D. Ryelandt, dans la 
Revue liturgique et monastique (VI* année, 1g20-21), sur 
L'effet purificateur de PEucharistie ; "Eucharistie et la 
chasteté ; 'Eucharistie source de force morale. Et, du 
même auteur, l'excellente brochure : Pour mnieux comnmu 
nier (2* édition, 1g22), notamment le ch. III : Les effets 
vivifants de l'Eucharistie. 



MOYENS D'UNON DONNÉS A L'ÉPOUSE 57 

< Son corps s'est uni au mien, chante la vierge 
épouse du Christ ; son sang est l'ornement de mes 
lèvres ; Son amour me rend chaste, son contact me 

purifie, sa venue scelle ma virginité >:Cum ama 
Vero casta SUm, tetigero munda sum, cum 
accepero virgo sum 1. 

La communion fait surtout « adhérer I'âme au 

Verbe >: c'est un de ses fruits principaux. Notre 
Seigneur n'a-t-il pas dit lui-même : « Celui qui 
mange ma chair et boit mon sang demeure en moi 
et moi en lui >, Qui manducat meam carnem et 
bibit meum sanginem in me manet et ego in illo 2? 
Quelle adhésion plus grande, plus profonde, pou 
vons-nous imaginer ici-bas ? Le mot « demeurer > 
n'indique-t-il pas tout ce qu'il ya de plus intime et 

de plus stable ? Et l'expression, voulue, intention 
nelle, de réciprocité dans l'immanence (IN ME manet 
et EGO IN ILLO), ne signifie-t-elle pas l'échange des 
complaisances, la mutualité des promesses et des 
donations ? Rien ne peut mieux affermir la fidélité 
que la communion bien faite ; la vierge y trouve le 

secret de rester forte et généreuse, prête à suivre 
partout l'Époux divin. N'est-ce pas « en observant 
les préceptes qu'on denLeure dans l'amour du 

I. Responsorium III, ad natutin. I1 importerait peu que ces paroles ne fussent pas historiques ; le fait que l'Église 
les a adoptées marque suffisamment son sentiment quant à la 
doctrine exposée. 

2. Joan. VI, 57. 



58 

Christ » ? Si praecepta mea servaveritis MANEBITIS 
in dilectione 1nea 1. 

L'ÉPOUSE DU VERBE 

En faisant demeurer l'âme dans l'amour du 
Verbe, I'union eucharistique la fait < vivre > par le 
Verbe, « pour le Verbe »: Verbo ivere. Le Christ 
Jésus nous le dit si clairement ! « Comme mon Père 
qui est vivant ma envoyé et que je vis par le Père, 

ainsi celui qui me mange vivra par moi » 2. 
Faut-il le redire? Le Verbe tient tout du Père ; 
le Père a la vie en lui ; il donne au Fils, au Verbe 
de posséder aussi cette plénitude de vie infinie; 
mais le Verbe re s'incarne que pour nous la donner. 
Il nous la donne au baptême avec la foi et la grâce; 
zmais surtout il renouvelle, et plus abondamment, 
abundantius , cette donation au banquet eucharis 
tique. Il est le pain de vie, qui donne la vie, qui fait 
produire des fruits de vie, en sorte que, vivant par 
le Christ, l'âme vit aussi pour lui. En venant dans 
l'ame, 1e Christ Jésus l'attire tellement à lui ; il 

établit entre ses pensées, ses sentiments, ses désirs, 
ses vouloirs, et les nôtres, une telle union que, si 
son action n'est pas contrariée, il nous transforme 

cn lui, tout comme le feu fait passer ses propriétés 
dans le bois qu'il consume. Ce qui fait dire à S. Ber 
nard : « Nous sommes transformés dans le Christ, 
lorsque nous lui sommes conformes »: Transfor 
111 amur cum c0nformemur. 

I. Joan. XV, 1o. 
2. Ibid. VJ, 58. 
3. lbid. X, 10. 



MOYENS D'UNION DONNÉs A L'ÉPOUSE 59 

Un tel état constitue vraiment l'apogée de l'union. 
Quand on aime réellement, on ne veut faire qu'un 
avec l'objet aimé ; on voudrait le faire entrer en 

soi, pénétrer en lui, en faire une partie de soi 
même. L'amour humain y échoue ; 1l'amour divin, 
tout puissant, 1le réalise en plénitude. Après avoir 
reçu le Christ dans la communion, la vierge peut 
dire comme l'épouse du Cantique: « Mon Bien-Aimé 
est à moi et moi je suis à lui »: Dilectus meus 
mihi et ego illi 1, Pale reflet de l'union dont nous 

avons vu la merveilleuse réalité dans le Christ Jésus 
entre le Verbe et la sainte humanité. 

Aussi bien, la communion, fréquemment et digne 
ment reçue, aboutit-elle nécessairement à établir en 
l'âme le règne du Verbe : Verbo se regere. Le 
Christ ne deimeure en nous que pour nous taire agir 
en toutes choses par lui, à la lumière de sa vérité, 
sous le congé de sa sagesse, sous l'impulsion de son 
Esprit : c'est là, à la fois, le secret et le fruit su 
prême de l'union parfaite 2. 

I. Cantic. II, Ió. � Lire à ce sujet les belles et fortes pages de Bossuet : Par la cOmmui0n le fidèle conso mmé en un avec Jésus-Christ, dans Méditations sur PEvangile, La Cène, XXIV jour. (Ed. Marbeau, pp. 502-506.) 2. Après ce que nous venons d'écrire sur les effets mer veilleux que produit la sainte communion dans les âmes 
épouses du Verbe par la consécration religieuse, on ne s'étonnera pas que, dans l'ordre proprement mystique, elle 
joue un « rôle sensible dans la réalisation du mariage spi rituel, C'est le plus souvent pendant la communion eucha ristique que le Verbe célèbre avec l'âme ces divines noces et scelle ce divin contrat d'une manière sensible et tan gible. L'union sacramentelle devient alors le moyen et le 



60 

Sans doute, c'est le corps et le sang du Christ 
que nous recevons, mais la nature humaine en Jésus 

n'est-elle pas la voie pour aller au Verbe ? Le Verbe 
est « la splendeur essentielle et le rayonnement sans 
limite de la gloire du Père >: : splendor gloriae ', et 
il nous serait impossible de soutenir l'éclat infini 
de cette majesté ; le Verbe est aussi « une four 
naise d'amour dont nous ne pourrions supporter les 
ardeurs » 2. Quel moyen a-t-il donc choisi lui-même 
pour venir à nous, se donner à nous, nous unir à 
lui ? Il a « voilé > sa gloire sous la nature hu 

maine, afin que nos yeux infirmes et nos cceurs 
pusillanimes pussent s'approcher de lui, et trouver 
en lui le salut et la vie. N'est-ce pas ce que dit 
l'épouse du Cantique ? Je me suis assise à l'ombre 
de celui qui est iobjet de mes désirs > : Sub um bra 
illius quem desideraveram sedi 3. Cette « ombre » 
c'est la sainte humanité de Jésus ; lâme se réfugie 
sous cette ombre qui lui permet, parce qu'elle le 

cache et le révèle tout ensemble, de contempler le 
Verbe, de s'approcher de lui, d'entrer en contact 
avec lu, de jouir de lui. Plus d'une fois, au cours 
de l'année liturgique, l'Église met sur nos lèvres 

L'ÉPOUSE DU VERBE 

symbole d'une alliance très intime et indissoluble ». Mgr 

Farges, 1. c., p. 230. 
I. Hebr. I, 3. 

2. lsai., XXXIII, 14. 
3. Cantic. II, 3. 

ces paroles : « Oue l'humanité de votre Fils unique, 
ô Seigneur, vienne à notre secours >: Unigeniti tui, 



MOYENS D'UNION DONNÉS A L'ÉPOUSE 61 

Domine, nobis succurrat humanitas 1, Combien ce 
secours est nécessaire lorsque l'âme désire entrer 
dans le sanctuaire de l'intimité avec le Verbe ! 

L'humanité de Jésus nous mène au Verbe, et par 
lui, nous fait entrer « dans le sein du Père > in 

sinu Patris 2. C'est dans ces splendeurs éternelles 
que, par la foi et l'amou, l'âme peut pénétrer. Une 
fois introduite dans ce Saint des saints, qui est la 
demeure naturelle de son Époux divin, l'âme peut 
se laisser aller aux effusions de son amour ; elle 
peut user d'une sainte hardiesse, pleine de révé 

rence, et exprimer à l'Époux le désir d'être enivrée 
de ses délices : Osculetur me osculo oris sui . Sa 

confiance sera récompensée : elle recevra de l'Époux 
les communications les plus intimes et les plus 
suaves, « car le fruit de son amour est d'une infinie 

douceur >: Et fructus ejus dulcis gutturi meo 4. 

I. Secreta in Missa Visitationis et Nativitatis B, M. V. 
2. Joan, I, 18. 
3. Cantic. I, I. 
4 lbid. II, 3. 



VII 

ADMIRABLE FÉCONDITÉ DE LÉPOUSE DU VERBE 

SOMMAIRE. S. Bernard indique la fécondité comne 
dernière perfection de la condition d'épouse du Verbe. 
Combien cette fécondité de la vierge unie au Christ est 
admirable. - L'infuence de I'¾pouse du Verbe rayonne 
sur l'¾glise entière. - Exhortation finale: appel à la vie 

Quand une âme utilise avec ferveur les nombreux 
et admirables moyens que Notre-Seigneur a insti 
tués et qu'il met quotidiennement à notre disposition 
pour nous attirer à lui, quand clle s'unit chaque 
jour au Christ dans les dispositions voulues de foi, 
de confiance, de généreux amour, elle produit de 
nombreux fruits, elle atteint cette surnaturelle 

fécondité que S. Bernard indique comme dernière 
perfection de la condition d'épouse : « Concevoir 
du Verbe ce qu'elle doit lui enfanter », De Verbo 
concipere quod pariat Verbo. 

Que veulent dire ces paroles ? - « Concevoir 
du Verbe », c'est entreprendre toutes choses par 
la grâce du Verbe et sous l'impulsion de son amour; 

« enfanter au Verbe >, c'est produire des fruits 
pour sa gloire. 

Or, c'est bien là l'euvre de la véritable épouse. 
Détachée des créatures et d'elle-même, vivant unie 
au Verbe, se laissant en tout diriger par lui, il n'est 

d'union, prélude des noces éternelles de 1'Agneau. 



ADMIRABLE FÉCONDITÉ DE L'ÉPOUSE 63 

rien en elle, ni pensée, ni sentiment, ni désir, ni 
vouloir, ni action, ni démarche, qui ne dérive de 
lui, ne dépende de sa grâce, ne découle de l'amour. 

Et c'est de là que naît la fécondité de l'épouse : 
car « celui qui demeure en moi, a dit Jésus, et moi 
en lui, celu:-là porte de nombreux fruits >: Qui ma 
net in me, et ego in eo, hic fert fructum multum 1. 

C'est « du Verbe qu'il faut concevoir >, N'ou 
blions pas, en effet, que cette union au Verbe est 
d'ordre divin, tant par le terme auquel elle nous lie 
que par le principe qui la produit en nous: aucune 
force naturelle, aucune industrie humaine ne peuvent 
la réaliser. « Tout ce qui est né de la chair est 
chair », écrit S. Jean. Qu'est-ce à dire ? Que tout 
ce qui dérive de la nature seule, de la raison seule 
demeure dans le domaine purement naturel ; « ce 
qui est chair ne sert de rien >, n'atteint pas la pro 
portion voulue pour être digne du Verbe, est sans 
fécondité surnaturelle : Quod natunn est ex carne, 

Qu'est-ce donc qui féconde surnaturellement nos 
actions, qui leur donne la vie et les rend glorieuses 
pour Dieu ? C'est l'Esprit-Saint Quod natum est ex 
Spiritu, Spiritus est, et l'Esprit seul vivifie : Spiri 
tus est qui vivificat 5. 

I. Joan. XV, 5. 
2. Ibid. III, 6. 
3. Ibid. VI, 64. 
4. Ibid. III, 6. 
5. Zbid. VI, 64. 

caro est 2; caro non prodest quidquam . 



64 L'ÉPOUSE DU VERBE 

Or, comment l'Esprit nous unit-il au Verbe? Par 

la gr¥ce et la charité. < Il répand dans nos cSurs 

la charité de Dieu » , et, par son action nous con 
cevons du Verbe. C'est de l'Esprit que le Christ a 
été conçu dans le sein de la Vierge ; c'est de l'Es 
prit, de sa gráce et de son amour, que dérive toute 

la fécondité de nos euvres. Vous le savez : 1les élé 
ments essentiels de la fécondité surnaturelle de nos 
actions sont la grâce sanctif1ante et la pureté d'in 
tention, laquelle nait de l'amour que lâme porte à 
l'ÉpOux et de son désir de « lui plaire er toutes 

choses >. Quae plocita sunt ei facio semper. 

Aussi cette fécondité est-elle admirable, bien plus 
merveilleuse que celle des unions terrestres. D'une 
vierge ainsi unie au Christ, chaque Suvre surnatu 

relle, chaque acte de vertu enrichit le trésor de 

gráce et la réserve de gloire, augmente les mérites, 
parfait la beauté. Cette âme « va de vertu en ver 

tu »?: incessantes sont les ascensions int�rieures 

qui la rapprochent de plus en plus du terme des 
n0ces éternelles. 

Sa splendeur également s'accroit à mesure qu'elle 
s'approche du foyer divin de toute perfection ; il 

est impossible de décrire cette splendeur qui ravit 

jusqu' l'Époux lui-même: « Que tu es belle, ô 

I. CI. IRon. V, 5. 
2. Ps. LXXXII, 8. 
3. Cantic. IV, 1. 

mon épouse >, quam pulchra es! Il recherche 



ADMIRABLE FÉCONDITÉ, DE L'ÉPOUSE 

cette beauté : « Montre-moi ta face, ô bien-aimée »: 
Ostende miki faciem tuam, « car ta face est pleine 
de charmes » : Facies tua decora 1 ! « Tu res 
sembles à un palmier, et j'ai dit : J'irai au palmier 
et j'en cueillerai les fruits > ; je me délecterai 
dans les vertus dont ma grâce même est la source. 

Sainte Catherine de Sienne put un jour con 
templer la beauté d'une âme qui venait, après 
le péché, de recouvrer la gråce sanctifiante ; au 
B* Raymond, elle se déclara impuissante à dé 
peindre l'éclat merveilleux de cette âme. Que dire 
d'une vierge consacrée au Seigneur et dont toute 
la vie est baignée par les rayons du Soleil de justice, 
dont toutes les voies sont illuminées par l'éternelle 

Sagesse qu'est le Verbe divin ? Les anges seuls 
peuvent l'admirer : « Qui est celle-ci qui monte du 
désert, du désert de sa pauvreté native, qui 
monte comme une colonne de fumée exhalant la 

myrrhe, 1'encens, tous les parfums ; ruisselante elle 

Mais toutes ces richesses, toute cette splendeur, 
l'âme les rapporte à l'Epoux qui en est le principe : 
Parit Verbo. Vivant dans la vérité, illuminée par 
la sagesse, elle sait que l'EpoLX fait sOn SuVre en 

elle ; pleine d'humilité, comme cette vierge bénie et 
I. Cantic. II, I4. 
2. Ibid. VII, 7-8. 
3. Ibid. VIII, 5. 

65 

Sponsa Verbi. 
5 

même de délices parce qu'elle est appuyée sur son 
Bien-Aimé > : Deliciis afluens, innixa super dilec 

tum sUUM 3 ? 



66 L'ÉPOUSE DU VERBE 

unique qui avait conçu le Verbe divin dans son sein 
immaculé, l'épouse fait remonter à la gloire du 
Verbe tout ce qu'elle a reçu de lui, tout ce qu'avec 
sa grâce et son amour elle a conçu de lui : « Mon 
âme glorifie le Seigneur, et mon esprit a exulté 
d'allégresse dans le Dieu qui est mon Sauveur », 
Magnificat anima mea Dominum 1. 

Ce n'est pas seulement des euvres opérées en 
elle par le Seigneur que l'âme peut se réjouir ; sa 
vie toute d'union à Jésus étend son influence bien 
au delà du « jardin fermé » ² où l'Époux l'a con 
duite, elle ·rayonne sur l'Église entière. 

Notre-Seigneur faisait entendre cette vérité à 
sainte Catherine de Sienne : « O combien douce 

cette demeure [de l'âme dans le Verbe], douce au 
delà de toute douceur, dans cette parfaite union de 

l'âme avec moi ! La volonté elle-même n'est plus 
Vraiment intermédiaire dans cette union entre l'âme 

et moi, puisqu'elle est devenue une même chose 
avec moi ». Et, comme si, ayant posé le principe, il 
en venait immédiatement aux conclusions, il ajoutait 
aussitót : « Partout, à travers le monde, se répand, 
comme un parfum, le fruit de ses humbles et con 

tinuelles prières. L'encens de son désir monte vers 

moi en une supplication incessante pour le salut des 
ámes. C'est une voix sans parole humaine, qui 

I. Luc. I, 46. 
2. Cantic. IV, 12. 



ADMIRABLE FÉCONDITÉ DE L'ÉPOUSE 

toujours crie devant ma divine 

67 

Majesté » 1. 
Nous étonnerons-nous d'une puissance si étendue, 

nous qui vivons de la foi? Dieu n'est-il pas le seul 
gardien de la cité des âmes ? le seul soutien de 
l'édifice de l'Église ? N'est-ce pas le Verbe qui 
tient en mains les éterneiles destinées des âmes ? 

Et n'est-il pas, pour tout homme venant en ce 
monde, l'unique voie, la seule vérité, la vraie vie ? 
Mais de quel crédit, de quel pouvoir jouit auprès 
de lui une âme qui est tout à lui? Elle est toute 
puissante sur le cSur de son Époux divin, parce 
qu'elle connaît les avenues de ce coeur sacré ; et 
toute sa vie est un appel constant aux grâces et 
aux bénédictions du Seigneur en faveur de son 
peuple 2, 

Voyez déjà dans l'Ancien Testament le crédit des 
âmes saintes sur le ceur de Dieu. Au temps d'Abra 
ham, il eût suffi de la présence de dix justes dans 
Sodome pour que füt épargnée cette ville démesu 
rément coupable 3. Au Sinai, la prière du seul 
Moise sauve le peuple des coups de la justice di 
vine. Moise vient de recevoir des mains du Sei 
gneur, sur la montagne, les Tables de la Loi : il 

I. Dialogue, traité des larmes, ch. IX. Traduct. Hurtaud, p. 347-348. 

3. Gen. XVIII, 32. 

2. Ce zèle apostolique pour la gloire de l'Époux et la sanctification des âmes est, dans l'ordre proprement mys 
tique, un des principaux effets du mariage spirituel. Sainte Térèse a insisté là-dessus en termes particulièrement nets. Voir Château intérieur, 7° demeure, ch. IV. 



68 L'ÉPOUSE DU VERBE 

est sur le point de redescendre vers les campements 
dIsra
l. Dieu lui révèle à ce moment l'iniquité du 
peuple qui a excité sa colère en adorant les idoles : 

« Laisse-moi, conclut le Seigneur, afin que ma jus 
tice s'exerce sur cette foule »: Dinitte me me ! 

« Laisse-moi > ! Dieu semble craindre, pour ainsi 
dire, que les supplications de Moise ne lui arrachent 
le pardon. Et c'est précisément ce qui se produit. 

à Dieu toutes ses promesses, et le prie de ne pas 
laisser libre cours à son courroux. Et le texte sacré 
ajoute : « Le Seigneur s'apaisa et ne frappa point 
le peuple du châtiment dont il l'avait menacé >: 
PlacattSque est Dominus 1. Moise avait sauvé les 
Israélites coupables. Dans cette lutte mystérieuse il 
avait triomphé des résistances divines, parce qu'il 
était agréable à Dieu, qui lui parlait, dit l'Écriture, 
< comme un ami parle à son ami » 2 

S'il en était ainsi sous la loi de crainte, qu'en 
sera-t-il sous la loi d'amour, où, par l'Incarnation, 

tous les membres du corps mystique du Christ sont 
solidaires les uns des autres ? Alors même qu'elle 

ne serait pas appelée, par sa vocation spéciale, 

aux Suvres extérieures, qu'elle demeurerait solitaire 

sur la montagne, qu'elle serait toujours « la fon 
taine scellée > 3 de l'Époux, une âme qui mène la 

I. Exod. XXXII, 7-14. 
2. Jbid. XXXIII, II. 
3. Ca:tic. IV, I2. 

Moise étend les bras en faveur d'Israël, il rappelle 



ADMIRABLE FÉCONDITÉ DE L'ÉPOUSE 69 

pure vie d'union exerce dans le monde surnaturel 

une influence considérable. N'en avons-nous pas 
pour témoignage la fécondité d'existences comme 
celles de sainte Gertrude, de sainte Catherine de 

Sienne, de sainte Térèse ? Parce que leurs volontés 
étaient entièrement unies à celle du Christ, l'Épcux 
divin accomplissait leurs désirs : Voluntatem timen 
tium se faciet 1, Nous savons avec quelle infinie 

condescendance le Christ Jésus se plaisait à réaliser 
les prières de sainte Gertrude, quel pouvoir en 
quelque sorte souverain il lui conférait : « Je réunis 
dans ton âme, lui disait-il, comme un trésor, les 
richesses de ma grâce, afin que chacun trouve en toi 
ce qu'il y voudra chercher. Tu seras comme une 
épouse qui connaît tous les secrets de son époux 
et qui, après avoir vécu longtemps avec lui, sait 
deviner ses volontés » 2 

I. Ps. CXLIV, I9. 
2. Le héraut de 'amour divin, 1. I, ch. XVII. Un jour, 

le Christ dit à Gertrude : « Donne-moi ton cSur >, La 
Sainte l'offrit avec joie, et il lui sembla que le Seigneur le 
remplissait des effusions de la divine Bonté. Le Christ lui 
dit ensuite : < Je prendrai désormais plaisir à me servir de 
ton ceur. II sera le canal qui, de la source jaillissant de 
mon CSur sacré, répandra les torrents de la divine conso 
lation sur tous ceux qui auront recours à toi avec foi et 
humilité. » Ibid. 1. III, ch. LXVII. Voir aussi 1. I, ch. XIV, 
et surtout 1. III, ch. XXXIII, La vie de la grande moniale 
montre combien la Sainte usait fréquemment de son pou 
voir en faveur de tous ceux qui recouraient à elle. - De 
même le Seigneur disait à sainte Mechtilde : « Me voici ; 
je me mets en la puissance de ton âme pour que tu or 
donnes de moi ce que tu voudras... Je serai à tes ordres >. 
Le livre de la grûce spéciale, 1. I, ch. XXXI. 



70 L'ÉPOUSE DU VERBE 

On découvre là un des aspects les plus profonds 
du dogme de la communion des saints. Plus une 
âme, de la catégorie privilégiée que nous visons, 

s'approche de Dieu, auteur et principe de tout 
don qui orne et réjouit les caeurs, plus elle est la 
bienfaitrice de ses frères. Que de grâces elle peut 
réclamer, obtenir de l'Époux, lui arracher pour 
1'Église tout entière ! Comme elle coopère puissam 
ment à la conversion des pécheurs, à la persévé 
rance des justes, au salut des agonisants, à l'entrée 
des ámes souffrantes dans la béatitude des cieux ! 

Quelle fécondité admirable que la sienne! La fécon 
dité de la nature est limitée ; celle-ci est sans me 

sure. Il s'échappe de cette âme comme un éclat qui 
rayonne ; ceux qui l'approchent sont embaumés de 
« la bonne odeur du Christ » 1, il y a comme une 
vertu divine qui sort d'elle pour atteindre les âmes, 
leur obtenir le pardon, 1les aider, les consoler, les 
fortifier, les relever, les pacifier, les réjouir, les faire 
s'épanouir pour la gloire de son Époux. C'est qu'en 
effet le Verbe vit en elle ; et conmme, toujours vi 
vant, il n'est jamais inactif, et que son action est 
amour, par elle il illumine, vivifie et sauve les 
coSurs. Elle est sa vraie coopératrice de rédemp 
tion. On ne peut mesurer la portée d'une telle action, 
l'étendue d'une telle fécondité. Cette action est 

comme celle des neiges qui couvrent les hautes 
cimes et qui, touchées de plus près par les chauds 

I. II Cor. II, I5. 



ADMIRABLE FÉCONDITÉ DE L'ÉPOUSE 71 

répandent rayons du soleil, se fondent et se 

eaux vives pour féconder les vallées et les plaines. 
en 

Sans doute Dieu seul connaît la puissance d'ac 

tion de l'âme qu'il a élue. Ceux que la foi n'éclaire 

pas ne comprennent rien à ces réalités invisibles : 

ils s'imaginent que de telles âmes retirées du monde 

sont inactives et stériles pour le règne de Dieu 

leurs préférences vont à ceux qui se dévouent aux 

euvres extérieures, tangibles. Certes de telles 

euvres sont nécessaires, indispensables, explicite 
ment voulues par le ciel et réclamées par l'Église. 

Mais qui leur donne la fécondité ? Dieu seul. 

< J'ai planté, écrit, S. Paul, un autre a soigné le 

plant, mais c'est Dieu qui a donné l'accroissement >: 

Deus incrementum dedit ; et « cest en vain que 

les maçons travailleront si Dieu lui-même ne bâtit la 

maison » 2, 

1. I Cor. III, 6. 
2. Ps. CXXVI, 1. 

Dans 1'ordre providentiel, en général, Dieu ne 

donne cet accroissement qu'à la condition d'une ar 
dente prière soutenue par une vie pure ; n'est-ce 

pas cette intention d'apostolat que sainte Térèse 

proposait à ses filles en instituant ses Carmels ? 

Quand donc vous vivez réellement de cette vie 
d'union avec le Verbe, vie qui est l'aboutissement 

normal de votre vocation, que ne pouvez-vous pas 
obtenir pour le salut et la sanctification des âmes!... 



72 L'ÉPOUSE DU VERBE 

Et si cela est vrai d'une seule vierge toute livrée 

au bon plaisir de l'Époux, que dire de la puissance 
surnaturelle d'un monastère dont tous les habitants 
vivraient dans un généreux et constant oubli d'eux 
mêmes, dans une donation totale de leur être à 
Dieu, dans une union de tous les instants avec le 

Christ Jésus ? Quelle puissance incalculable dans 
le monde des âmes possède une pareille assemblée ! 
Quel incessant contrepoids aux crimes toujours 

renouvelés de la terre ! Quelle source féconde de 
lumières et de grâces pour I'Église du Christ ! 
Quelle source de joies pour le coSur de l'Époux ! 
Quelle gloire toute pure rapportée au Père... ! 

Vivez donc de ces vérités. Ayez, chacune, un vif 
et continuel désir de parvenir à ce bienheureux état 
et de participer à ce zèle ardent qui dévorait le 

I. « LÉglise a élevé dans l'état de virginité une mon 
tagne sainte, une montagne où la grãce s'entasse, une mon 
tagne où il se plaît à habiter : Mons... in quo benep lacitum 
est Deo habitare in eo. C'est de là quil répand une grande 
partie des dons qu'il fait à la société chrétienne, pour la 
réconforter dans les luttes quotidiennes du bien contre le 
mal ; c'est de là que part l'éternel niserere qui arrête en 
chemin les colères divines. Sans les compensations des 
prières virginales, la société serait continuellement tour 
mentée par les visites de la Justice divine ». Monsabré, Con 
férences à Notre-Dane, Carême I887. Saint Grégoire 
montrait déjà les vierges saintes de Rome, protégeant, pour 
ainsi dire seules, pendant plusieurs années, contre 1es 
Lombards envahisseurs, la ville angoissée. Harun talis vita 
est, atque in tantun lacrimis et abstinentia stricta, ut cre 
damus quia, si ipsae non essent, nullus nostrum jam per tot 
annos in loco hoc subsistere inter Langobardorum gladios 
potuisset. (Epistol. 26, lib. VII.) 



ADMIRABLE FÉCONDITÉ DE L'ÉPOUSE 73 

ceur du Verbe incarné pour la gloire de son Père 
et la sanctification des âmes. Cherchez à réaliser cet 
idéal, élevé sans doute, mais qui est le terme naturel 
et normal, sinon obligé, de votre vocation magni 
fique. Ne vous bornez pas à être des religieuses 
correctes, qui gardent exactement l'observance ex 
térieure; cela sans doute est requis, cela est indis 
pensable; mais ce n'est là que l'écorce de la vie 

religieuse. Ne vous contentez pas non plus d'¿tre 
des âmes pieuses, mais aux ambitions trop limi 
tées, facilement satisfaites : une telle existence ne 
répondrait ni à l'amour spécial de Dieu manifesté 
par votre vocation, ni à la grandeur des promesses 
que VOus lui avez faites, ni à la hauteur des 
devoirs q°il réclame de ses épouses, ni à l'abon 
dance des faveurs dont il les comble. Aspirez 

sans cesse, avec le secours de la grâce, par une vie 
d'humble et généreuse fidélité, à cette hauteur d'in 
time union que Notre-Seigneur veut contracter 
avec vos âmes: il n'est rien quil attende davantage 
de vous, il n'est rien qui ravisse plus son Ceur sacré. 

Si vous vous efforcez de vivre de cette vie 

d'union, vous réaliserez la fin de votre sublime 
vocation, vous atteindrez le but suprême de votre 
vie religieuse. Ainsi préparée, l'âme pourra en 
tendre sans effroi, « au milieu de la nuit >, le cri 
annonçant l'apparition de l'¾poux :« Voici l'Époux 
qui vient ! allez à sa rencontre »1. Ou plutôt, c'est 

I. Matth. XXV, 6. 



74 L'ÉPOUSE DU VERBE 

I'ÉpOux lui-même qui fera entendre sa voix : 

« Lève-toi, viens promptement ! viens du Liban, 
Épouse; viens, car tu vas être couronnée » 

Veni, sponsa mea, veni de Libano, veni : coronabe 
ris 1. « Voici que l'hiver est fini ; les frimas ont 
cessé, le temps des chants est arrivé » 2, le temps 
des cantiques de l'éternité.. Il en est que, seules, à 
l'exclusion de tous les autres élus, les vierges peu 
vent chanter; seules, elles peuvent en goûter l'inépui 
sable et mystérieuse douceur ; il est des délices in 
exprimables qui leur sont réservées : c'est que, ayant 
tout quitté ici-bas pour adhérer uniquement au 
Christ dans la fidélité virginale d'un amour sans ré 

mon 

L Cantic. IV, S. Voici en quels termes Notre-Seigneur 
montrait à sainte Mechtilde comment il reçoit les vierges 
dans le ciel : « Dès que la nouvelle a retenti : Voici une 
vierge ! toutes les dignités du ciel s'ébranlent avec joie... 

Moi-même je m'empresse de me lever et d'aller au 
devant d'clle, l'appelant par ces paroles :« Viens, mon amie, 
Viens, mcn épOuse, viens recevoir la couronne. > Et ma voix 

est alors d'une telle amnpleur gn'elle résonne dans le ciel en 
tier... Arrivée en ma présence, la vierge se regarde dans 
mes yeux, et moi je me regarde dans les siens comme cn un 
miroir. Nous nous contemplons ainsi l'un dans l'autre avec 
ravissement. Puis, dans une amoureuse étreinte, je m'im 

prime en elle, je la remplis et la pénètre de ma Divinité 
tout entière. > (Le livre de la grâce spéciale, 1. II, ch. 
XXXVI) 

2. Ibid. II, II-I2. 
3. E1 nemo poterat dicere canticum nisi... qui empti sunt 

de terra... virgines enin sunt. Apoc. XIV, I-5. - Gaudia 
V1rg1num... a caeterorum onnium gaudiorum sorta dis 
tincta... Gaudia propria virginum Christi non sunt eadem 
n0n urginum, quamvis Christi. S. Augustin, De sancta 
virginitate, ch. XXXVII, n. 27. 



ADMIRABLE FÉCONDITÉ DE L'ÉPOUSE 

serve comme sans partage, elles ont acquis le privi 
lège incommunicable de « suivre l'Agneau dans les 

cieux partout où il va » : Quocunmque ierit... 1. 

Et l'¾poux et l'Épouse se redisent: « Venez > 2!... 

I. Apoc. XIV, 4 
2. Ibid. XXII, I7. 

75 

GLORIA TIBI DOMINE 

QUI NATUS ES DE VIRGINE ! 





TABLE DES MATIÈRES. 

Préface de l'éditesr. 

I. � La vocation de l'âme à la dignité d'épouse 
du Verbe. 

III. 

II. - La nature humaine en Jésus, épouse du 
Verbe 

VII 

Dieu, par son Verbe, invite l'âme au banquet nup 
tial, I-2 - Diverses catégories de personnes qu'on voit 
paraître dans un festin, 2-4 Toute âme baptisée, 
épouse du Verbe, 5. Cette qualité resplendit surtout 
chez les âmes consacrées, 5-6. Condescendance in 
ouie que cette invitation révèle, 6. Cette doctrine 
est fondée sur IÉcriture Sainte et sur la liturgie, 6-9. 

Elle a sa source dans l'amour, 9-I0. En quels 
termes, S. Bernard trace le portrait de l'épouse du 

1-12 

Relictis omnibus. 

13-19 
Inexprimable union dans le Christ entre le Verbe et 

la nature humaine, I3. - La nature humaine en Jésus 
n'a pas de personnalité à soi, I4. Avec quelle puis 
sance elle adhère au Verbe, 15. Elle vit pour le 
Verbe, 15-16. � Le Verbe règne en elle, I6-17. - Fé 

condité admirable de cette mnerveilleuse union, I7-I8. 
- Le Saint-Esprit, artisan divin de cette union, I8-I9. 

20-34 
Ce détachement de toute créature, condition préa 

lablement requise de l'âme qui aspire à la dignité d'é 
pouse, 20. Division de l'âme qu'amène avec lui l'a 
mour humain, 21. - La fécondité divine, 22. - La fé 
condité humaine, 23. La virginité religieuse, conseil 
évangélique, 24. Pourquoi elle est nécessaire pour 
s'unir au Verbe en qualité d'épouse, 25-26. Combien 
il est important de garder ce veu par la vigilance et 

Verbe, I0-12. 

- Cette union est le type de l'union du Verbe avec les 
âmes consacrées, I9. 



78 

IV. � Votis omnibus Verbo adhaerere 

VI. 

l'humilité, 27--29. � Ce détachement se concilie avec 
I'amour du prochain, exemple des Saints, 29-31. Le 
Christ réclame la priorité de notre amour, 3I-32. 
Exemple de Ste Gertrude, 32-34 

VII. 

TABLE DES MATIÈRES 

44-4. 

V. � Verbo vivere, Verbo se regere 

A la virginité, il faut joindre l'amour, lien de l'union, 
35-36. � La vierge doit s'attacher à l'£poux divin, par 
une fidélité de tous les instants, 37-39. « Emparez 
vous des petits renards qui dévastent les vignes >, 39 
40. Ces animaux malfaisants symbolisent les infidé 
lités, 4I-44 Bénédictions dont la fidélité est 1e gage, 

Moyens donnés par le Verbe à la vierge 
pour affermir son union avec lui 

La troisième qualité de l'épouse : vivre pour le 
Verbe, 47. Cette vie se résume dans la ferveur de 
la dévotion, 48. -L'amour est le soutien de cette vie, 
transíormation que produit cet amour, 48-49. Le 
règne du Verbe dans l'âme, 50-52. Fruits qui en dé 

35-46 

Admirable fécondité de l'âmne épouse du 
Verbe 

54-61 
Abondance de ces moyens, 54-55. - Le Verbe se 

donne surtout lui-même par la communion eucharis 
tique, 55. Comment la communion aide la vierge à 
remplir ses devoirs et à réaliser sa condition d'épouse, 
56-59. - La Sainte Humanité de Jésus nous conduit à 
la Divinité du Verbe source de béatitude, 60-61. 

72-75. 

47-53 

62-75 

s. Bernard indique la fécondité comme dernière 
perfection de la condition d'épouse du Verbe, 62-64 

Combien cette fécondité est admirable, 65-66. 
Elle rayonne sur l'¾glise entière, 66-72. - Exhortation 
finale à la vie d'union, prélude des noces avec l'Agneau, 

Inp. par Desclée, De Brouwer et Cie. Bruges (Belgique). 

coulent pour l'épouse, 52-53. 





LIBRAIRIE DE L'ABBAYE DE MAREDSOUS (Namur) 

S. BERNARD. Textes choisis, par l'abbé Vacandard. 
I vol. in-16. 5 fr. 

Ip. Traité de l'amour de Dieu. - Traduction nouvelle par H. M. Delsart. 2 édit. I vol. in-16. I fr. So. 

STE GERTRUDE. Révélations. Le Héraut de l'amour divin. 2 vol. in-12. 7 fr. le vol. 
ID. Exercices. Introduction et traduction française par D. Guéranger. I vol, in-32. 2 fr. 5o. 

ID. Exercices. Traduction de D. Emmanuel. I Vol. édit. de uxe in-16. 5 fr. 
Id, Preces Gertrudianae. Un vol, 4 fr. 
Ste Gertrude. Sa vie intérieure. 2 édilion. I Vol. 

in-16. 6 fr. 

STE MECHTILDE. Révélations. Le livre de a grâce spéciale. I vol. in-12. 7 fr. 

D. DU BoURG. La Bse Jeanne Bonomo, moniale bénédictine. I vol in-12. 7 fr. 5o. 
D. M. WoLTER. La vie mnonastique, ses princi pes essentiels. I Vol. in-i6. 2 ír. 5o. 

D. JEAN DE HEMPTINNE. Notice sur l'ordre de S. Benoít. I vol. in-16, avec gravures. 3 ir. 5o. 
Ib. Une åme bénédictine, D. P. de Hemptinne. 5 édition. 1 vol. in-12, avec gravures. 5 tr. 75. 
D. I. RYE LANDT. Pour mieux communier. 2 édi 

tion. Une bro chure. 1 fr. 

Revue Liturgique et Monastique. Paraissant 
8 fois par an aux Temps liturgiques (Arent, No
l, Septua 

gésime, Carême, Páques, Pentecóle, Assomption et Tous 
saint) en fascicules in-8 de 48 pages, - Prix de l'abon 
nement :8 fr. ; U, P.: 9 fr. so. � Un N° spécimen est 
envoyé sur demande, adress ée à l'abbaye de Maredsous. 

Impr. par Desclée, De Brouwer et Cie, Bruges (Belgique) 





{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

