\‘, A

EDITIONS FRANCISCAINES

REGARDS
SUR LE CHRIST

Un volume 1422 de 120 pages.

*

REGARDS
SUR LA COMMUNAUTE
Un volume 1422 de 120 pages.

*

REGARDS -
SUR L’EGLISE

Un volume 1422 de 240 pages.
*

REGARDS
SUR LA LIBERTE

Un volume 1422 de 128 pages.

9, RUE MARIE-ROSE — PARIS (14°)

i
Ly

&,




FR. VALENTIN-M. BRETON

o O.EM
: E. M.

LA
COMMUNION
- DES SAINTS

HISTOIRE

DOCTRINE
PIETE

EDITIONS FRANCISCAINES
PARIS

AR







LA
COMMUNION
"DES SAINTS




DU MEME AUTEUR

Aux Editions Franciscaines

LA SPIRITUALITE FRANCISCAINE.

LE CHRIST DE L'’AME FRANCISCAINE.

MEDIATION DE JESUS-CHRIST.

NOVISSIMA, retraite préliminaire.

RENAITRE, retraite fondamentale.

LA TRINITE, histoire, doctrine, piété.

PROPOS SUR L'EXAMEN DE CONSCIENCE.

LA CONFESSION FREQUENTE, histoire, valeur, pratique.

LE TIERS-ORDRE FRANCISCAIN, commentaire historique,
littéral et spirituel de la Régle.

LE CHRIST ET LE TERTIAIRE. '

SAINT FRANCOIS ET LE PRETRE.

LA PAUVRETE, vertu fontale de la piété franciscaine.

LA TRIPLE VOIE DE SAINT BONAVENTURE, texte latin, intro-
duction, traduction et notes.

A la Librairie Saint-Frangois

DE L'IMITATION DU CHRIST A L'ECOLE DE SAINT FRANGOIS.

Chez Aubier

SAINT BONAVENTURE, maitre de spiritualité.
LA VIE DE PRIERE, nécessité, pratique, grandeur.



FR. VALENTIN-M. BRETON
O.E. M.

o (TN
COMMUNION
DES SAINTS

HISTOIRE
DOCTRINE
PIETE

EDITIONS FRANCISCAINES
9, Rue Maric-Rose - PARIS (14)




NIHIL OBSTAT
Parisiis,
die 8 a novembris 1933,

Fr. Richardus DEFFRENNES,
Cens. Dep. O.F.M.

IMPRIMI POTEST
Parisiis,
die 8 a novembris 1933,

Fr. Remigius-M. LEPRETRE
Min. Prov. Franciz

IMPRIMATUR

Lutetize Parisiorum,
die 4 a Januarii 1934

V. Durw, v.g.



A TOUTES LES AMES
CONNUES OU INCONNUES
DONT LES PRIERES, LES DESIRS OU LE BESOIN
— ARGUMENT PLAUSIBLE DE LA COMMUNION DES SAINTS —
ONT OBTENU A SON AUTEUR
LA GRACE MULTIPLE DE L’ECRIRE,
CET OUVRAGE
EST PAR LUI
DEDIE

T

——




=4 o] - "
- N
. 4" 1
B
" .
|

B .

. . . -

.

i . .

. AL
i
v X .
.
“ 1
. :
, y
)
.
i .
N
= ~
¢ .
s
i




PREFACE

parmi les notions du Catéchisme appris autrefois

littéralement, le souvenir précis que cette étude
de la lettre avait pour but principal de conserver en
nous.

I E titre de cet ouvrage a évoqué dans notre mémoire,

Objet du livre. — I. Nous nous sommes rappelé que
par COMMUNION DES SAINTS s’entend une union spirituelle
existant entre tous les membres de 1'Eglise ; dont 1'effet
est de les rendre solidaires les uns des autres et parti-
cipants, comme d'un patrimoine commun, des biens
spirituels de cette Eglise; et que ce patrimoine, ce
trésor familial, est enrichi des mérites infinis de Jésus-
Christ Notre Seigneur, des mérites surabondants de
la Trés Sainte Vierge et des Saints, et de ceux que
les justes acquiérent chaque jour par leurs priéres et
autres bonnes ceuvres.

Nous nous sommes souvenu aussi que les membres
de I'Eglise sont d'abord les saints du ciel qui composent
I'Eglise triomphante; puis les dmes du purgatoire, qui
composent I'Eglise souffrante; et enfin les fidéles de
la terre, qui composent 1'Eglise militante.

(V=9




e

\ T

10 LA COMMUNION DES SAINTS

Entre les saints du ciel et les fideles de la terre,
I'union est établie par lintercession et la protection
que ceux-ci implorent de ceux-la, et que ceux-la accor-
dent a ceux-ci; entre les fideles trépassés qui achévent
de purifier leur ame et les fidéles vivant encore sur

' la terre, cette union devient une assistance des uns

aux autres par l'offrande a Dieu en leur faveur de
suffrages et de satisfactions, et sans doute un retour
de gratitude des ames soulagées au profit de leurs
bienfaiteurs.

Entre les fidéles de la terre, cette méme union produit
une réciprocité, une réversibilité des priéres et des
mérites de tous au bénéfice de chacun, de chacun au
profit de tous. Nous avons la un résumé exact et
littéralement complet de l'objet de croyance formulé
par cet article du Symbole des Apédtres : « Je crois
la Communion des Saints ».

Mais que de notions il implique! Que de questions
il souléve ! Si nous laissons la méditation creuser quelque
peu et féconder les termes qu'il groupe en une ligne,
vers quels horizons indéfinis ne sommes-nous pas entrai~
nés! Quelles perspectives ouvre devant nous cette
mention de 1'Unique et Triple Royaume oit le Seigneur
Jésus communique aux hommes de tous les temps et

de tous les lieux la vie gu'il puise au sein de l'adorable

Trinité |
La vie de Dieu! la Charité ! N'est-elle point le lien

| mystérieux qui unit entre eux tous les fidéles du Christ,

' ceux qui triomphent dans la gloire et ceux qui luttent
| sous l'étendard de la foi, et ceux qui peinent dans
| I'expiation ; mais qui en outre les attache, bien plus

les incorpore a4 1'Homme-Dieu; et par cet unique
médiateur entre Dieu et les hommes, les rend tous :
consortes divine naturee, participants de la nature
divine ?

Voila donc la réalité secréte et profonde, immense,
que couvre et révéle la lettre de I'humble formule dog-
matique : je crois la Communion des Saints. Elle nous
place alors au confluent de toutes les doctrines : Dieu-
Trinité ; le Christ médiateur ; le Corps mystique avec




PREFACE 11

son Chef et ses membres; 1'Eglise visible et invisible,
canal de la grace, distributrice de la parole et des
sacrements ; la priére et son efficacité; les ceuvres
méritoires et satisfactoires et leur valeur; l'intercession
des Anges et des Saints; la terre oit 'on combat; le
Purgatoire oit I'on expie; le Ciel out I'on est couronné;
le temps de I'épreuve et l'éternité bienheureuse; la
prédestination et la consommation ol Dieu enfin est
tout en tous... La Communion des Saints forme le centre,
logique et vital de fout, doctrine et pratique.

Faudra-t-il donc, & son sujet, parler de tout, et y
montrer de tout la convergence ?

Pour aider a l'intelligence de cet article du symbole,
il n'est pas nécessaire, on le congoit, de reprendre
I'exposé de I'enseignement de 1'Eglise; il est néanmoins
obligatoire de montrer la jonction, la coordination vitale
dans I'exercice quotidien de la vie chrétienne, des notions
intéressées par le dogme. La était la difficulté de notre
ceuvre.

Plan de I'ouvrage. — Dés que l'on quitte le genre
du bref exposé catéchétique qui suffit a I'enseignement
de la croyance et qui dans les ouvrages les plus complets
tient en une dizaine de pages, et qu'on essaie d’étendre
la matiére a la contenance d'un juste volume, le péril
devient menagant de perdre de vue le sujet limité et
spécial que l'on traite. De beaux et utiles développements
se présentent qui semblent étroitement liés a ce sujet :
I'Eglise triomphante, souffrante, et militante ne fournit-
elle pas une naturelle occasion de décrire longuement
le bonheur des élus, les peines des ames, les combats des
fidéles; ou d'établir la légitimité du culte des saints,
les preuves révélées de l'existence du Purgatoire, ou
le sens combattif des Béatitudes ? N'est-on point fondé
a insister sur l'excellence de la dévotion a la Sainte
Vierge, sur l'efficacité de l'intercession des Saints et
'application des Indulgences? Et ccetera...

Sans aucun doute ; nous ne songeons pas a blamer
ceux qui l'on fait ailleurs ou qui a notre place I'auraient
fait ici. Nous ne prétendons méme pas, ni avoir mieux



12 LA COMMUNION DES SAINTS

réussi, ni nous étre entiérement gardé de cet écueil.
Nous croyons n'avoir pas omis de rendre pleinement
intelligibles et intéressantes les doctrines directement
engagées par la Communion des Saints. De plus, ceux
de nos lecteurs qui voudraient connaitre le détail harmo-
nique des doctrines auxquelles il n'est emprunté que des
conclusions ou fait des allusions, ont la possibilité de se
reporter aux ouvrages qui en traitent!. Malgré nos
bonnes intentions, nous craignons néanmoins qu'on ne
nous trouve sur certains points a la fois long et incom-
plet ; nous nous en accusons le premier en indiquant
dans cette préface les éléments de notre justification.

Nous avons ainsi divisé notre travail : une INTRO-
DUCTION expose le sens grammatical des mots, trés
utile & l'intelligence de leur usage dogmatique.

Cette exposition littérale nécessitant déja la connais-
sance des acceptions historiques, nous racontons briéve-
ment le fait de l'insertion au Symbole des Apétres de
la formule : Je crois la Communion des Saints.

Logiquement cette incursion dans I'histoire du dogme
nous améne a y relever les témoignages de la foi des
chrétiens, des origines jusqu'a la période scolastique,
aprés laquelle la doctrine fixée n'a plus connu de
vicissitudes, sauf dans l'interprétation des protestants.
Telle est la matiére de la PREMIERE PARTIE qui ressortit
a la Théologie positive.

Nous avons suivi, et nous 1'avouons dans une pensée
de loyauté et de gratitude, P. Bernard, dans son article :
Communion des Saints, publié par le Dictionnaire de
Théologie Catholique '®. Tous ceux qui ont traité le
sujet depuis la publication de cette admirable étude
en sont tributaires; mais les gens du métier verront
ce que nous avons essayé d'y apporter du nétre. Up
autre article du méme Dictionnaire 2, sur le témoignage
des monuments antiques en faveur du dogme, signé
R.S. Bour, aurait mérité une ample utilisation. La nature

1. Par exemple ceux de la B.C.S.R., chez Bloud et Gay. —
la. D.T.C, tome III, col. 424-453. — 2. D.T.C., tome III, col.
454-480.




PREFACE 13

de notre travail ne I'ayant pas permis, nous signalons
ici cette intéressante collection de documents.

De la Théologie positive nous sommes remontés a
la Théologie scripturaire dans notre DEUXIEME PARTIE.
Nous avons attentivement étudié les enseignements
fournis par les Evangiles Synoptiques sur le Royaume
de Dieu, par saint Jean sur la vraie Vigne, par saint
Paul sur le Corps Mystique, trois aspects de l'unique
réalité, 'Eglise, dans laquelle circule la vie divine, la
charité dont la communication entre tous les membres
est 1'objet de la foi. De notre mieux nous avons déve-
loppé les analogies scripturaires ; nous les avons éclairées
par les faits d'ordre humain et divin qu'elles associent,
et enfin appliquées au sujet.

Il fallait enfin de toute cette doctrine indiquer la
valeur de vie, les conséquences pratiques pour l'exer-
cice quotidien de l'existence chrétienne, sa consolation
et sa vigueur. Nous nous y sommes appliqué dans la
TROISIEME PARTIE, au risque de déséquilibrer quelque
peu l'ordonnance de notre ceuvre, car cette partie est
sensiblement plus ample que chacune des deux premiéres.
Nous I'avons bien vu, nous l'avouons et nous ne nous
en repentons pas.

Dessein de l'auteur. — Cette ampleur, en effet,
correspondait a notre dessein. Nous n’avions point prin-
cipalement souci de faire ceuvre de science ; mais, — et
nous le déclarons sans détour — ceuvre d'édification.
Peut-étre nous accordera-t-on que le savoir doctrinal
ne manque pas a ce livre et que les parties de Théologie
positive, historique et scripturaire y basent solidement
la piété. Mais d’année en année nous vérifions la justesse
de la parole apostolique : ce n'est pas leur science qui
sauve les ames 3.

La doctrine, dit-on, manque 3 notre époque. Ce n'est
point faute de livres. Mais peut-étre en trouve-t-on
davantage pour cultiver l'érudition et amuser la curiosité,
que pour réveiller la foi, embraser la générosité, éclairer

3. Rom., 1, 19-23; 1 Cor., 1, 17-25.




14 LA COMMUNION DES SAINTS

la marche, régler I'agir... Or, le besoin du peuple chrétien
n'est pas de démonstrations logiques, mais de sagesse,
de savoir vital et vivifiant. Ce peuple serait heureux
de vivre en plénitude sa vie chrétienne, si on lui en
donnait l'intelligence et le goiit. Le fait-on suffisamment ?
Ose-t-on méme le faire?

Parce que les chrétiens de la nef ne pourraient ordi-
nairement pas répéter les termes d'un enseignement quel-
que peu relevé, on s'imagine, et méme on le leur fait
croire, qu'ils ne le saisissent pas et qu'ils sont incapables
d’en profiter! N'oublions pas que l'intelligence de la
doctrine révélée ne se mesure pas uniquement sur les
facultés humaines ; les dons et les graces du Saint-Esprit
suppléent, dans une proportion qui nous est difficilement
appréciable, mais que I'expérience manifeste considérable,
aux déficiences de la nature. Les cceurs purs voient Dieu.

Amoindrir les vérités, les rabaisser en faveur des
esprits rebelles et des cceurs laches, cest, dit le
Psalmiste, diminuer aussi le nombre des Saints, Deficit
sanctus, quoniam diminutae sunt veritates a filiis homi-
num?*. Ce sera par contre multiplier le nombre des
Saints que mettre a la portée des admes la joie et la
plénitude de la vérité.

Nous avons donc essayé de proposer & nos lecteurs
les aspects les plus profonds du dogme et ses consé-
quences les plus spirituelles. Mais cette volonté de rendre
abordables les cimes nous a entrainé en redites et en
longueurs. Puisse notre dessein ainsi déclaré nous faire
absoudre : c'est presque un livre de méditation que
nous avons écrit.

Néanmoins, n'ayant pu, ainsi que nous nous en
sommes expliqué, dire tout ce qui venait a notre propos,
nous nous permettons de recommander 3 nos lecteurs :

1° de chercher dans le contexte du Nouveau Testa-
ment les textes que nous avons abondamment cités
et dont la lecture directe leur procurera lumiére, joie,
consolation : Nulle parole ne vaut la parole divine;

4 Ps. 2, 1.



PREFACE 15

2° de trouver des enseignements complémentaires, des
vues nouvelles, des suggestions semblables a celles dont
nous aurions voulu remplir notre ouvrage dans les quel-
ques excellents livres que nous signalons ici :

Bossuet : Meéditations sur ['Evangile, La Céne,
2° Partie.

K. Adam : Le Vrai Visage du Catholicisme (Grasset).

G. Bardy : En lisant les Péres (Bloud et Gay).

A. von Ruville : Retour a la Sainte Eglise
(Beauchesne).

W. Soloviev : Les Fondements Spirituels de la Vie
(Beauchesne).

V.-M. Breton : Le Christ de I'’Ame Franciscaine
(Editions Franciscaines).

Et si la grace de Notre-Seigneur Jésus-Christ, hum-
blement implorée par l'intercession de sa Mére, féconde
pour leurs lecteurs les pages de ce livre, qu'ils daignent
se souvenir devant Lui de I'humble auteur.

Fr. V.-M. B.




L i s et e i S 5 e Al o b 05 U 3 A s 5 e L AR I 0 s 2 s, sl ol S it Ak .




INTRODUCTION

LE SENS DE LA FORMULE DOGMATIQUE
EXPLICATION DES MOTS
SIGNIFICATION VERBALE

SIGNIFICATION DOCTRINALE

I. Sens verbal : Communion ; les Saints. — II. Sens doctrinal.

VANT d’entreprendre l'exposition de la réalité
A signifi¢ce par la formule <« Communion des

Saints », arrétons-nous quelque peu a l'expli-
cation verbale de ses éléments ; elle nous servira, pour
leur intelligence réelle, d’une utile préparation ; car
d’apprécier l'exactitude, la plénitude des mots choisis
par la conscience chrétienne pour exprimer sa foi,
affermira partout notre confiance en Celuj qui n'a pas
dédaigné, révélant aux hommes la doctrine de vie,
d’insérer sa pensée dans leurs vocabulaires, et présidant
ensuite au développement du dogme révélé, de se préter
meme aux subtilités de leurs syntaxes.

-

(L)




18 LA COMMUNION DES SAINTS
I. — SENS VERBAL

Communion. — CoMMuNION transpose simplement
dans notre frangais le mot latin communio avec les
différents sens que celui-ci posséde dans sa langue ori-
ginelle, ordinairement moins différenciée que la notre.
Nous pouvons en effet selon le contexte, rendre CoMMU-
NIO par communication, communauté et communion, qui
ont chacun leur sens particulier.

La racine unique est communis, commun, adjectif
que l'on fait venir de cum — munus.

Cum, préfixe, ainsi que le nétre, co, col, com, con, qui
en dérive, est la préposition cum — avec, et indique
similitude, simultanéité d’'action ou d'état.

Munus, eris ou MUNIA, iorum portent entre autres
le sens (figuré) de charges, d’offices publics, de services
a rendre; puis de services rendus; et de la graces,
faveurs, dons. Nos mots ComMuNE et Municipalité et
leurs dérivés gardent la premiére signification.

L’'adjectif commun implique donc primitivement l'idée
d'une charge & laquelle plusieurs participent ensemble ;
puis par extension, l'idée de participation égale a
n'importe quoi; d'ot la gamme de sens descendue par
le mot : indivis, public, général, ordinaire, banal.

Communia esse amicorum inter se omnia, dit Térence :
Tout est indivis entre amis; Cicéron appelle I'Empire
romain, commune imperium ; le salut public, communis
salus ; l'intérét général est nommé dans C. Nepos
communis utilitas. Des inscriptions nomment communia
des biens communaux.

Communio sera l'état des choses communes, mises
en partage, en communauté : communio legis, parité de
droit (Cicéron) ; communio sanguinis, communauté du
sang (Cicéron) ; et méme communio parietum, mitoyen-
neté des murs (Tacite).

Le verbe correspondant 2 communio est communicare,
communiquer, dont notre verbe communier est le dou-
blet, forme populaire propre uniquement a la langue
frangaise. Il signifie : mettre en commun ; partager, au
sens actif de faire part, et passif d'étre admis au




INTRODUCTION 19

partage ; puis communiquer, avoir rapport avec quel-
qu'un, s'associer avee lui; enfin dans le latin théolo-
gique, participer a I'Eucharistie.

Un mot voisin par l'orthographe mais éloigné par
le sens, est celui dont nous avons tiré munir : MUNIRE
et ses dérivés, par exemple communire = fortifier,
protéger, enceindre de remparts, garnir de munitions.
Souvent la liturgie rapproche les deux mots l'un de
l'autre, car la communion sacramentelle munit 1'ame,
la fortifie contre ses enpemis. C'est pourquoi nous en
signalons |'’homonymie.

On apergoit, par cette petite incursion étymologique,
la richesse du mot communion. Cet apergu ne sera pas
inutile a l'intelligence du dogme.

Nous ajouterons dans la méme pensée qu'en grec,
langue originelle du Nouveau Testament et de la théolo-
gie primitive, les mots correspondants présentent exacte-
ment les sens expliqués, sous l'abondante variété de
formes particuliére 4 cet idiome éminemment souple
et riche.

Koinénia, I'équivalent de communio, peut se traduire
par communication, communauté, commerce, consortium,
société, participation. Des exemples nombreux s'en lisent
dans I'Ecriture. Citons-en quelques-uns ; ces citations
reviennent a4 notre sujet.

I. — Au sens de communauté, société 1, l'intime et
étroite liaison dans laquelle les croyants se tenaient
unis est ainsi décrite : Ils étaient assidus a I'enseigne-
ment des apétres, aux réunions communes (communauté
selon le grec, communicatio dans la Vulgate), a la frac-
tion du pain et aux priéres. On voit dans ce passage
la communauté ecclésiastique distinguée de la communion
eucharistique, si fraction du pain désigne le rite sacra-
mente],

S'il est [parmi vous] quelque communauté d'esprit
(sociéte, dit la Vulgate)... = unanimité 2,

. Act, 2, 492. — 2. Phil, 2, 1.




20 LA COMMUNION DES SAINTS

II. — Au sens de participation, d’entrée en partage :

Que la grace de Notre-Seigneur Jésus-Christ, I'amour
de Dieu et la communication du Saint-Esprit soient
avec vous tous %,

Afin d'étre admis & la communion de ses souffrances
[celles du Christ] en lui devenant conforme dans sa
mort ¢... (Vulgate : societas passionum).

Le calice de bénédiction que nous bénissons n'est-il
pas une communion au Sang du Christ? Et le pain
que nous rompons, une communion au Corps du Christ ?
(Vulgate : communicatio sanguinis, participatio corporis).
Il s’agit bien la de la communion eucharistique ; et ici
il s'agira de l'incorporation mystique par la foi et l2
grace 6 :

Il est fidéle le Dieu qui vous a appelés a la commu-
nion (Vulgate : société) de son Fils Jésus-Christ Notre
Seigneur 7.

III. — Mais une attention particuliére est due au
sens que saint Jean attribue au mot KOINGNIA, particu-
lierement dans sa premiére Epitre. Nous lisons ainsi au
chapitre premier :

... « Ce que nous avons vu, nous vous l'annongons,
afin que vous aussi vous soyez en communion avec nous
[les Apotres] et que notre [celle des Apdtres et des
fideles] communion soit avec le Pére et avec son Fils
Jésus-Christ... Si nous disons que nous sommes en
communion avec lui [Dieu] et que nous marchions dans
les ténébres, nous mentons et nous ne pratiquons pas
la vérité.. Mais si nous marchons dans la lumiére...
nous sommes en communion les uns avec les autres...»

La Vulgate traduit société; et le mot communauté,
aussi exact que celui de communion, est d'une grande
douceur pour I'ame qui se souvient de la promesse de
Jésus, « Nous viendrons a lui, nous nous ferons en lui
notre demeure » 8. Mais le sens plein de cette « commu-

3.2 Cor, 13, 13. — 4. Phil, 3, 10. — 5. 1 Cor,, 10, 16. —
6. 1 Cor, 10, 4-7. — 7. 1 Cor, 1, 9. — 8. Joan,, 14, 23.



INTRODUCTION 21

nion » manifeste la conjonction des chrétiens avec Dieu
dans le Christ, et leur commune participation a 1I'Esprit
du Christ et aux biens qui de cet Esprit dépendent, par
le fait de leur union au Christ et a Dieu ®.

C'est ainsi que I'étude grammaticale des textes nous
entraine soudain jusque dans la profondeur de la
doctrine. Remarquons encore que saint Jean reste en
parfaite conformité. de vocabulaire avec saint Pafxll.
L’opposition de la lumiére aux ténébres du texte cité
nous remémore la semblable allusion de 2 Corinth., 6,
14 : Quelle société existe-t-elle entre la justice et l'ini-
quité, quelle communauté entre la lumiére et les
ténébres 7...

Nous sommes désormais fixés sur le sens un et
multiple du mot communion tel qu'il se présente dans
la formule dogmatique. Il désigne a la fois une commu-
nauté de personnes et de biens ou celles-la participent
indivisément et communément & ceux-ci; autrement dit
une société dont les membres se communiquent entre
eux leur avoir ; cette participation, cette communication
elle-méme ; les biens qui en sont l'objet, savoir les biens
communs ou communaux, comme lorsqu'on dit : La
communauté réduite aux acquéts; I'état qui nait de
cette communication : vivre en communauté. Et quand
saint Augustin dira : Imperatores nostrae communionis,
les empereurs de notre communion, nous n'hésiterons
pas plus sur le sens de sa parole, que quand il dira
communione Ecclesiae aliquem privare, séparer un impie
de la communion de I'Eglise. Cette communion est
celle de la foi, de la grace, biens de Dieu dont nous
sommes héritiers et participants dans le Christ.

Le verbe exprimant l'action et causant I'état, est
communier. Les fidéles du Christ communient en Luj et
entre eux a sa vie qui est la vie divine: et le moyen
principal et surexcellent de cette communion en conserve
¢minemment le nom : La SAINTE Communion,

9. Grimm, Lexicon Gr.-Lat. in libros N.T.




22 LA COMMUNION DES SAINTS

Si nous comprenons la valeur de ce mot, et la dignité
qu’il a acquise en passant de l'usage profane au service
de la Révélation, jamais plus nous ne nous en permet-
trons l'abusif emploi, courant dans une certaine litté-
rature, pour signifier une quelconque sympathie d'ordre
esthétique ou sentimental ; nous refuserons de commu-
nier & 'ame des choses qui n'en ont pas, nous qui avons

I'honneur de communier en Jésus-Christ & Dieu et avec
les enfants de Dieu % |

<« Ne vous attachez pas & un méme joug avec les infideles.
Quelle société former entre la justice et I'iniquite ?
Quelle communauté entre la lumiére et les ténébres 7
Quelle participation entre le Christ et Bélial ...

Quel rapport entre le temple de Dieu et les idoles ?
Car nous sommes, nous, le temple du Dieu vivant | » 10

Empruntons maintenant, pour conclure notre étude,
un clair résumé du sujet & ce parfait expositeur des
vérités chrétiennes que fut Jean-Jacques Olier 1! :

« Communier, c’est se donner & Dieu pour entrer
en participation de ses dons et de ses perfections. Cette
participation est appelée Communion, surtout par les
Péres grecs, parce que Dieu nous rend 1a ses richesses
communes. La participation au Corps de Jésus-Christ
s'appelle Communion sacramentelle, parce que ce sacre-
ment nous rend communs les bien de Jésus-Christ, et
nous communique ses plus grands dons; et la partici-
pation qui se fait dans l'oraison s'appelle Communion
spirituelle, & cause des dons que Dieu y communique
par la seule opération intime de son Esprit ».

Les Saints. — Nos lecteurs ont peut-étre été surpris
de la diversité des sens, ou mieux, des nuances de

sens qu'a notre considération présentait le mot commu-
nion,

9a. 1 Cor., 10, 17. — 10. 1 Cor., 10, 17. — 11. Cat. Chre¢.,
P. 11, ch. 8.



INTRODUCTION 23

Ils le seront sirement davantage en apprenant que
le mot Saint est susceptible d'interprétations nettement
différentes; et non plus seulement du point de vue
grammatical ou étymologique ; mais du triple point de
vue grammatical, doctrinal et historique ; et qu'il faut
faire appel aux docteurs et aux historiens pour fixer
son acceptation dans l'article du Symbole : Je crois
Ja Communion des Saints.

Voici d’abord en bref le nceud de la difficulté et sa
solution : nous nous efforcerons ensuite d’en bien exposer
les tenants et aboutissants, selon la grace qui nous en
sera départie.

Le pluriel « saints » et ses équivalents latin et grec,
comme notre mot francais, peut désigner soit des choses,
soit des personnes, et dans le cas o l'on opterait
pour ce dernier sens, les personnes désignées peuvent
stre toutes celles qui vivent par la foi et la grace dans
le Christ, et c'est le sens du Nouveau Testament ; sans
exclure néanmoins celles qui déja régnent avec le Christ
dans la gloire céleste, selon le sens ecclésiastique tradi-
tionnel.

Quand nous saurons qu'un maitre de la taille de saint
Thomas d'Aquin, 'Ange de I'Ecole, a hésité sur la
question, et finalement opté pour une solution aujour-
d’hui abandonnée, nous attendrons pour nous prononcer
d’'en avoir vu la complexité.

Covmunio SancroruM, Komonia Tén "AcioN, Com-
MUNION DES SAINTS, quand on prend cette formule séparée
de tout contexte, ne peut indiquer si le mot saint
désigne des personnes ou des choses. En latin, sancto-
rum, génitif pluriel, convient au masculin personnel et
au neutre ; en grec agién peut &étre masculin et féminin
ou neutre ; en frangais, sainf, substantif, désigne ordi-
nairement une personne: le Saint de Padoue, la Sainte
de Lisieux, les Saints du Paradis; adjectif il peut
qualifier une personne, le Saint Enfant, ou une chose,
la Sainte Maison de Lorette.

Dans un contexte, si le mot en question est déterminé
par un pronom ou un autre adjectif, on pourra se rendre
compte de son genre : Par exemple, toute hésitation est



24 LA COMMUNION DES SAINTS

levée quand on lit : Sanctorum communionem qQui dona
Spiritus Sancti [acceperunt] : la Communion des Saints
qui ont requ les dons du saint Esprit; ou encore
Sanctorum Communionem, id est cum illis Sanctis Qul
in hac fide... La Communion des Saints, c'est-a-dire de
ceux qui sont morts [dans la foi du Christ] 12

Mais le contexte n'est pas toujours aussi clair. Ne
nous en etonnons pas : en frangais le pronom relatif
qui prend pour antécédent un homme, une femme, une
chose...

Le langage biblique, sur lequel s'est fagonné notre
langage théologique par lintermédiaire de la version
grecque des Septante, ou par celui de la Vulgate latine,
présente la méme ambiguité dans 'emploi du mot Saint,
d’autant qu'une particularit¢ de la syntaxe hébraique,
connue peut-2tre de quelqu'un de nos lecteurs, met au
pluriel les mots dont elle veut renforcer la signification :
sancta, pluriel neutre, signifie le Lieu Saint par excel-
lence, le Sanctuaire ; Sancta Sanctorum, de mot 3 mot
les Saints des Saints, doit se traduire par le Sanctuaire
trés Saint.

Pour éviter de charger notre exposition de textes
latins a tout le moins inutiles, nous nous bornerons a
apporter les exemples en traduction littérale, en y joi-
gnant l'équivalence.

I. — 1°¢ Le mot SAINT, au neutre singulier, désignant
des choses

A. — Ancien Testament (Celui qui mange I'hostie
aprés le jour prescrit) profane le Saint du Seigneur
(chose consacrée) 13,

Que (le Seigneur) t'envoie le secours du Saint
(Sanctuaire) . Tu habites dans le Saint, 6 gloire
d’'Israél 15.

12. Sermons CCXL et CCLXII, attribués a saint Augustin, P.L.
39, 2189-2193. Ainsi saint Athanase, Epist. ad Draconifum, 4,
P.G. 25, 528. — 13. Lévit., 19, 8. — 14, Ps. 19, 3. — 15. Ps. 21, 4.



INTRODUCTION 25

B. — Nouveau Testament., 1° Ne donnez point le
SAINT aux chiens (la doctrine révélée aux impies) 16,
Mais dés la fin du 1" siécle le méme mot Saint est
appliqué a I'Eucharistie, et le précepte du Seigneur
cit¢ pour la refuser aux profanes?’.

2° Le méme mot désignant un Etre personnel :

Ce qui, SAINT, naitra de toi (Marie) sera appelé
fils de Dieu 18,

Pour vous, c'est du SAINT [Esprit] que vous avez
recu I'onction 19,

II. — Le mot, SAINTS, neutre pluriel désignant des
choses :
A. — Ancien Testament.

(Le psaume, Dixit Dominus Domino meo, est bien
connu pour le premier des Vépres dominicales. La Vul-
gate donne ainsi ce verset) : Avec toi est la puissance
souveraine au jour de ta force dans les splendeurs des
Saints : il s'agit des ornements sacrés et splendides du
Christ Pontife et Roi 2.

Louez le Seigneur dans ses Saints = Le Sanctuaire 2.
Dieu est redoutable dans ses Saints 22, Les Sainfs sont
foulés aux pieds (le sanctuaire et son mobilier) %.

| Dieu] donna (a Jacob) la science des Saints = des
choses saintes, le don de prophétie 2.

B. — Nouveau Testament. (Avec son propre sang
le Christ est entré) une fois pour toutes dans les
SAINTS = dans le Sanctuaire 2; semblablement plus
loin : Ce n'est pas dans des Saints faits de main
d’homme que le Christ est entré, mais dans le Ciel
[sanctuaire véritable] 26.

16. Mt., 7, 6. — 17. Didaché, 9, 1. — 18. Lc., 1, 35. — 19,
I Joan,, 2, 20. — 20. Ps. 109, 3. — 21. Ps. 150, 1. — 22. Sem-
blablement au Ps. 67, 36. — 23. 1 Mach., 3, 51. — 24. Sap.,
10, 10. — 25. Hebr., 9, 12. — 26. Hebr., 9, 24.




26 LA COMMUNION DES SAINTS

lII. — Le mot SAINTs désignant les fidéles :

a) Vivants :

Ancien Testament : Nous sommes les enfants des
saints (de la race élue) 27;

Ils ont dispersé les cadavres et répandu le sang de
tes saints autour de Jérusalem 28,

Chaque saint priera Dieu au temps favorable (I'homme
pieux) 29 ;

Garde mon ame, car je suis saint (idem) ; Sauve ton
serviteur qui espére en toi, etc... 30,

Nouveau Testament :

Les saints et fréres fidéles dans le Christ Jésus3!;
les saints de Jérusalem 32,

Participer aux nécessités des saints 33 (le mot employé
est connu : communicantes).

(La veuve qui) a lavé les pieds des saints 34,

Paul se dit le dernier des saints, c'est-a-dire des
fideles, comme il se dit le dernier des apdtres 35,

Ces Saints le sont par la communion a la foi et a la
grace 36, puisqu'il est écrit que le Christ a établi les
apotres, les prophétes, les docteurs, etc., en vue du
perfectionnement des saints..., pour I'édification du Corps
du Christ..., et que 1'’Apocalypse conclut l'exhortation
du prophéte en disant : Que le juste pratique encore
la justice et que le saint se sanctifie encore 7.

b) Néanmoins, on trouve aussi dans le Nouveau
Testament le mot saints employé & désigner soit les
fideles trépassés 38, soit des fidéles régnant dans le
Ciel avec le Christ ; sans toutefois que de leur société
soient exclus ceux qui vivent encore sur la terre.

Vous étes concitoyens des saints et membres de la
famille de Dieu3®; comme 1'Apdtre adresse sa lettre
« aux saints » (qui sont a Ephése), il faut, pour que

27. Tob., 2, 18. — 28. 1 Mach., 7, 17, citant Ps. 78, 2. —
29. Ps. 31, 6. — 30. Ps. 85, 2. — 31. Colos, 1, 2; cf Ephes.,
1,1;: Rom., 1, 7; 16, 15; 1 Cor., 1, 2; 2 Cor., 1, 1; Phil, 1, 1.
— 32. Rom,, 15, 23-31; Act., 9, 13; 26, 10. — 33. Rom,, 12-13.
— 34. 1 Tim., 5, 10. — 35. Ephes., 3, 18; 1 Cor, 15, 9. —
36. Ephes., 4, 12. — 37. Apoc., 22, 11. — 38. Mt, 27, 52;
1 Thess., 3, 13. — 39. Ephes., 2, 19.




INTRODUCTION 27

I'argument garde son sens, que le méme mot ait en
cet endroit un sens plus noble que précédemment.

Rendant graces a [Dieu] le Pére qui vous a rendus
capables d'avoir part a I'héritage des saints dans la
lumiére 4°...

(Dieu a parlé par) la bouche de ses Saints, qui ont
été prophétes 4l...

Il est question de saints dont les priéres composent
le parfum offert 2 Dieu*?; de martyrs dont il est dit :
Heureux et saint, celui qui prend part a la premiére
résurrection 43,

Quelle que soit I'acception rigoureuse de ces textes,
leur valeur générale suffit & appuyer notre conclusion :
L'usage biblique du mot sainf, qui a inspiré l'usage
théologique, favorisait l'ambiguité de la formule
Communio Sanctorum. Mais dans la troisiéme série des
. témoignages allégués on voit s'ébaucher, plutét que
I'idée d'une « communication de choses saintes », celle
d'une « communauté entre les saints de la terre et du
ciel » s'étendant a leurs biens.

II. — SENS DOCTRINAL

Nous aurons a revenir plus loin sur I'histoire de la
doctrine et de l'insertion au Symbole des Apétres de
I'article qui I'exprime. Nous ne voulons ici que fixer le
sens des mots. Grammaticalement, le mot SAINTS peut
se dire : 1° de choses ; 2° de personnes ; et de nouveau :
a) soit des fidéles encore vivants; b) soit des élus
dans la gloire,

On comprend que les choses saintes dont il serait
alors question seraient d'abord les sacrements, puis les
biens qui peuvent venir aux fidéles de leur association
en Eglise, soit I'assistance de la charité surtout spiri-
tuelle, mais méme matérielle, 2 I'exemple des premiéres
chrétientés de Palestine ; sur la qualité des personnes,
—_——

40. Colos,, 1, 12. — 41. Lc., 1, 70. — 42. Apoc., 5, 8: 8, 3. —
43. Apoc., 16, 6; 17, 6; 20, 6.




28 LA COMMUNION DES SAINTS

aucune hésitation n'est possible ; il s'agit des fidéles du
Christ, unis entre eux par le triple lien de la foi, des
sacrements, de la soumission aux Pasteurs.

La premiére acception ne parait pas avoir retenu
d'abord la pensée des disciples du Christ, au moins
d'une facon exclusive.

Un historien, Zahn %, croyait avoir démontré que
I'expression Communion des Saints avait été employée
au sens de participation aux sacrements, de trés bonne
heure, en Gaule, peut-étre dans le rayonnement d'in-
fluence de Lyon, dont les évéques, saint Pothin { 177,
et saint Irénée + 208, étaient des Asiates; mais un
autre historien, Kattenbusch, reste indécis sur le méme
point. Tandis qu'il est clair que les commentateurs
latins du Symbole, a partir du Vv® siécle, prennent
sanctorum au sens personnel, c'est-a-dire, grammatica-
lement au masculin et non au neutre.

Originellement donc, la signification sacramentelle est
exclue : on ne la trouve que plus tard : au moyen age,
par exemple, dans I'Explication du Symbole d"Yves de
Chartres (+ 1016) ou I'Exposition de Josselin de Soissons.
Saint Anselme, un peu postérieur (f 1109), et saint
Bernard (+ 1153) s'attachent au sens traditionnel que
Pierre Lombard (} 1160), fidéle a saint Augustin, fait
passer dans son Livre des Sentences. Mais ni ils ne
se posent ni ils ne discutent la question, comme l'a
fait Abailard (1 1142) : « La Communion des Saints,
par laquelle les Saints sont formés ou confirmés dans
la sainteté, par la participation au divin sacrement ;
mais on pourrait prendre sanctorum au sens neutre, et
désigner par la le pain et le vin sanctifiées dans le
sacrement de l'autel ».

Sanctorum est-il un masculin personnel, ou un neutre ?

Alexandre de Halés, le premier grand docteur fran-
ciscain (T 1245) traduit ainsi la formule : « participation
aux sacrements » ; et il ajoute, unissant & l'article je crois

44. Neue Kirch. Zeitschrift, 1905.

—— |



INTRODUCTION 29

la Communion des Saints, le suivant : « conférant la
rémission des péchés » 45,

« Tel est le sens : je crois que les sacrements, et
la participation aux sacrements en quoi les saints
communiquent, conférent la rémission des péchés. »

Et tout de suite il élargit cette conception, ajoutant :
« Ou bien : Je crois que I'Unité de I'Eglise est telle et
si intime, que chacun de ceux qui en sont membres
participe a tout ce qui appartient a tout le corps; si
grande est donc la force de l'unité que quiconque
participe du Christ peut humblement étre dit participant
de tous les fidéles du Christ ».

Saint Albert le Grand est plus décisif : « La Commu-
nion des Saints ne peut s'accomplir quant aux biens,
dit-il, sinon par I'Esprit-Saint qui unit et vivifie tout le
corps mystique » ; « La surabondance des uns supplée
ainsi a l'insuffisance des autres » %.

Nous retrouverons saint Thomas plus loin, a la place
qu'il mérite dans l'histoire de la doctrine., Mais nous
comprendrons que dans I'état ou1 il a trouvé la question,
et de plus attribuant aux apétres la rédaction du Symbole
enseigné en leur nom, il ait pu donner au mot Sanctorum
le sens neutre, et restrictif ; « La Communion des Saints
est une communication des biens dans 'Eglise ». Comme
ces biens participés, ot s'accumulent les mérites de la
Passion du Sauveur communiqués par les sacrements
et aussi les mérites de sa vie et ceux des saints, sont
en définitive la charité divine, tous ceux qui vivent dans
la charité participent a tout le bien qui s’accomplit dans
I'Eglise. S'il ne fait pas entrer dans sa conception de
la Communion des Saints 'idée de I'union des membres
du Christ entre eux, mais seulement les fruits de cette
union ; s'il rattache le premier élément a la notion de
I'Eglise, dont la catholicité s'étend au dela de la terre
jusqu'aux membres de I'Eglise souffrante et de 1'Eglise

45. Somme Théologique, I, 49. — 46. In IV Sent., L. IIL
dist. XXIV, q. 1.



30 LA COMMUNION DES SAINTS

triomphante, ce n'est qu'une question de méthode; sa
synthése reste la méme.

Le mot « Saints» étant donc & prendre au sens
personnel, devra-t-il étre étendu a tous les membres
de la Triple Eglise — ainsi que nous l'avons implicite-
ment fait dans les pages précédentes, — ou restreint
aux fideles encore vivants ici-bas, a l'imitation des
Epitres Pauliniennes ?

Clest la deuxiéme partie de la disjonction.

On ne voit point d'abord la portée de cette question.
Mais elle est insidieuse. Elle est inspirée par un préjugé
protestant. Le principe d'individualisme qui régit toute
la théologie de la Réforme a détruit I'Eglise visible et
hiérarchique ; il doit logiquement s'attaquer a la solida-
rité¢ invisible des ames. Chacun étant élu ou réprouvé
pour soi, sans aucun mérite ou démérite personnel, nulle
solidarité n'est plus utile ni admissible ni méme conce-
vable, entre individus enfermés dans leur prédestination.
Nous aurons & revenir sur cette doctrine odieuse ou
d'ailleurs les protestants n'ont pas pu se maintenir.
Cette indication suffit a l'intelligence de la question qui
est en réalité une objection a la thése traditionnelle,
et 2 celle de la réponse que nous lui donnerons.

Si I'on réduit le sens du mot Saints & désigner les
justes actuellement vivants, Communion des Saints ne
s'entend plus que des bons rapports entre la hiérarchie
ecclésiastique et les fidéles, de communication pacifique
entre pasteurs et troupeaux (communication, bon rap-
port, le mot « communion », nous l'avons appris, supporte
cette interprétation). Le sens d'union spirituelle entre
fideles, et a plus forte raison entre croyants de la terre
et élus du ciel se trouve exclus.

Un théologien anglican, Swet*?, a soutenu cette
thése, inspirée de Luther. Il en a méme trouvé le fonde-
ment historique ! Pour réfuter les Donatistes (schisma-
tiques africains, 312-405), qui reprochaient aprement

47. The Apostles’ Creed, London, 1894.



INTRODUCTION 3]

a I'Eglise le mélange des justes et des pécheurs dans
son sein, les catholiques auraient imaginé d'intégrer
a leur communion les Saints du Ciel. Mais jusque-la,
Saint ne signifiait que fideéle.

Cette hypothése se heurte néanmoins a plusieurs et
évictives difficultés :

1° Méme dans le langage de saint Paul et des autres
Apotres, — nous en avons relevé des exemples, —
saint s'applique aussi aux justes morts et glorifiés;
2° quand au V° siécle l'article en question s'inscrivit
au Symbole, depuis longtemps les chrétiens ne se dési-
gnaient plus par I'épithéte apostolique ; enfin 3° I'origine
de la formule et la contrée de son insertion ne sont
pas africaines mais gauloises (Dom Morin, Kattenbusch).
En Afrique précisément, elle a donné lieu & des malen-
tendus qui nous ont valu un grand nombre de sermons,
ou saint Augustin a merveilleusement et presque défini-
tivement exposé et expliqué la doctrine traditionnelle.
Quelques textes obscurs ne peuvent prévaloir contre I'in-
terprétation courante des évéques et des docteurs. Tous
parlent évidemment et clairement, & propos de la
Communion des Saints, d'une extension mystérieuse de
I'Eglise, d'une union affective et effective de tous les
croyants du Christ, dans laquelle fidéles de la terre et
élus du ciel participent au méme Bien Supréme. Nous
en apporterons les témoignages bientét.

En ce temps-la (ive siécle) comme au nétre, dans
le langage chrétien le titre de saint est décerné par
excellence aux fidéles entrés dans la récompense céleste
et dont le mérite auprés de Dieu a été manifesté, soit
Par des miracles qui ont conquis le suffrage populaire,
soit par une déclaration authentique du magistére ecclé-
siastique. « Il ne faut canoniser personne de son vivant »,
disait saint Frangois d'Assise® : Rome a fixé par de
Prudentes directions les régles de parler et d'écrire sur
ce sujet., Mais & propos des saints avec lesquels nous
Sommes en communion, nul ne se trompera.

48. 2 Celano, 133.



32 LA COMMUNION DES SAINTS

: La doctrine est désormais fixée, ainsi que le sens de
I'article du Symbole. La Communion des Saints est une
société de justes : c'est la communauté de ceux qui
participent en Jésus-Christ de la vie de Dieu. Saint
Jean nous en avait le premier livré l'exacte formule :

« Nous vous [communiquons, comme nous l'avons
reque], la vie éternelle, afin que vous soyez en commu-
nion avec nous, et que notre communion soit avec le
Pére et avec son Fils Jésus-Christ » 49,

Nous I'avions remarqué a propos du mot Communion :
I'étude grammaticale de son sens nous a entrainés sou-
dain jusque dans la profondeur de la doctrine. Nous
n'avons pas davantage pu discuter les diverses accep-
tions verbales du mot Saint sans empiéter sur somn
acception réelle : nous avons dii recourir au témoignage
des docteurs et des historiens  pour déterminer qu'il
s'appliquait légitimement & tous les fidéles du Christ,
a ceux qui vivent actuellement sur la terre, aussi bien
qu'a ceux qui déja sont passés de ce monde visible a
I'invisible région des esprits.

Il nous faudrait maintenant considérer comment les
mots voient la plénitude de leur sens se vérifier dans
la réalité concrete.

En premier lieu viendrait donc & examiner la nature
de la Communion des Saints; c'est-a-dire quel est
le lien qui unit entre eux les Saints; et en deuxiéme
lieu quels biens cette union leur communique ; enfin quels
sont les membres de la société ainsi constituce. Ce
serait 1'ordre logique.

Qu’on nous excuse de lui préférer I'ordre historique et
visible, pour cette raison que sans doute on agréera
La cause vitale de la société mystique, formée dans
le Christ Jésus entre Dieu et ses élus et entre les élus
eux-mémes, est comme elle mystique, secréte, spirituelle.
Elle est, par conséquent moins facilement saisissable
que ses effets, pour la méme raison que I'ame est pour

49. 1 Joan., 1, 3.




INTRODUCTION 33

nous, actuellement, moins aisée 2 connaitre que le corps
par elle vivifié.

Nous suivrons donc l'ordre historique. Nous retra-
cerons briévement I'histoire de l'insertion de I'article
« Je crois la Communion des Saints » au Symbole de
notre foi. Puis nous rechercherons les témoignages de
I'antiquité de la croyance dans les écrits des Péres et
dans les écrits du Nouveau Testament. Il nous sera
facile ensuite d’entrer ainsi guidés dans I'intelligence
du dogme. Daigne I'Esprit de Jésus nous assister de
sa vivifiante lumiére.

[J~]







PREMIERE PARTIE. HISTORIQUE

[A COMMUNION DES SAINTS
DANS
[A PENSEE CHRETIENNE




Ot § i — e —

- B
~.
v A
w
/ .
m, 5
]
o A -
. :
,. . , 2 .
,‘ £
o
. N




CHAPITRE PREMIER

L'INSERTION DE LA FORMULE
AU SYMBOLE

I. Analogies.
II. Nicétas de Rémésiana et Fauste de Riez. — Conclusion.

ous venons de faire allusion a linsertion de

l'article : (Je crois) la COMMUNION DES SAINTS

dans le Symbole de notre foi. On fixe a cette
insertion un temps : le v siécle ; un lieu : la Gaule.

Nos assertions ont pu étonner quelques-uns de nos
lecteurs. Qu'on nous permette donc d'élucider ce point
d'histoire et de montrer ensuite que ce fait n'a en rien
modifié la doctrine.

Le xi1x® siéecle a vu inscrire parmi les dogmes de
notre foi, I'lmmaculée Conception de la Trés Sainte
Vierge et I'Infaillibilitt du Pontife Romain. Le xx°
I'Assomption. Ces vérités faisaient depuis toujours partie
du dépst de la Révélation. Leur définition n'a pas atteint
leur substance: elle a précisé a leur égard le devoir
des fidéles.

Ainsi en est-il dans le cas présent.




38 LA COMMUNION DES SAINTS

_Analogies. — Remarquons d'abord que la « Commu-
nion des Saints» n'est pas inscrite dans la solennelle
formule de foi chrétienne qui se chante chaque dimanche
a la Messe. Ce Symbole a été fixé par les Conciles de
Nicée I (325) et Constantinople 1 (381) ; et le Concile
d’Ephése (431) a interdit de le modifier.

Il se lit ainsi, apres I'article développé concernant le
Saint-Esprit :

Je crois I'Eglise qui est une, sainte, catholique et
[apostolique,
Je confesse un seul baptéme pour la rémission des

péchés, et j'attends la résurrection des morts et la vie
[du siécle a venir.

Tandis que le petit Symbole que nous appelons des
Apétres dit

Je crois le Saint-Esprit,

la sainte Eglise Catholique,

LA COMMUNION DES SAINTS,

la Rémission des Péchés,

la Résurrection de la Chair,

et la Vie éternelle.

Et il est aisé de voir que l'omission de la Communion
des Saints dans le premier, non plus que celle du
Baptéme dans le second, n'affecte pas la doctrine et
ne doit pas inquiéter la foi d'un chrétien.

La rédaction la plus simple du Symbole est antérieure
de beaucoup a la plus développée. On sent davantage
en celle-ci la volonté d’'opposer une ferme affirmation
aux arguties des hérétiques. La premiére remonte aux
Apdtres et cest a juste titre qu'on lui reconnait leur
autorité. Mais il ne s'agit que de sa substance, et non
de la rédaction de mot & mot.

Sans refaire ici I'histoire du Symbole qui se retrouve
dans différents ouvrages de la collection B.C.S.R., et
que nous-méme avons esquissée dans La T'rinité 1, rappe-

==
1. La Trinité, p. 73 sq.




L'INSERTION DE LA FORMULE AU SYMBOLE 39

lons simplement que les historiens les plus catholiques
n'hésitent pas aujourd’hui a déclarer légendaire I'attri-
bution a chacun des douze Apétres d'un des articles
du Symbole baptismal.

Saint Thomas, qui la croyait, disait de son temps
que la chose était d'ailleurs de peu d'importance 2.

En tout cas, autant I'existence d'un texte apostolique
du Symbole parait assurée, autant la subsistance de ce
texte dans sa teneur primitive est aléatoire. Aucun
document ne nous en transmet la formule écrite et sur-
tout la formule unique. Celle que nous connaissons et
récitons, romaine dans son origine, gallicane dans sa
transcription, serait contemporaine de saint Justin et de
saint Irénée (1 siécle).

Pour connaitre la teneur de cet antique symbole, a
défaut de document qui en conserve le texte, nous som-
mes réduits & la rétablir d’aprés les commentaires qu'en
ont donnés les écrivains de ces siécles lointains, et qui
sont parvenus jusqu'a nous.

Or l'article concernant la Communion des Saints n'y
apparait pas avant le v siécle. Et s'il est vrai qu'alors
il en est parlé non comme d'une innovation, mais comme
d'une doctrine traditionnelle, cette preuve de paisible
possession n'évince pas l'argument tiré du silence des
commentateurs précédents.

Suivons dans son étude le savant P. Bernard 3,

Un symbole jusqu'alors inédit, publié en 19034 et
appelé Fides Hieronymi, c'est-a-dire Confession de (S.)
Jéréme, présente ce texte :

« Je crois la Rémission des Péchés dans la Sainte
Eglise Catholique, la Communion des Saints, la Résur-
rection de la Chair pour la Vie Eternelle. s

D'une part cette confession, attribuée sans preuves
suffisantes au saint Docteur, n'est peut-étre pas méme
de son temps, mais assez postérieure ; d'autre part une
attribution & saint Jérome, qui est mort en 420, donc
au début du v* siécle, ne fait pas avancer de beaucoup
la date de I'article.

—————

2. Somme, III, dist 25, a 1. — 3. D.T.C. art. Communion des
saints, — 4. Analecta Maredsolana.



40 LA COMMUNION DES SAINTS

Nicétas de Rémésiana. — Le premier document d'une
date & peu prés assurée est une Explication du Symbole
dont l'auteur serait Nicétas, évéque de Rémésiana. Ce
que nous savons de la biographie de ce personnage
e§t important pour notre sujet ; il intéressera nos lecteurs,
d’autant que ces détails sont le fruit des patientes inves-
tigations de I'érudition contemporaine.

Bien qu'évéque en Dacie, il se pourrait que Nicétas
fat gaulois d'origine (Kattenbusch) ; il était I'ami de
saint Paulin de Nole, né 2 Bordeaux ; il ne manqua pas
de le visiter durant les voyages qu'il accomplit en 398
et 402, et nous avons encore le poéme (17) que Paulin
lui dédia pour lui souhaiter un heureux retour dans son
évéché. Rémésiana, aujourd’hui Bela Palanka, en Serbie,
était une bourgade toute latine, ainsi que son nom (Ro-
matiana) semble l'indiquer. Nicétas vivait aux confins
des deux civilisations, latine et grecque, et si les deux
langues devaient s’y parler, lui-méme écrivait dans un
latin clair et limpide, ainsi que dit Gennade, dans ses
Hommes Illustres (494).

Parmi les ceuvres dont la paternité lui a été rendue,

se conservent deux livres — sur dix que l'ouvrage en
comptait — d’Instructions aux Catéchuménes — le III°
et le V¢ — : celui-ci est une des plus anciennes et im-

portantes explications du Symbole romain : on peut la
comparer a celle de Rufin d'Aquilée (Cayré). Clest la
que se lit le texte que nous allons citer.

Ajoutons d'abord ce détail : le savant Dom Morin
attribue au méme Nicétas, qu'on savait auteur d’hymnes
d’ailleurs perdues, la composition du Te Deum, et cette
attribution s’est acquis la plupart des suffrages compé-
tents. « Ainsi, dit Mgr Duchesne, cette hymne célébre
que toute la chrétienté chante a ses heures émues aurait
d’abord retenti dans un coin perdu de l'antique Mésie,
C’est la plus belle relique des Eglises qui s’y épanouirent
aux temps romains » et que le schisme grec et l'invasion
musulmanes ont réduites au souvenir. Nicétas serait

mort vers 416.
Voici donc son texte, non dans l'original latin 5, mais

dans une fidéle traduction :




A

L'INSERTION DE LA FORMULE AU SYMBOLE 41

« Apres avoir confessé la Bienheureuse Trinité (c'est-
a-dire les articles du Symbole concernant Dieu, Jésus-
Christ et 1'Esprit-Saint) professe maintenant ta foi a
la Sainte Eglise Catholique.

« Or I'Eglise est-elle autre chose que la Congrégation
de tous les Saints? Deés l'origine du monde en effet,
patriarches... prophétes, apétres, martyrs, tous les autres
justes... sont 'Eglise UNE ; car sanctifiés par la foi com-
mune et la commune vie, marqués par un seul Esprit,
ils sont devenus un seul corps, et de ce corps la téte est
le Christ, ainsi qu'atteste 1'Ecriture.

« Je dis plus encore : méme les Anges, méme les
Vertus des Cieux et les Puissances sont confédérés en
cette unique Eglise...

« Donc, en cette Eglise une, crois que tu obtiendras
la Communion des Saints.

« Sache ainsi qu'unique est cette Eglise catholique,
établie par toute la terre, dont tu dois fermement retenir
la Communion ».

I est bien entendu que ces affirmations si claires ont
di passer par les filtres de la critique ! Nicétas a-t-il
bien voulu parler de la Communion des Saints? Ces
mots faisaient-ils partie de son symbole ? Ne s'est-il pas
livré 4 quelque développement oratoire qui les aura
amenés comme naturellement sous sa plume 7...

Mais les impératifs dont use I'évéque catéchiste
Sache donc, crois donc, professe-toi croire (c'est-a-dire :
professe que tu crois, pour tenter de marquer la rudesse
énergique du texte : jam profiteris te credere), ces impé-
ratifs, disons-nous, rendent peu vraisemblable la suppo-
sition d'une envolée d'é¢loquence; I'évéque impose un
devoir a ses auditeurs, professer de bouche, croire de
coeur 8,

On a ensuite cherché a quelle source Nicétas avait
Puis¢ sa doctrine. Harnack a prétendu que les Caté-
chéses de saint Cyrille de Jérusalem (348) avaient inspiré
I'éveque de Dacie. Mais un autre savant allemand,
F. Késtlin, a montré que I'influence exercée sur Nicétas

3. P.L. 52, 871. Explanatio symboli, N° 10. — 6. Rom., 10, 10.



42 LA COMMUNION DES SAINTS

était non pas asiatique, mais méditerranéenne, plus
probablement. Il a visité saint Paulin sirement en 398 ;
leurs relations n'étaient-elles pas antérieures ? N'avait-il
pas connu par la les Expositions du Symbole de saint
Augustin, le De Fide et Symbolo, de 353, plus tard
le De Catechizandis Rudibus (400) ? Car, ajoute Kos-
tlin, I'inspiration de saint Cyrille serait d’abord sensible
a Jérusalem, puis en Asie, puis sur les bords du Danube,
pays de langue grecque, ot l'on n'en trouve pas trace,
avant d'atteindre un évéque de langue et de mentalité
latines et qui a visiblement subi l'influence de saint
Augustin. '

Ajoutons que de son temps méme Nicétas était fort
connu et appréci¢ en Gaule. Gennade, prétre de Mar-
seille, qui continua a la fin du v* siécle I'ceuvre bio-biblio-
graphique de saint Jéroéme, De Viris Illustribus, lui fait
place dans sa galerie 62,

Ces détails sans doute sont de peu d'importance pour
notre foi. Ne serviraient-ils qu'a initier nos lecteurs aux
questions multiples dont la solution s'impose & leurs
maitres dans la doctrine; a leur faire entrevoir avec
quelle science attentive, consciencieuse, sagace sont étu-~
diés les moindres faits de I'histoire, élucidées les plus
legeres difficultés de la critique; et par la a accroitre
et affermir leur confiance dans le corps enseignant de
leur Eglise ; que leur exposé n'en aurait pas été inutile,
et leur lecture temps perdu.

Fauste de Riez. — Un autre « témoin » de la présence
de I'article « Communion des Saints » dans le symbole
gu'il expliquait a ses fidéles est un évéque de Riez
(actuellement chef-lieu de canton des Basses-Alpes, arr.
de Digne), nommé Fauste, mort vers 495, 11 avait été
moine a Lérins. Il fut un des évéques de Gaule les plus
en vue de son temps ; il exerca une influence considéra-
ble par sa correspondance et ses sermons — car il était
prédicateur éloquent et abondant. Son zéle contre I'aria-

N
62. De Viris Ilustr., 122.




L' INSERTION DE LA FORMULE AU SYMBOLE 43

nisme lui valut d’'étre chassé de son diocése par le roi
Eurich et de subir sept années d'exil. Une célébrite
compromettante lui a été récemment décernée a cause
d'erreurs semi-pélagiennes dont son traité de La Grace
serait entaché.

Mais ce n'est point dans cet écrit — dont les intentions
d'ailleurs étaient orthodoxes, — que se lit le témoignage
qui nous intéresse ici. C'est dans un petit traité : Du
Saint-Esprit, que la Patrologie de Migne (62,9-40) ins-
crit au nom de Paschase, mais que deux érudits spécia-
listes, Caspari et Engelbrecht, ont restitué¢ a Fauste.

On y voit7 :

« Les articles qui suivent dans le Symbole le nom du
Saint-Esprit appartiennent a4 sa conclusion : que nous
croyons la Sainte Eglise, la Communion des Saints, la
la Rémission des Péchés, la Résurrection de la Chair,

la Vie Eternelle ».

"~ Clest ce que nous récitons désormais.

Du méme Fauste nous possédons aussi deux homélies
sur le Symbole ; elles mentionnent notre article; 1'une
d’elles ajoute en explication :

« Nous croyons aussi la Communion des Saints ; mais
nous rendons un culte aux saints moins de la part de
Dieu que pour I'honneur de Dieu — non tam pro Dei
parte quam pro Dei honore. »

Le lecteur est-il surpris que le grand docteur de 1I'Occi-
dent, saint Augustin, dont l'influence est sensible sur
Nicétas et sur Fauste ne nous fournisse aucun témoi-
gnage direct de la présence des mots Communionem
Sanctorum au Symbole ? Il verra plus loin que la doctrine
de saint Augstin n'est cependant pas douteuse. On avait
méme trouvé cette mention dans quatre sermons con~
servés sous son nom 8. Le dernier est intitulé : De la
Foi du Symbole et des Bonnes Mceurs. Mais F. Katten-
busch, dont nous avons déja cité le nom et I'ouvrage
Das Apostolische Symbol, a démontré avec une suffisante
exactitude qu'il fallait les restituer A saint Césaire

7. De Spiritu Sancto. L.1, ch. 2. — 8. Serm., 240-244. P.L.
39, col. 2189 sgq.



14 LA COMMUNION DES SAINTS

d'Arles, 543, ou a quelqu'un de son entourage. Nous
sommes donc ramenés en Gaule. Et il est sans intérét
de pousser plus loin les investigations, car dés lors
l'article relatif & la Communion des Saints apparait
réguliérement dans le Symbole a la place oit nous avons
I'habitude de le voir. Les documents le montrent récité
en Gaule, puis en Espagne, puis en Bretagne, et en
Italie jusqu'a ce qu'enfin il soit admis sans date connue
dans I'ordo Romain.

CONCLUSION

A défaut d'informations décisives ou de contestations
fondées, il est donc légitime d'attribuer a la piété galli-
cane la rédaction de la formule : (Credo) Communio-
nem Sanctorum, et son insertion au Symbole a la suite
de la croyance a la Sainte Eglise, dont il est une consé-
quence et un développement. N'est-il pas émouvant pour
des enfants de la « noble race gauloise » (Léon XIII)
de penser que dans le méme temps qu’ils construisaient
la France comme les abeilles leur ruche, leurs évéques
si soucieux de l'unité nationale avaient également souci
d'inscrire au Symbole de leur foi le dogme de I'unité
religieuse. Contemporains des Saints Germain d’Auxerre
(448), Aignan d'Orléans (453), Loup de Troyes (478),
Remi de Reims (533) qui tenaient téte aux barbares et
les convertissaient, les évéques et moines théologiens de
Provence, par deux mots pleins d'un sens mystérieux
insérés a l'antique Symbole, rappelaient aux chrétiens
de race la grandeur de leur condition et leur indéfec-
tible noblesse :

« Vous n'étes point des étrangers ni des hétes de
passage ; vous étes concitoyens des saints et membres de
la famille de Dieu, édifiés que vous étes sur le fonde-
ment des apdtres et des prophétes, dont Jésus-Christ




4

L'INSERTION DE LA FORMULE AU SYMBOLE 45

lui-méme est la Pierre angulaire... C'est sur lui que vous
étes édifiés, pour étre par I'Esprit Saint, une demeure ou
ot Dieu habite 9. »

9. Ephes., 2, 19-22.







CHAPITRE 11

LES ECRITS

1. L'age apostolique. Origéne. Les Péres grecs. — II. L'age
patristique (suife). Les latins. Saint Augustinn — III. L'age
scolastigue. Saint Bonaventure. — IV. Les déformations protes-
tantes.

. — L’AGE APOSTOLIQUE. ORIGENE
LES PERES GRECS

ETTE parole de I'Apdtre Paul, exprimant si claire-
ment l'objet de « notre foi, qui est aussi en Dieu
notre espérance ! », nous fera comprendre que la

doctrine de la Communion des Saints n'était pas ignorée
malgré sa formulation tardive et sa tardive insertion au
Symbole. Elle appartenait au dépét de la Révélation,
et elle était entrée dans la conscience et dans la pratique
de la vie chrétienne dés les premiers temps.

Pour nous en informer et nous en convaincre, il nous
suffira de relever dans les écrits des maitres de la pensée

1. 1 Petri, 1, 21.




48 LA COMMUNION DES SAINTS

et de la vie chrétiennes, c'est a savoir ceux que nous
appelons par honneur et excellence les Péres de I'Eglise,
et aussi les Docteurs et les autres écrivains dont les
ouvrages nous sont parvenus, les enseignements confor-
mes a la doctrine.

Nous ne leur demanderons pas, cela va de soi, une
exposition méthodique du dogme qui n’eiit correspondu
ni aux besoins de leurs auditeurs ni méme aux possi-
bilités de leur culture littéraire et scientifique.

Les écrits de la premiére période théologique sont a
peu prés tous des écrits occasionnels, sermons et homé-
lies adressés a un auditoire restreint, lettres a des parti-
culiers, traités plus élaborés mais répondant encore a
des questions circonstanciées. On fait honneur a saint
Jean Damascéne, en Orient, a saint Anselme, en Occi-
dent, d'avoir les premiers introduit un ordre systéma-
tique dans l'exposition du dogme. Ils sont les premiers
Scolastiques ; or, I'un est mort en 749, le second né
en 1034.

L'enseignement catéchistique du peuple, la formation
didactique des clercs, étaient surtout oraux. Sans doute
les expositions complétes, a tendances méthodiques, d'un
sujet spécial ou d’'un ensemble de doctrine ne manquent
pas. Nous pourrions citer les Tapisseries (Stromates) de
Clément d’Alexandrie, les Principes (Peri Archén) d'Ori-
géne, les Catéchéses de saint Cyrille de Jérusalem, et
méme les Traités, les Exposés de saint Hilaire ou de
saint Augustin, pour nous borner aux plus célébres.

Mais si nous trouvons dans ces documents antiques,
a défaut de systéme doctrinal, les éléments constitutifs
du dogme de la Communion des Saints, fit-ce en indi-
cations éparses, nous pourrons nous assurer que si la
formule dogmatique n'est pas la traduction directe des
témoignages, elle se déduit néanmoins avec certitude
des faits.

L'étude des mots « Communion des Saints » nous a
amenés a concevoir la chose comme une société de
justes : la communauté de tous ceux qui participent en
Jésus-Christ de la vie de Dieu; cette communauté unit
par le lien secret de la vie divine les fidéles de la terre




LES ECRITS 49

aux saints du ciel. Cette notion suffit pour nous per-
mettre de relever les témoignages concordants de la
pensée et de la pratique de 'Eglise, dans les écrits des
Péres et des docteurs.

Chaque fois qu'il sera question de l'existence de rela-
tions spirituelles entre les chrétiens d'ici-bas et ceux qui
les ont devancés la-haut ; ou d'une mise en commun de
biens spirituels, priéres, bonnes ceuvres entre les fidéles
de ce siécle, nous pourrons conclure : manifestation de
la croyance a la Communion des Saints ; car l'agir est
logiquement dans la ligne de la pensée, surtout quand
aucun intérét immédiat et temporel n'en vient fausser
ou briser la direction normale,

Pour éviter la monotonie des redites, nous ne citerons
que les témoignages les plus importants et caractéris-
tiques ; des autres nous nous bornerons a signaler les
traits particuliers ou d'une édification plus émouvante.

Saint Clément. — Saint Clément, disciple des Apétres
et quatriéme évéque de Rome, mérite a tous égards
notre attention, soit & cause de son personnage, soit
parce que nous trouvons dans son témoignage tous les
éléments d'une doctrine déja compléte.

Sa célébre Epitre aux Corinthiens, écrite vers 98 pour
rétablir, avec une autorité incontestée, la paix troublée
par des factieux, est d’abord d'une incontestable authen-
ticité. Or ses 65 chapitres sont remplis d'assertions con-
cordantes & notre propos.

Clément recommande a ses correspondants I'union
des esprits et des cceurs telle qu'elle doit s'épanouir
dans I'Eglise du Christ. Car entre les fidéles subsistent
des liens plus intimes et plus durables que les liens
sociaux : la mort ne les rompra pas. S'emparant de
Fexemple biblique d'Esther méritant le salut de son
peuple, il en tire la preuve de la solidarité des ames
dans la priére, dont le salut des justes dépend, dont
les pécheurs profitent 2.

2. Epist. ad Cor., 55, 6: 56, 1; 59, 2.



50 LA COMMUNION DES SAINTS

Les chrétiens ne constituent qu'un seul corps, dans
lequel la vie descend du Christ . Et ce corps comprend
également les saints du Ciel ; non seulement les saints
de I'Evangile, les bienheureux Pierre et Paul en premier
lieu, mais ceux aussi de I'Ancien Testament?. Les
vertus et la gloire des élus font partie d'un patrimoine
commun ; les élus sont aux fidéles des modeéles glo-
rieux 3; un culte d’admiration et d'imitation leur est
dii ; qui tend vers une union affective de tous® De la
I'insistance de Clément a resserrer les liens de solidarité
entre ses correspondants ; ses exhortations, les exemples
qu'il rapporte, les pratiques qu'il suggére ne se com-
prennent que dans la perspective doctrinale d'une secréte
et commune solidarité.

Plutét que des citations fragmentaires, nous transcri-
vons pour nos lecteurs la belle priére par laquelle saint
Clément termine sa lettre 7. Nous y reconnaitrons une
paraphrase du Pater, la source d'une antienne a la Tres
Sainte Vierge, l'affirmation de l'unité de la famille chré-
tienne et de l'efficacité de la priére collective pour le
prochain et tous les hommes :

« Nous t'en prions, Maitre, sois notre secours et notre
soutien : sauve nos opprimés, prends pitié des humiliés ;
reléve ceux qui sont tombés ; montre-toi a ceux qui sont
dans le besoin ; guéris les malades; raméne les égarés
de ton peuple ; rassasie ceux qui ont faim, délivre nos
prisonniers, rétablis ceux qui languissent, console les
pusillanimes ; que tous les peuples connaissent que tu
es le seul Dieu, que Jésus-Christ est ton enfant, que
nous sommes ton peuple et les brebis de ton bercail.

« ..Miséricordieux et compatissant, remets-nous nos
fautes et nos injustices, et nos chutes et nos égarements.
Ne compte point les péchés de tes serviteurs et de tes
cervantes ; mais purifie-nous par la vérité et dirige nos
pas, pour que nous marchions dans la sainteté du cceur
et que nous fassions ce qui est bon et agréable a tes

yeux et aux yeux de nos princes.

—
3. Epist ad Cor., 38, 1; 52,2 — 4. Ibid., 9, 34. — 5. Ibid.,
5 1. — 6. Ibid., 5, 4.5. — 7. Ibid., 59, 2; 61, 3.

-



LES ECRITS 51

« Oui, Maitre ! fais luire sur nous ton visage, pour
nous laisser jouir en paix de tes biens, pour nous couvrir
de ta main puissante, nous délivrer de tout péché par
ton bras trés fort, nous sauver de ceux qui nous haissent
injustement. Donne la concorde et la paix, 4 nous et a

tous les habitants de la terre, comme tu I'as donnée a
nos péres lorsqu'ils t'invoquaient saintement ».

Saint Ignace d’Antioche témoignera pour I'efficacité
de la priére : «..Car il n'est qu'une priére, comme il
n'est qu'un Esprit, une unique espérance dans cette cha-
rité et cette joie parfaite qu'est le Christ®; et cette
union de tous dans ia charité donne a ses yeux son effi-
cacité aux priéres de chacun® Aussi réclame-t-il sans
se lasser les priéres des fidéles :

pour soi-méme, pour son martyre, pour son salut10;
pour toutes les Eglises!; pour les hérétiques et leur
conversion 12 ; pour tous les hommes 13,

Clest aux mémes intentions qu'il souffre; et l'on
peut méme conclure avec assez de certitude de la lettre
aux Ephésiens qu'il s'offrait en victime pour le salut
des fréres 1%, Dans cette méme lettre, il proclame I'étroite
union qui rattache I'Eglise d'Ephése aux Apétres dans
la force vivante du Christ16, Aux Apétres il unit les
Prophétes 17 comme faisant partie de la méme Eglise.

Saint Polycarpe. — De I'éveque de Smyrne, martyr
en 156, retenons trois enseignements :

1. Avant qu'on ne l'emmenit & son supplice, il avait
«dans sa priére mentionné tous ceux avec qui il avait

———

8. Ad Magnes., 7, 1, — 9. Ibid., 14. — 10. Rom., 3, 2; 4, 2,
8 3: Trall, 12, 3. — 11 Ephes., 21, 2; Magnes., 14; Rom.,
9. 1. — 12. Smyrn., 4, 1; Ephes., 10, 2. — 13, Ephes., 10,1. —
14, Polyc., 2, 3. — 15. Ephes., 8, 1. — 16, Ephes, 11, 2. —
17. Philad,, 5, 2.



52 LA COMMUNION DES SAINTS

jamais vécu, petits et grands, obscurs et illustres et
toute 1'Eglise Catholique répandue sur la terre 185.

2. 11 avait dit : « Adorons le Christ, car il est le Fils
de Dieu. Pour les martyrs, nous les aimons a bon droit,
car ils sont les disciples du Seigneur et ses imitateurs,
et ont témoigné envers Lui, leur maitre et leur roi, I'ar-
deur de leur bonne volonté. Plaise au ciel que nous-
mémes soyons leurs consorts dans la récompense, comme
nous sommes ici-bas leurs condisciples 19 ».

3. Et, idée inspirée par saint Paul 20 qui recevra d'am-
ples développements mais qu'on est heureux de voir
déja formulée ici: « Le martyre est une participation
a la Passion du Seigneur, et aux souffrances de tous
ses fideles 21 ». Saint Ignace avait voulu par son martyre
étre conformé au divin Crucifié. Saint Polycarpe « achéve
dans sa chair ce qui manque aux états du Fils de Dieu
pour son Corps qui est I'Eglise 2 ».

Dans la Didaché — ce manuel du chrétien des temps
apostoliques, nous relevons un trait nouveau : la valeur
impétratoire des bonnes ceuvres ; le jeiine est recom-
mandé comme aussi efficace que la priére pour obtenir le
salut et la perfection de I'Eglise 2 et la conversion des
persécuteurs. Saint Matthieu ?* est cité : « Aimez vos
ennemis... priez pour ceux qui vous maltraitent... » Le
conseil de la priére est doublé de celui du jetine : Priez
et jeinez. Il va sans dire que les fidéles les premiers
participaient aux meérites communs.

Saint Justin. — Cette union de la priére et du jefine
est signalée par saint Justin martyr, vers 165, comme
un devoir pratiqué par les chrétiens envers leurs caté-
chuménes %,

La nature des travaux des apologistes du I siécle
excluait toute allusion a la doctrine de la Communion

tyr., 8 1. — 19. Ibid., 17, 3. — 20. Rom., 8, 17;
1 (ljilr.fwg,ygé; 2 Cor., 1, 7. — 21. Phil, 9, 2. — 22. Colos.,
1, 24. — 23. Didaché, 10, 5. — 24, Ibid., 5, 44. — 25. Apol., 1, 61.




TR it —.  \n i

LES ECRITS 53

des Saints, plus encore tout progrés dans son intelli-
gence. Athénagore, cependant, et l'auteur de !'Epitre
a Diognéte mentionnent le réle des anges dans la
conduite du monde et le salut des hommes, ce qui
peut se rapporter a notre sujet. Saint Justin de son
coté parle avec précision de la coopération de tous
a l'ceuvre du salut individuel, par la mise en commun
des priéres et des ceuvres méritoires ; il ajoute ce trait
nouveau, que la priére en commun, dont la pratique
est plusieurs fois recommandée, enrichit d'une efficacité
particuliére la priére de chacun, a cause de la fusion des
ames et des ceuvres dans le Christ 26,

Tertullien naissait en Afrique, 3 peu prés dans le
temps que saint Justin mourait & Rome. En quelques
traits vigoureux dignes de son génie, ce pére de la
théologie latine a accentué I'enseignement déja tradi-
tionnel. Cet homme qui devait finir dans le schisme,
avait saisi mieux que personne l'unité de 1'Eglise, < qui
est le Christ, et qui est la méme dans tous et chacun
de ses membres; I'Esprit qui I'anime est commun, et
c'est celui du Pére de tous et Seigneur de tous». —
« Aussi chacun doit-il traiter son frére, méme pécheur,
comme il veut étre traité lui-méme, car c'est le Christ
qui est captif en lui, et qui prie en nous. — Les
pécheurs réclament les priéres des justes. Le corps ne
peut étre heureux tant qu'un de ses membres souffre
ni se réjouir tant qu'il est dans I'opprobre. La commu-
nauté entiére doit compatir et collaborer a la guérison
de son membre. D'ailleurs, entre fréres et consorts en
qui tout est commun, espoir, crainte, joie, douleur,
souffrance, penses-tu étre autre chose que ce qu’'est ton
prochain 7 » 7,

« Prions donc pour tous les fidéles qui ne font qu'uN
avec le Christ, et aussi pour tous ceux que la grace
divine attend et recherche » %,

26. Apol., 1, 65; 15. — 27. De Peenit., 9, 10. — 28, De Ora-
tione, 3.




54 LA COMMUNION DES SAINTS

Saint Cyprien (} 258), qui reconnaissait Tertullien
pour Le Maitre, n'offre pas dans sa doctrine de vues
d'ensemble; mais il témoigne de pratiques fondées
sur la croyance de la Communion des Saints.

La formule devenue banale Oremus pro invicem est
prise d'une de ses lettres au Pape Corneille 2° : « Souve-
nons-nous l'un de l'autre, et d'un seul cceur et d'une
seule ame, partout et toujours, prions pour nous »
(réciproquement).

Il invite les fidéles a former des associations de
priéres ; a pourvoir par la priére (fécondée par la
souffrance) ¥, aux besoins de chacun et de tous3!;
cette mise en commun des mérites des justes et fondée
sur la charité, puissance du ciel 32.

« Il faut prier Dieu, il faut nous concilier Dieu par
nos satisfactions... Croyons qu'au jour ou le Seigneur
viendra en juge, les mérites des martyrs et les ceuvres
des justes vaudront grandement!... » 33,

* %

Nous avons quelque peu anticipé sur l'ordre chro-
nologique et négligé quelques témoignages secondaires
afin de mettre en plein relief l'un des trois grands
penseurs chrétiens qui ont le mieux saisi, exposé, exploité
la richesse du dogme de la Communion des Saints.
Nous nommons ici Origéne, et aprés lui nous nomme-
rons saint Augustin et saint Bonaventure.

Jusqu'a présent nous avons rencontré des témoi-
gnages, des allusions, des utilisations pratiques de la
doctrine : et certes ces notions fragmentaires suffisent
a manifester l'existence et la solidité d’une tradition, Le
grand « didascale » d'Alexandrie apporte avec des
considérations nouvelles, un essai, encore instable, de
systématisation. Ce n'est pas la synthése, mais son

annonce.

29. Epist. 60, 5. — 30. Epist., 76, 7. — 31. Epist., 30, 6, —
32, Epist. 60, 5: De habitu Virg., 24. — 33. De lapsis, 17. .

S




LES ECRITS 55

Origéne. — Origéne, écrit P. Bernard, «a saisi ou
entrevu tous les aspects notables de la doctrine. S'il n'a
pas trouvé la définition derniére qui résume la pensée
maitresse de ces enseignements, il nous a laissé une
formule approchante dont on regrette de ne pas con-
naitre les termes originaux, mais qui, transmise telle
quelle par Rufin, n'en contient pas moins l'expression
juste, presque adéquate de la vérité ».

« Nous sommes, dit-il, les compagnons des saints,
sanctorum socios, et il faut bien qu'il en soit ainsi puisque
nous sommes en société avec la Trinité Sainte 3.

« Quoi d'étonnant! Si en effet I'on nous dit former
société avec le Pére et le Fils, comment ne serait-ce
pas aussi avec les saints, non seulement ceux de la
terre, mais de plus ceux du ciel, puisque par son sang
le Christ a pacifié les choses célestes et les terrestres,
afin de les associer les unes aux autres » 35.

Ainsi dans les rapports personnels de 'homme avec
Dieu, interviennent pour seconder l'action individuelle
et la rendre efficace, non seulement le Christ Jésus,
unique médiateur entre Dieu et les hommes, mais sous
la puissance et l'autorité de cette médiation, les élus
comme intercesseurs et les fidéles de la terre comme
coopérateurs. Ne sont-ce pas la les caractéres fonda-
mentaux de la Communion des Saints, retracés avec
les expressions mémes d'Origéne ?...

Origéne dépend a n'en pas douter de son maitre
Clément d’Alexandrie ; mais il expose les idées de celui-ci
avec ampleur et précision, il en indique la portée, il en
formule le principe.

Avec Clément était apparue pour la premiére fois
I'affirmation d'une communion effective des deux Eglises,
du ciel et de la terre, dans la priére méme individuelle :
quand le parfait (le gnostique) prie avec les dispositions
requises, les anges l'entourent, l'assistent, portent sa
priere a Dieu 38,

34. Allusion a 1 Joan, 1, 3. — 35. In Levit., hom. 4, 4. —
36. Stromates, VI, 12, 10.



56 LA COMMUNION DES SAINTS

« L'Eglise du Ciel est le modéle, le type de celle
de la terre »37. Et Clément s'attache a définir quels
liens unissent les saints dans la gloire, les fidéles et
les ames des défunts (car a son parfait il recommande
la priere pour les défunts 38) ; il enseigne la valeur satis-
factoire du martyre, et celle de l'application des mérites
de Jésus-Christ, des Apédtres, des Saints, aux fidéles de

la terre 39.

Toutes hautes et belles qu'elles sont, ces vues restent
fragmentaires.

Origéne aura l'intuition nette de la solidarité chré-
tienne, aspect humain du divin dogme de la Communion
des Saints. Il fera valoir la dépendance étroite, dans
I'ceuvre du salut, de l'effort individuel et de la coopé-
ration directe de la collectivité.

Les fidéles vivants sont a ce point solidaires les uns
des autres, que non seulement ils communiquent aux
priéres, aux jetnes, aux mérites de tous, mais qu'aussi
la faute de l'un rejaillit sur tous, comme l'infirmité ou
la souillure d’'un membre, macule et affaiblit le corps
entier 490, Il compare la priére du juste au nard répandu
par Marie-Madeleine, dont le parfum a rempli de sa
suavité la maison de Béthanie, image de I'Eglise. Cette
participation de tous aux meérites communs lui parait
exigée par l'inégalité naturelle des dmes, par la diversité
des situations spirituelles : les plus fortunés doivent
assistance aux indigents. Chacun doit travailler a sa
perfection, mais de plus au salut de tous : une béné-
diction divine s'attache au zéle du prochain, dans
lequel se trouvent siirement des vertus célestes et la
force des graces spirituelles *L. Origéne ose méme dire
qu'il ne sera point de parfaite allégresse pour les élus
tant qu'ils auront a craindre pour nos erreurs ct pleurer
sur nos péchés... «lls nous attendent, bien gque nous
nous attardions, bien que nous soyons laches a les

suivre » 4.

37. Stromates, 1V, 8, 66. — 38. Ibid., VI1I, 12, 87. — 39, Ibid.,
IV, 12, 87. — 40. In Jesu Nave, hom. 5, N° 6. — 41. In Cant.,

3, 7. — 42. In Levit., hom. 7, 2.




LES ECRITS 57

Toute I'Eglise du Ciel s'emploie & promouvoir et
soutenir I'Eglise de la terre, dit-il, et il ajoute qu'il a regu
cette doctrine d'un ancien : ita namque etiam guemdam
de senioribus magistris audivi dicentem %3.

« L'EcuisE pu CIEL EST NOTRE MERE A Tous » ¥, ou
plutét il n'est qu'une Eglise, qui comprend tous les
justes des lorigine de l'humanité et qui de la terre
se continue au ciel #5. « Anges, prophétes, apétres, tous
les saints ne constituent qu'un seul corps ou la méme
vie circule, ot se manifeste et se développe le méme
consortium de sympathies et d'intéréts » %6,

« Un seul et méme corps attend sa justification, le
méme et unique qui doit ressusciter au jugement » 47,

Origéne, fils du martyr saint Léonide, et qui lui-méme
confessa la foi sous Déce avec une constance qu'aucun
supplice ne put fléchir, reconnait au martyre une impor-
tance prépondérante dans l'ceuvre commune du salut
universel.

Le Christ-Jésus a voulu, dans la Rédemption des
hommes, s'adjoindre des coopérateurs. Parce qu'ils ont
les premiers bu a son calice les Apétres avec lui jugeront
le monde au dernier jour 8 ; mais en attendant, entou-
rant le Christ auprés de Dieu, ils I'assistent dans la
conduite de I'Eglise 49

— La liturgie a conservé cette pensée dans la préface
des Apotres : Garde a ton Eglise comme régents ceux
que tu lui as conférés comme présidents et pasteurs.
Ainsi leur mission n'est pas terminée par leur entrée
au ciel,

La passion des martyrs est semblablement le complé-
ment, I'achévement de celle de leur Maitre 50, Le martyre
est une source de graces pour tous. Beaucoup devront
leur salut aux souffrances des martyrs : Aussi le démon
retient-il parfois la main des persécuteurs5!. La valeur

43. In Jesu Nave, hom. 14, 5. — 44. In Num., hom. 36, 7. —
.15. In Cant., hom. 2, 1, 11-12. — 46. In Num., hom. 4, 10, 2;
in Cant., hom. 1, 2, 1; in Ep. Rom., 7, 6. — 47. In Levit., hom. 50,
7, 4, 2. — 48. Exhort. ad mart., 28. — 49. De Orat., 24, 4, —
50. Exhort., 36. — 51. Exhort., 50; in Num., hom. 10, 2.



58 LA COMMUNION DES SAINTS

impétratoire du martyre est encore déclarée, Contre
Celse 52 et dans le Commentaire de saint Jean 5. Les
martyrs, les apdtres, mais aussi les prophétes et les
anges, quiconque est du Christ, intervient efficacement
pour les justes et les pécheurs .

Et c'est une idée favorite d'Origéne que les &mes
saintes assistent en réalité aux assemblées liturgiques
des fidéles % ; les cheeurs des anges s'associent a leur
priére ; et le Sauveur lui-méme, selon sa promesse, vient
et les préside. Ainsi la priére en commun est-elle plus
que toute autre agréable & Dieu et efficace.

Saint Basile. — On voit tous les progrés accomplis
par la doctrine moyennant l'apport du grand Alexan-
drin. Il restait cependant & mettre en lumiére le principe
dynamique de la Communion des Saints. Parmi les
Cappadociens et leurs émules qui ont tenté cette défi-
nition, saint Basile apparait comme le plus profond et
le plus cohérent.

I1 releve d'Origéne et le dépasse ; il bénéficie d'ailleurs
des éclaircissements et des développements que la doc-
trine Trinitaire a requs aprés le Concile de Nicée, et
dont il est aussi le protagoniste avec les deux saints
Grégoire, de Nazianze et de Nysse.

Ce sont eux qui portent avec saint Basile-le-Grand
le nom de Cappadociens, & cause du pays de leur
naissance et de leur épiscopat. On leur joint parfois
saint Amphiloque d'Iconium, cousin de saint Grégoire
de Nazianze, tandis que saint Grégoire de Nysse est
le frére cadet de saint Basile. Ils écrivaient dans la
seconde moitié du Iv¢ siécle.

Pour Origéne le principe de l'union de tous les
fideles du Christ était la société avec la Sainte Trinité.
Principe d’union, mais non principe d'activité. Basile
attribue la vie commune des membres de cette société
au Saint-Esprit : Nous vivons tous de la communion

52. LVIII, 44. — 53. Comm. de s. Jean, t. 6, 36. — 54. In
Num., hom. 24: in Mt., 29, 30. — 55. De Orat., 31, 5.




LES ECRITS 59

avec |'Esprit : Kata to Pneuma Koinénia. Tous membres
d'un méme Corps, celui du Christ, animés donc tous
du méme Esprit. De 1a nécessité, efficacité, unité de
la sympathie et de l'action. La priére pour autrui n’est
plus un bienfait de surérogation a lui accorder, mais
une nécessité commune; c'est d'abord par la priére,
respiration des &mes en Dieu, que les fidéles doivent
s'entr’aider ; mais en tout le reste la solidarité est due;
'abstentionnisme est une faute contre l'unité. Il serait
impossible et méme inutile, de signaler tous les endroits
ot il proclame la nécessité de la priére commune, ou
il la réclame pour soi et pour autrui.

La notion décisive est formulée : grace a I'Esprit de
la divine Charité, régne la plus étroite, la plus vitale
union entre 1'Eglise de la terre et I'Eglise du ciel ; ou
plutdét « animées d'un méme principe vital », elles n'en
forment qu'une seule, la Cité de Dieu 5.

Nous nous bornerons & nommer les autres Péres grecs
en qui nous trouvons quelque vue nouvelle.

Saint Grégoire de Nazianze réclame la coopération
harmonieuse des chefs qui gouvernent et des fidéles
qui doivent obéir, en vue de la formation, sous la direc-
tion de I'Esprit-Saint, de 'unique Christ (mystique) .

Saint Cyrille d’Alexandrie formule rigoureusement la
doctrine de l'incorporation au Christ enseignée par saint

Paul 572, que nous retrouverons dans la deuxiéme partie
de ce livre %8,

Saint Cyrille de Jérusalem. — Nous traduirons pour
I'édification de nos lecteurs et les reposer de l'aridité
de cette nomenclature, une mystique description du
Saint-Sacrifice donnée par le saint Docteur, d'ou la
pratique de la priére commune résulte clairement 5.

56. Traité du Saint-Esprit, 26 : Epitres 40, 138, 243, etc.. —
57. De Orat,, 32. — 572, 1 Cor.,, 12.-— 58. In la ad Cor. —
59. Catéchése 23, mystagogie V, N°* 8 et 9.



60 LA COMMUNION DES SAINTS

« Aprés qu'est consommé le sacrifice spirituel, le
culte non sanglant, devant 1'Hostie de propitiation
présente sur l'autel, nous conjurons Dieu d'accorder la
paix aux Eglises, et la tranquillité de I'ordre au monde ;
nous prions pour les rois, les armées et les alliés; pour
les infirmes, les affligés, et universellement pour tous
ceux qui sont en quelque nécessité; et nous sollicitons
Dieu de regarder notre Hostie ;

« Nous faisons ensuite mémoire de tous ceux qui
se sont endormis : d'abord des patriarches, des pro-
phétes, des apdtres, des martyrs, afin que Dieu regoive
nos priéres a leur intercession ; et aussi des saints péres
et évéques défunts, et en général ceux qui parmi nous
ont passé leur vie;

« Car nous croyons qu'il est d'un grand soulagement
pour leurs dmes que nos suffrages soient offerts a Dieu
alors que la sainte et redoutable Victime est ainsi sous
nos yeux. »

Saint Jean Chrysostome eut un jour quelque peine a
faire admettre a son peuple la nécessité de la réparation
des fautes d’autrui. Pourquoi satisfaire pour les cou-

pables ?
— Mais a cause de la solidarité des membres! La

téte ne scuffre-t-elle pas d'une épine qui blesse le pied ?...
Une piqare venimeuse ne contamine-t-elle pas tout
I'organisme 7 %0

Saint Epiphane, saint Grégoire de Nysse, Théodoret,
Maxime le Confesseur et saint Jean Damascéne nous
eussent redit, a quelques nuances prés, les formules que
nous avons lues dans les autres. Qu'il nous soit permis
de passer outre.

60. Hom. 1 de Pcenit.




LES ECRITS 61

I[I. — L’AGE PATRISTIQUE (suite)
LES LATINS. SAINT AUGUSTIN

D’Orient nous revenons en Occident et nous n'aurons
pas a refaire notre voyage; le schisme, puis l'invasion
et la tyrannie musulmanes, vont pour de longs siécles
stériliser la pensée chrétienne dans ces lieux ou elle
s'était épanouie, ou elle avait affronté et sinon absorbé,
du moins subjugué, la pensée grecque.

Tout I'humble et patient effort de 1'esprit humain pour
écouter et pour entendre la lecon que lui enseigne la
Révélation évangélique va s’exercer en terre latine.

D’abord les Péres, Hilaire, Ambroise, Jéréome, Augus-
tin et leurs disciples vont continuer de noter et de com-
menter les instructions qu'eux-mémes ont recues de leurs
devanciers, successeurs des Apétres.

Puis les Maitres de la Scolastique, Anselme, Hugues
et Richard, Pierre Lombard, Albert-le-Grand, Alexandre
de Halés, Bonaventure, Thomas, Duns Scot, et leurs
continuateurs jusqu'a nos jours, travailleront 4 systéma-
tiser les données de la Tradition et de I'Ecriture dans
les cadres d'une logique rationnelle.

Enfin poussés par les attaques de la raison révoltée
sous couvert de réforme ou de philosophie, les
théologiens modernes réviseront les sources scriptu-
raires, patristiques, historiques et psychologiques de la
croyance ; et cette apologétique sera encore une création
de la civilisation romaine. La Ville éternelle apparaitra
de plus en plus, au centre de la catholicité, comme le
nceud, si cette comparaison est permise de la Commu-
nion des Saints.

Mais la grande figure, l'immense génie d'Augustin,
domine ces trois étapes de la pensée chrétienne ; et
nul ne doute que 1'dge qui s'ouvre par notre époque
tumultueuse ne soit tributaire de sa pensée, plus peut-
€tre et mieux, & coup sir, que les précédents. La désaf-
fection provoquée par les excés de la scolastique et les
abus des hérésies a pris fin devant une révélation en
quelque sorte toute nouvelle de la profonde humanité




62 LA COMMUNION DES SAINTS

d'Augustin, harmonieusement consonante a celle des
générations qui montent.

Accordons cependant quelques lignes a chacun de
ses précurseurs, Hilaire de Poitiers, Ambroise de Milan
et Jerome, dalmate, grand voyageur, acclimaté a Rome
et émigré en Palestine, témoin comme nul autre de la
catholicité de I'Eglise au 1v* siécle.

La doctrine des Orientaux se rattachait a la théologie
de la Trinité et du Saint-Esprit ; la doctrine des Occi-
dentaux va se rattacher a celle de I'Eglise. Des diffé-
rences visibles dans la conception de dogme n’empé:he-
ront point les conclusions identiques; plus abstraites
peut-étre et succintes parmi les Grecs, plus systéma-
tiques et pénétrantes parmi les Latins ; c'est chez ceux-ci
que devait s'élaborer la formule définitive.

Saint Hilaire de Poitiers. — Une oraison de la
liturgie actuelle, la postcommunion du III' Samedi de
Caréme, résumerait bien, semble-t-il, la pensée de saint
Hilaire sur notre sujet. Elle se lit :

Quasumus, omnipotens Deus, ut inter Ejus membra
numeremur, Cujus corpori communicamus et sanguini
C’est-a-dire : Nous vous prions, Dieu tout-puissant, de
nous compter parmi les membres de Celui au Corps et
au Sang duquel nous participons.

Pour le saint Docteur, en effet, la Communion Sacra-
mentelle est déja un accomplissement de notre asso-
ciation a2 Dieu par le moyen de la Chair du Christ 6.
Par elle le Christ habite en nous; nous sommes yne
méme chair; nous formons ensemble la demeure du
Saint-Esprit : Cité Sainte, batie de pierres vivantes,
sur le fondement des Prophétes et des Apbtres par le
soin des Anges 62

« L'Eglise du Ciel est le corps de la gloire de Dieu :

elle est le type de I'Eglise de la terre ; nous devons lui

étre conformes en tout » .

61. In Ps. 64, 14. — 62. In Ps. 51, 3; in Ps. 144, 5; in Pas.
147, 2. — 63. In Ps. 134, 4 : quia hec (ccelestis) illius (ferres-

tris) forma est.



LES ECRITS 63

Saint Ambroise, moraliste, s'est surtout occupé de la
pratique et des effets de la révélation chrétienne. Sur
le point spécial dont nous traitons, il a proposé des
conclusions décisives. C'est dans son livre De la Péni-
tence # qu'apparait pour la premiére fois en termes
formels la doctrine des mérites surabondants de I'Eglise
et de leur application aux besoins des ames :

« Toute I'Eglise assume le fardeau du pécheur, de
sorte qu'appliquant & celui qui fait pénitence les
(mérites) qui surabondent en elle par l'apport de tous,
elle expie ses fautes comme en les absorbant dans un’
mélange de collective miséricorde et de virile compas-
sion » 65,

« Dieu n'a pas voulu que le salut commun féit une
ceuvre solitaire ; auprés de Lui le pénitent posséde et
le mérite qui l'autorise a intervenir et le droit d’obtenir
I'objet de sa priére : et interveniendi meritum et jus
impetrandi ».

Le juste est un intercesseur écouté %6. Les mérites des
uns attirent le pardon des autres.

« Si tu doutes de ton crédit, présente des suppliants,
produis 'Eglise qui pour toi priera, et & sa considération
Dieu t'accordera ce qu'il aurait le droit de te refuser » 7.

« L'Eglise est en effet la forme de la justice (qui
rend & chacun son dii); tous les droits sont de sa
communauté ; en commun (pour la communauté) elle
prie;; elle travaille pour la collectivité : elle porte de
tous les tentations » 8, Telle est la solidarité des mem-
bres du Christ que rien de ce qui les affecte n’est
individuel : épreuves, travaux, priéres, tout est indivis,
collectif, commun.

« Si quidem et tu in omnibus es, car toi-méme tu
vis en tous », chrétien parmi tes fréres 69

Cette unité de la foi et de la charité vient du Christ
et du Saint-Esprit 7 ; elle n'est point brisée par la mort ;
les saints n'en sont point sortis ; ils gémissent encore

64. De Pcenit., 1, 15. — 65. Cf. De Viegin,, 1, 7; De excussu
Fratris, 1. — 66. Expos. in Lc., 5, 11. — 67. Ibid., 11. — 68. De
Offic.. 1, 29. — 69. De Cain et Abel, 1, 39. — 70. De Spiritu
Sancto, 11, 10, )



64 LA COMMUNION DES SAINTS

avec nous et pour nous; leur compassion féconde les
travaux et les combats de I'Eglise; ils se réjouissent
des priéres, des jeines, des auménes des fidéles qui
concilient a ceux-ci leur efficace intercession ; les anges
s'associent a la joie et & la médiation des saints 7.

Saint Jérome. — Ainsi pensait, ainsi parlait saint
Ambroise. Saint Jéréme n'a pas une autre foi. Citons de
lui quelques lignes écrites au prétre gaulois Vigilance,
qui avait nié¢ dans un écrit sarcastique, l'utilité de la
priére adressée aux saints (c'est-a-dire la communauté
de nos intéréts aux leurs).

« Tu dis, dans ton libelle, que tant que nous vivons
nous pouvons efficacement prier les uns pour les autres ;
mais qu'aprés sa mort, de personne la priére n'est plus
exaucée pour autrui; tu prétends que les martyrs eux-
mémes ne peuvent obtenir vengeance de leur sang versé.

« Mais si les Apbtres et les Martyrs, alors qu'ils
vivaient dans la chair, alors qu'ils étaient encore chargés
du souci d'eux-mémes, ont pu prier pour les autres,
comme tu en conviens, combien plus le peuvent-ils, aprés
leur victoire, leur couronnement, leur triomphe!s 72

Saint Augustin. — Et voici saint Augustin.

Théologien de I'unité de I'Eglise en face des hére-
tiques et des schismatiques de son temps, il a maintes
fois repris l'analyse de cette unité, de ses éléments, de
ses causes, de ses effets; il en a appliqué les principes
et les conclusions, aussi bien qu'a la vie sociale de
I'Eglise, 4 sa vie intime; il en a formé une synthése
majestueuse, et les théologiens scolastiques n'auront rien
a y ajouter.

Le fondement de l'unité de I'Eglise, c'est qu'elle est
un Corps (mystique) dont le Christ est le Chef, la tete;
cette unité est celle de la Charité ™,

71. Epist. 35, 39, 108, etc.. — 72. Contre Vigilance, 6. —
73. De Unitate Eccl., 2.




LES ECRITS 65

De droit donc, elle embrasse tous les hommes: de
fait les fideles justifiés seuls sont dans cette unité réelle
et parfaite ™*. Les apostats, les hérétiques, les schisma-
tiques se sont arrachés du corps; il faut prier pour que
Dieu les convertisse et les réintegre 7. Les pécheurs
sont des membres encore attachés au corps, mais exsan-
gues, inertes; la santé, la vie, peut leur revenir par
la miséricorde du Chef 7 ; ils ont part aux priéres des
justes 77 et c'est leur espoir de guérison.

Tous ceux donc qui ont ou ont eu le Christ pour
chef appartiennent a 1'Eglise ; « depuis le commence-
ment du monde jusqu'a sa fin, en leur adjoignant les
légions et les armées des anges, comme les citoyens
d’'une seule cité sous un méme Roi ». ‘

Entre I'Eglise du ciel et 'Eglise de la terre régne
une union intime destinée a devenir parfaite unité7®;
ou mieux 1'Eglise universelle du ciel et de la terre est
un seul Temple de Dieu 7.

Le principe de l'unité de I'Eglise est le Saint-Esprit
qui est en elle, comme notre ame dans notre corps, un
agent d’'individualité, de vitalité, de fécondité. Cette
conception du Saint-Esprit AME DE L’EGLISE appartient
en effet a saint Augustin : Hoc agit Spiritus Sanctus
in tota Ecclesia quod anima in omnibus membris unius
corporis 80, Les Péres grecs, saint Cyrille d'Alexandrie
nommément &, avaient pressenti cette analogie; mais
ils I'avaient quelque peu restreinte en faisant de 1'Esprit
Saint l'ame de chaque ame (justifiée), parce qu'il est
en elle le principe de sa vie surnaturelle.

On se heurtait a la difficulté d’entendre cette action
sans la pousser jusqu'a une union personnelle semblable
a celle du Fils avec I'Humanité Sainte. En élargissant
cette conception, saint Augustin la précise. L'action de
I'Esprit-Saint s'exerce sur le Christ total qui comprend
la téte et les membres, non la téte sans les membres, non

74. De Baptismo contra Donat., 3, 17. — 75, Serm. 137, 273,
277. — 76. Serm. 137. — 77. Enarr. in Ps., 105. — 78. Serm.
341. — 79. Enchirid., 56. — 80. Serm., 267, 4. — 81. In Isai., 4.

5



66 LA COMMUNION DES SAINTS

les membres séparés de la téte : Totus Christus et caput
et corpus est %.

Et ainsi «le lien d'unité de 1'Eglise de Dieu... est
I'ceuvre propre du Saint-Esprit, avec la coopération du
Pére et du Fils, car le Saint-Esprit est en quelque sorte
le lien du Pére et du Fils8». Elevé a cette hauteur,
a cette splendeur du modéle, la société, la communauté
des saints exauce la priére que Jésus présente a som
Pére : UNuM SINT, qu'ils soient un comme nous sommes
un, moi en eux et vous en moi ®.

La conséquence d'une telle unité est une solidarité
totale et universelle : « Les services sont divers, la vie
commune % ». Priéres, bonnes ceuvres, mérites de chacun
profitent & tous; les mérites des martyrs sont notres,
et notres ceux du Christ : c’est pour nous qu'ils ont
donné leur vie; leur sang ne cesse d'interpeller pour
nous : leur imitation est notre tache quotidienne : Si
nous ne pouvons les suivre par l'action, suivons-les par
le désir ; sinon par la passion, du moins par la compas-
sion ; sinon dans la méme excellence, du moins dans la
méme générosité 56.

Mais le premier devoir est le maintien de la charite,
d'oit I'on conclut la malice du péché qui l'affaiblit, le

crime du schisme qui la ruine &7,

L'enseignement d’Augustin est devenu, jusque dans
ces expressions, celui de 'Eglise. L'intérét serait minime
d'en rechercher I'écho dans ses disciples et ses imita-
teurs, Prosper d'Aquitaine, Fulgence de Ruspe, Maxime
de Turin, ou méme saint Léon-le-Grand et plus tard,
au Vv siecle, dans les Morales de saint Grégoire, le 4°
des Péres de 'Eglise Latine.

C'est néanmoins, ainsi que nous l'avons vu précé-
demment, dans un centre de tradition augustienne, notre
Provence, oit déja vraisemblablement est né le Symbole
Quicumque # qu’est peut-étre née et qu'a coup sfir s'est

82. Serm. 137, 1. — 83. Serm. 71, 20. — 84. Joan., 17, 23. —
85. Serm. 267. — 86. Serm. 280. — 87. Tract. in Joan., 32, 7. —

88. La Trinité, p. 169 sq.




LES ECRITS 67

inscrite dans le Symbole de notre foi pour de la se
répandre a travers la Catholicité, la formule exacte
et définitive du dogme : Je crois la Communion des
Saints.

II. — L’AGE SCOLASTIQUE
SAINT BONAVENTURE

Du milieu du vr® siécle jusqu’'a I'aurore du xur* s’ouvre
dans l'histoire de la doctrine une période obscure a
peine coupée par les 60 ou 80 ans de la Renaissance
carolingienne. Quelques noms brillent dans cette nuit,
saint Grégoire-le-Grand, saint Béde le Vénérable (735),
jusque vers I'an 800 ; aprés la mort d’Alcuin, de Raban
Maur, de Paschase Radbert, de Rathramne de Corbie,
il faut descendre jusqu'a saint Anselme de Cantorbéry
pour trouver un théologien de valeur; les auteurs ne
manquent pas entiérement; la Patrologie contient des
canonistes, des liturgistes, des compilateurs ; les hommes
et les ceuvres font défaut."

On en recoit une impression saisissante quand on
considére des tableaux synoptiques de 1I'Histoire ecclé-
siastique, tels que les Synchronismes de la T héologie
Catholique, de René Aigrain # ou les Tabulz Fontium
Traditionis Christiana des P.P. Creusen et Van Eyen
s.j. . A part les 7 ou 8 décades (780-850) ou la pres-
sante volonté de Charlemagne a excité le zéle d'une
€quipe de travailleurs dont les quelque 20 noms traver-
sent alors la blancheur des pages, les colonnes s'alignent
et s'allongent vides et nues durant 400 ans.

Quelques sentences cependant, empruntées a des Caté-
chismes, montrent la permanence de la pensée chrétienne :

« Nous croyons avoir société et commune espérance
avec les saints qui sont passés de ce siécle a Dieu dans
la foi que nous professons nous-mémes » Alcuin (7).

89. B.CSR., 677-678. — 90. Museum [Lessianum.



68 LA COMMUNION DES SAINTS

« Nous professons l'unité des membres de 1'Eglise
dans le Christ et gardons I'espoir de participer un jour
a la société des anges dans une méme vie qui est celle
de Jésus » Leidrade, évéque de Lyon 1 816.

C’est vers la fin de cette période que se produisit la
déviation que nous avons signalée a propos du sens
du mot Saints : Yves de Chartres, + 1016 ; Josselin de
Soissons, entendent ce mot des Sacrements. Nous n'en

reparlerons pas ici.

Néanmoins, dans la pratique, l'idée de 1'unité de
I'Eglise dans ses trois états reste vivante et saisissable ;
car c'est alors que se développe le culte des morts et

celui des saints.
« En ce moment, écrit I'historien A. Dufourcq® se

répandent de tous cotés les associations de priéres pour
les morts ; humblement, mais efficacement le Christia-
nisme proteste contre l'émiettement de la société civile.
Guidé par la pensée plus forte et plus claire de saint
Odilon de Cluny, le mouvement de la piété populaire
aboutit a une glorification solennelle de I'unité de
I'Eglise ; en 998, Odilon institue la féte de la Commé-
moraison des Morts et il en fixe la date au lendemain
de la Toussaint. Les deux premiers jours du mois de
novembre sont désormais comme la féte de l'unité de
I'Eglise militante, souffrante, et triomphante : les vivants
donnent une priére aux morts, ils en demandent une
aux saints ».

La piété envers les morts semble en effet avoir redoublé
a la fin du 1x¢ siécle et au cours du x° siécle ; c’est alors
gu'apparaissent les premiers obituaires ou nécrologes,
registres contenant au jour anniversaire le nom des
associés défunts, et dont les listes, parfois interminables,
du prone paroissial, sont un vestige.

La féte des Trépassés fut d'abord propre a Cluny
et aux monastéres de sa lignée ; mais elle passa promp-
tement dans les églises particuliéres et dans I'Eglise
universelle ; la féte de la Toussaint était bien antérieure ;

91. Le Christianisme ef les Barbares, p. 322 sq.




LES ECRITS 69

le Pape Grégoire IV I'avait proprement instituée en 830,
en fixant au 1" novembre et étendant a I'Eglise une
féte romaine célébrée au 13 mai, depuis que vers 609 le
Pape Boniface IV avait consacré le Panthéon a la
mémoire des Martyrs.

A cette méme époque aussi le souvenir des martyrs
commence a s'effacer, remplacé qu'il est dans la mémoire
des peuples et par suite des saints locaux, témoins plus
modernes de la foi et bienfaiteurs plus récents des com-
munautés chrétiennes. Or ces variations et ces accrois-
sements du culte se rattachent intimement a la Commu-
nion des Saints.

%

« Nous croyons la Communion des Saints, écrit saint
Bernard { 1153, & l'aube des temps nouveaux ; et que
par cette communion notre insuffisance est suppléée ; si
en effet nous aimons Dieu dans ses saints, les saints
eux-mémes, pressés par les exigences de leur charité
nous communiqueront leur béatitude auprés de Dieu %2 ».
Peut-étre pourrait-on dire que cette communion s’exerce-
t-elle plus d'élus a fideles, que de ceux-ci entre eux ?
Saint Bernard donne tout un chapitre, le 33* de son-
Traité de la Charité a cette manifestation de I'amour
fraternel.

L'heure est venue ot les Scolastiques vont systématiser
la théologie. Leur guide, le Maitre des Sentences, Pierre
Lombard, comme il suit saint Augustin, professe « que
du Saint-Esprit reléve le lien social qui forme de tous
les fidéles un corps, celui de I'unique Fils de Diey 3y,
Cette union groupe les fidéles, les ames, les anges % ;
entre saints et fidéles subsiste la communication des
mérites et des prieres %. Tout I'ensemble de sa doctrine
indique suffisamment qu'il entend Communion des Saints
de la société qui unit entre eux et a Jésus-Christ tous
les membres de la triple et unique Eglise %,

92. Serm. in Cant, 53. — 93. In Epist. ad Ephes, 4. —
94. III° dist., 28, 2. — 95, IVe dist., 45, 7. — 96. II® dist, 28
et 29; IV dist, 38 et 41,




70 LA COMMUNION DES SAINTS

Nous avons mentionné plus haut le sentiment des
princes de la scolastigue, Alexandre de Hales, saint
Albert-le-Grand, saint Thomas d'Aquin. Nous n'y
reviendrons pas. Nous reproduirons d'aprés P. Bernard,
la magistrale synthése opérée par saint Bonaventure.

< Inutile, dit ce savant auteur, de relever en saint
Thomas les éléments d'une doctrine fixée avant lui et
en dehors de lui ». A cause de son acceptation au sens
neutre du mot saints, sa doctrine, en effet, n'arrive
qu'indirectement a établir la communion des fidéles entre
eux ; de plus elle exclurait logiquement de cette commu-
nion les anges (qui n'ont point de part a la rédemption
du Christ et aux sacrements), s'il n'avait associé les
esprits angéliques aux saints & cause de l'unité de
vie surnaturelle et de fin derniére, commune aux uns
et aux autres. Mais, répétons-le, ces divergences dans la
constitution de la doctrine n'affectent que la méthode ;
la synthése pratique reste la méme...

Saint Bonaventure s'est évidemment complu dans la
méditation de la Communion des Saints ; elle a satisfait
sa piété ; et il s'est efforcé d'en inculquer la suavité aux
autres. Dans ses grands Commentaires, comme dans ses
Opuscules, il y revient sans se lasser.

Voici, groupée en sept articles, la théorie bonaventu-
rienne de la Communion des Saints, dont personne n'a
mieux parlé que le Docteur séraphique ; elle a inspiré
toute la scolastique subséquente.

1o Les fidéles sont unis en corps dans le Christ; le
principe de cette union, qui ne peut étre qu'incréé, est
I'Esprit Saint et Sanctificateur, un et identique en tous 7.

20 Cette union des volontés dans la charité mutuelle
et réciproque a pour exemplaire I'unité des Personnes
divines %,

30 Elle est opérée par la Communion eucharistiqu
signifie par I'union sacramentelle du corps réel du Christ

e®;

97 In IV L, 1, dist. 14. — 08. Ibid., dist., 10, 1, 3. —
99. Brevil., 6, 9.




LES ECRITS 71

avec les espéces 1% ; et la fraction du pain en trois parties
symbolise les trois états du Corps mystique 101 mjlitant,
souffrant, triomphant.

4o Entre ces trois états d'une méme Eglise univer-
selle, subsistant a travers tous les temps et durant
l'éternité 192, régne une étroite connexion comme entre
les organes d'un corps naturel 103,

50 Tous les membres sont solidaires les uns des
autres: le bien de chacun est le bien de tous, mais
chacun y participe selon sa mesure 104,

6° Non seulement par ses priéres, I'Eglise vient
efficacement a notre aide et maintes fois nous préserve
du péché105; mais par les mérites surabondants des
saints, elle satisfait pour ses enfants coupables 105.

70 Les saints ont droit a2 notre culte®7 et a nos
invocations 198 ; en retour ils intercédent pour nous,
et ainsi l'unité, la charité et la hiérarchie des services
sont exercés 109; pour cette méme raison nous devons
nos suffrages aux morts, priéres, jeiines ; et spécialement

nous honorons les uns et soulageons les autres par le
Saint-Sacrifice de la Messe 19,

Quelle riche matiére a méditation que ce simple
sommaire |

Nous retrouverions désormais la méme doctrine dans
I'enseignement de tous les maitres qui tour a tour ont
commenté le quatriéme Livre des Sentences. Nous pou-
vons donc nous en tenir la. Mais nous comprendrons
mieux encore notre bonheur d'appartenir a une Eglise
qui professe avec tant de fidélité la Communion des
Saints en considérant comment cette doctrine si ferme.
si cohérente, si lumineuse et consolante s'est émiettée
sous les coups de lindividualisme protestant.

100. In IV, dist. 8, 1, 2. — 1CL. Ibid., 12, 1-3. — 102. In. IV,
dist. 8, p. 1, 1 ad 2, q. 1. — 103. Ibid., dist. 20, p. 2. — 104. Cf.
In IV, dist. 45, a2. — 105. IV. dist. 17, p. 2. — 106. IV. dist.
15, p. 2. — 107. lIL. dist. 9, a2. — 108. Brevil, V, 10. —
109. 1V. dist. 45, a 3. — 110. Brevil., VI1I, 3; IV. dist. 45, a3.



72 LA COMMUNION DES SAINTS

IV. — LES DEFORMATIONS PROTESTANTES

Les hérétiques des premiers siécles ne s'étaient atta-
qués a la Communion des Saints que d'une maniére
indirecte en contestant la légitimité du culte des saints,
l'utilit¢ de la priére pour les morts, conséquences du
dogme ; car le principe dogmatique lui-méme n'était
pas formulé.

La notion d'une communion entre tous les croyants,
fidéles et élus, n'entre en discussion qu'avec la Réforme.

La Communion des Saints est un centre de conver-
gence de tous les articles de la foi chrétienne : pré-
destination et liberté; péché, grice et mérite; foi et
ceuvres, efficacité de la priére ; intercession des saints,
suffrages pour les morts ; sacrifice rédempteur du Christ
appliqué aux ames par I'Eucharistie; achévement de
I'Incarnation, prolongée par le ministére de 1'Eglise, ce
qui implique de celle-ci la visibilité et la hiérarchie ;
jusqu'au mystére méme de la Trinité enfin, puisque
'unité des Trois Personnes est le modéle supréme de
I'union des justes, et la fécondité de la nature divine
la cause de notre filiation dans le Christ-Jésus; une
hérésie donc qui touche l'un de ces points la met elle-
méme en question. Or I'hérésie protestante les conteste
tous a quelque titre.

Le principe fondamental de sa théologie est un pré-
destinatianisme absolu, qui isole 'homme de 'homme,
devant un Dieu dont I'arbitraire volonté choisit ou
réprouve ses créatures sans aucune participation de
celles-ci. Aucune ceuvre mauvaise ne peut nuire a I'élu,
aucune ceuvre bonne profiter au réprouvé ; la foi seule
suffit, qui est donnée & l'un, refusée a I'autre. Du méme
coup se trouve proclamée I'inutilité du zele, du ministére
sacerdotal, de I'Eglise hiérarchique et visible et de ses
sacrements, de la priére, soit de l'invocation des saints
impuissants, soit des suffrages pour les morts, qui,
sauvés ou perdus, n'en ont plus besoin. Ainsi se trouve
anéantie la solidarité intime des ames.



LES ECRITS 73

D'ailleurs, avouons-le & I'honneur de la raison humaine
et de l'esprit chrétien, les Réformateurs n'ont jamais
osé pousser jusqu'au bout les conséquences de leur
principe ; et de plus ils ont laissé a leurs sectateurs un
droit de libre examen qui permet & chacun d’adopter
ou de rejeter sans souci de la logique interne du
systéme, telle et telle doctrine a son greé.

Aussi a-t-on pu dire qu'«il n'existait pas de Pro-
testantisme, mais seulement des protestants ». Cet indi-
vidualisme doctrinal ne rend pas la controverse trés
facile, car le « protestant» avec lequel on parle peut
toujours se retrancher derriére sa conviction personnelle
pour rétorquer l'argument qu'on lui propose. Et nous
n'ignorons pas non plus que parmi « nos fréres séparés »
se compte un grand nombre de bons chrétiens. Or ils ne
le demeurent que par illogisme, se dérobant aux consé-
quences de leurs principes, et parce que malgré eux,
ils ne cessent point d'appartenir, & titre de baptisés et
de croyants, 2 la Communion des Saints.

Mais l'article : je crois la Communion des Saints,
ainsi que le précédent : je crois la Sainte Eglise Catho-
lique, est passé sous silence par la plupart des Confes-
sions de la Réforme; ou bien les deux articles sont
identifiés ; ou encore réduits & une communauté de biens
entre fidéles 111,

Quant a la doctrine catholique, elle a donné lieu
aux interprétations les plus invraisemblables de la part
des théologiens protestants, alors pourtant qu'il leur
serait si facile de consulter le moindre catéchisme pour
etre fixés, sur «ce dogme qui répond si bien, en
chacun de ses éléments, aux tendances les plus légitimes,
aux affections les plus profondes de la nature humaine ».

M. Nicolas, Le Symbole des Apdétres, 1867, n'y voit
qu'une sorte de polythéisme trés mal déguisé, un triom-
phe remporté sur la religion de l'esprit par cette reli-

111. Cf. _ Confession Helvétique, 1536; Confession Gallicane,
1561. — L'Eglise anglicane a indéfiniment varié sa position. Cf.
P. Bernard, op. cit. -



74 LA COMMUNION DES SAINTS

giosité de bas aloi toujours présente dans les masses
populaires.

A. Vigui¢, dans I'Encyclopédie (Lichtenberger)
I'appelle « un systéme purement mécanique de justifi-
cation, mélange de magie et d'incrédulité, qui dispense
l'individu de toute responsabilité et l'invite & l'immo-
ralité, puisque le plus indigne peut s’approprier sans
effort les mérites des saints »...

On ne peut guére aller plus loin dans l'inintelligence
et le dénigrement. J.-A. Dorner 112 a encore outré ces
excés, en imputant aux Scolastiques, et il nomme le
bienheureux Jean Duns Scot, d'avoir réalisé par ce
dogme « l'audacieuse tentative de reléguer dans I'ombre
Dieu et Jésus-Christ» au profit sans doute du Pape
de Rome ! Qu'il faut plaindre les «bons chrétiens » du
protestantisme, brebis égarées par leurs pasteurs, de
ne connaitre leurs « fréres en Jésus-Christ » que par
ces caricatures passionnées de leur croyance.

Tout ce que nous avons rapporté de la conception
traditionnelle du dogme, et l'explication théologique
que nous devons encore en donner dans la deuxiéme
partie de notre ouvrage suffit 2 faire justice de ces ridi-
cules travestissements de notre foi.

112. Histoire de la Théologie Protestante, 1878.




CHAPITRE 111

LES FAITS

Les monuments de l'antiquité chrétienne.
Epitaphes de Pectorius et d'Abercius.

LES MONUMENTS
DE L’ANTIQUITE CHRETIENNE

u lieu de nous renseigner, pour connaitre la
croyance de l'Eglise sur la Communion des

7 Saints, auprés des maitres de la doctrine, Péres
et Théologiens dont nous avons relevé les enseigne-
ments, nous aurions pu consulter les monuments que
I'antiquité chrétienne a laissés de sa foi et qui sont
venus jusqu'a nous. Un pieux pélerinage nous aurait
conduits aux basiliques, aux catacombes, et jusque dans
les musées ol se conservent ces reliques précieuses des
chrétiens antiques. Nous nous serions bornés a étudier
les documents subsistant des trois premiers siécles et
nous aurions néanmoins recueilli une ample moisson



76 LA COMMUNION DES SAINTS

de témoignages. La valeur de ces témoignages serait
d’autant plus grande, qu'ils émaneraient d'auteurs, de
temps, de lieux bien divers, et qu'ils concorderaient exac-
tement dans leurs affirmations : ce sont les inscriptions
manuscrites d humbles fréres illettrés qui visitent les
tombeaux des apétres et des martyrs, relevées 3 Rome,
en Mauritanie, en Egypte, et les épitaphes versifiées
d'Abercius d'Hiéraple, de Pectorius d'Autun, de Damase
a Rome ; ce sont les symboles du Poisson, de 1'’Agneau,
de la Colombe qu'on retrouve partout dans les pays
méditerranéens ; ce sont les mémoires érigées en Afrique,
en Espagne, en Gaule, aux saints Pierre et Paul, au
diacre saint Laurent, a d’autres saints célébres ; ce sont,
sur les pierres tombales des chrétiens de toute région,
demandes de priéres adressées par le défunt a ses
coreligionnaires, ou les veeux de repos et de paix dans
le Christ dont ces derniers l'accompagnent.

On lirait, sur l'ensemble de ces apports, que les
chrétiens de ces temps primitifs se considéraient tous
comme membres d'une fraternité spirituelle qui n'était
pas limitée par les frontiéres de la cit¢é ou du pays
ni brisée par la mort, car son origine était divine et
chacun des fréres participait 4 la méme naissance, a
la méme vie, 2 la méme destinée, dans une foi et une
espérance communes ; tous portaient un nom qui leur
rappelait l'unité de leur race: CHRETIEN; tous man-
geaient d'une méme nourriture mystérieuse et réservee.
IIs rendaient 2 Dieu un méme culte, se réclamaient du
méme médiateur Jésus-Christ, honoraient les memes
saints dont ils imploraient les suffrages, dont ils visi-
taient les sanctuaires, portaient le nom ou une médaille ;
dont ils souhaitaient partager le tombeau et la gloire ;
ils leur demandaient pour eux et pour les fréres défunts
leur intercession auprés de Dieu leur commun Pére;
ils savaient ces ancétres en sécurité dans la patrie, et eux
encore exposés aux périls et aux combats, mais fortifiés
par leur protection ; ils se représentaient le séjour des
fréres bienheureux comme un Paradis, comme ces
Champs-Elysées dont parlaient aussi les infideles, mais
dans une spirituelle pureté dont ces derniers n'avaient




LES FAITS 77

rien congu. La aussi habitaient les anges saints dont
la priére et la tutelle étaient favorables & leurs clients.
Mais tous, fidéles de la terre, ames attendant leur
admission au ciel, élus déja glorifiés, esprits angéliques,
ne font qu'une seule Eglise sous la présidence du
Christ-Dieu, dans une commune et éternelle Charité.

Pour étre concluant, cet exposé que nous avons rendu
aussi clair et bref qu'il nous a été possible, devrait étre
accompagné de la description des monuments qui 1'ont
inspiré et nourri. Ce détail est impossible a fournir ici
et nous devons renvoyer aux travaux connus de
Le Blant, Paul Allard, Dom H. Leclercq, etc... ou a
I'article de R. S. Bour! : La Communion des Saints
attestée par les Monuments de I'Antiquité chrétienne.
Mais nous pensons ne point frustrer entiérement l'attente
de nos lecteurs en présentant ici deux de ces monuments
vénérables, I'un gaulois, du 1 siécle, 'autre du 1° siécle

et phrygien, c'est-a-dire de chaque extrémité de 1'Em-

pire...

Parmi les monuments les plus explicites de la foi
antique, il faut citer, & cause de sa provenance, celui
qu'on appelle I'Epitaphe de Pectorius d’Autunl®.

En 1839, étaient trouvés dans un ancien cimetiére prés
d'Autun, la Rome celtique, sept fragments d'une pierre
tombale qui portaient une inscription en lettres grecques.
Ils sont maintenant conservés au Musée de la ville.

Les fragments rassemblés et les lettres, que les injures
du temps avaient effacées ou mutilées, restituées par de
savantes conjectures, on reconnut que l'inscription se
composait de deux strophes, 1'un de trois distiques,
l'autre de cinqg hexamétres, et que les cinq premiers vers,
dont le commencement avait été heureusement épargné
par les siécles, formaient acrostiche sur le mot ICHTUS.

Nos lecteurs n'ignorent pas que ce mot grec signifie
poisson, et qu'il a servi de mot de passe a nos ancétres

dans la foi, parce qu'il groupe les lettres initiales des
mots correspondant a :

1. D.T.C. III, p. 454 a 380 — 1, Ench, Hist., 236.



78 LA COMMUNION DES SAINTS

I Esous Jésus
CH RISTOS Christ
TH ©eou (de) Dieu

U 10s (le) Fils

S OTER Sauveur

Cette particularit¢ de linscription indiquait que
Pectorius qui I'avait composée, ou du moins fait graver
sur son tombeau, était chrétien. Or cette épitaphe du
1 siecle donne sur la croyance de Pectorius et de ses
contemporains aux principaux dogmes de I'Eglise un
témoignage irrécusable et clair. On y reléve notamment
les ¢léments de la foi dans la participation des mérites
du Christ et dans l'utile réciprocité des suffrages entre
les fideles vivants et défunts, sur quoi se base la
Communion des Saints.

Voici une traduction aussi littérale que possible, mais
qui ne peut malheureusement pas garder l'ordre des
mots :

Race divine du Poisson céleste, d'un cceur auguste

uses-en ; accédant entre les mortels a la source immortelle

des eaux divines. Laisse, (6 bien-) aimé, ton ame se refaire

dans (les) eaux intarissables d'enrichissante sagesse.

Du Sauveur des Saints, regois le pain (doux comme le)
miel.

Mange avidement le Poisson que tu tiens dans (tes)
mains.

(6) Poisson, nourris donc (les tiens) (je t'en) prie,
Seigneur Rédempteur.

(Qu'ici) repose en paix (ma) mére, je t'(en) supplie,
Lumiére des morts.

Aschandus (6) pére, trés cher a mon cceur,
Comme de (ma) douce mére et de mes fréres

Dans la paix du Poisson, souviens-toi de ton Pectorius.

Dans la premiére strophe on voit la description sym-
bolique du baptéme qui engendre 2 la vie divine et

e r——



LES FAITS 79

provoque aux vertus, et l'allusion & I'Eucharistie — Le
Pain — qui livre le Christ — Le Poisson.

Dans la deuxiéme, Pectorius prie au Seigneur pour
toute 1'Eglise, pour le repos de I'ame de sa mere; il
demande a son pére Aschandus de ne pas I'oublier
dans sa priére au Christ, non plus qu'il n'oublie son
épouse et ses autres enfants. Et cet appel & la charité
de son peére trés cher a son cceur, déja si touchant
humainement, nous émeut davantage comme chrétiens

parce qu'il contient une ouverte profession de notre
commune foi.

Voici maintenant 1'Epitaphe d’Abercius, d'Hiéropolis
en Phrygie, que I'on date de la fin du 1°® siécle. La vie
d'Abercius fut écrite entre le m®* et vi® siécle ; elle donne
le texte de cette épitaphe.

Elle se compose de 22 vers hexamétres (sauf le 2¢,
pentamétre) ; en 1883 W. Ramsay trouva a Hiéraple
2 fragments de cette pierre ; depuis 'année 1892 on les
conserve au Musée du Latran 4 Rome.

Deés 1882, Ramsay avait relevé une autre pierre,
contenant I'épitaphe d'un certain Alexandre aussi

d'Hiéraple (+216) qui s'accordait avec celle d’Abercius,
moyennant un changement de nom.

De la cité élue citoyen, j'ai vivant dressé ce monument

afin d'avoir ici un lieu de repos en mon temps.

Mon nom est Abercius, disciple du Pasteur Saint

qui pait (ses) troupeaux de brebis par monts et plaines,

qui a des yeux trés grands et qui voient tout.

Clest lui qui m'a enseigné les lettres fidéles de la vie,

qui m'a envoyé & Rome, tant pour considérer la cité
royale

que pour voir la Reine au vétement doré, et chaussée d'or.

La j'ai vu un peuple qui porte un signe resplendissant.

J'ai vu aussi la plaine de Syrie et toutes les villes, et
Nisibe

au dela de I'Euphrate ; partout, j'ai trouvé des fréres.

Paul fut mon compagnon de voyage.

Or partout la Foi
m'avait précédé )




80 LA COMMUNION DES SAINTS

et partout elle posa devant moi comme nourriture le
Poisson de source

trés grand et immaculé qu'a péché la Vierge chaste.

Elle le distribuait perpétuellement aux amis pour le
manger.

Elle a de bon vin mélé (d'eau) qu'elle donne avec le pain.

Vivant, j'ai ordonné (moi) Abercius que ces choses
fussent ainsi écrites,

ayant trés exactement soixante et douze ans.

Celui qui les lira, qu'il prie pour Abercius, s'il est d'un

méme esprit avec lui,
Mais que jamais personne ne dépose un autre mort en

mon tombeau.
Sinon, il paiera au fisc romain 2.000 piéces d'or
et 3 mon excellente cité paternelle Hiéraple mille 2.

« Peut-on désirer, écrit Gustave Bardy?3 un témoi-
gnage plus décisif que ces quelques lignes», sur la
pratique catholique de la Communion des Saints. « Par-
tout ol ses voyages ont conduit le vieil évéque et jusqu'au
dela de I'Euphrate, ce sont des fréres qu'il a rencontrés,
marqués d'un méme sceau brillant qui est le baptéme,
nourris du méme Poisson mystique qui est le Christ.
D’une extrémité du monde & l'autre, de Rome a Nisibe,
circule dés ces derniéres années du 11° siécle, un immense
courant de vie commune... L'Evangile a réalisé l'unité

des esprits et des cceurs. »

« Les monuments laissés par les premiéres commu-
nautés chrétiennes montrent clairement qu’elles ne se
considérent pas comme un simple groupement de
croyants librement associés pour chercher ensemble le
mot des grands problémes, le modéle des devoirs coil-
teux, I'encouragement mutuel au service de Dieu, comme
sont aujourd’hui les « Congrégations » protestantes de
toute dénomination, oii chacun conserve son indépen-
dance et le droit de se retirer s’il lui plait et quand
il lui plait. Il n'est plus & présent nécessaire de prouver

2 E.H.A. 155. — 3. En lisant les Péres, 1933, p. 77.




LES FAITS 81

~ un point qui n'est plus contesté. Les Communautés chré-

tiennes se disent et sont des Eglises, elles sont L'EGLIsE.
Elles forment un organisme li¢ et vivant ; elles ont une
doctrine commune, des rites communs, une autorité
unique émanée du Christ : un seul Seigneur, une seule
foi, un seul baptéme, un seul Dieu, Pére de tous, qui
agit par tous, qui est en tous*.

« Qu'on pense ou non qu'ils se trompaient dans leur
croyance, on ne saurait nier que les premiers chrétiens
attribuaient une origine et une efficacité divines... a
I'imposition des mains qui conférait le Saint-Esprit et
faisait, de par Dieu, des ministres pour les sacrements
et des chefs pour 'Eglise, des hommes ainsi choisis,
séparés du commun des fideles, élevés au-dessus d'eux
pour les instruire et les gouverner...» « Les premiers
croyants, malgré l'abondance des dons spirituels qui
leur étaient départis et qui octroyaient a leurs bénéfi-
ciaires une influence reconnue, se soumettaient aux
Apbtres et a ceux que les Apdtres avait désignés pour
les suppléer ; a cette hiérarchie visible cédait toute autre
supériorité, car le corps des pasteurs exerce une indis-
pensable médiation : les fidéles sont des pierres vivantes
de l'édifice religieux qui s'éléve, temple saint dans le
Seigneur ; mais le fondement de I'é¢difice d'on celui-ci
tire toute sa solidité est formé de pierres privilégiées,
les apdtres et les prophétes (eux-mémes appuyés sur
la Pierre d'Angle, le Christ-Jésus» 5).

« En dehors de cet édifice, privé de la participation
aux sacrements qui s'y célébraient, rebelle a la doctrine
qui s'y enseignait, nul n'appartenait plus au Christ,
sarment retranché de la vigne, membre arraché au
corps, étranger a la famille de Dieu » 6.

&
&%

4. Ephes,, 4, 5. — 5. Ibid, 3, 4, 5, 11. Cf. 1 Joan, I, 3. —
6. D'aprés L. de Grandmaison, éd. abrégée, p. 642.




82 LA COMMUNION DES SAINTS

CONCLUSION

En terminant cette rapide étude historique, n'est-il
pas licite de tirer, des témoignages des écrivains et de
ceux des monuments, au moins cette conclusion de fait :

1. Il existe entre tous les membres de 1'Unique Eglise,
militante, souffrante et triompKante, une communauté
spirituelle qui les unit tous entre eux et tous au Christ

comme a leur Chef.

2. Le caractére mystique de cette association implique

entre tous ses membres : 1° la participation commune

aux mémes sacrements qui leur transmettent les mérites
de Jésus-Christ; 2° la jouissance en commun de tous
les dons particuliers inhérents aux divers ministéres
ecclésiastiques ; 3° le commerce réciproque des ceuvres
méritoires, fondé sur la charité mutuelle.

3. Tous les membres de la triple Eglise participent,
bien qu'inégalement et selon la mesure de leur charité,
de leur foi ou de leur gloire, & cette union des ames
et & cette communication des biens. Plus est considérable
I'apport de chacun, plus grand aussi est son profit
spirituel. Et selon cette méme diversité des mérites,
le Christ-Chef communique a chacun des trésors qui

sont siens 7.

7. D'aprés le Catéchisme Romain, art. 1, 9, 19-23.



DEUXIEME PARTIE. DOCTRINALE

LA COMMUNION DES SAINTS
- DANS
LA REVEIATION CHRETIENNE







CHAPITRE PREMIER

L'’ENSEIGNEMENT REVELE

I. Les synoptiques : Le Royaume de Dieu. — II. Saint Jean :
La vr);ie Vigne. — III. Saint Paul : Le Temple de Dieu.
L'Epouse mystique; Le Corps du Christ.

nature nous a produits de la méme souche : elle

a mis en nous un mutuel amour, elle nous a
formés sociables. Ainsi que ce vers de Térence nous
soit au cceur et sur les lévres : Je suis homme et ne
m'estime étranger rien d'humain. « Membra sumus cor-
poris magni. Natura nos cognatos edidit. Haec nobis
amorem indidit mutuum, nos sociabiles fecit. Itaque
versus iste terentianus et in pectore et in ore sif :

Nous sommes les membres d'un grand corps. La

Homo sum : humani nihil a me alienum puto. »

Témoignage de I'ame naturellement chrétienne plutét
que référence a la Révélation que cependant il aurait
Pu connaitre, Sénéque, contemporain de saint Paul, a
dit cette parole, une des plus belles qu'ait pu concevoir




86 LA COMMUNION DES SAINTS

une pensée, proférer une bouche d’homme?!. On la
jugée si belle qu'on n'a pas voulu en croire capable un
« paien ».

On a supposé que son auteur l'avait empruntée a
I'Apotre, et que Sénéque avait rencontré Paul auprés
du Proconsul d'Achaie, Gallion, son frére. C'était le
temps ou I'on diminuait comme a plaisir les vérités parmi
les enfants des hommes, oit I'on déniait au savoir humain
tout pressentiment des données surnaturelles pour mieux
sauvegarder de celles-ci la transcendance.

Il n'importe guére. Mais nous pouvons faire plus de
crédit & la raison humaine sans amoindrir par la
I'excellence du Don divin, car cette raison aussi est
I'cuvre de Dieu. Il n'est point, aux yeux de leur
Créateur, de paiens. Tous les hommes sont ses enfants ;
tous ont été aimés et rachetés dans le Christ Jésus;
tous entendent son appel au salut, et regoivent son
assistance pour y répondre.

Saint Paul n'en doute pas?; et le Code Canonique

(1070) ne parle que de disparité de culte.

Cette NATURE, qui nous a tous enfantés fréres, est
ici le pseudonyme de notre commun Pére des Cieux.
L'enseignement de son divin Fils, recueilli par les
Evangélistes et les Apdtres, nous en est garant. Clest
cet enseignement que nous allons maintenant écouter.
Nous avons entendu son écho fidéle dans la Tradition
des Péres et dans la pratique des croyants; nous nous
sommes ainsi préparés a recevoir et a comprendre la
parole méme de Dieu. Ce témoignage des hommes nous
a garanti le fait de la Communion des Saints. Mainte-
nant que nous allons tenter d'en saisir les causes, nous
recourons au Maitre des hommes.

Approchons-nous avec confiance et humilité. Le sujet
est sublime, il ne nous est pas inaccessible. L'onction du
Saint-Esprit que nous avons regue nous donnera de
comprendre des notions dont nous avons besoin pour
pousser notre vie chrétienne a la plénitude de sa cons-

1. Epitre, 95. — 2. Act., 17, 27.




L ENSEIGNEMENT REVELE 87

cience et de son rendement. Il est moins question de
connaitre dialectiquement, pour en disserter a notre aise,
les causes profondes de la solidarité humaine, que de
concevoir la grandeur et la nécessité de I'amour du pro-
chain pour le servir généreusement. Nulle grace ne nous
sera refusée pour compléter en nous et promouvoir
autour de nous l'achévement du Christ total. Car c’est
de quoi il sagit.

. — LES SYNOPTIQUES :
LE ROYAUME DE DIEU

En ces jours-la parut Jean-Baptiste et il disait :

« Repentez-vous, préparez-vous. Car le Royaume des
Cieux est proche » 3.

Et quand Jean eut été mis en prison, Jésus commenga
lui-méme a précher et il disait aussi : « Faites pénitence,
car le Royaume des Cieux est proche » %

Ainsi fut annoncé le Royaume.

Quel est ce royaume ? Un royaume d'abord spirituel.

Il ne vient point de maniére a frapper les regards. On
ne peut pas dire : Il est ici, ou il est la. Voyez! Le
royaume de Dieu est au milieu de vous 5.

Il s’établit par le refoulement de la puissance invi-
sible du démon : puisque par I'Esprit de Dieu (Jésus)
chasse les démons, alors le Royaume de Dieu est venu
jusqu’a vous 8.

On n'y entre que par la rémission des péchés dont le
baptéme est le symbole efficace; on s'y agrége par la
pratique de toute justice; on n'y persévére que par le
port quotidien de sa croix 7.

Depuis les jours de Jean-Baptiste (initiateur de 1'ére
nouvelle) le Royaume des Cieux est emporté de force,
et s'en emparent ceux qui se font violence® : Ce ne
sont pas tous ceux qui me disent : Seigneur, Seigneur,

3. Mt, 3, 2; Mc, 1, 5. — 4. Mt, 4, 12-17. — 5. Lc., 17, 20.

— 6. Mt, 12, 28, — 7. Mc, 1, 4: Lc.33 9, 23; Mt, 5, 20;
Rom., 14, 17. — 8. Mt, 11, 17.




88 LA COMMUNION DES SAINTS

qui entrent dans le Royaume, mais celui seul qui fait
la volonté de mon Pére?. Quiconque ne recevra pas
comme un petit enfant le Royaume n'y aura pas d'en-
trée 10,

La charte du Royaume est une perfection qui doit
imiter celle de Dieu méme 11; par un entier renoncement
4 soi 12 ; par un dévouement total au Christ Jésus 3. Elle
est promulguée sous la forme paradoxale des Béatitudes
qui transposent d'un coup en valeurs spirituelles tous
les biens auxquels les hommes donnent du prix .

Ainsi le Royaume se présente comme une réalité spi-
rituelle insérée dans les ames, qui les travaille par le
dedans comme un levain 15 ; qui s'y développe et pousse
comme une semence 16, Tous doivent, pour trouver la
vie, pour étre sauvés, la recevoir, et tous le peuvent. Ce
n'est pas question de race ni de privilege, mais de bonne
volonté 17; ce n'est pas non plus question de libre pre-
férence, mais de vie ou de mort éternelle 18.

Dailleurs l'effort qui est exigé des adhérents du
Royaume ne reste pas sans une contrepartie. Dieu, pére
de tous, des mauvais et des bons, est & un titre nouveau
le Pére des disciples de Jésus. Ceux-ci sont fréres, en
intime communion de cceur et d’esprit les uns avec les
autres ; entre eux brille et brille une charité inextin-
guible et parfaite, qui aura son plein épanouissement
dans le ciel. Déja leurs noms y sont inscrits comme
dans un livre de vie ; et les anges de Dieu, qui prennent
dés a présent part a leurs prieres, a leurs efforts, a
leurs joies, seront la les modéles de leur vie renouvelée
et leurs compagnons de victoire 1%.

Nous insistons spécialement sur le faif intérieur sur
quoi se fonde ici-bas le Royaume de Dieu : la foi, la

charité, la générosité et la bienveillance mutuelle qui
sont l'apport obligé de tous les citoyens; et la filiation

9. Mt., 7, 21. — 10. Mc, 10, 15. — 11. Mt, 5, 48. — 12. Lc.,
14, 33; Mt, 19, 21. — 13. Lc., 14, 26-27. — 14. Mt, 5, 3-11;
Lc., 6, 20-22. — 15. Mt, 13, 33. — 16. Mc,, 4, 28, 31. —
17. Mt.,, 3, 9; 21, 31. — 18. Mt., 13, 42-50; 22, 13; Lc, 13, 28.—
19. Mt., 3, 11; 5, 45; 5, 48: 6, 9; 18, 21; Lc, 10, 20; 12, 8;
12, 49; 15, 10; 16, 22, etc...



L’ENSEIGNEMENT REVELE 89

a I'égard de Dieu, la fraternité entre les hommes qui
sont l'apport et le don de Dieu dans son Christ;
cette insistance est nécessaire, car un peuple spirituel,
par sa nature méme, doit se spécifier par les actes de
I'esprit, ne pouvant l'étre ni par la communauté de la
race a la maniére du peuple juif, ni par la communauté
de la langue et du sol, & la maniére des cités terrestres.
Cependant l'autorité publique, qui est la forme et le
lien de toute société humaine, ne fait pas non plus
extérieurement défaut au Royaume fondé par le Christ.

Les « Fils du Royaume » ne sont pas des isolés, grou-
pés seulement par l'identité de leurs pensées et de leurs
aspirations.

Jésus a fondé une société visible, organisée, hiérar-
chisée, a laquelle il est nécessaire d’appartenir pour par-
ticiper a la vie et au salut. Cette société, il I'a nommeée
I'Eglise dans le décret solennel de sa fondation : Tu es
Pierre et sur cette pierre je batirai mon Eglise 20, et
dans quelque circonstance plus familiére 2! de son fonc-
tionnement ; il lui a donné des zélateurs, des recruteurs,
des chefs, auxquels il a délégué les pleins pouvoirs, qu'il
a accrédités au point de vouloir ne faire qu'un seul
personnage avec eux dans le labeur apostolique, dans
la souffrance et dans la récompense : Qui les écoute,
I'écoute ; qui les méprise, le méprise ; ce qu'ils lient ou
délient est par lui lié ou délié; comme son Pére l'a
envoyé, il les a envoyés lui-méme, enseigner, baptiser,
régir, sauver 22,

Car la société ainsi formée par le lien intérieur de la
foi et de charité, et informée par l'auforité extérieure
de sa hiérarchie n’a point son terme ici-bas. Elle méne
ses adeptes au lieu de leur éternelle récompense, o ils
régneront avec les anges, avec les patriarches et les
élus de I'Ancienne Loi, avec les justes de la Loi Nou-

velle, assis sous la présidence du Christ dans le Ciel
de Dieu 3,

20. Mt., 16, 18. — 21. Mt.. 18, 17. — 22. Mt., 6, 19; 10, 2;

20, 22; Lc, 9, 1510, 3; 10, 16; Joan,, 20, 21. — 23. Mt., 19, 28,
Lc., 20, 30-37. -




90 LA COMMUNION DES SAINTS

II. — SAINT JEAN : LA VRAIE VIGNE

Dans cette description du Royaume des ames, promis,
préparé, fondé par le Christ Jésus, nous n'avons
emprunté d'éléments qu'aux Evangiles de saint Matthieu,
saint Marc et saint Luc, qu'on appelle les Synoptiques.
Leur enseignement est donné sous la forme de paraboles,
mais il est facile a transposer en langage clair et nous
I'avons fait sans scrupule, écrivant pour des chrétiens
de bonne foi et qui ne chercheront point chicane a notre
interprétation, la sachant traditionnelle. Mais nous au-
rions pu également nous en tenir au sens littéral des
expressions, l'interpréter historiquement et prouver de
surcroit la rigoureuse justesse de nos déductions. Cette
méthode aurait allongé notre démonstration ; et inutile-
ment, car le travail a été fait ailleurs 24

Les Synoptiques ont fortement mis en relief la mis-
sion des Apbtres, c'est-a-dire la constitution hiérarchique
de I'Eglise. Saint Paul dans ses Epitres marquera net-
tement aussi le caractére d'organisme visible et vivant
de la société chrétienne. Trois de ses Epitres qu'on
appelle de 1a les Pastorales (deux a saint Timothée, une
a saint Tite) traitent spécialement des droits et des
devoirs des ministres ou serviteurs de la Communaute,
I'évéque, le prétre et le diacre. Quand saint Jean écrivit
ses Epitres et son Evangile, a la fin du r°* siécle, I'Eglise
était fortement établie : son Apocalypse méme en témoi-
gne ; aussi put-il insister davantage sur le « fait inté-
rieur », savoir la communauté de vie, puisque le « fait ex-
térieur », la soumission des uns a 1'autorité des autres,
était malgré les menées schismatiques de quelques intri-
gants, hors de conteste 2.

La comparaison dont Jésus s'était servi a la Céne pour
inculquer a ses Apoétres cette Vvérité si profonde, si mer-
veilleuse, de l'identité de vie entre Dieu et Lui, entre Lui

24. Excellemment dans le Jésus-Christ du P. L. de Grand-

maison. — 25. 3 Joan., 9; Jude, 4.




L'ENSEIGNEMENT REVELE 91

et ses Apdtres, des Apétres entre eux et avec Lui-méme,
et par Lui avec Dieu, est celle de la Vigne.

Il est la Vraie Vigne, ses apdtres en sont les rameaux ;
unis a Lui, ils vivent de sa vie et portent un méme fruit
avec Lui; séparés de Lui, ils seraient stériles et bientdt
secs et mis au feu. Leur fruit est 'amour : Amour a
I'égard de leur Maitre, amour des uns envers les autres,
a l'imitation de I'amour de Jésus pour eux; s'ils s'ai-
ment, leur charité mutuelle sera au monde un témoignage
de la mission divine de leur Maitre ; les hommes croi-
ront et seront sauvés.

Il faut lire cet émouvant chapitre XV*® de saint Jean
avec le pénétrant commentaire qu'en donne Bossuet 2
d'aprés saint Augustin??; le lire et le méditer et y
découvrir a chaque reprise « ces profondeurs a faire
trembler » (Bossuet), mais aussi ces ardeurs a embraser
de charité pour Dieu et pour nos fréres, un cceur docile
au Saint-Esprit.

D’ailleurs Jésus lui-méme a donné, si 'on peut ainsi
parler, la clé de toute cette analogie dans les discours
qui I'encadrent en saint Jean 28,

I a parlé de son unité avec le Pére et avec I'Esprit ;
de sa demeure en son Pére, de sa demeure et de celle
de son Saint-Esprit en ses disciples. « En ce jour-la (au
jour ol I'Esprit sera venu en eux) vous connaitrez que
je suis en mon Pére et vous en moi, et moi en vous 29 ».
Il a aussi parlé de leur activité commune : Unité de vie ;
unité de séve; unité d'action: nous pouvons la com-
prendre ainsi : Jésus est le cep de Vigne, selon son
humanité a laquelle participent les Apédtres ; ce cep est
enraciné dans la divinité par 'union hypostatique du
Fil's avec I'Homme Jésus-Christ3; il y puise la vie
qu'il communique aux rameaux surgis du cep ; cette vie,
la méme dans le Dieu humanisé et les hommes qu'elle
divinise, est la grace sanctifiante, ceuvre du Saint-Esprit,
car si Jésus comme Dieu est la vie et la sainteté, comme

I 26. Médégatifns sur I'Evangile, la Ceéne II. — 27. Tract. in
oan. — Z8. Joan, ch, 14, 16, 17. — 29 . 14, 200 —
30. 1 Tim, 2, 6. Joan. 14, 20



92 LA COMMUNION DES SAINTS

Homme il participe a la vie et a la sainteté divines par
la méme opération du Saint-Esprit que les hommes,
encore qu'il la regoive directement, en plénitude 3! et les
hommes avec mesure 3 par sa médiation.

Or la réalité dépasse de beaucoup l'analogie; sans
doute racine, cep, rameaux, ne font qu'une vigne dont
toute la vie est dans la séve féconde qui produit chacun
en son lieu, provin, feuille, fleur et fruit. Mais la vigne
est inconsciente et de sa vie et de son activité; aveu-
glément la racine puise dans le sol les éléments nourri-
ciers ; aveuglément la séve les charrie par les vaisseaux
4 travers le cep et les rameaux ; aveuglément la vigne
utilise ces apports selon le mouvement vital universel...

Tandis que dans la vraie Vigne, la Vigne Mystique,
tout est conscient et volontaire, et de la part du Dieu-
Homme-cep, et de la part de 'Esprit-séve, et de la part
des hommes-rameaux. Ceux-ci peuvent coopérer plus
ou moins généreusement et vitalement ; et méme se refu-
ser a l'influence du cep, a l'action de I'Esprit pour leur
malheur, s'arracher a la vigne pour leur perte. S'ils
acceptent le Don de Dieu, ils sont consommés dans
I'unité a I'imitation de I'Homme-Dieu, 'imitation du Dieu-
Trine %.

L'unité intérieure qui spécifie la communauté chré-
tienne ne pouvait étre inculquée plus énergiquement que
par cette image saisissante, et I'on ne peut dire cepen-
dant que l'unité extérieure n’y soit pas nettement mar-
quée : Une vigne reste un tout vivant, organique et hié-
rarchisé, la vie montant de la racine par le cep, se com-
muniquant aux feuilles et aux grappes par les rameaux.

Dans le prologue de sa premiere Epitre, saint Jean
reproduit cette doctrine, la dépouillant de tout symbo-
lisme :

« La Vie a été manifestée et nous l'avons vue et nous
Jui rendons témoignage. Nous vous annongons la Vie
éternelle qui était dans le sein du Pére et qui nous a
été manifestée. Nous vous l'annongons afin que vous

31. Joan., 1, 16; Colos., 1, 19. — 32. Rom., 12, 3; Ephes,
4, 13. — 33. Joan.,, 17, 21.




L ENSEIGNEMENT REVELE 93

aussi vous soyez en communion avec nous ; et que notre
communion soit avec le Pére et avec son Fils Jésus-
Christ ».

Dieu s'est communiqué par I'Homme-Dieu aux apbtres
‘et par les apdtres aux autres hommes afin que tous
ensemble communiquant en Dieu, soient consommés dans
I'unité divine.

C’est ce cercle vital, ouvert par Dieu, fermé sur Dieu,
enfermant dans son orbe toute créature intelligente et
libre que saint Jean appelle « Communion, KOINGNIA ».

ill. — SAINT PAUL

Le Temple de Dieu. L’Epouse mystique. — Cette
merveilleuse Révélation de la destinée humaine ne pou-
vait pas étre dépassée ni en suavité ni en splendeur.
Elle pouvait &tre reprise d'un autre point de vue. Saint
Paul I'a tenté et nous a donné trois ébauches de la méme
conception dont chacune met en relief un des aspects de
la multiple et inépuisable réalité.

L'Eglise, car 1'Apétre emploie hardiment ce mot au
sens out nous l'entendons nous-mémes aujourd’hui, 25
fois dans ses Epitres, 4 ou 5 fois dans ses discours
rapportés par les Actes, 'Eglise est d'abord un édifice
sacré, un Temple saint dans le Seigneur; ou chaque
fidéle, temple lui-méme en miniature et part intégrante
du temple total, est par rapport a celui-ci une pierre
choisie et occupe la place a lui assignée par 1'Esprit
Saint ; la structure de 1'édifice est fondée inébranlable-
ment sur les pierres privilégiées que sont les apétres
et les prophétes, mais la pierre d'angle, la clef de voite
de tout l'édifice est le Christ-Jésus 3¢,

Nous relevons dans cette comparaison l'unité hiérar-
chique de I'Eglise et la présence en elle du Dieu vivant

34. Ephes., 2, 20; 1 Cor., 3, 10-17; Cf. 1 Petri, 2, 56;
Lc., 6, 48.




94 LA COMMUNION DES SAINTS

et vivifiant, ces deux faits, intérieur et extérieur, de la
Révélation des synoptigues. Mais nous y voyons plus la
solidité de la construction que la vitalité des parties.

Une autre image, encore plus touchante, applique a
I'Eglise les allégories des anciens prophétes ou Dieu se
disait I'Epoux d'Israél. Dans un sens plus relevé et plus
rigoureux, 1'Eglise est ['Epouse du Christ Jésus : sauvée
par Lui, soumise & Lui, non servilement mais par ten-
dresse ; aimée de Lui jusqu'a mourir pour elle, nourrie
et chérie, os de ses os, chair de sa chair, un seul corps
avec Lui selon le décret divin. Elle est purifiée dans son
sang, et sanctifiée dans 1'Esprit pour étre enfin, devant le
Pére, la gloire de son Epoux, sans tare et sans tache,
sainte et immaculée ! Grand mystére ! L'union la plus
étroite entre humains, le mariage, n'en fournit qu'une
imparfaite analogie et trouve dans l'union du Christ
avec son Eglise un inaccessible modéle 35,

Cette nouvelle comparaison insiste sur l'identité mys-
tiqgue du Christ et de son Eglise, sur I'amour dont il
la chérit, le soin qu'il prend d’elle; elle amorce, elle
insinue l'analogie définitive qui deviendra pour la pensée
chrétienne — plus encore que celle de la Vigne rap-
portée par saint Jean, — l'exposition la plus nette, I'ex-
plication la plus approfondie du fait dogmatique de la
Communion des Saints.

Le Corps du Christ, — « Erunt duo in carne una. lls
seront deux dans une seule chair. Ce mystére est grand,
je le dis par rapport au Christ et a I'Eglise » 3.

Et voici comment saint Paul le déclare :

Dieu est le chef du Christ.

Le Christ le chef de I'bomme,

L'’homme chef de la femme .

Comme le mari est le chef de la femme, ainsi le
Christ est le chef de I'Eglise, qui est son corps.

Le Christ est la téte du Corps de I'Eglise #.

35. Ephes., 5, 21-25; Gen., 2, 24: Mt, 19, 5; Cf. L. de
Grandmaison, op. cit., p. 644. — 36. Ephes., 5, 31. — 37. 1 Cor,
11, 3. — 38. Ephes., 5, 23. — 39. Colos., 1, 18.



L 'ENSEIGNEMENT REVELE 95

(Dieu) a donné le (Christ) pour Chef supréme a
I'Eglise qui est son Corps, la plénitude de Celui qui
remplit tout en tous (le Christ lui-méme) 49,

(Le Christ est) le Chef, duquel tout le corps, & l'aide
des liens et des jointures, s’entretient et grandit par I'ac-
croissement que Dieu lui donne 41,

C'est du Christ, le Chef, que tout le corps, coordonné
et uni par les liens des membres qui se prétent un
mutuel concours et dont chacun opére selon sa mesure
d’activité, grandit et se perfectionne dans la charité 2.

Vous avez été appelés a former un seul corps... 4.

Vous étes le corps du Christ, et ses membres, chacun
pour sa part 44,

Car, ainsi que le corps est un et a plusieurs membres,
et comme tous les membres du corps, malgré leur nombre,
ne forment qu'un seul corps, ainsi en est-il du Christ.
Tous, en effet, nous avons été baptisés dans un seul
Esprit pour former un seul corps, soit Juifs, soit Grecs,
soit esclaves, soit libres ; nous avons tous été abreuvés
d’un seul Esprit ; ainsi le corps n’est pas un seul membre,
mais il est formé de plusieurs %5,

De méme que nous avons plusieurs membres dans un
seul corps... ainsi nous qui sommes plusieurs, nous ne
faisons qu'un seul corps dans le Christ, et chacun en
particulier nous sommes membres les uns des autres 6.

Nous voyons se développer a travers ces textes la
comparaison établie par saint Paul : le Christ et I'Eglise
ne font qu'un seul Corps; le Christ est naturellement
la téte, le chef de ce corps, parce qu'il est « le principe ;
tout a été créé¢ par Lui et pour Lui; il est Lui, avant
toutes choses et toutes choses subsistent en Lui » ; il faut
donc « qu'en toutes choses il tienne, Lui, la premiére
place » 47,

L'Eglise est le corps, la plénitude du Christ, son com-
plément 48, son achévement4®,

Or I'Eglise, c'est la société des fidéles ; ils sont donc

40. Ephes., 1, 22. — 41. Colos., 2, 19. — 42, Ephes.,, 4, 16.
43. Colos,, 3, 15. — 44. 1 Cor., 12, 27. — 45. 1 Cor., 12, 12-14.

— 46. Rom., 12, 4-5. — 47. Colos., 1, 17. — 48. Ephes., 1, 22. —
49. Colos., 1, 20.




96 LA COMMUNION DES SAINTS

tous ensemble le corps du Christ, chacun a sa place et
pour sa part, membre (ou organe) de ce corps mysté-
rieux.

Cette unité vivante est indiscutablement exprimée et
affirmée dans un mot de I'Apdtre ®, mais que la trans-
position dans le latin de la Vulgate ou notre frangais
ne saurait rendre : Vous étes tous, dans le Christ [ésus,
UN SEUL ; le grec met ce mot au masculin, signifiant qu'il
ne s'agit ni d'un édifice mort, ni méme d'une collectivité
impersonnelle, mais d'un étre vivant, d'un organisme
animé par un seul esprit, d'une PERSONNE.

Nous n'avons pas pris ces textes en un seul lieu ; nous
les avons groupés selon leur logique interne. Saint Paui
n'a pas établi I'analogie dont il se sert, comme l'eiit fait
un rhéteur, en poursuivant le développement, en balan-
¢ant harmonieusement les parties. Cette analogie existe
en lui; il en produit les éléments & mesure des besoins
de son argumentation ; car il parle d'autre chose, d'unité,
de charité, de solidarité, d'obéissance ; la comparaison
est en illustration du contexte, comme une vérité connue,
un principe admis qu'il suffit entre gens de bonne foi
de rappeler pour en tirer avec autorité les droites consé-
quences. Mais nous, pour en saisir la valeur et la jus-
tesse, nous sommes obligés de remonter des conséquences
au principe, et des devoirs rappelés a la vérité admise
dont ils dérivent.

Répétons-le : saint Paul ne batit pas une théorie de
I'Eglise sur l'analogie du corps vivant, composé d'une
téte et de différents membres, pour ensuite définir les
droits et devoirs réciproques de la téte aux membres,
de ceux-ci a celle-la. Non; pour lui I'Eglise existe,
comme une réalité antérieure & sa comparaison, et il
n'emploie la comparaison que pour faciliter I'intelli-
gence de la réalité qui est unité, hiérarchie, solidarité,
COMME dans un corps organisé et vivant,

Unité : celle d'un corps vivant; un corps ne vit plus,
diminué de sa téte, décapité; mais la téte non plus ne
vit point séparée de son corps.

50. Galat., 3, 26.




L. ENSEIGNEMENT REVELE 97

Au corps, l'unité vient de I'ame qui en est en lui le
principe, comme de la vitalité et de la fécondité. L'ame
de I'Eglise est I'Esprit Saint ainsi que le dit une oraison
liturgique : cujus Spiritu totum Corpus Ecclesia... regi-
tur : Tous nous avons été baptisés dans un seul Esprit,
abreuvés d'un méme Esprit pour former un seul corps 5L,

Il n'est qu'un seul corps et un seul Esprit, comme aussi
vous avez été appelés par votre vocation a une méme
espérance ; (efforcez-vous donc de conserver l'unité de
I'Esprit par le lien de la paix 52). Revétez-vous de la
charité qui est le lien de la perfection 53, or la Charité
est répandue dans nos cceurs par le Saint-Esprit qui
nous a été donné 5,

Comme 1'ame préside a la formation du corps qu'elle
unifie et vivifie, ' Esprit marque & chaque « membre » sa
place et sa,fonction : Un seul et méme Esprit produit
tous les dons les distribuant a chacun en particulier,
comme il lui plait 3.

« Car il est diversité de dons, mais c'est le méme
Esprit ; diversité de ministéres, mais c'est le méme Sei-
gneur ; diversité d'opérations, mais c'est le méme Dieu
qui opére tout en tous. A chacun, la manifestation de
I'Esprit est donnée pour l'utilité¢ [commune]. A l'un est
donnée par I'Esprit une parole de sagesse ; a l'autre une
parole de connaissance, selon le méme Esprit ; & un autre
la foi, par le méme Esprit; a2 un autre le don des guéri-
sons, par ce seul et méme Esprit ; & un autre la puissance
d'opérer des miracles; a un autre la prophétie... 56 »

L'Apbdtre, en cet endroit, conformément aux besoins
de ses correspondants que l'on sait trés favorisés de
graces miraculeuses, ne parle que de dons charismati-
ques. Cette particularité ne doit pas égarer nos pensées.
Dans son Epitre aux Romains, — les Romains étaient
un peuple grave et pondéré, peu enclins aux excés méme
dans la piété, — ce sont les fonctions normales de la
vie de I'Eglise qu'il énumére et dont il attribue la colla-
tion au Saint-Esprit :

51. 1 Cor., 12, 13; baptisés marque le lien extérieur; abreuvés,
le lien intérieur, — 52. Ephes., 4, 3-4. — 53. Colos., 3, 16, —
54. Rom., 5, 5. — 55. 1 Cor.,, 12, 11. — 56. I Cor., 12, 4-8.

1



98 LA COMMUNION DES SAINTS

« Nous avons des dons différents selon la grace qui
nous a été donnée : soit de prophétie, selon la mesure
de notre foi (le prophéte parle aux hommes pour les
¢difier, les exhorter, les consoler 57) ; soit de ministeére
pour nous contenir dans notre service ; celui-ci a regu
le don d'enseigner, qu'il enseigne...; un autre distribue
[les auménes], qu'il s'en acquitte avec simplicité; un
autre préside [les assemblées], qu'il le fasse avec zele;
un autre exerce les ceuvres de miséricorde, qu'il s'y
livre avec joie » %.

Hiérarchie : Un ordre est établi parmi ces fonctions,
comme parmi les membres et les organes du corps, dont
les uns sont réputés plus nobles et reconnus plus
nécessaires que les autres :

« A chacun de nous la grace a été donnée selon
la mesure du don du Christ... C'est lui qui a fait les
uns apdtres, d'autres prophétes, d’autres évangélistes,
d’autres pasteurs et docteurs... pour I'édification du corps
du Christ » 9.

Dieu a placé chacun des membres dans le corps
comme il I'a voulu %.

Et cette diversité nécessaire (car si tous étaient un
seul et méme membre, ol serait le corps?6l) doit étre
respectée. Chacun doit exercer sa fonction sans orgueil
ni jalousie. « Si le pied disait : « Puisque je ne suis
pas main, je ne suis pas du corps », en serait-il moins
du corps pour cela?.. Si tout le corps était ceil, ou
serait 1'ouie ...

« L'eil ne peut pas dire a la main : « Je n'ai pas
besoin de toi!»; ni la téte dire aux pieds: « Je peux
me passer de vous!» Au contraire, les membres du
corps qui paraissent les plus faibles sont plus néces-
saires, et ceux qui sont tenus pour les moins honorables,

nous les entourons de plus d’honneurs » &. Remarquons
en passant cette interprétation du précepte divin : Que

57. 1 Cor., 14, 3. — 58. Rom., 12, 6-8. — 59. Ephes., 4, 7-12;
1 Cor., 12, 28. — 60. 1 Cor, 12, 18. — 61. 1 Cor., 12, 19. —

62. 1 Cor., 12, 15-24.



L 'ENSEIGNEMENT REVELE 99

celui d'entre vous qui est premier, qu'il se fasse dernier
et qu'il serve! 83,

Et voici maintenant exprimée la loi de solidarité qui
oblige tous les membres :

« Dieu a disposé le corps de maniére 2 donner plus
de respect a ce qui en est moins digne, afin qu’il n’existe
pas de divisions dans le corps, mais que les membres
aient également soin les uns des autres. Et si un membre
souffre, tous les membres souffrent avec lui; si un
membre est honoré, tous les membres s’en réjouissent
avec lui » %4

Qui est faible, dira saint Paul lui-méme, sans que
je sois faible avec lui ? Qui est scandalisé sans qu'un
feu me dévore ,

Cette solidarité se manifeste par la réciprocité des
bons offices, I'union des priéres, la communication des
biens spirituels 8. Communication méme des mérites ;
saint Paul se vouant au Christ en victime d’expiation
pour le salut d’Israél®’, acceptant ailleurs labeurs et
souffrances pour le salut de tous 8.

Mais une direction de détail presque infime donnée
par I'Apbétre montrera mieux que de longues consi-
dérations jusqu'a tel point la solidarité des chrétiens
lui apparaissait comme une réalité contraignante

enong¢ant au mensonge, parlez selon la vérité, chacun
dans ses rapports avec son prochain : CAR NOUS SOMMES
MEMBRES LES UNS DES AUTRES 99,

Enfin le but de I'activité sociale de la collaboration
de tous sous la motion de I'Esprit Saint, signalons-le
pour terminer :

« ...le perfectionnement des saints, par I'ceuvre du
ministére pour I'édification du Corps du Christ, jusqu’a
€€ que nous soyons tous parvenus a l'unité de la foi
et de la connaissance du Fils de Dieu, a 1'stat d’homme
fait, 3 la mesure de la stature parfaite du Christ...
confessant la vérité dans la charite, croissons a tous
¢gards en union avec Celui qui est le Chef, le Christ » 7,

63. Mt., 20, 26. — 64. 1 Cor., 12, 24-26. — §5. 2 Cor., 9, 29.
— 06. Rom.,, 1, 9-10; 10, 1; 15, 30-32; Phil, 1, 3.5; Colos.,

1, 9; 4, 12. — 67. Rom., 9, 3. — 68. 2 Tim., 2, 10; 2 Cor.
9, 28. — 69. Ephes., 5, 25. 70. Ephes., 4, 12 sq. or




100 LA COMMUNION DES SAINTS

Cette union s'étend au dela de l'horizon terrestre,
a toute ame rachetée, aux défunts, aux élus, aux anges.
Son lien est immortel : la Charité ™.

Saint Paul prie pour Onésiphore défunt 72 ; il instruit
les Thessaloniciens du sort des fidéles qui se sont
endormis et qui nous seront unis dans la gloire ®; les
Corinthiens sur la glorieuse résurrection ™ ; il nous révéle
comment le Christ fera paraitre son Eglise ™, devant
Dieu, se soumettant lui-méme & Celui qui lui a soumis
toutes choses 76.

Les anges eux-mémes appartiennent & I'Eglise, a ce
corps du Christ qui est la plénitude du Christ; car
il n'est pas dit seulement que Dieu a soumis au Christ
toute principauté, toute autorité, toute puissance, toute
domination et tout ce qui peut se nommer dans le
siécle présent et dans le siécle a venir77; mais aussi
que ce Fils bien-aimé, par le sang duquel nous avons
la rémission des péchés, qui est I'image du Dieu invisible,
qui est né avant toute créature, c'est EN LUl QUE TOUTES
CHOSES ONT ETE CREEES, les célestes et les terrestres,
les visibles et les invisibles, Trénes, Dominations, Prin-
cipautés, Puissances : Tout a été créé par lui et pour
lui, I1 est avant toutes choses, et toutes choses subsis-
tent en lui. Il est la téte du Corps de 1'Eglise ™.

Toute cette unité de I'Eglise formant un seul corps
sous la capitation du Christ-Jésus est magnifiquement
exprimée dans la page sublime et célébre ou l'apdtre
Paul déroule I'ensemble des desseins éternels depuis leur
conception jusqu'a leur accomplissement, en passant
par leur réalisation historique. C'est le prologue de
I'Epitre aux Ephésiens : nous le résumons.

Béni soit Dieu qui nous a comblés de bénédictions
spirituelles, au ciel dans le Christ.

71. 1 Cor., 13, 8. — 72. 2 Tim., 1, 18. — 73. 1 Thess., 4, 13.
— 74. 1 Cor., 15. — 75, Ephes., 5, 27. — 76. 1 Cor., 15, 28. —
77. Ephes., 1, 21. — 78. Colos., 1, 14-18.




L'ENSEIGNEMENT REVELE 101

En Lui il nous a choisis avant la formation du monde,

En Lui il nous a prédestinés a étre ses fils adoptifs,

En Lui il a tout créé, anges et hommes, terre et
cieux 79,

En Lui, nous avons la Rédemption opérée par son
sang...

En Lui Dieu raméne a I'unité toutes choses, les
terrestres et les célestes, les récapitulant en Lui,
c'est-a-dire donnant pour Chef unique a toute créature
capable de le comprendre et de le vouloir, son Fils
bien-aimé, a4 la louange de sa grace et de sa gloire.

Ainsi la derniére explication de la Communion des
Saints, c’'est la communauté de prédestination dans le
Christ ; ensemble choisis, ensemble adoptés, ensemble
créés, graciés, rachetés, ensemble appelés et admis a la
gloire nous ne faisons réellement qu'UN en lui; et le
refrain in Christo Jesu, 164 fois répété par I’Apétre, en
inculque puissamment la vérité.

5%
LE S

« Vous vous &tes approchés de la montagne de
Sion, de la cité du Dieu vivant qui est la Jérusalem
céleste, des myriades qui forment le chceur des anges,
de I'assemblée des premiers-nés inscrits dans les cieux,
du Juge qui est le Dieu de tous, des esprits des justes
parvenus a la perfection, de Jésus le médiateur de la
nouvelle alliance, et du sang de I'aspersion qui parle
plus éloquemment que celui d’Abel 8,

Terminons, sur cette description de la Triple Eglise,
triomphante, souffrante et militante, ot Paul a groupé
tous ceux qui appartiennent au Christ de par sa san-
glante et éternelle médiation, I'enseignement de I'Apétre
sur la Communion des Saints.

Ce n'est point par fidélit¢ a I'Ecriture, on le voit,
non plus qu'a la Tradition, nous l'avons précédemment
appris, que mnos fréres séparés, les Protestants, ont

79. Colos., 1, 17. — 80. Hebr., 12, 22-24.




102 LA COMMUNION DES SAINTS

rejeté cet article du Symbole, mais par esprit de sys-
téme. Songeons néanmoins qu'ils n'ont pu s'exclure
ni de la Rédemption du Christ, ni de la charité de
'Eglise, et prions dans notre commune foi pour qu'ils
reviennent se ranger, brebis désormais fidéles, sous la
commune houlette de 1'unique Pasteur. Fiat unum ovile
et unus Pastor.



CHAPITRE 1II

L’ANALOGIE PAULINIENNE
DU CORPS MYSTIQUE. EXPLICATIONS

1. Le chef, sa fonction. Le corps. — II. Les membres, leur nature :
L'Eglise triomphante ; L'Eglise militante ; L'Eglise souffrante.

ous n'avons pas hésité a citer longuement le texte
N méme de saint Paul. On retrouve, toujours nou-
velles, dans ces documents authentiques de la
Révélation, une suavité et une substance qui ne lassent
pas, qui nourrissent I'ame fidele. Mais de plus, et nous
I'avons fait remarquer au courant de nos citations et
par l'ordre méme ou nous les apportions, aucun ensei-
nement ne saurait étre plus clair sur la réalité de la
Communion des Saints, oit nous avons distingué trois
éléments :
1° une communauté d'esprit et de vie:
2° une communication d'activité et de meérites ;
3° une solidarité entiére d'intéréts. :
Cette triple unité peut-elle étre plus grande qu'entre
chef et membres d'un méme corps?...




104 LA COMMUNION DES SAINTS

Pour mieux pénétrer I'analogie et son sens, étudions-en
les termes : le chef — le corps — les membres. ’

Jésus est par rapport a I'Eglise ce qu'est la téte a
I'égard d'un corps; disons : notre téte, a l'égard de
notre corps, pour mieux fixer notre attention.

Nous n'oublierons pas que la plénitude de la réalité
se trouve du coté de Jésus et de I'Eglise ; car le monde
de la grace est le type sur lequel a été formé le monde
de la naturel. Le sens mystique est plus riche que le
sens mnaturel.

. — LE CHEF, SA FONCTION

Les commentateurs ont donc remarqué que la téte
exerce sur le corps une double action selon que l'on
considére sa position extérieure ou son influence inté-
rieure.

Selon celle-13, elle le domine, elle le conduit, elle en
est responsable ; selon celle-ci, elle le vivifie. Ainsi le
Christ son Eglise. Nous citons S. Thomas 2.

1. I1 domine sur elle par sa prééminence d'Homme-
Dieu, d'Epoux, de Maitre.

2. 11 la dirige, l'instruit; fixant le but auquel elle
doit tendre qui est la gloire de Dieu par le salut des
ames ; déterminant la voie et les moyens.

3. Il répond pour elle devant Dieu et devant les
hommes, s'étant fait sa caution et sa rangon.

Cette triple action est exercée en quelque sorte du
dehors, elle apparait donc comme secondaire par com-
paraison a la derniére qui s'exerce du dedans : Ainsi
que le cep communique sa vie aux rameaux, par l'activité
secréte, intime de la séve, ainsi Jésus communique, par
la grace du Saint-Esprit, la vie divine aux membres de
son corps. Telle est en effet son ceuvre CAPITALE : Je suis

1. Hebr., 11, 3. — 2. Somme, III, g. &.



L'ANALOGIE PAULINIENNE DU CORPS MYSTIQUE 105

venu pour qu'ils aient la vie en abondance; je leur
donne ma vie, la vie éternelle 3.

Développons corrélativement la notion de corps.

Toute société unissant des hommes peut étre appelée
un corps; on dit corps de métier, corps d'état, corps
constitués, corps d’'armée. Et 1'on précise : ¢'est un corps
moral. La volont¢é de tous de demeurer unis pour
atteindre une méme fin, qui est le but de la société, est
requise pour grouper les adhérents des sociétés humai-
nes : commerciales, industrielles, savantes. La volonté
étant un fait d'ordre moral, le corps lié par elle est
nommé corps moral. On l'oppose ainsi au corps naturel
et au corps social. D'un corps naturel, les parties restent
agrégées, sans l'intervention d'une volonté, par un fait
d'ordre physique. Ainsi le corps humain, ou le corps
d'un animal, et par analogie un arbre parmi les vivants,
et parmi les étres sans vie, un corps de logis, un corps
de batiment, ou un corps brut, une pierre, dont les
parties et les molécules restent unies par lattraction
ou leur pesanteur.

Dans un corps social, la famille, la nation, la volonté
des membres n'est plus seule 4 maintenir I'unité, et non
plus le seul fait physique (communauté du sang ou
du sol) ; les deux facteurs, moral et naturel, coopérent
a cette union. Il en est ainsi pour I'Eglise; mais le
fait physique y est d’ordre surnaturel. D'oi le nom
de Corps Mystique.

Ce nom donné a I'Eglise avertit l'esprit attentif qu'elle
n'est pas simplement une société humaine.

Elle n'est pas maintenue dans son unité par la volonté
de ses membres. Certes cette volonté est nécessaire.
Chaque membre doit vouloir rester chrétien et méme
sacrifier tout le reste & ce vouloir. Mais la volonté n'est
pas le seul agent de I'unité ni méme le principal. Un
agent caché, mystérieux (d'ou le qualificatif mystique)
intervient a la fagon de l'attraction moléculaire dans
les corps inorganiques, du principe vital dans les corps
organisés. Nous le connaissons ; c’est I'Esprit de Jésus,

3. Joan,, 10, 10-28; 17, 3.




106 LA COMMUNION DES SAINTS

I'Esprit Saint, ame de 1'Eglise, séve de la vraie Vigne,
qui donne au corps l'unité, la vitalité, la fécondité.

Cette ame unique respectant toutefois l'individualité
de chaque membre, son action ne va pas jusqu'a trans-
former le corps moral en corps naturel : elle le laisse
un corps mystique ; la singularité du nom indique aussi
la singularité de nature de la société qu'il désigne.

II. — LES MEMBRES. LEUR NATURE

Nous arrivons & la notion la plus difficile de 1'analogie.

Téte se comprend sans peine, méme sous son Syno-
nyme archaique chef, qui subsiste en diverses locutions
frangaises : chef-d'ceuvre, chef vénérable, couvre-chef.

Corps, pourvu qu'il soit restreint a désigner une
collectivité, ne nous embarrasse pas non plus. Clest
quand on en vient & démembrer le groupe, a considérer
séparément chaque MEMBRE, que le sujet s'obscurcit. On
ne voit point comment chaque fidéle est un membre et
comment ce membre s'agrége au corps.

Abordons sans trembler, mais humblement appuyé sur
la priére, la solution de cette difficulté. Elle nous fera
pénétrer plus avant dans l'intelligence de la Communion
des Saints.

Or, voici le principe qui nous guidera, donné par
I'Apétre lui-méme :

Vous étes le corps du Christ et ses membres, CHACUN
POUR SA PART %

Par confusion d'une lettre et par analogie avec Rom.,
12, 15, la Vulgate latine a traduit par membres des
membres, membres les uns des autres, la fin de ce verset
chacun pour sa part. Mais l'original grec n'est aucune-
ment douteux; et le sens est clair : chacun de vous
selon sa fonction et son don particulier, est le corps du
Christ dans la diversité de ses membres.

Nous sommes plus habitués a cette expression :

4.1 Cor., 12, 27.




L’ANALOGIE PAULINIENNE DU CORPS MYSTIQUE 107

Christianus alter Christus : le chrétien est un autre
Christ. Précisons-la. Disons mieux : Chaque Chrétien
est POUR SA PART le Christ. Voila le sens de I'expression
de saint Paul et la solution de la difficulté.

Revenons a la premiére comparaison que nous a four-
nie 'Apétre : celle du Temple. Chaque fidéle est un
temple de Dieu5. Néanmoins Tous les fidéles ensemble
forment UN temple saint dans le Seigneur, et par I'Es-
prit Saint une demeure out Dieu habite ©.

Tout chrétien, pour sa part, est le Christ : tous les
Chrétiens ensemble ne sont qu'un seul et méme Christ ;
c'est la méme idée sous une autre image.

Plus belle encore dans son appel au Mystére de la
foi, nous avons l'analogie de I'Eucharistie : Chaque
hostie consacrée est le Christ ; toutes les hosties consa-
crées ne multiplient pourtant pas le Christ; elles ne sont
toutes ensemble que le Christ, le méme et unique Christ.
Ainsi les chrétiens.

%
% *

Sans sortir de la comparaison du corps chére a saint
Paul, nous pouvons pourtant en mieux saisir la justesse
en empruntant a la biologie son enseignement sur la
composition des corps vivants, plante, animal, et
I'homme appartient lui-méme & cet ordre.

La biologie, science de la vie des corps organisés, con-
sidére et démontre que chaque étre vivant est un agrégat,
non plus seulement d'organes et de membres visibles,
mais de myriades d'organismes microscopiques qu'elle
appelle « cellules » ; chacune de ces cellules a sa vie
propre, autonome, son activité, ses fonctions ; cependant
elle est soumise et ordonnée au principe vital du com-
posé; elle vit pour l'étre auquel elle appartient, elle
travaille pour lui; et en retour regoit de lui ses possibi-
lités d'étre, de vivre, d'agir. Toute cellule, toutes les
cellules ensemble, ont dans le corps qu'elles composent
le mouvement, 1'étre et la vie; l'intérét de chacune est

5.1 Cor., 3, 16; votre propre corps est le t -
Esprit, 1 Cor., 6, 19. — 6. Ephes., 2F.’ 22. FaimRiE e Stk




108 LA COMMUNION DES SAINTS

I'intérét de toutes ; le profit de toutes est un bénéfice pour
chacune ; ce qui nuit & 'une porte préjudice a la collec-
tivite,

En nous reportant & la comparaison johannique de la
Vigne, nous comprendrons mieux que chaque rameau
posséde une vitalité propre, autonome : elle permet la
multiplication de la vigne par marcottage. Cette méme
autonomie du rameau est le principe de la greffe, de la
bouture : et I'on sait que la greffe animale elle-méme est
pratiquée. Néanmoins tant que le rameau reste fixé a
la souche originelle, cette vitalité est soumise, subor-
donnée, a celle du cep. Mais revenons a l'analogie pau-
linienne du corps.

On peut dés lors se représenter I'Eglise, Corps Mys-
tique du Christ, sous cet aspect d'une réalité saisissante :
Chaque chrétien gardant, comme la cellule, élément fon-
damental de l'étre organisé, son individualité, sa vie
propre, son activité autonome, que respecte 1'ame collec-
tive, 'Esprit Saint ; et néanmoins, sous la motion de cet
Esprit, collaborant de toute sa volonté a la vie, a 'action
communes, communiquant a la communauté tous ses
acquéts, participant en retour & tout rapport d'autrui.

La précision que fournit la biologie en assimilant le
chrétien a une cellule n'annule pas pour autant la for-
mule de saint Paul.

Les membres (sous le nom de membres il range aussi
les organes7; et ce n'est point forcer sa pensée que
d’'adjoindre aux organes externes, I'ceil, l'oreille, qu'il
nomme, les internes qu'il ne signale pas, le cceur, le cer-
veau, la téte) ; les membres et les organes sont, dans
le corps mystique, les agents essentiels & la vie de la
communauté ; les apétres, les prophétes, les docteurs,
les pasteurs, les autres ministres ; c’est-a-dire moins des
personnes que des fonctions.

Dés lors toute la difficulté d'une interprétation rigou-
reusement littérale est évincée. Rien ne nous embarrasse
plus dans la méditation, dans la contemplation, de cette
parfaite expression du dogme de la Communion des

7. 1 Cor, 12, 15-21.




L’ANALOGIE PAULINIENNE DU CORPS MYSTIQUE 109

Saints : Vous étes le corps du Christ et ses membres,
chacun pour sa part.

Et puisque nous sommes en mesure de comprendre le
sens particulier du mot « membres », voyons encore quels
ils sont.

L’Eglise triomphante. — a) La Trés Sainte Vierge
Marie. En nous remémorant, sans pourtant y revenir trop
longuement, les diverses catégories de membres du Corps
mystique que nous avons rencontrés dans les textes cités,
nous verrons entre quels étres, tous intelligents et libres,
se pratique la Communion des Saints ; ce sont les anges,
les saints, les justes, les fidéles, et enfin tous les hommes.
Mais la fagon diffeére.

Au-dessus de tous les anges et de tous les saints parait
d’abord MARIE, Mére de Jésus, Reine des anges et des
saints. A cause de son incomparable union au divin Chef,
a cause de la fonction qui lui est départie dans I'ceuvre
divine, elle a été comparée au cou qui rattache la téte
au corps ; saint Bernard, saint Bonaventure, saint Ber-
nardin et d'autres, ont propagé cette ingénieuse image.
De méme en effet que le cou unit a la téte le corps, et
sert a celle-la de médiateur a I'égard de celui-ci, ainsi
Marie, placée entre le chef et les membres, est-elle
médiatrice. Or cette médiation s’accomplit par une fonc-
tion bien plus secréte et vitale qu'il faut signaler ici
pour I'exposer plus amplement en son lieu : parce que
Marie est Mére du Chef, elle est aussi Mére du Corps.

Elle est mére du Christ total; mére de tous ceux
qui, chacun pour sa part, sont le Christ, et forment en-
semble 1'Eglise, sa plénitude, son achévement. Elle coo-
pere avec I'Esprit Saint a la formation du Christ mys-
tique. Sa fonction est donc nécessaire dans l'ordre des
desseins de Dieu tels qu'ils nous sont révélés. On congoit
dés lors quelle place unique, incommunicable, Marie, son
action, son intercession, ses graces, ses mérites tiennent
dans la Communion des Saints. A la surabondance et
a la suppléance de ses biens, tous les anges, tous les




110 LA COMMUNION DES SAINTS

saints, tous les élus, les fidéles et les pécheurs eux-meémes
et tous les hommes participent, chacun selon sa mesure.

b) Les Anges. — A quel titre que l'on fasse parti-
ciper LES ANGES & la Communion des Saints, car nous
n'avons pas ici a choisir entre systémes théologiques, il
est tres clair d’aprés la Révélation qu'ils sont associés
aux hommes : « Je suis ton compagnon de service » dit
a Jean l'ange qui l'instruisait, « et celui de tes fréres qui
gardent le témoignage de Jésus » 8. « Je suis, dit-il plus
loin, serviteur au méme titre que toi et que tes freres,
les prophétes »°. Saint Paul semblablement les associe
aux saints et aux justes dans la Jérusalem céleste 0.
Et nous les avons déja vus, au cours de ces pages,
ministres de Dieu, serviteurs de Jésus dans sa mission,
patrons et protecteurs des hommes, partageant leurs tra-
vaux, leurs joies, les unissant a leur triomphe 1.

c) Les Apétres. — Parmi les SAINTS les Apotres occu-
pent une place unique : Tout I'édifice mystique repose sur
eux comme sur ses assises inébranlables 12. C'est en com-
muniquant a leur foi que nous entrons en communion
avec Dieu13. Telle est la volonté de Jésus clairement
exprimée dans sa Priére Sacerdotale, ot le Sauveur les
discerne de ceux qui croiront en lui par leur prédica-
tion 14. Saint Paul n'hésite pas a déclarer les anges eux-
mémes redevables a la prédication apostolique de la con-
naissance du mystére du Christ — qui est précisément
exposé a cet endroit comme l'incorporation de tous sous
un méme Chef 15 — celui dont nous traitons.

Ainsi la fonction des Apéfres porte ce caractere
d'actuelle nécessité qui marque la fonction de la Tres
Sainte Vierge, quoique sans doute & une moindre hau-

8. Apoc., 19, 10. — 9. Apoc., 22, 8. — 10. Hebr, 12, 22. —
11. Mt., 1, 20; Lc., 1, 19-26; Act, 12, 7. — Mt, 4, 11; 13, 3;
16, 27; Mc., 13, 27; Joan.,, 1, 51; Mt, 4, 6; 18, 10; Apoc.,
8 4: 12, 7; 22, 8. — Lc, 15, 10; Mt, 16, 27. — 12. Ephes.,
2, 20 ; Apoc., 21, 14. — 13. 1 Joan, 1, 3. — 14. Joan, 17, 20. —
15. Ephes., 3, 10-16.




Y

L'’ANALOGIE PAULINIENNE DU CORPS MYSTIQUE 111

teur. La Liturgie, cette interprétation fondée de I'Ecri-
ture, montre que cette fonction des Apdtres est durable ;
ils restent, comme vicaires du Christ, pasteurs, docteurs,
recteurs du troupeau sacré 18, en attendant d'étre Juges
des vivants et des morts avec leur divin Chef 17, Ils sont
comme l'ossature du Corps mystique 18, Ils se survivent
dans le corps épiscopal. A leur téte marchent saint Pierre
et saint Paul, que nous ne séparons pas plus dans la
gloire, qu'ils ne furent séparés dans la vie et dans le
martyre (Liturgie) ; ils représentent le premier l'autorité
hiérarchique, I'autre le zéle prophétique, celui-ci soumis
a celui-la de son propre aveul®. Et c’est a Pierre que
Jésus a confié tous ses fréres, pasteurs et brebis 2.

« Ce sont eux, chante la gratitude de leur peupleZ,
qui vivant dans la chair, implantérent en ce monde
I'Eglise et la vivifierent de leur sang. Ils ont bu le calice
du Seigneur, ils sont les amis de Dieu ».

d) Les Saints. — Des Apétres 1'Ecriture rapproche
souvent les Prophétes et la Liturgie les Martyrs.

Les Prophétes nous rappellent que les Saints de
I'’Ancien Testament sont de notre communion.

« Dieu dit : Je suis le Dieu d’Abraham, le Dieu d'Isaac
et le Dieu de Jacob. Or Dieu n'est pas un Dieu des
morts, mais des vivants, car tous sont vivants devant
lui » 22,

Jésus, au Thabor, apparait entre Moise et Elie 23,
Et I'on peut bien appeler un décret de canonisation, la
longue énumération faite par saint Paul % de tous les
témoins % que Dieu s'est choisis dans son peuple. Jean-
Baptiste, le Précurseur, ferme la marche de cette troupe
glorieuse, et précéde la cohorte des Martyrs.

Communicantes, dit la Liturgie en commencant 1'Ac-
tion eucharistique : « communiant avec les Apatres et les
Martyrs, et tous les Saints »... et plus loin, la Victime
étant exposée sur l'autel et prés d'étre offerte a la Tres

16. Préface des Apétres. — 17. Mt.,, 19, 28. — 18. Ephes.,
5, 30 Eccli., 49, 12. — 19. 1 Cor., 14, 32-40. — 20. Lc., 22, 32:
Joan, 21, 15-17. — 21. Office des Apétres, 7° répons. —
22. Mt., 22, 32; Lc, 20, 37. — 23. Mt, 17, 3. — 24. Hebr.,
11, 4-40. — 25. Hebr,, 12,1.




112 LA COMMUNION DES SAINTS

Sainte-Trinité par le rite solennel de la (Petite) Eléva-
tion, elle redit : « Nous aussi, pécheurs, vos serviteurs...
nous espérons de la multitude de vos miséricordes que
vous nous donnerez une humble part et société (commu-
nion) avec vos saints apotres et martyrs et tous Vos
saints... »

Le cheeur glorieux des Apétres, la troupe chantante
des Prophétes, I'armée des Martyrs blanchie dans le
sang 26 ne sont pas tous les saints; la Liturgie au jour
de leur féte, énumeére par ordre Pontifes, Docteurs, Con-
fesseurs, Vierges et Saintes femmes; et la multitude
anonyme des élus, oti cependant le Christ connait chacun
par son nom, par son visage et par son ame. C'est avec
eux tous que nous avons communication et société dans
le corps du Christ. Mais a ce corps ils appartiennent
de fait et actuellement, puisqu'ils sont incorporés au
Christ d'une maniére parfaite et définitive, dans la gloire
sans fin. Ils forment I'Eglise triomphante.

L’Eglise militante. — a) Les justes. — Les justes sont
incorporés au Christ actuellement, mais non définiti-
vement.

Car vivant sur la terre, luttant pour soumettre la
chair a 'esprit, exposés aux défaillances de leur volonté,
aux surprises de la tentation, aux embiiches du démon,
ils portent le trésor de la grace dans un vase fragile,
et ne peuvent s'assurer sinon en Dieu de ne jamais
défaillir 2. Actuellement néanmoins, vivifiés par 1'Esprit
Saint, vivant donc dans la foi par la charité, ils sont
les rameaux de la Vraie Vigne, les membres du Corps
duquel Jésus est Chef; ils communiquent en Lui avec
les saints. '

Cette communion n'est pas visiblement manifestée. Les
justes sont les aigles rassemblés de partout %. Il en vient
d’orient et d'occident, de I'aquilon et du midi; ils pren-

26. Hymne Te Deum. — 27.2 Cor., 4, 7;: Rom., 11, 20;
1 Cor., 16, 13. — 28. Mt., 24, 28; Lc., 17, 37.



L’ANALOGIE PAULINIENNE DU CORPS MYSTIQUE 113

nent place au banquet du Royaume de Dieu?. Au jour
de la manifestation, on dira : Qui sont ceux-ci et d'ou
viennent-ils 7 30,

Peut-étre avancent-ils dans I'ombre de l'idolatrie, aux
troubles lueurs des religions indiques, & la fausse clarté
de I'lslam ou aux reflets d'aurore conservés par le
Judaisme ; un plus grand nombre, grace au Christ !...
cheminent sous la vraie lumiére de I'Evangile, mais obs-
curcie par les sophistiques contradictions de I'hérésie ou
voilée par les dénis du schisme ; victimes d'ignorances,
de préjuges, et quand méme pleins de bonne volonté et
de sincérité.

Et cette pensée doit nous réjouir, nous chrétiens de
vieille race et de claire conscience, de savoir notre unique
Sauveur connu, aimé, servi, par des justes inconnus de
nous, mais qui sont nos fréres, nos émules et peut-étre
nos maitres en service loyal l... 3L

Mais il est vraisemblable et de plus digne de Dieu et
de sa grace que les plus nombreux de ces justes actuelle-
ment incorporés au Christ, et les plus vigoureux de ces
aigles, les plus audacieux et les plus disciplinés dans leur
impétueux essor 32, sont encore ceux qui portent sur leur
face et sur leurs ailes le sceau de la triple unité dogma-
tique, liturgique et hiérarchique de 1'Eglise visible, catho-
lique et romaine.

Le méme secret cependant dérobe les justes a la con-
naissance et des autres et d'eux-mémes. La justice est
de sa nature invisible ; elle est objet de foi et un témoi-
gnage du Saint-Esprit 33, Aussi les justes ne se discernent
pas siirement et se deviennent parfois les uns aux autres
des occasions d'exercice et des sujets d’épreuve. Un
juste peut néanmoins et doit avoir confiance en la misé-
ricorde divine 3 ; et c'est sA marque. Il ferait injure a
Celui qui I'a aimé et qui s'est livré soi-méme pour lui et
a lui% en doutant de sa justification. Mais il ne peut
ni sortir de la modestie qui convient 3¢, ni surtout s'élever

29. Lc¢., 13, 29. — 30. Apos., 7, 13. — 31. Mt., 8, 10; 21, 31.
— 32. Ez, 1, 12. — 33. Joan., 16, 10. — 34. 2 Cor., 3, 5. —
35. Ephes., 5, 2-25. — 36. Rom., 12, 3.




114 LA COMMUNION DES SAINTS

au-dessus du prochain et se préférer & lui 3. L'exemple
du Pharisien lui a été donné pour le garder de cette
faute. Aussi travaille-t-il & son salut avec crainte et
tremblement, sachant que Dieu opére en lui selon sa
bienveillance, tout bon désir et son accomplissement 32,

Lumiére du monde, sel de la terre 39, les justes existent
partout ; parmi ceux qu'on pourrait appeler les profes-
sionnels de la justice, ames vouées a la pratique des
vertus évangéliques dans le cloitre et hors du cloitre ;
habituées de la Communion fréquente et de la priére;
hommes et femmes « de devoir» & tous les étages et
dans tous les rangs de la société. Ce sont eux qui sou-
tiennent le monde et qui 'empéchent de s'écrouler dans
la turpitude et le néant. Dieu n'en demandait que dix
pour sauver Sodome. Son divin Fils les a multipliés et

Sodome ne briile pas.

« Le salut est affaire personnelle, mais non pas indi-
viduelle ; l'individualisme est faux en religion; deux
vérités que le protestantisme n'a pas su concilier ».

La synthése s'opére dans le corps mystique : car cha-
cun est dans le corps, et voici miné l'individualisme ;
mais il est aussi le corps pour sa part, et voila exigé
l'effort personnel, in Christo Jesu. Chacun selon sa
mesure de grace et son don de foi?0 participe «aux
états et aux mystéres» du Fils de Dieu; c'est-a-dire
4 ses actes et & ses sentiments4l; c'est-a-dire aussi a
sa croix, a ses opprobres, a ses douleurs 42, Dans son
milieu, quel qu'il soit, le juste sans qu'on sache pourquoi
mais non sans prétexte plausible, est ordinairement sus-
pecté, méconnu 43, Ceux qui impriment dans sa chair les
stigmates de la Passion n'y mettent cependant pas plus
de malveillance que lui de conscience. Ainsi est-il sau-
vegardé de toute complaisance et présomption, ces vers
rongeurs de la justice.

Ce juste n'est cependant pas « un saint ». Les saints
que Dieu suscite parmi son peuple, il les recrute généra-

37. Lc., 18, 9. — 38. Phil, 2, 12. — 39. Mt, 5, 13. — 40. Rom.,
12, 3; 1 Cor., 10, 12; Ephes., 4, 7. — 4l. Phil, 2, 5 —
42. 2 Cor., 4, 10; Phil,, 3, 10; Colos., 1, 24. — 43. 2 Tim,, 3, 12.




L ANALOGIE PAULINIENNE DU CORPS MYSTIQUE 115

lement parmi les justes ; il les prévient par des bénédic-
tions, il les signale par des ceuvres qui attirent sur eux
I'attention de I'Eglise et du monde. Personnages d'excep-
tion, ils reproduisent en grand module, pour I'édification,
la consolation, l'instruction des ames, les vertus et les
gestes du Maitre inimitable, que les justes monnaient
dans leur commune vocation.

Les justes seuls sont en réalit¢ dans la Communion
des Saints : Unitas quee nisi in bonis intelligi, intelligi
non potest, dit saint Augustin 4. Cette communion se
comprend des bons et ne peut se comprendre que des
bons (des justes).

Car seuls vivant avec les saints de la vie du Christ,
seuls ils peuvent accroitre le trésor commun et y puiser
selon leurs besoins. La Communion des Saints leur per-
met de réaliser une participation aux biens communs,
proportionnelle a leurs apports. Il dépend de chacun
d’étre un riche actionnaire percevant de larges divi-
dendes, si cette matérielle comparaison n'est pas indigne
de son objet !

Ceux dont nous parlerons maintenant, fidéles et infi-
déles, n'ont point en eux la vie. S'ils bénéficient néan-
moins de la communauté, c'est comme indigents par
facon d'auméne, non comme ayants droit familiaux.

b) Les fidéles. — Nous nous permettons d’appeler
fidéles dans cette énumération, pour les distinguer a
la fois des Justes qui forment I'Eglise invisible et des
infidéles qui n'appartiennent pas a I'Eglise visible, ceux
qui gardant la foi n'ont pas gardé la grace.

. Nous avons supposé que le plus grand nombre des
Justes meéritait aussi le titre de fideles, ce qui exclut de
cette appellation toute mésestime ; le nom de justes que
nous leur donnons désigne une qualité que tous les fideles
devraient posséder puisqu’ils le peuvent et que nous
Supposons manquer en ceux dont nous traitons ici. Cette

qualité n'est pas facultative : ceux qui I'ont perdue sont
en état de péché.

44. De baptismo contra Donat., I, 17.




116 - LA COMMUNION DES SAINTS

Nous désignons donc par fideles ceux des membres
de I'Eglise visible qui continuent de professer la vérite
de son enseignement, de reconnaitre la valeur et la néces-
sit¢ de la pratique des sacrements, de l'observance des
commandements, de l'obéissance aux pasteurs, jusqu'au
supréme Pasteur; qui donc restent unis a I'Eglise par
la foi; mais qui s'étant privés de la grace sanctifiante
par un péché mortel non désavoué et réparé, de fait ne
vivent pas de I'Esprit de Jésus, et sont & l'é¢gard du
Corps mystique comme des membres paralysés, gan-
grénés et morts.

Telle une branche desséchée qui demeure attachée a
I'arbre par son écorce ; une tumeur cancéreuse dans I'or-
ganisme qu'elle envahit.

Cette comparaison est sans doute exacte quand il
s'agit des pécheés les plus graves, le scandale, I'apostasie,
I'hérésie obstinée, le schisme volontaire. Le cancer s'ex-
plique sinon cliniquement, du moins en pathogénie, par
I'action d’'une cellule ou d'un groupe de cellules qui ont
perdu, sous l'effet d'un trauma ou d'un agent dissociant,
leur différenciation ; elles se sont soustraites a l'hége-
monie du principe vital de l'organisme sur lequel elles
vivent désormais, dissociées, parasites, mortiféres.

Le pécheur continue de vivre sur le corps mystique,
de lui emprunter son milieu vital. Il ne tient plus au
corps, mais le corps le retient; et merveille dont I'ordre
physique ne présente pas d'exemple, c'est par sa volonté
du salut de ce fidéle coupable, que le corps mystique le
conserve en son sein, l'entoure d’influences curatives,
I'investit des sollicitations de la charité commune, de
prieres, d’exemples, jusqu'a la conversion ou jusqu’au
retranchement définitif 45, Car s'il est actuellement séparé
(et redisons-le, par sa propre volonté perverse) de la
Communion des Saints, le fidéle (pécheur) n'en est point
définitivement retranché. Il peut toujours, cédant a
I'Esprit Saint qui l'assiége, obtenir son pardon, rentrer
en grace, retrouver aussitot dans le patrimoine commun

—————

45. Joan., 15, 6; 1 Cor, 5, 5.




L’ANALOGIE PAULINIENNE DU CORPS MYSTIQUE 117

ses acquéts mis en réserve, participer a la vie et aux
mérites du Christ-Chef.

Pour en arriver a l'exclusion irréparable, il lui faut
s'obstiner dans son mauvais vouloir, mépriser le Sang
de sa rangon, résister a I'Esprit Saint, tomber en cet état
de la mort corporelle a la mort éternelle; cause d'un
chagrin indicible et de larmes irrémédiables pour le
Sauveur Crucifié, pour la Mére des ames, pour toute
I'Eglise des saints et des justes. Du moins tous ont-ils
fait, pour conjurer ce malheur, tout ce qu'il leur était
possible de faire. C'est consciemment et délibérément
que les damnés, anges et hommes, se sont définitivement
arrachés au Corps mystique : Jésus n'est plus leur Chef.

Si triste que soit le sort du fidéle pécheur, n’oublions
pas d'abord qu'il est volontaire, puisque nul n'est jamais
obligé de pécher ; et que de plus il n'est pas irréparable
puisque les moyens d’en sortir sont a portée. A cet
égard, malgré son ingratitude, le membre de I'Eglise
visible est dans une situation de privilége, par rapport
aux infidéles dont il nous reste a parler, mais méme par
rapport aux justes de I'Eglise invisible. A ce point que
I'on considére, parmi nos fréres séparés, cette facilité
du pardon comme une prime & l'immoralité. Reproche
pharisaique ‘que les puritains de tous les temps ont
infligés au Christ et & son Eglise. Jésus est humble
jusqu'en sa miséricorde ; mais le fidéle qui confessant
Dieu de bouche le nie par ses actes, et qui est cause
que le Divin Nom est blasphémé par les impies, n'est pas
justifié pour autant.

c) Les infidéles. — Ceux que nous avons appelés
infidéles sont tous les hommes qui n'appartiennent, ni a
I'Eglise invisible par la foi au moins implicite au Sauveur
Jésus et par le don de la grace, ni a 'Eglise visible par
la profession au moins extérieure du Christianisme. Saint
Paul nous suggeére cette distinction :

C'est en croyant de cceur qu'on parvient a la justice,
cest en confessant de bouche qu'on parvient
au salut, selon ce que dit I'Ecriture :




118 LA COMMUNION DES SAINTS

Quiconque croit en Lui ne sera pas confondu.
Il n'est point de différence entre le juif et le gentil,
parce que le méme Christ est Seigneur de tous,
stant riche envers tous ceux qui l'invoquent ;
car quiconque invoquera le nom du Seigneur

sera sauveé 46,

La justice est la grace sanctifiante, le salut la foi;
le juif représente le croyant de race, appartenant a
I'Eglise visible; le gentil, celui qui vient dailleurs a
'Eglise visible ou invisible. Que les savants nous passent
cette accommodation !

De tous ces « infidéles », Jésus est le Chef de droit,
de puissance, de désir. Aucun homme n'est soustrait,
dans le dessein électif de Dieu, & sa médiation, a sa
réedemption, a sa royauté. Rien n'est plus clairement
exprimé dans 1'Ecriture 47. Pour Dieu il n'est point de
« paiens » mais des fils qui l'ignorent ou le connaissent
mal et qu'il attire, qu'il provoque a le chercher et & le
saisir 48, et qui lui sont chers en son Fils Jésus. L'Eglise
imite la charité de Dieu & 1'égard de ces enfants qui
semblent errer loin de la maison de famille ; elle nomme
leur situation « disparité de culte » 4 ; sans d'ailleurs se
prononcer sur leur état intérieur.

Ces infidéles ne sont pas incorporés a Jésus, ils ne
participent pas a sa vie par la grace sanctifiante. Mais
ils ne sont pas soustraits a l'influence de la Communion
des Saints ; I'Esprit Saint les « travaille » par les solli-
citations de la grace actuelle ; I'Eglise visible leur envoie,
dans la mesure de ses moyens, des apdtres et des
évangelistes ; I'Eglise invisible des saints et des justes,
fidele aux motions de son Ame divine, multiplie pour
eux priéres et bonnes ceuvres; elle les enveloppe de
la charité de son Chef mort pour eux; elle les baigne
dans les flots du Sang rédempteur... plus méme qu'envers
les fidéles pécheurs qui sont responsables de leur propre

46. Rom., 10, 10-12. — 47. 1 Tim., 2, 4; Rom. 5, 15-19;
Joan., 11, 49-52; 1 Joan., 2, 2; Mt, 18, 14. — 48. Act., 17,
26-28 ; Rom., 9-20. — 49, Code Canonique 1071.



L’ANALOGIE PAULINIENNE DU CORPS MYSTIQUE 119

sort, et auxquels les moyens ne manquent pas de
revenir a la vie, I'Eglise des justes se sent comptable
envers ces ames déshéritées, des bienfaits dont elle jouit
et qu'elle n'a point mérités | des trésors dont elle sura-
bonde — et dont elle se sait si imparfaitement profiter !

Malheur 4 moi, dit-elle avec I'Apétre, si je n'évan-
gélise pas!%® Elle interpelle Dieu, Pére de tous, en
faveur de ces ames, appuyée sur la priére méme de son
Chef 51,

Une par une, les dmes viennent s'incorporer a elle,
visiblement, invisiblement... Ah! quelle révélation au
dernier jour nous réserve l'ceuvre accomplie par la
Communion des Saints.

o i

‘Cette ceuvre de conquéte des ames, de protection,
de reprise, de défense, montre dans quel sens I'Eglise
visible et hiérarchique, composée de fidéles et de justes
conduits et commandés par leurs pasteurs, est dite
L'EGLISE MILITANTE.

Que ce mot n'évoque pas dans notre esprit ni un
Jules Il cuirassé, casqué et botté marchant a la téte
de son armée de prince temporel ; ni pour conjurer un
péril social également temporel, des Papes langant une
croisade contre les Turcs et les Albigeois. Ces faits
appartiennent a I'histoire de la civilisation et témoignent
pour leur époque...

L'Eglise, en tant que société d’hommes et partageant
les conditions vitales des hommes, s'y trouve mélée, et
c'est inévitable ; et tout pesé sans parti pris, a peine
regrettable. A des yeux sensés, ces contingences ont ni
plus ni moins d'importance que l'architecture et I'ameu-
blement des édifices cultuels, que la forme et la matiére
des ornements liturgiques.

En jugeant des mceurs du passé avec notre sensibilité
actuelle, affinée par la culture chrétienne que ces pro-

50. 1 Cor., 9, 16. — 51. Joan., 17, 6,




120 LA COMMUNION DES SAINTS

cédés précisément ont sauvegardée et amenée jusqu'a
notre portée, nous nous montrerions inintelligents et
ingrats.

L'Eglise, en tant qu'Eglise, « ne milite pas contre la
chair et le sang, mais contre les puissances, les domi-
nateurs de ce monde de ténébres, contre les esprits mau-
vais répandus dans l'air ». Elle lutte contre le pécheé
et les trois concupiscences ; elle pourchasse l'ignorance,
I'erreur, le mensonge ; aussi les armes de cette milice
spirituelle sont-elles : la wvérité qui ceint les reins,
la justice qui couvre le cceur d’une cuirasse, le zéle qui
chausse les pieds des annonciateurs de l'Evangile; la
foi, bouclier contre lequel s'émoussent et s'éteignent les
traits enflammés du malin ; la volonté du bien est un
casque invincible ; la parole de Dieu est un glaive a
deux tranchants: l'étendard victorieux, la croix du
Christ 52,

I1 faut ajouter la vigilance, la discipline des passions,
la priére continuelle.

C'est de cette sorte que saint Paul équipe le soldat
spirituel. Et celui-ci ne combat pas seul : les milices angé-
ligues, sous les ordres de I'archange saint Michel l'as-
sistent, et I'entrainent au triomphe. Car le triomphe est
assuré. Nul pourtant ne sera couronné qui n'aura vail-
lamment combattu 52,

Quant a vouloir ici-bas pour le Christ-Chef ou pour
son Eglise, une victoire matérielle et temporelle — méme
temporaire —, il faut pour y songer oublier beaucoup
de choses : que son Royaume n'est pas de ce monde;
qu'il I'a dit ; et qu'il a fait comme il a dit, ayant préféré
le gibet a un trone ; qu'il n'a pas d'ennemis a combattre,
mais des dmes a sauver; que la terre est le lieu de
I'épreuve et de l'effort, et non celui du repos sur des
lauriers méme bien gagnés: que le mot d'ordre est
I'abnégation de soi et non l'exaltation du moi, méme
sous prétexte d'un meilleur rendement; le service des
petits et non leur domination. — Quoi encore 1... Tout
I'Evangile : I'humilité du cceur et la charité.

52. Ephes., 6, 12. — 53. 2 Tim., 2, 5.



——

L'ANALOGIE PAULINIENNE DU CORPS MYSTIQUE 121

L’Eglise Militante porte d'abord la lutte au cceur de
ses soldats ®; car seul celui qui s'est vaincu lui-méme
est propre a faire progresser le Royaume de Dieu; les
constructions de pierres ou de briques, les statistiques
retentissantes, les prosélytes enrégimentés, les millions
pergus et dépensés, rien de tout cela n'a de valeur aux
yeux du Maitre du Monde : Domini est terra et plenitudo
ejus %, Que sert & 'homme de gagner un univers, a-t-il
dit, si c’est au détriment de son ame 9. Et il a prononcé
cette parole terrifiante : Plusieurs me diront (au jour
du jugement) : Seigneur, Seigneur, n'est-ce pas en votre
Nom que nous avons prophétisé ? En votre Nom que
nous avons chassé les démons? N'avons-nous pas en
votre Nom accompli beaucoup de miracles ?... — Alors
je leur dirai hautement : je ne vous ai jamais connus.
Retirez-vous de moi, ouvriers d'iniquité 57,

L’Eglise Militante combat, a la suite et & 'exemple de
son Chef, pour le salut des &mes. Il est toujours oppor-
tun de le rappeler; il ne l'est peut-étre pas moins a
notre époque qu'aux autres.

L’Eglise souffrante. — Il nous reste a parler d'une
catégorie de membres du Corps mystique que l'on n'a
pu ranger ni parmi les saints, ni parmi les fidéles, ni
strictement parmi les justes.

Ni parmi les saints, car ils ne sont pas entrés dans la
gloire et la récompense ; ni parmi les fidéles, car ils sont
sortis de cette terre, et pour eux le régime de la foi
a cessé¢; ni parmi les justes, bien qu'ils vivent de la
charité, car cette charité en eux n'est point active, Ce
sont les ames des défunts qui achévent au Purgatoire
d’expier la peine due a leurs péchés pardonnés.

Elles forment L'EGLISE SOUFFRANTE.

Nous n'avons pas a leur propos a traiter ici méme
brievement du Purgatoire ; a établir son existence attes-
tée par I'Ecriture et exigée par le sens chrétien et la

54. 1 Petri, 4, 17. — 55, Ps. 23,1. — 56. Mc., 8, 36; Le.,
9, 25. — 57. Mt, 7, 21.




122 LA COMMUNION DES SAINTS

saine raison; a décrire les souffrances des ames qui
y sont détenues; & expliquer que de leurs peines la
valeur est satisfactoire et non méritoire. Au cours de
notre exposé, nous avons estimé connues une foule
d’autres notions : priére, mérite, péché, grace, etc...;
nous supposons également connues celles qui se rappoz-
tent a ce point particulier.

Disons simplement que ces ames sont éminemment LES
cLIENTEs de la Communion des Saints étant a la fois
dignes de sa bienfaisance, incapables de la mériter, mais
capables d’en profiter.

L'ame qui au sortir de sa chair a pris, dans le regard
de son Juge, conscience de son état de souillure et de
dette, n'a pas été jetée violemment dans la prison de
feu; d'elle-méme, spontanément, heureusement, elle est
entrée dans son purgatoire ; non pas tant pour satisfaire
a une justice implacable de Dieu qui s'impose a elle
comme du dehors, que pour assouvir un besoin person-
nel de se purifier entiérement.

Assurée de son salut, unie & Dieu par une charité défi-
nitive, conformée pleinement a la divine volonté, satis-
faite de solder sans profit personnel sa dette a la justice
qu'elle a lésée ; vivant dans la société d'ames comme elle
élues et résignées, consolée par l'assistance des anges,
des saints, de la Vierge Marie ; gardant comme un via-
tique certain le souvenir de son entrevue avec le Christ
Jésus, et l'espoir de contempler bientot la Trés Sainte
Trinité, cette ame, malgré sa paix et son réel bonheur,
est néanmoins dévorée de regrets, brilée de désirs,
remplie d'une indicible souffrance. Et elle ne peut rien
faire pour soi ...

Cette impuissance dans 1'abondance a de tout temps
excité la compassion des justes envers ces ames. Elles
apparaissent si dignes d'intérét ! Leur confirmation dans
la charité fait bien présager de leur gratitude et de leur
crédit. Aussi un véhément et pur courant d'intercessions
et de suffrages montant de 'Eglise militante traverse-t-il
sans cesse le Purgatoire et entraine I'Eglise souffrante
vers les splendeurs de I'Eglise triomphante, dont elle
accroit les effectifs glorieux.

A




L'ANALOGIE PAULINIENNE DU CORPS MYSTIQUE 123

CONCLUSION

Et voici, au terme de notre exposition, l'aspect que
prend la Communion des Saints, d'aprés |'Ecriture :

L'Eglise, militant ici-bas sous la conduite de ses pas-
teurs, successeurs des Apétres, et du Pontife Romain
vicaire du Christ, est D'ABORD, visiblement, un corps
social qui ordonné a la vie éternelle est régi par une
autorité hiérarchisée, instruit par la doctrine révélée,
nourri par les sacrements; elle est Aussi, invisiblement,
un corps mystique dont les membres, par un commerce
spirituel de charité et de vie surnaturelle, sont unis, liés,
conjoints dans le Christ avec la Trés Sainte Trinité,
avec la Vierge Marie et les Apétres; puis avec les
Anges, les Saints, les ames du Purgatoire et entre eux.

Par le Christ-Chef, Homme et Dieu, de la Trinité -
Sainte s'écoulent dans le corps et dans les membres les
dons de la grace et de la gloire ;

Vers Dieu, par le Christ, montent de 1'Eglise adora-
tions, louanges, actions de grace, priéres ;

Aupreés de Dieu les saints le louent, et intercédent pour
les fidéles de la terre et les ames du Purgatoire ;

Sur terre, les fidéles louent et invoquent les saints,
obtiennent d'eux leur intercession auprés du Christ et
de son Pére, et ils offrent pour les ames du Purgatoire
des suffrages et des satisfactions ;

Au Purgatoire, les ames élues implorent Dieu pour les
fidéles vivants ;

Ainsi par le Christ qui est comme le centre de I'ceuvre
divine, entre la Trinité Sainte et 'Eglise, et entre les
membres de cette Eglise, plénitude du Christ, régne
I'amour. L'amour, lien de la perfection, doit progresser
parmi les étres jusque-la qu'éternellement tous les Anges
et tous les Saints soient un seul esprit avec Dieu, consom-
més dans 1'Unité qui est Amour, et que Dieu soit TOUT
en tous :

CAR DIEU EST AMOUR







CHAPITRE MM

UNE REALISATION TYPIQUE
DE LA COMMUNION DES SAINTS :
L'EUCHARISTIE

I. Pigure et réalité : Le caractére sacramentel dans I'économie de
I'Incarnation. — II. Réalisation figurative : Les espéces sacra-
mentelles ; les effets de la communion.

ous possédons dés ici-bas un accomplissement véri-
N dique et parfait de la Communion des Saints.

Nous ne devons pas nous en étonner puisque
Notre-Seigneur Jésus-Christ a consommé son ceuvre,
ainsi que I'Apdtre Paul nous l'enseigne dans I'Epitre
aux Hébreux, et que notre part qui nous reste a accom-
plir ne peut I'étre que par imitation et participation de
la plénitude du Christ.




\

126 LA COMMUNION DES SAINTS

. — FIGURE ET REALITE :
LE CARACTERE SACRAMENTEL
DANS L'ECONOMIE DE L’INCARNATION

Jésus, Fils incarné pour la manifestation et la glori-
fication du Pére, a pour fonction premiére 'adoration et
pour acte premier l'oblation, dans laquelle l'adoration
s'exprime. Il est lui-méme dans son humanité I'Hostie
parfaite du Sacrifice, pour lequel il a été par son Incar-
nation oint comme Pontife éternel. Il consomme dans
son Sacrifice tous les étres que Dieu lui a associés a
cette fin : car il est médiateur pour rassembler toutes
choses terrestres et célestes en Lui; il est pontife pour
offrir & Dieu la louange de gloire.

Par une oblation unique, il a procuré la perfection
pour toujours & ceux qui sont sanctifiés1, car ce n'est
pas dans un sanctuaire fait de main d’homme... que le
Christ est entré; mais il est entré dans le ciel méme,
afin de se tenir désormais, pour nous, présent devant la
face de Dieu; et ce n'est pas pour s'offrir lui-méme
plusieurs fois [4 cause de Il'imperfection de son
offrande]... mais il s’est montré une seule fois pour abolir
le péché par son sacrifice... Il s’est offert une seule fois
pour oter les péchés de la multitude 2. Ainsi le Christ
ayant paru comme grand-prétre des biens a venir... est
entré une fois pour toutes dans le [véritable] Saint des
Saints [non fait de main d’hommes], savoir le ciel...
ayant traversé le voile [de sa chair par la mort], aprés
avoir acquis une rédemption éternelle... (Ainsi) le Christ,
par I'Esprit éternel, s'est offert lui-méme sans tache a
Dieu, purifiant [dans son sang] notre conscience des
ceuvres mortes, pour servir le Dieu vivant 3,

Aussi est-il écrit que Dieu, qui est riche en miséri-
corde, 4 cause du grand amour dont il nous a aimés,
et alors que nous étions morts par nos offenses, nous
a rendus vivants avec le Christ...; il nous a ressuscités

1. Hebr., 10, 14. — 2. Hebr., 9, 24-28. — 3. Hebr,, 9, 11-14.




L 'EUCHARISTIE 127

avec Lui et en Lui et nous a fait asseoir avec Lui et en
Lui, dans les cieux en Jésus-Christ4. C'est chose faite,
et notre unique tache est de l'achever, non pas comme
si elle restait a faire, mais en nous y conformant pour
notre part.

« Jésus~Christ s'offre, et offre avec Lui tous les saints
comme ses membres, a la Trés Sainte-Trinité; et les
saints s'offrent aussi et offrent avec eux Jésus-Christ
leur Chef, par Jésus-Christ, avec Jésus-Christ et en
Jésus-Christ méme ; et c’est par ce secret admirable que
Jésus-Christ est, dans sa Personne et dans ses membres,
en méme temps la Victime parfaite et le Prétre éternel
selon l'ordre de Melchisédech ».

Or «ce grand sacrifice que Jésus-Christ fait 2 Dieu
dans le ciel avec ses saints en s'offrant lui-méme avec
eux est le méme sacrifice qu'offrent les prétres et que
toute I'Eglise offre par eux sur la terre par la Sainte
Messe (et auquel participent les fidéles par la Sainte
Communion). Car c’est la méme Hostie qui est offerte
puisque c'est le Corps et le Sang réellement présents
et unis a la divinité de Jésus et Jésus lui-méme; c'est
le méme Pontife qui offre par ses ministres et cest
sur le méme autel qu'il est offert, savoir le Christ ; cest
encore le méme temple, savoir le sein du Pére o Jésus
ressuscité a été recu en son Ascension... Ce sacrifice est
offert au méme Dieu que dans le ciel; et enfin non
seulement 1'hostie y est la méme, mais encore elle y est
dans la méme consommation et la méme gloire que dans
le ciel ; avec la différence, qu'encore qu'elle soit aussi
réellement présente que dans le ciel, ce n'est toutefois
pas d'une maniére visible ».

Ainsi parle dans son « Idée du Sacerdoce » le Pére
de Condren, dont nous gardons fidélement les idées et
méme les mots, tout en résumant par briéveté ses admi-
rables développements.

Jésus-Christ, Homme et Dieu, médiateur entre Dieu et
les hommes 5 et médiateur des hommes entre eux &, parce
qu'il est homme, est au milieu de la création, assumant

_——

4. Ephes, 2, 46, — 5. 1 Tim., 2, 5. — 6, Ephes., 2, 14.




128 LA COMMUNION DES SAINTS

en sa chair la nature matérielle, en son ame la nature
immatérielle en 'unité de son Humanité ; et parce qu'il
est Dieu, il raméne la créature a son Créateur en l'unité
de sa Personne. Premiérement donc son ceuvre de Réca-
pitulation est achevée en son propre étre théandrique,
d’'une fagon absolue et définitive.

Elle I'est par son Sacrifice Eucharistique, dans lequel
il transsubstancie en sa chair et son sang le pain et le
vin, nourriture naturelle de 'homme et humbles délégués
— peut-on dire — de toute la création insensible, maté-
rielle et organisée ; destinés ensuite a étre mangés par
I'homme et & l'incorporer au divin Chef.

*
* %

Cet achévement est dit sacramentel; il est a la fois
figuratif et réel ; figuratif parce qu'il s'accomplit sous le
voile de la foi et comme par un symbole : mais réel
parce qu'il opére véritablement ce qu'il signifie.

Tout sacrement est une ceuvre divine qui revét la
toute-puissance d’humilité, et de simplicité I'éternelle
sagesse. D’ailleurs les ceuvres divines ne portent-elles
pas toutes ce caractére ? Et la création elle-méme ne
dissimule-t-elle pas son Auteur autant qu'elle le révéle,
ambigué et scandaleuse aux uns —, les sages a leurs
propres yeux, — limpide et éloquente aux autres 7 7.

La réalite de sa valeur spirituelle ne prive pas le
sacrement de sa réalité naturelle. L'eau du baptéme
qui purifie 1'ame, reste capable de laver le visage ; I'huile
des onctions assouplit et fortifie les membres, encore
qu'elle soit dotée de la puissance de fortifier et vivifier
I'ame. Le pain et le vin de I'Eucharistie pourraient
nourrir et sustenter le corps en celui qui ne les discer-
nerait pas du pain et du vin profanes.

Semblablement en nous élevant encore d'un ordre &
un autre, non plus de I'ordre matériel a I'ordre spirituel ;
mais de l'ordre sacramentel (spirituel, surnaturel, bien
qu'a sa hauteur, figuratif) jusqu'a l'ordre de l'achéve-

7.1 Cor., 11, 24; Lc., 10, 21.




L 'EUCHARISTIE 129

ment éternel, nous comprendrons que la Communion des
Saints trouve parmi nous un symbole qui déja est une
réalisation ; et un accomplissement réel qui reste cepen-
dant encore figuratif. Et c'est la Communion Sacramen-
telle, dans laquelle les justes sont incorporés a Jésus-
Chef ; par Jésus unis a Dieu et unis entre eux; vivant
tous solidairement d'une méme vie qui est la vie divine ;
n'ayant rien de plus a attendre de l'éternité que la réve-
lation, mais non la réalisation, de leur état; étant déja
tout ce qu'ils seront, moins la claire connaissance ; et
si cette différence nous parait immense, et si elle l'est
en effet, elle n'est cependant qu'une différence de mode,
de maniére d'étre ; elle n'affecte pas la réalité de notre
état. Ce qui est pour nous, si notre foi veut se mettre
a la hauteur du don de Dieu, une force, une caution,
une joie inépuisable, parmi les luttes et les épreuves de
notre pélerinage terrestre.

Considérons séparément les éléments de ce mystere.

II. — REALISATION FIGURATIVE
LES ESPECES SACRAMENTELLES
LES EFFETS DE LA COMMUNION

1° « La nourriture préparée par le Seigneur pour la
Société des Saints, societas ipsa sanctorum, est déja une
image de cette société, dit saint Augustin 8. Car ainsi
que l'ont compris les saints hommes de Dieu qui furent
avant nous et nous enseignérent, Notre-Seigneur Jésus-
Christ a confié son Corps et son Sang a des substances
symboliques. Le pain en effet et le vin, sont uN, mais ils
sont formés d'une multitude de grains, soit de blé, soit
de raisin, unis, broyés, pétris ou mélés, cuits par le feu
ou la fermentation ; et ainsi ils représentent I'Eglise unis-
sant dans la charité la multitude des fidéles... »

Les saints hommes de Dieu d'oit était venu a saint
Augustin cet enseignement significatif, nous ne savions

8. Tract. 25 in Joan.




130 LA COMMUNION DES SAINTS

d’eux rien de précis, lorsqu'en 1883 fut publié¢ un petit
écrit des temps apostoliques qu'on appelle de son nom
grec La Didaché (c'est-a-dire La Doctrine). On y lit ceci,
dans la Priére pour la célébration de I'Eucharistie :

« De méme que ce pain ici rompu, est formé de grains
qui d'abord furent dispersés par monts et plaines et
qui maintenant recueillis sont devenus un seul pain,
qu'ainsi soit colligée ton Eglise des confins de la terre en
I'unité de ton royaume... »

Et voici que s'illumine une parole de I'Apétre saint
Paul ® passé d'ailleurs dans la liturgie du Saint-Sacre-
ment : « Tous ensemble nous sommes un seul pain et
un seul corps nous qui participons a un pain et a un
calice ».

Un seul pain pétri de la multitude des grains, un seul
corps formé de la pluralité des membres, tous nourris
d'un seul pain qui est le Corps, tous abreuvés du méme
calice qui est le Sang, de notre unique Chef et Sauveur
Jésus-Christ.

2° Celui qui mange ma Chair et boit mon Sang
demeure en moi et moi en luilf.

La mutuelle inhabitation de Jésus-Christ dans le com-
muniant et du communiant en Jésus, & I'image de l'iden-
tité de vie du Pére et du Fils marqués au verset suivant,
est a la fois sacramentelle et spirituelle. La premiére ne
dure que le temps de la consommation des espéces ; elle
signifie et opére l'influence du Chef dans les membres,
du cep dans les rameaux. Or par un retournement de
I'analogie — dont nous avons un autre exemple en Rom.,
11, 17 sq., — ce n'est point le fidéle qui s'assimile le
Christ dont il se nourrit, mais le Christ qui s’incorpore
le communiant. La vie de Jésus, ses pensées, ses vouloirs,
ses sentiments, deviennent ceux du fidéle, par un enva-
hissement progressif de la charité divine, séve de la
vigne mystique.

3¢ De méme que le baptéme qui établit dans le fidele
la vie divine sanctifie aussi le corps, qui devient le temple

9. 1 Cor., 10, 17. — 10. Joan., 6, 57.




L ’EUCHARISTIE 131

de Dieu, la demeure et l'organe du Saint-Esprit, le
membre de Jésus-Christ ; et de méme que la vie béati-
figue qui est le terme et la consommation de l'union &
Dieu dans le Christ glorifie aussi le corps; ainsi la
Communion Eucharistique atteint notre chair ; elle nous
rend concorporels et consanguins au Christ, comme,
d'aprés I'Epitre aux Ephésiens 11, I'enseignent les Péres
et notamment saint Cyrille de Jérusalem, saint Jean
Chrysostome et saint Léon.

Il en résulte que Notre-Seigneur Jésus-Christ consi-
dére le corps du communiant comme sa propre chair et
I'entoure de sa vigilance et affection spéciale — comme
I'époux son épouse 12, pour le conduire a la ressemblance
parfaite de son corps glorifié.

L'Eucharistie est en nous le germe et le gage de notre
résurrection 13.

4° Cependant comme la manducation eucharistique
n'atteint que les espéces et non la Chair de Notre-Sei-
gneur qui est glorieuse et incorruptible, ce que les Péres
enseignent, a savoir que notre chair est mélée a celle
du Christ (saint Jean Chrisostome, saint Grégoire de
Nysse), comme une cire se méle a la cire sous I'action du
feu (saint Cyrille d’Alexandrie), doit s’entendre du Corps
Mystique ; et c’est en tant que ses membres que nous
devenons a notre chef la chair de sa chair et 'os de ses
os 4. Car les Péres n’ignorent pas que I'Eucharistie est
une nourriture spirituelle 15, et 1'union qu'ils ont en vue
différe de celle du corps et des aliments; saint Jean
Chrysostome par exemple, aprés avoir dit que Jésus-
Christ méle sa chair a la nétre pour nous montrer la
réalit¢ de son amour pour nous, ajoute : il I'a voulu

ainsi pour que nous lui fussions unis comme le corps
I'est a la téte.

5° Par ici nous rentrons dans la réalit¢é méme de la
Communion des Saints et la vérité des Ecritures : car a
’ - -~ .
I'endroit ot saint Paul parle de « concorporéité » avec

\

11. Ephes., 5, 29-30. — 12. Ephes. 6, 29. — 13 Joan., 6, 54.
— 14. Ephes., 5, 30. — 15. Joan,, 6, 63.




132 LA COMMUNION DES SAINTS

le Christ 16, c'est pour dire que les Gentils (non-Juifs)
sont avec les Juifs membres d'un méme corps, concorpo-
rales, qui est le corps du Christ, ainsi qu'il I'a expliqué
plus haut : « Le Christ est notre paix, lui qui des deux
peuples (Juif et non-Juif) n'en a fait qu'un... afin de
fondre lui-méme les deux dans un seul homme nouveau...
et de les réconcilier I'un et I'autre unis en un seul corps
avec Dieu par la croix » 17. On pourrait d'ailleurs compter
les paroles ou saint Paul, parlant de la sanctification, le
fait comme d'une ceuvre individuelle. Pour lui, le salut
est opéré dans le Christ, collectivement et solidairement,
tant il a le sentiment de l'unité de l'ceuvre divine ; et
c'est dans ses confidences personnelles, quand il parle
de ses efforts, de ses épreuves, de ses espoirs, qu'il faut
chercher la contre-partie de son enseignement, savoir
que le salut de chacun reste en ses propres mains.

6° L'union de tous dans le Christ est réalisée visible-
ment par la participation de tous au méme sacrement.
Les Péres les plus familiers avec leur peuple, saint Augus-
tin par exemple et saint Jean Chrisostome, aiment a leur
faire remarquer la promiscuité de la table eucharistique.
Sans distinction d'état ni de situation, riches et pauvres,
grands et petits, hommes, femmes, enfants, pénitents et
innocents, tous s'approchent et tous regoivent le méme
Pain avec la méme promesse de vie et d'immortalité.
L'égalité des hommes devant Dieu et leur fraternité se
manifestent au moins en un temps et un lieu du monde,
et c'est dans I'Eglise catholique, au moment de la Com-
munion.

7° Mais cette réalisation visible n'est elle-méme que
le symbole de la réalité invisible. Tous ces croyants incor-
porés au Christ, concorporels et consanguins avec lui
par la participation a sa Chair et a son Sang, le sont
donc également entre eux. Non plus seulement par la
communauté de la nature humaine, mais par la commu-
nication a la nature divine ; car c'est 1a le but et I'effet

de la Communion.

16. Ephes., 3, 6. — 17. Ephes., 2, 14-16; Rom., 2.9; Colos.,
1, 20.



TE——

L 'EUCHARISTIE 133

Concorporels et consanguins au Christ, tous les hom-
mes, méme infidéles et pécheurs, le sont, selon son huma-
nité, puisqu'il a assumé la chair et le sang 18 a cette fin
de se rendre semblable a nous, en toute chose, sauf le
péché 1°. Mais se faisant homme sans cesser d’étre Dieu,
il nous a en lui associés a sa divinité, dit saint Augustin
commentant ses paroles : Je suis la vigne et vous les
rameaux de la vigne.

8° Une méme vie divine, une méme séve qui est I'Es-
prit-Saint, circule donc parmi tous les communiants,
entretenant et augmentant en eux et entre eux la charité,
et dans la charité I'union a Dieu, avec Dieu et entre eux,
puisque la charité du prochain est la méme que la charité
pour Dieu. Et 1a est le ressort secret de cette charité
héroique envers les ames et envers Dieu, dont I'histoire
de I'Eglise est pleine. Tous sont un dans le Christ, selon
le désir, la priére et la promesse du Seigneur 2. Ainsi
est opérée mystiquement, typiquement et réellement, sur
la terre comme dans le ciel, la Récapitulation de toutes
choses en Jésus-Christ a la gloire du Pére.

« A votre Eglise, nous vous en prions, Seigneur, soyez
propice et accordez les dons de l'unité et de la paix,
que mystiquement signifie la présente oblation 21, »

9° Une conséquence de la plus haute importance pour
nous est de porter ces pensées dans nos communions
sacramentelles. Ne faisons point de nos communions une
simple pratique de notre dévotion personnelle, méme la
plus sublime. Dépassons les intéréts particuliers de notre
sanctification individuelle pour entrer généreusement dans
les volontés du Cceur de Jésus et les intéréts de la Triple
Eglise, triomphante, militante et souffrante.

Quelles que soient nos sécheresses, nos langueurs, nos
difficultés, nous avons toujours cette raison de commu-
nier qui est de réaliser I'union du Corps avec le Chef,
d’'achever ce qui manque en notre chair aux passions
du Christ pour son corps qui est I'Eglise, d'accomplir

18. Hebr., 2, 14. — 19. Hebr, 4, 15: Phil., 2,7." — 20. To-
17,21. — 21. Secréte de la messe du Saint-Sacrement. Joan.




134 LA COMMUNION DES SAINTS

pour notre part la Récapitulation de toutes choses en
Dieu.

Saint Bonaventure enseigne que plus il s'opére dans
I'Eglise de communions ferventes — et ici la ferveur est
dans la volonté embrasée par l'ardeur de sa foi! — plus
le Corps mystique se perfectionne et s'édifie, recevant
davantage de son Chef pour atteindre la plénitude de
son age 2. Plus, par conséquent, chaque membre regoit
a son tour et participe de cette plénitude ; de sorte que
la communion la plus désintéressée est, pour celui qui
I'a faite dans l'oubli de soi, la cause d'un retour plus
abondant de graces et sur lui et sur tous ses consorts,
au ciel, au purgatoire et sur terre.

CONCLUSION

Concluons par cette parole du Docteur Séraphique 2
passée au 4¢ Livre de I'Imitation #.

Quand le prétre célébre,
— et quand le juste communie, —
il glorifie Dieu,
il réjouit les Anges,
il honore les Elus,
il edifie I'Eglise %5 ;
il aide les Vivants,
il procure le repos aux Défunts,
il se rend participant lui-méme
de tous les biens et des biens de tous.
Il met en ceuvre la Communion
des Saints. Amen.
Nous vous prions, Dieu tout-puissant, de nous compter
parmi les membres de Celui au Corps et au Sang duquel
nous participons 26,

22. Ephes., 1, 26. — 23. IV dist. 12, 9, 2. — 24. Imitation,
ch. 5. v. 19. — 25. Ephes, 4, 12. — 26. Postcommunion du
3* Samedi de Caréme.



TROISIEME PARTIE, SPIRITUELLE

] ~ LA COMMUNION DES SAINTS
DANS
[A VIE CHRETIENNE







CHAPITRE PREMIER

LE DON DE DIEU,
ANTERIEUR AU DEVOIR QU'IL FAIT NAITRE,
NE SERA JAMAIS COMPENSE

I. Sa cause : Jésus-Christ et I'Eglise.
II. Sa conséquence : La dette contractée.

I nous n'avons pas en vain compulsé tant de pages,
en vain apporté tant de citations des Livres Saints
et des livres des saints, pour I'instruction et 1'édi-

fication de notre lecteur, peut-étre s'avisant qu'il est lui-
meéme cerné par les flots de cet immense océan de charite,
qui-du cceur de Dieu déborde sur toute créature, en aura-
t-il congu un sentiment d'émerveillement, de gratitude et
d’amour.

Oui, chacun de nous, quelle que soit sa situation spiri-

. tuelle, est immensément redevable a la Communion des

Saints ; et jusqu'a ce qu'il soit devenu capable de verser
dans l'océan d'amour la valeur d'un verre ou d'une
goutte de charité, si jamais il I'a fait, il peut avouer qu'il
a reqgu, en gratuites prévenances, en avances miséricor-
dieuses, au dela de toute évaluation.



138 LA COMMUNION DES SAINTS

Avons-nous jamais réfléchi @ ce que nous devons a
'humanité, & notre race, a notre famille? Jusqu'a ce
que nous ayons pu nous suffire & nous-mémes, subvenir
a nos propres besoins, que de jours, que d'années se sont
écoulés | Nous y avons bénéficié, sans méme le savoir,
des travaux et des acquéts de toutes les générations
qui nous ont précedés sur la terre, I'ont explorée, amé-
nagée, exploitée, rendue habitable & des hommes. Tandis
gu'en quelques semaines, en quelques heures, les petits
des bétes se tirent tout seuls de I'ardue besogne de vivre,
les enfants des hommes ont besoin, pour ne point peérir
dés leur premier jour, de l'assistance de plus qu'une
famille, mais d'une tribu, d'une cité.

Méme le plus déhérité regoit beaucoup de la solidarité
humaine : et le plus favorisé est celui qui pendant le plus
longtemps devra s'endetter envers la société pour arriver
a se suffire. Se suffire n'est pourtant point encore com-
mencer a payer la dette contractée envers tous. Peu
nombreux sont ceux qui s'acquittent méme envers leur
groupe familial ou social. Quand aux hommes qui ver-
sent un apport personnel au patrimoine commun, ils
sont des bienfaiteurs de I'Humanité, et 1'Histoire redit
leur nom vénéré.

Or, cette solidarité insérée par la nature au cceur des
enfants des hommes, réalité dans son ordre visible et
matériel, n'est qu'un signe par rapport a la réalité véri-
table qui est d’ordre spirituel et donc invisible. Le monde
présent est figuratif, et sa figure passe 1, Nous savons par
la foi que l'univers a été ajusté par le Verbe de Dieu,
3 manifester visiblement l'ordre invisible?; le monde

surnaturel double, féconde, anime, explique et justifie
le monde naturel.

La nature n'a évidemment pas en soi sa raison d'étre,
car tout y est incomplet, injuste jusqu'au scandale. Un
seul fait, qui se rattache a notre sujet, suffit 4 le démon-
trer : Trop d’hommes, par la malice ou l'incurie des hom-
mes, sont frustrés des secours et des concours dont ils
ont besoin — et donc auxquels ils ont droit — pour sub-

1.1 Cor., 7, 31; 10, 6-11. — 2. Hebr., 11,3; Rom., 1, 20.




—

LE DON DE DIEU 139

sister, pour se développer normalement, pour sortir de la
minorité et du servage, pour vivre et réaliser leur devoir
d’hommes. La solidarité humaine ne joue pas équitable-
ment ; certains accaparent trop du patrimoine commun,
d’autres sont dépourvus de leur part légitime ; aucun ne
recoit & la mesure réelle de son apport et de son rende-
ment,

Cette injustice ne saurait étre la loi ; elle réclame une
péréquation ; si I'ordre naturel n'en est point capable,
c'est qu'il n'est, a soi et en soi, ni suffisant ni définitif.
De fait il est figuratif et comme sacramentel, signe visible
d’'une réalité invisible.

La réalité, a la fois signifiée et exigée par la solidarité
humaine, est la Communion des Saints. Celle-ci est le
corps dont celle-1a est 'ombre, la plénitude qui explique
le présage, la compensation qui évince l'injustice. En elle
nul n'est frustré de son dii ; chacun regoit pour accomplir
sa tache et réaliser la perfection de son type, tous les
secours et tous les concours utiles, et ensuite son équi-
table récompense. Le plus apparemment déhérité, le plus
ouvertement favorisé, obtiennent dans sa réalité secréte
a la mesure de ce qui leur est demandé. Tout se solde
par un effort proportionnellement égal de droiture, de
loyauté, de générosité.

Dans la Communion des Saints, I'égalité d’élection
des enfants de Dieu n'est plus faussée par les hypocri-
sies sociales, leur fraternité outragée par I'esprit de caste,
leur liberté contrainte par des lois abusives ; il n'est plus
ni Grec, ni Juif, ni circoncis, ni incirconcis, ni barbare
ou scythe, ni esclave ou homme libre : mais le Christ
est tout en tous3,

Or, s'il est vrai de penser de la réalité figurative, —
la solidarité humaine — que nous avons recu d'elle beau-
coup plus que nous n'avons jamais estimé, et que sans
doute nous ne lui rendrons jamais, 2 combien plus forte
raison sera-t-il vrai de le dire de la réalité figurée, savoir
la Communion des Saints !..,

3. Colos,, 3, 11.



140 LA COMMUNION DES SAINTS

I. — LA CAUSE DU DON DIVIN :
JESUS-CHRIST ET L’EGLISE

Rappelons-nous que /a cause de la Communion des
Saints, c’est le choix qu'en Jésus-Christ et dés avant la
création du monde, Dieu a fait de nous pour que nous
soyons saints et irrépréhensibles devant Lui ; nous ayant,
dans son amour, prédestinés a étre ses fils adoptifs en
Jésus-Christ, selon sa libre volonté, faisant ainsi éclater
la gloire de sa grace, par laquelle il nous a rendus chers
a ses yeux en son Fils bien-aimé 4.

Choisis en Jésus-Christ, adoptés en Jésus-Christ, créés
en Jésus-Christ, graciés en Jésus-Christ, tous, anges et
hommes, nous sommes donc entrés dans la société et
la communauté de Dieu, en société et communion les uns
avec les autres °. Ainsi dés avant la création des mondes,
nous étions déja redevables a& Notre-Seigneur Jésus-
Christ de toute la charité de son Pére, et de tout son
propre amour.

A Jésus ; spécifions bien, ainsi que saint Paul qui parle
au méme endroit de son Sang répandu pour notre rangon,
et qui l'appelle sur le méme propos, 'HoMME JEsus-
CHRIST, unique médiateur entre Dieu et les hommes 8 ;
c’'est a Jésus-Homme, donc Chef de I'Eglise, téte du
Corps dont nous étions prédestinés & étre les membres,
que nous devons non seulement I'étre dans I'ordre humain
et dans l'ordre divin; mais encore la possibilité d’étre
et de participer aux dons qu'exigent I'étre et notre sub-
sistance dans I'étre. Mais la téte n'est pas sans le corps;
Jésus-Chef n'est pas privé de sa plénitude, de son com-
plément, I'Eglise 7. Semblablement donc & cette méme
Eglise nous devons tout.

Ainsi sans doute faut-il entendre la parole mystérieuse
de saint Hilaire que nous avons citée en son lieu :

« L’Eglise céleste est le corps de la gloire de Dieu®,
— L’Eglise céleste ou spirituelle « type de I'Eglise visible

4. Ephes., 1, 46. — 5.1 Joan., 1, 3. — 6. 1 Tim., 2, 5. —
7. Ephes., 1, 22. — 8. Tract in Ps. 124, 4.




LE DON DE DIEU 141

a laquelle celle-ci se doit conformer »9, c'est I'Eglise
Mystique avec son Chef. Elle est le corps de la gloire
de Dieu, dans le sens oii le Christ lui-méme (dont Dieu
est la téte 10) est le reflet de cette gloire et son rejaillis-
sement, la figure de sa substance 11, |'image de Dieu invi-
sible 12, la manifestation du Pére 13 et le premier-né de
toute créature 14, prémices des mortels 15

Ce role, cette gloire, cette primauté d’origine et d'ex-
cellence attribuée & I'Eglise n'est pas une hyperbole
fugace, propre a saint Hilaire. Dans I'homélie inscrite
sous le titre de II° aux Corinthiens a la suite de I'Epitre
de saint Clément romain, et qui n'est pas de lui mais
néanmoins trés voisine de son époque (130 environ) nous
lisons :

« Or je pense que vous n'ignorez pas que l'Eglise
vivante est le corps du Christ 16, L'Ecriture dit en effet :
Dieu fit 'homme mari et femme 17, Le Christ est I'Epoux,
I'Epouse est I'Eglise. Les livres des prophétes et les
apdtres le disent aussi : I'Eglise n'est pas seulement du
temps présent, mais dés l'origine ; elle était en effet spi-
rituelle, comme 1'était lui-méme notre Jésus; et elle est
apparue en ces derniers temps, afin de nous sauver » 18,

Sous l'expression imparfaite, la pensée est claire :
Dans les desseins de Dieu, le Christ n'a jamais été sans
son Eglise, la téte sans le corps; I'Eglise est contempo-
raine aux décrets divins de l'adoption de ses membres
in Christo Jesu.

Le Pasteur d’Hermas (vers 150) raconte une vision
de l'auteur qui présente le méme sens : Il a vu une
femme d’aspect vénérable, trés agée, qui lui a remis un
livre d'instructions. Son guide lui dit : Cette femme
est 'Eglise. « Pourquoi donc, demande Hermas, appa-
rait-elle sous les traits d'une femme agée ? — Parce que,
lui est-il répondu, de toutes choses elle est créée la pre-
miére, car c'est pour elle qu'a été créé le monde » 19.

9. Tract. in Ps 124, 4. — 10. Dont Dieu est la téte, 1 Cor.,
11, 3. — 11. Hebr,, 1, 3. — 12. Colos., 1, 15; 2 Cor., 4, 4. —
13. Joan,, 149. — 14. Colos., 1, 15. — 15.1 Cor., 15, 20;
Colos.,, 1, 18, — 16. Ephes., 1, 22. — 17. Gen,, 1.. 27. —
:8.12, ad Corinth., 14, 2. Funk. Patres ap., I, 200. — 19. Vision 2,




142 LA COMMUNION DES SAINTS

En croira-t-on plus aisément saint Augustin ? Voici sa
pensée en tout conforme a celle de ces antiques témoins
de la croyance chrétienne :

« Jésus-Christ Notre-Seigneur, en tant qu'homme en
tout parfait, est téte et corps... Le corps de ce Chef est
I'Eglise ; non celle qui est ici, en ce lieu; mais celle qui
est a la fois et dans ce lieu-ci et par toute la terre ; non
celle du temps présent, mais celle de toujours; car
d’'Abel lui-méme a ceux qui doivent naitre jusqu'a la fin
et croire au Christ, tout le peuple des saints appartient
a l'unique Cité; et cette cité est le corps du Christ,
a le Christ pour Chef. De cette cité vers laquelle nous
pérégrinons, nous sont venues des lettres, les Ecritures
qui nous exhortent a bien vivre » 2.

« Les saints avant la Loi, les saints sous la Loi, les
saints sous la grace, dit encore le Pape saint Grégoire
(+ 604) sont membres de I'Eglise et achévent le corps
du Seigneur » 2.

Tous les docteurs chrétiens pensent et enseignent ces
mémes doctrines ; quand on cite l'un d'eux, c'est a
cause de l'originalité de la forme, et non de la singularité
de la doctrine qui est commune.

L'Eglise, organe et expression de la Communion des
Saints, objet de la dilection de Dieu et de son Fils Jésus,
motif de la création et des anges et des hommes, et de
ce vaste univers, et donc de la complexité innombrable
des étres et de leurs actions, de leur richesse, de leur
beauté, de leur puissance... Quelle splendeur ...

Ce qui est dit de son Chef peut étre dit d'elle : « Le
Christ et 'Eglise ne faisant qu'une personne (morale,
comme 1'époux et 1'épouse) affirme encore saint Augus-
tin 2, il faut donc dire que tout a été créé pour elle,
corps du Christ, et pour ses membres ».

Tout est a vous! s'écrie saint Paul : et le monde,
et la vie et la mort et les choses présentes et les futures.

Tout est a vous mais vous, vous étes au Christ et le
Christ est a Dieu 2,

20. Enarrat, in Ps. 90, 2, 1. — 21. Epist. lib. 5 18. —
22. De Doctri Christ., 111, 31. — 23. 1 Cor., 3, 22-23,




LE DON DE DIEU 143

De ce tout, nous avons joui sans compter, bien plus
efficacement que nous n'avons joui des dons de la soli-
darité humaine. Nous avouons que Dieu nous a aimés
le premier %, et que cet amour prévenant est la cause
qui nous a rendus capables de le recevoir, de le connaitre
et de le reconnaitre, en aimant Dieu a notre tour. Mainte-
nant prenons conscience que la charité du prochain est
un privilege dont nous avons bénéficié avant que nous
pussions la connaitre comme un devoir personnel a
remplir envers ce méme prochain. Nous avons été gratui-
tement aimés avant de pouvoir le comprendre et nous
en montrer dignes et reconnaissants.

La Communion des Saints nous a entourés dés avant
notre naissance ; elle nous a accueillis au berceau ; elle
nous a incorporés au Christ et a 'Eglise ; elle nous a
livrés les trésors infinis des meérites de Jésus, et la sura-
bondance de ceux de la Vierge et des saints; la grace
de l'enseignement, des bons exemples, des sacrements ;
bien plus c’est elle qui a placé autour de nous parents,
nourriciers, éducateurs, avec leur situation acquise, leurs
biens, leur savoir, leur amour...

II. — CONSEQUENCE DU DON :
LA DETTE CONTRACTEE

Il serait interminable de développer ce théme; nous
le livrons & la méditation de notre lecteur ; qu'il en sorte,
ainsi que nous l'avons dit, plein d'émerveillement, de
gratitude, d’'amour, désireux de témoigner sa reconnais-
sance, d'accomplir son devoir envers tous ceux dcmt il
est débiteur dans la Communion des Saints :

Le Christ-Chef
L'Eglise
et ses membres :
Triomphants, Militants et Souffrants.

24. 1 Joan., 4, 10-19.




144 LA COMMUNION DES SAINTS

Ce devoir est unique dans la multiplicité de ses offices :
son objet est naturellement

L'UNITE
GARDER L'UNITE, PROMOUVOIR L'UNITE, CONSOMMER
L'UNITE

Ecoutons saint Paul encore : «Je vous prie donc
instamment d’'avoir une conduite digne de la vocation
a laquelle vous avez été appelés, en toute humilité et
douceur, avec patience, vous supportant mutuellement
avec charité :

soucieux de conserver l'unité de l'esprit
par le lien de la paix.

« Il n'est qu'un seul Corps et un seul Esprit, comme
aussi vous avez été appelés par votre vocation a une
méme espérance. Il n'est qu'un Seigneur, une foi, un
baptéme, un Dieu, Pére de tous, qui est au-dessus de

tous, qui agit par tous, qui est en tous » 25,

Ecoutons le Maitre de saint Paul et des Apbdtres,
I'Unique Maitre de tous, le Christ-Chef en sa Priére
Pontificale :

« Je ne prie pas seulement pour eux (les Apbtres),
mais aussi pour ceux qui par leur prédication croiront
en moi, pour que tous ils soient UN, comme Vous, mon
Pére, Vous étes en moi et moi en Vous, pour qu'eux
aussi ils soient [UN] en nous, afin que le monde croie
que vous m’avez envoyé. Et je Jeur ai donné la gloire que
vous m'avez donnée, afin qu'ils soient UN comme nous
sommes UN, moi en eux, et vous en moi, afin qu'ils soient
parfaitement UN et que le monde connaisse que VOUS
m’'avez envoyé et que vous les avez aimés comme Vous

m'avez aimé » 28,
REALISER L'UNITE, tel est le programme proposé a notre

vie et 2 notre activité, car Dieu n'a pas pu sen proposer
un autre dans sa vie méme et ne sen est pas propose

25. Ephes., 4, 1-6. — 26. Joan, 17, 20-23.




LE DON DE DIEU 145

d’autre dans toute son ceuvre : La Trinité se développe
dans I'Unité et se replie sur I'Unité; la création, cet
immense déploiement des Perfections divines, qui sont
au dehors le signe, l'image et la ressemblance de la
Trinité des Personnes, est ramenée a I'Unité sous un
seul Chef, PARACHEVEE, in Christo Jesu?7.

27. Ephes., 1, 10.

10







CHAPITRE 11

NOTRE DEVOIR : REALISER L'UNITE
I. ENVERS LE CHEF

L. Sauvegarder I'union : la médiation du Christ nécessaire ; elle
n'est pas en sa faveur, mais en la nétre ; le péché, le schisme,
I'hérésie. — II. Promouvoir I'Unité : la conformité ; ses degrés,
ses objets, sa méthode. Le divin exemple. Priére du Chef. —
III. Consommer 1'Unité. La Croix.

. — SAUVEGARDER L'UNION

OTRE devoir de réaliser I'unité de I'esprit par le
N lien de la paix s'exerce premiérement 3 L’EGARD

de notre Chef. C'est justice ; et sur ce point les
membres de notre corps nous donnent un exemple spon-
tané : leurs mouvements instinctifs, leurs réflexes de
défense, ne vont-ils pas d'abord a couvrir la téte 7 Le
bras se porte au devant du coup qui la menace. La nature
nous fait préférer sans raisonnement |a perte d'un mem-
bre particulier, au détriment qui atteindrait tout l'orga-




148 LA COMMUNION DES SAINTS

nisme par la blessure du chef. L'Evangile a consacré
cet instinct : il vaut mieux pour toi qu'un seul de tes
membres périsse, et que ton corps ne soit pas jeté tout
entier dans la géhenne 1.

Toute vie, toute grace, toute richesse, découlant en
nous de notre union au corps mystique, et le corps ne
vivant que de l'influence de son chef, avant tout par
conséquent nous avons a garder l'union avec Jésus, coiite
que coite; méme au prix de la perte de notre main
droite ou de notre il 2; méme au prix de notre précieuse
vie : « Je vous le dis, & vous qui étes mes amis, ne crai-
gnez pas ceux qui tuent le corps et qui aprés cela ne
peuvent rien faire de plus: Je vais vous apprendre qui
vous devez craindre : craignez Celui qui aprés avoir
donné la mort, a le pouvoir de jeter dans la géhenne » 3.

Notre Seigneur s'en explique clairement :

« Demeurez en moi, et moi en vous... Séparés de moi
vous ne pouvez rien faire. Si quelqu'un ne demeure pas
en moi, il est jeté dehors comme le sarment et il séche ;
puis on ramasse ces sarments, on les jette au feu et ils
brilent. — Demeurez dans mon amour. Si vous gardez
mes commandements, vous demeurerez dans mon amour,
comme moi-méme j'ai gardé les commandements de mon
Pére et comme je demeure dans son amour »*%

« Celui qui a mes commandements et qui les garde,

c'est celui-la qui m'aime. — Si quelqu’un m’aime, il gar-
dera ma parole. — Celui qui n'aime pas ne gardera pas
mes paroles » 5.

Pour demeurer uni au cep, la condition est claire et

elle est facile : ‘
Il faut aimer Jésus et garder ses commandements,

C'est-a-dire éviter le péché qui sépare, qui divise, qui
sterilise et tue.

Aimer Jésus, quand on sait ce qu'il nous est et ce que
nous lui sommes, et qu'en définitive ses commandements
aussi bien que son amour sont tout a notre avantage, qui
s'y refuserait ?

1. Mt, 5. 30. — 2. Mt, 5, 29. — 3. Lc, 124. — 4. Joan,
15, 4-10. — 5. Joan., 14, 21-23,




NOTRE DEVOIR ENVERS LE CHEF 149

D'une part, nous ne sommes ni ne pouvons rien sans
lui, unique médiateur constitué entre Dieu et les hom-
mes ; d'autre part, c'est en notre faveur qu'il a été ainsi
établi notre médiateur.

La premiére de ces deux assertions nous est déja
connue ; il ne nous sera cependant pas inutile de la
méditer encore et d'en voir a clair les conséquences.

La seconde mérite aussi que nous y arrétions notre
réflexion. La fonction médiatrice de Jésus n’ajoute rien
a sa gloire et a sa beéatitude personnelles. Il est par
nature Fils de Dieu; devenir Fils d’homme a été pour
lui une aventure ou il a joué et perdu, & notre profit
uniquement, sa dignité et sa vie.

Médiation nécessaire. — De toute l'ceuvre de Dieu
qui s’'opére et s'achéve dans la Communion des Saints,
depuis la prédestination des enfants de son amour jus-
qu'a leur consommation, en passant par les étapes fixées
par I'Apétre ® de I'adoration, de la création, de la rédemp-
tion, de la justification, le Christ Jésus est le médiateur
universel et indispensable.

Il ne suffit donc point pour étre pleinement fondés
en lui, de lui accorder dans notre piété une place méme
importante, et la premiére; de nous batir nous-mémes
une religion a notre convenance, sur des principes ration-
nels, ot I'union au Christ n'apparaitrait plus que comme
un supplément, fiit-ce indispensable ; oit sa Personne ne
serait que l'objet d'une dévotion, fiit-ce nécessaire (le
Saint-Sacrement, ou le Sacré-Ceeur, ou la Passion).

- Tout autres sont les droits de Jésus, tout autres ses
exigences, tout autre notre besoin de Lui.

Or ce que nous disons de Jésus — et c'est de plus
pourquoi nous le disons — il faudra le penser et 1'affir-
mer de son Eglise, puisque son Eglise ne fait qu'Un avec
Lui.

Le divin Chef de nos ames est le seul véritable et
complet adorateur du Pére ; lui seul le connait et 1'aime

6. Ephes., 1, 5-14; Rom., 8, 29-30.




150 LA COMMUNION DES SAINTS

comme il mérite d'étre aimé ; lui seul le révéle ; lui seul
est 'objet de ses complaisances, lui seul accéde a Dieu ;
lui seul est écouté et exaucé; par lui seul et & cause de
lui sont connues, regues et agréées de Dieu, adorations,
louanges, prieres montant d'en bas; par lui et 4 cause
de lui sont voulues et retournées toute grace, toute béné-
diction, toute réponse descendant d'en-haut. La raison,
qu'il faut répéter, est qu'il est seul le principe et la source
de toute prédestination, et de toute création ou gratifi-
cation par quoi la prédestination entre en ceuvre. Et le
Christ s'unit et se substitue son Eglise.

Sans aucun doute Dieu aurait pu agir autrement. Il
aurait pu vouloir chaque étre séparément, créer des
« monades » indépendantes dont il aurait recu individuel-
lement hommage et qu'individuellement il aurait justifiées
et sauvées. Il ne I'a pas voulu ; il lui a plu au contraire
de se complaire uniquement en son Fils unique, dont il
s'est fait un premier-né parmi beaucoup de fréres, parti-
cipants a la plénitude qu'il versait en lui7.

Et qui serait assez inconscient de soi-méme pour poser
a Dieu un « Pourquor ? » 8.

La médiation du Christ n’est pas en sa faveur, mais
en la notre. — D’autant que ce n’est point avec I'attitude
d’'un serviteur soupgonneux et rebelle qu'on pourra appré-
cier la médiation de Jésus : elle est en faveur de ceux
quil a voulu adopter pour ses fréres et appeler ses
amis. Il n'avait rien a y gagner.

Car il était dans la condition de Dieu ; il pouvait sans
injustice retenir son égalité avec Dieu; mais il s'est
anéanti lui-méme, en acceptant la condition d'esclave,
en se rendant semblable aux hommes, reconnu pour
homme par tout ce qui a paru de lui; il s'est abaissé
lui-méme, se faisant obéissant jusqu'a la mort et a la
mort de la croix ®.

7. Colos., 1, 18-19; Rom. 8, 29; Colos, 1, 15; Joan.,
1, 16: Ephes, 3, 19. — 8 Rom., 9, 20;: Mt, 20, 13-15;
Rom., 11, 33.35; Job, 41, 2. — 9, Phil, 2, 6.



NOTRE DEVOIR ENVERS LE CHEF 151

N'a-t-il pas soldé assez cher sa bienveillance envers
nous ? Ce que saint Paul appelle sa philanthropie, et la
Vulgate son humanité 710 Et maintenant, si Dieu l'a
souverainement élevé, s'il lui a donné LE Nom qui est
au-dessus de tout nom ; si 3 ce nom de Jésus tout genou
flechit au ciel, sur terre, dans les enfers ; si toute langue
confesse a la gloire de Dieu que Jésus-Christ est Sei-
gneur 11, c'est encore pour nous, afin de nous donner
acces auprés de Dieu12; de nous constituer un interces-
seur infailliblement exaucé!3; de nous couvrir de ses
mérites 14 ; de rendre agréables a Dieu, et agréées de lui
toutes les ceuvres que nous accomplirons en son nom,
in Christo Jesu15; mais lui, encore une fois, n'a rien
gagné a préférer la croix a la gloire qui lui était offerte,
a mépriser l'ignominie 1 pour se rendre la caution de
ses ennemis 7...

Est-ce en effet gagner, que de voir meépriser son
Sang 18, contester et méconnaitre ses intentions, par des
ingrats qui lui devant tout, retournent contre lui sa bien-
veillance et ses dons !

Ainsi plus soucieux de notre intérét que de sa gloire,
Clest a notre intérét qu'il songe, c’est & nous garder du
danger de la stérilité et de la mort qu'il s'applique,
lorsqu'il nous invite avec des instances si visibles, lors-
qu'il nous prescrit avec des menaces si terribles, lorsqu’il
nous sollicite avec des promesses si engageantes, de
demeurer en lui par I'observance de ses commandements.
Car la transgression de sa parole signifie la séparation
du rameau d'avec le cep, le retranchement du membre
d'avec le corps.

10. Tite, 3. 4. — 11. Phil, 2, 9-11. — 12. Hebr., 7, 25:
10, 22; Ephes., 3, 12. — 13. 1 Joan., 2, 1; Hebr, 7, 25. —
14. Rom., 8, 34. — 15. Colos.,, 3, 17. — 16. Hebr., 12,2. —

17. Rom., 5, 7. — 18. Hebr,, 10, 29.



152 LA COMMUNION DES SAINTS

Le péché, le schisme, I'hérésie. — C'est dans cette
perspective qu'il faut juger du péché. Sa malice n'est
point dans la méconnaissance d'une loi extérieure, d'une
lettre morte ; mais dans la rupture d'un lien vital. Ce
péché ne laisse pas indemnes I'étre du pécheur et son
activité, sauf a les priver d'un mérite surnaturel en quel-
que sorte facultatif. Il tue I'ame en I'arrachant au Christ.

« Tu as nom de vivant, dit I'Esprit au pécheur 19, Mais
tu es mort ». Le nom de vivant, c'est I'apparence cachant
la réalité épouvantable : tu es mort. Cette apparence
est une duperie. Pascal, qu'on peut bien citer ici, a pro-
fondément décrit la psychologie du pécheur et la grace

de son retour.

« Etre membre, c'est n'avoir de vie, d'étre et de mou-
vement que par l'esprit du corps et pour le corps.

« Ce membre séparé, ne voyant plus le corps auquel

il appartient, n'a plus qu'un étre périssant et mourant.

Cependant, il croit étre un tout et ne se voyant point
de corps dont il dépende, il croit ne dépendre que de
soi et veut faire centre et corps lui-méme. Mais n'ayant
point en soi de principe de vie, il ne fait que s'égarer,
et s'étonne dans l'incertitude de son étre, sentant bien
qu’il n'est pas corps, et cependant ne voyant point qu'il
soit membre d'un corps. Enfin quand il vient & se con-
naitre, il est comme revenu chez soi, et ne s'aime plus
que pour le corps. Il plaint ses égarements passés.

« Il ne pourrait pas, par sa nature, aimer une autre
chose, sinon pour soi-méme et pour se l'asservir, parce
que chaque chose s'aime plus que tout. Mais en aimant
le corps, il s'aime soi-méme parce qu'il n'a d'étre qu'en
lui, par lui et pour lui. Qui s’attache & Dieu est un esprit
(avec lui).

« Le corps aime la main ; et la main si elle avait une
volonté, devrait aimer (le corps) de la méme sorte que
I'ame l'aime. Tout amour qui va au dela est injuste.

« Adharens Deo unus spiritus est : On s'aime parce
qu'on est membre de Jésus-Christ. On aime Jésus-Christ,
parce qu'il est le [chef du] corps dont on est membre.

19. Apoc.,, 3, 1.

\



NOTRE DEVOIR ENVERS LE CHEF 153

Tout est un, I'un est I'autre, comme les Trois Person-
nes » 20, _

Le pécheur est un rameau détaché du cep, stérile,
séché et prét a étre jeté au feu 2L,

Saint Paul emploie une comparaison violente qu'on a
peine a faire passer dans le frangais : celle du membre
arraché au corps vivant. « Ne savez-vous pas que celui
qui s'unit a la prostituée devient, selon I'Ecriture, une
seule chair avec elle ? Arracherai-je donc les membres du
Christ pour en faire les membres d'une prostituée 7 » 2.
Si violente qu'elle soit, l'image n'exprime pas encore
I'outrage infligé par le pécheur a son divin Chef !...

Le péché est un fait individuel ; un fait collectif ana-
logue est le schisme. Les Péres sont pleins d'indignation
pour les schismatiques, qui arrachent au Corps du Christ,
a I'Eglise, ces membres mystiques que sont les églises
particuliéres. Le schisme est en effet un péché multiple :
il divise le Christ 2 ; il offense I'Esprit Saint, ame de
I'Eglise ; il déchire la Tunique sans couture, c'est-a-dire
I'unité visible qui recouvre a I'instar d'un vétement 'unité
invisible du Corps mystique ; il donne la mort aux ames
qu'il entraine hors de leur centre vital, qu'il prive de la
grace des sacrements légitimes et de l'influence de la
Communion des Saints, dans la mesure ot elles parti-
cipent a la rébellion contre 1'unité.

Les fauteurs d’hérésies, eux aussi, divisent le Christ,
choisissant a leur gré, dans l'unité de la doctrine, les
vérités qu'ils pensent pouvoir admettre sans renoncer a
leur propre esprit ; mais ils sont peu & peu entrainés
jusqu'a la négation totale du Christ; c'est ce qui est
arrivé aux Protestants qui se disent libéraux, et arrive-
rait aux autres sans le reste de séve catholique qu'ils ont
conservée,

L’hérésie est un péché, plus grave que le schisme.
Celui-ci ne rompt que l'unité extérieure, hiérarchique ;
celle-1a s'attaque au lien intérieur de I'unité, la foi. Et
néanmoins, dans le schisme et dans 1'hérésie, les ames

20. Pascal, Pensées, art. VII, 40, Brunschwig, 483. — 21. Joan.,,
156. — 22. 1 Cor, 6, 16. — 23. 1 Joan., 4, 3; 1 Cor, 1, 13.




154 LA COMMUNION DES SAINTS

individuelles peuvent, plus difficilement mais certaine-
ment, demeurer membres de I'Eglise invisible, a la
faveur de leur bonne foi. Saint Augustin le reconnaissait
hautement, et nous citerons ses paroles pour la conso-
lation de nos lecteurs. Nous vivons aujourd’hui dans
un monde si mélangé de froment et d'ivraie que tout
ce qui peut aider les fidéles du Christ & se connaitre,
a s'aimer, a s'unir, doit étre publié avec zéle :

« Ceux qui suivent une opinion, encore qu'elle soit
erronée et perverse et qui la défendent sans s’y obstiner,
d'autant que cette opinion n'est pas le fruit d'une
téméraire option personnelle, mais I'héritage requ de
parents séduits ou tombés dans l'erreur, et qui cherchent
la vérité avec droiture, préts a se rendre 2 elle dés qu'ils
I'auront trouvée, ne sont nullement & tenir pour héré-
tiques » %,

Ainsi aucune situation extérieure ne peut séparer une
ame de la charité de Dieu en Jésus-Christ 2. Seul le
péché, qui est un acte personnel, toujours pleinement
délibéré et consenti, arrache au corps vivant du Christ

un membre volontairement rebelle.

II. — PROMOUVOIR L'UNITE

La conformité. — Demeurer dans le Christ est la
condition en quelque sorte négative de participer a la
Communion des Saints. La ne doit pas se borner I'effort
du fidéle ; si relativement peu nombreux quiils soient,
cependant seuls ceux qui persévérent dans la grace et
dans la vie, appartiennent réellement au corps mystique
et communiquent avec lui dans le doit et dans I'avoir 8.

Ils doivent vivre et agir dans le Christ et selon
le Christ. S'insérent donc ici tous les devoirs positifs
de la vie chrétienne. Nous ne pouvons songer & les

24. Epist, 43,1. — 25. Rom., 8, 34-39. — 26. Phil, 4, 15.




NOTRE DEVOIR ENVERS LE CHEF 155

traiter en cet endroit, mais seulement les placer dans
la perspective de notre sujet. Résumons-les dans ce
mot : conformité.

L'honneur du disciple est d'étre semblable a son
Maitre #7. L'ambition d'un rameau de vigne qui prendrait
conscience de son état et de son devoir, ne serait-elle
pas d'étre pleinement docile 2 I'impulsion du cep que
lui transmet la séve, et parfaitement digne de sa race ?

« Nous devons étre tout changés en (Jésus), consom-
més et abimés en Lui, comme une hostie consacrée
qui n'a plus du pain que les apparences ; étre intérieure-
ment Jésus-Christ et n'avoir de I'humanité que les appa-
rences » 28,

« Jésus est tout, et doit étre tout en nous... et nous
devons n'étre rien en nous, et n'étre qu'en lui. Comme
nous sommes par lui et non par nous, nous devons étre
aussi pour lui et non pour nous. C'est le point que nous
devons commencer en la terre, et qui s'accomplira au
ciel ou Jésus-Christ sera tout en tous. C'est la perfection
ot il convient d'aspirer » 29,

Les degrés, les objets, la méthode de la conformité.

Cette conformité aura bien des degrés selon la généro-
sit¢ des ames et la mesure de leur don : elle sera
extérieure, si la docilité ressemble plus a l'obéissance
du serviteur qu'au service spontané de l'ami; elle sera
intérieure, si elle laisse I'Esprit de Jésus transformer
I'ame jusque dans ses sentiments et les mobiles de ses
actions 30,

N'est-ce pas a cette condition que le chrétien pourra
devenir volontairement et consciemment ce qu'il est
par le don de la grédce et son incorporation au Christ-
Chef ; non seulement un autre Christ ; un Christ complé-
mentaire, comme l'a dit une formule d’ailleurs heureuse :
mais POUR SA PART, le Christ lui-méme 31,

27. Lc., 6, 40. — 28. Condren, Considérations. — 29. Bérulle,
Euvres, 1179. — 30. Phil., 2, 5. — 31. 1 Cor., 12, 27.




156 LA COMMUNION DES SAINTS

A l'égard de Dieu, donc, un véritable adorateur ; une
hostie de louange, de gratitude, d'impétration, de répa-
ration ; pénétré de l'esprit de religion, de filial abandon,
d'obéissance, de générosité, de zéle qui anime le divin
Modeéle ; auprés de Dieu, pour le prochain, un avocat
écouté, une caution regue.

A l'égard de ce méme prochain, imbu d'une charité
pleine de respect a4 cause de sa gratuite élection, de
bienveillance a cause de son éminente destinée, de
zéle généreux et de patiente indulgence a cause de leur
commune indépendance du chef : car nul n’a de haine
pour sa propre chair, mais il la nourrit et l'entoure
de soins comme fait pour 'Eglise le Christ, et nous
sommes membres du méme corps %2,

A l'égard de nous-mémes enfin, conscients de la
dignité de notre vocation autant que de notre indignite
et impuissance personnelles a la réaliser, nous tenir
joyeusement, généreusement et humblement a la place,
quelle gu'elle soit, qu'il a plu au divin Chef de nous
désigner dans le corps mystique, pour le salut de nos
fréres et la gloire de Dieu;

croyant d'ailleurs avec fermeté que ces sentiments
sont notres, étant ceux de notre chef, plus véritablement
que ceux qui naissent de notre indigence et imperfec-
tion ; nous en emparant par nos désirs de les réaliser;
nous efforcant d'étre ce que nous sommes par la substi-
tution consentie des desseins de Jésus & nos desseins;
nous rappelant enfin pour notre apaisement que ce qui
nous est demandé en cet ordre n'est point le résultat
visible d'une action extérieure, mais la perfection inte-
rieure de nos dispositions. La Communion des Saints
nous introduit dans la réalité de 1'Esprit et de la Vérite,
au dela de I'apparence des signes et des figures.

« Seigneur Jésus, je renonce a moi-meéme. Venez en
moi, vivez en moi, régnez en moi, par votre Saint-Esprit
2 la gloire du Pére. Amen. Pour l'amour de Marie,
votre Mére et la notre, exaucez-moi» (Priére indul-
genciée).

32. Ephes., 5, 29.



NOTRE DEVOIR ENVERS LE CHEF 157

Renoncer a soi, cest abdiquer son néant; cest en
désavouer les sentiments abaissés et corrompus, les
pensées incohérentes et superbes, les vouloirs mobiles
et inconsistants; c'est laisser aux vouloirs du Christ,
aux pensées du Christ, aux sentiments du Christ, la
place que l'on consent a ne plus accaparer follement,
stérilement, soi-méme.

Appeler en soi la présence, la vie, le régne de Jésus,
c'est se livrer a4 son activité sanctifiante et salvatrice;
c'est accomplir avec lui sa fonction d'éternel ét universel
médiateur ; entrer en participation de son sacerdoce,
réaliser I'unité de la vérité dans la charité!...

Quel idéal! et qu'il serait de nature a nous lasser,
si Jésus ne nous avait pas dit : « Tout ce que vous
demanderez & mon Pére en mon nom, il vous l'accor-
dera. Tout ce que vous me demanderez en mon nom je
le ferai» 33,

La priéere du membre est la priére du Chef; elle est
infailliblement exaucée. La promesse de Jésus d’autre
part est certaine ; la condition qu'il y met mérite cepen-
dant d’étre considérée :

La priére doit étre faite : EN SON NoMm :

1° en son Nom, parce qu'il est l'unique Médiateur
et que Dieu ne vient a nous que par lui;

2° en son Nom, parce que de nous-mémes incapables
de rien faire et indignes d'étre exaucés, nous avons
accés néanmoins a Dieu par celui qui a été constitué
notre Pontife ;

3° en son Nom, parce qu'ainsi restant unis a tous
les autres membres de son corps, notre priére est la
priére méme de son Esprit-Saint en nous ;

4° en son Nom enfin, parce que l'interposition de
ce Nom nous gardera de solliciter des biens indignes
de Lui et de nous; de douter de sa bonté a nous
entendre et de sa puissance 3 nous exaucer; de nous
méprendre sur les véritables motifs de son délai, s'il
différe de nous satisfaire ou s'il nous accorde au lieu

33. Joan., 14, 14; 15, 16-23.



158 LA COMMUNION DES SAINTS

des biens que nous désirons, les biens meilleurs que
nous eussions di leur préférer (A. Nouvelle).

La régle de la priére est aussi celle de toute autre
activité, ainsi que nous l'avons amplement médité :
« Quoi que ce soit que vous fassiez de parole ou
d'ceuvre, faites TOUT au Nom du Seigneur Jésus,
rendant par Lui des actions de grace a son Pére » 34,

Le divin exemple, — Nous suggérerons ici 8 nos
pieux lecteurs une pratique dont nous espérons qu'ils
comprendront la plénitude et qu'ils accueilleront selon
leur grace.

L'Apétre saint Jean nous a transmis la priére que
Notre-Seigneur Jésus-Christ a adressé & son Pére a la
veille méme de son Ascension (selon une suggestion de
la Liturgie). Elle forme le Chapitre XVII de son Evan-
gile. Cette priére, qui devrait nous étre familiére comme
le Pater, est presque inconnue des chrétiens. La Liturgie
n'en utilise que le début, dans la vigile de cette féte.

Essayer d'en dire la beauté, la valeur, I'efficacité,
sans étre possible serait impertinent : Elle est 1'ORAISON
PONTIFICALE DU CHRIST-CHEF POUR L'EGLISE ET POUR
L'HumANITE. Cela suffit. Nous en donnons le texte.

Redire cette priére en union avec Notre-Seigneur,
autant qu'un devoir sacré, autant qu'un droit précieux,
serait une ceuvre magnifique et puissante pour pro-
mouvoir I'unité de tous par le Christ en Dieu. Ecrasante
peut-étre pour '’humaine faiblesse | Que chacun y essaie
sa grace, y mesure sa charité, sous la protection de

Marie, Meére de Jésus !

PRIERE DU CHEF

Pire ! L'Heure est venue ! Glorifiez votre Fils et que
votre Fils vous glorifie! car vous lui avez donné
autorité sur toute chair, afin qu'a tous ceux que vous
lui avez donnés, il donne la Vie éternelle.

34. Colos., 3, 17.




NOTRE DEVOIR ENVERS LE CHEF 159

(La vie éternelle, c'est qu'ils vous connaissent, vous le
seul Dieu vrai, et celui que vous avez envoyé, Jésus-
Christ.)

Je vous ai glorifié sur la terre. J'ai achevé I'ceuvre que
vous m'avez donnée & faire. Et maintenant, & vous,
PERE | glorifiez-moi auprés de vous, de la gloire que
j'avais auprés de vous, avant que fit le monde.

J'ai manifesté votre Nom aux hommes que vous m'avez
donnés du milieu du monde. Ils étaient a vous et
vous me les avez donnés ; et ils ont gardé votre parole.

Ils savent a présent que tout ce que vous m’avez donné
vient de vous; car les paroles que vous m'avez
données, je les leur ai données; et ils les ont regues,
et ils ont vraiment reconnu que je suis sorti de vous
et ils ont cru que c'est vous qui m'avez envoyé.

Je prie pour eux. Je ne prie pas pour le monde, mais
pour ceux que vous m'avez donnés : car ils sont
a vous. Tout ce qui est & moi est & vous, et tout ce
qui est & vous est & moi, et je suis glorifié en eux.

Je ne suis plus dans le monde ; mais eux ils sont dans
le monde et je vais & vous. PERE SAINT, gardez dans
votre Nom ceux que vous m'avez donnés afin qu'ils
ne fassent qu'uN comme nous.

Lorsque j'étais avec eux, je les gardais dans votre
Nom. J'ai gardé ceux que vous m'avez donnés et
aucun d'eux ne s'est perdu, hormis le fils de perdi-
tion, pour que I'Ecriture fat accomplie. Maintenant
je vais & vous et je fais cette priére pendant que
je suis dans le monde, afin qu'ils aient en eux la
plénitude de ma joie.

Je leur ai donné votre parole et le monde les a hais,
parce qu'ils ne sont pas du monde, comme moi-méme
je me suis pas du monde. Je ne vous demande pas
de les dter du monde, mais de les garder du mal.
Ils ne sont pas du monde, comme moi-méme je ne
suis pas du monde. Sanctifiez-les dans la vérité.

Votre parole est la vérité : Comme vous m’avez envoyé
dans le monde, je les ai aussi envoyés dans le monde.
Et je me sacrifie moi-méme pour eux, afin qu'eux
aussi soient sanctifiés en Vérité.



160 LA COMMUNION DES SAINTS

Je ne prie pas pour eux seulement, mais aussi pour
tous ceux qui, par leur prédication, croiront en moi,
pour que tous ils soient UN.

Comme vous, mon PERE, vous &tes en moi et moi en
vous, qu'eux aussi, ils soient [UN] en nous, afin que
le monde croie que vous m'avez envoyeé.

Je leur ai donné la gloire que vous m'avez donnée, afin
qu’ils soient UN comme nous sommes UN, moi en eux
et vous en moi, afin qu'ils soient consommés en UN,
et que le monde connaisse que vous m'avez envoyé,
et que vous les avez aimés comme vous m'avez aimé.

Pire ! Ceux que vous m'avez donnés, je veux que la
ot je suis, ils y soient avec moi, afin qu'ils voient
la gloire que vous m'avez donnée, parce que vous
m’'avez aimé avant la création du monde.

PERe jusTE! Le monde ne vous a pas connu; mais
moi je vous ai connu, et ceux-ci ont connu que c'est
vous qui m’avez envoyé.

Et je leur ai fait connaitre votre Nom, et je le leur
ferai connaitre, afin que l'amour dont vous m'avez
aimé soit en eux, et que je sois, moi aussi, en eux.

DEO GRATIAS ET GLORIA

. — CONSOMMER L'UNITE. LA CROIX

Peut-étre en avons-nous assez dit sur ce point
Promouvoir 1'unité en nous et dans les autres par
rapport au Christ-Chef ; et pouvons-nous ajouter quel-
ques mots sur la consommation de cette unité.

Il ne s’agit pas de cette unité de vie personnelle
réalisée par la conformité entre Jésus et son fidéle, qui
permet a saint Paul de confesser : «Je vis, mais non
pas moi ; le Christ vit en moi. Ce que je vis maintenant
dans la chair, je le vis dans la foi au Fils de Dieu,
qui m'a aimé et qui s'est livré pour moi» 35 ; ou plutot
c'est d’elle encore qu'il s'agit, mais comme d'une condi-

35. Galat.,, 2, 20.

-



NOTRE DEVOIR ENVERS LE CHER 161

tion et d'un moyen offert & « chacun selon sa part»

de réaliser la Communion des Saints.

Car sans sa conformité au chef, le membre serait
inapte a entrer dans la consommation de tout le corps
en l'unité; mais la conformité est l'aspect individuel
de la réalité dont la consommation est l'aspect social...

La vie de Jésus dans son .disciple, qu'elle atteigne
ou non la plénitude de conscience avouée par I'Apdbtre 38
est la réalité secréte et la vérité du Christianisme.
« Dans tous les pampres qui couvrent la terre, circule
la séve de la vraie vigne »; mais cette réalité dont
I'efficacité est pourtant manifestée et entretenue par
I'Eucharistie, la priére, l'imitation, n'est pour le monde
qu’ignorée ou méconnue. Elle n'est pas une folie et
i un scandale comme la Croix37. Or c'est par la Croix
? que s’achéve 1'Unité.

« Nous portons toujours avec nous dans notre corps
la mort de Jésus (par les maux dont saint Paul vient
5 de faire l'énumération 38), afin que la vie de Jésus soit
aussi manifestée dans notre corps. Car nous qui vivons,
nous sommes sans cesse livrés a la mort & cause de
Jésus, afin que la vie de Jésus soit aussi manifestée
dans notre chair mortelle. Ainsi la mort agit en nous.
et LA VIE EN vous 3, La Croix, sous son nom de
renoncement, est le moyen de la conformité ; elle exige
| davantage pour la consommation.

' « Maintenant je suis plein de joie dans mes souf-
frances pour vous, et ce qui manque aux souffrances
du Christ en ma propre chair je I'achéve pour son Corps

| qui est I'Eglise » 2. Nous n'essaierons ni d’évincer le

’ scandale de la croix, ni de I'expliquer.

i Le salut par le sang et par la souffrance est I'objet

| du Mystére de la Rédemption. On I'oublie. Ce mystére,

| le troisieme des grands mystéres de notre Foi, est

[ celui dont on parle le plus légérement.

Du Mystére de la Sainte Trinité, on ne dit rien, on
croit n'avoir rien a dire; on le juge impénétrable, on

36. Galat, 2, 20. — 37.1 Cor, 1, 23. — 38 1 Cor.
| I, 89. — 39,2 Cor, 4, 10-11. — 40. Colos. 1. 24

- 11

¥I—L_




162 LA COMMUNION DES SAINTS

passe; et la vivifiante connaissance qui nous en est
communiquée par la Révélation et par lillumination
intérieure, est le priviléege d'un petit nombre d'ames.

Du Mystére de I'lncarnation, les théologiens disser-
tent déja plus volontiers, et leurs -explications sont si
lucides qu'elles semblent épuiser le sujet. Et de plus
toute une école prive ce mystére d'un objet distinct,
faisant de la venue du Christ dans la chair un élément
du rachat de I'homme, et comme un simple entre-deux
de la Trinité & la Rédemption.

Mais du Mystére de la Rédemption qui n'a pas a
proposer sa personnelle explication? Il est vrai que
nous y sommes plongés, qu'a chaque pas nous nous
heurtons & son accomplissement, et que bon gré mal gré
il nous faut donner, & nous et aux autres, la raison
des maux qui nous cernent, nous attaquent et nous
mettent enfin a bout.

Nier Dieu, son existence, sa bonté, sa justice, n'est
pas une solution au probléme de la douleur; car la
douleur n'en est pas supprimée ; il faut chercher ume
autre explication et a la douleur, et méme a I'existence
de I'Univers. La difficulté n'en est pas amoindrie pour
ceux qui sont incapables de se payer de mots.

La douleur est un fait; et l'explication qu'en fournit
la Révélation est satisfaisante; elle justifie — si l'on
ose dire — la bonté, la sagesse, la justice, la puissance
de Dieu, par le dogme de la Communion des Saints.

C'est par la Croix qu’il a plu & Dieu de sauver le
monde 4. Le monde ne trouvera ni un autre moyen
de salut, ni une autre explication de la douleur que
la Croix. Par le sacrifice de 'autel, le Christ-Chef renou-
velle et achéve le Sacrifice de la Croix ; par sa parti-
cipation a I'Eucharistie, & l'oblation et a I'immolation
qu'elle signifie, le Christ mystique — tout chrétien pour
sa part — achéve ce qui dans sa chair manque aux
souffrances du Chef.

Tout homme qui souffre peut ainsi répéter la parole
de I'Apétre : J'achéve en ma chair les souffrances du

41. 1 Cor., 1, 21




NOTRE DEVOIR ENVERS LE CHEF 163

Christ. S'il le sait, et s'il le veut, I'ceuvre de la consom-
mation s'accomplit par lui. S'il I'ignore, le Chef divin
le sait pour lui. S'il résiste? Qui posera des bornes
4 linfinie mansuétude du Sauveur des hommes? La
rébellion n'a qu'un temps. La grace de la souffrance,
sa lumiére, sa patience n'ont-elles pas triomphé déja de
plus d'un cceur qui s'était cru invincible ? Dieu n'est
point pressé comme les hommes instables; les lende-
mains de la mort corporelle lui sont découverts.

Il faut remarquer, pour en pénétrer la plénitude, le
mot que notre frangais rend par souffrances : ce qui
manque en ma chair aux souffrances du Christ. La
Vulgate dit passiones. La passion, ce que l'on subit,
s'oppose a action, ce que l'on fait. Ce ne sont pas les
actions du Christ qu'achéve I'’Apétre, mais ses passions ;
non ce que Jésus a fait et qui est bien fait et consommé
pour jamais; mais ce qu'il subit encore comme Christ
mystique, dans I'unité du Chef et des membres, « jusqu'a
ce que tous nous soyons parvenus a l'unité de la foi
et de la connaissance du Fils de Dieu, a I'état d"homme
fait, a la mesure de la stature parfaite du Christ...
Continuant a croitre & tous égards... en celui qui est
le Chef, le Christ. C'est [en effet] de lui que tout le
corps, coordonné et uni par les liens des membres qui
se prétent un mutuel concours, et dont chacun opére
selon sa mesure d'activité, grandit et se perfectionne
dans la charité 42,

L'Ecole de Spiritualité qu'on appelle francaise, et
qui est chrétienne simplement, pour avoir ramené la
Pi€té a ses sources révélées, désigne ce double aspect
de la conformité et de la consommation sous le nom
de participation aux états et aux mystéres du Fils de
Dieu ; les mystéres sont les actions, objets de la confor-
mité ; les états sont les dispositions dans lesquelles le
fidele a plus a patir qu'a agir. Il suffit d'indiquer ici
les attaches de notre sujet & la tradition spirituelle.

Tout cet enseignement se résume dans une formule
dont nous donnons, aprés le texte latin, une traduction

42. Ephes., 4, 13-16.




164 LA COMMUNION DES SAINTS

francaise, qui pourtant n'en rend point la concise plé-
nitude :

O Christe Caput, cuius gratia membrum sum de
corpore tuo : da mihi et omnibus consortibus
meis in Te credentibus : per inhabitantem in
nobis Spiritum Sanctum tuum medianteque
Maria matre tua ac nostra; semper : in Te
manere ; de Te vivere ; a Te agi ; pro Te pati ;
ac tandem in pace, luce et amore, Tibi uniri;
donec nos unum simus in Te Tuque in Deo

omnia sis in omnibus. Amen.

O Christ Chef, grace a qui je suis membre de
votre corps : par votre Saint-Esprit habitant en nous
et par la médiation de Marie votre mére et la nétre,
donnez-moi et a tous ceux qui me sont unis en vous
par la foi, de toujours demeurer en vous, de vivre
de vous, d'étre agis par vous, de souffrir pour vous,
et enfin de vous étre unis dans la Paix, la Lumiére
et I'’Amour, jusqu'a ce que nous soyons Un en vous,
et vous en Dieu tout en toutes choses. Amen.

Si quelqu’un n'aime pas le Seigneur Jésus, qu'il soit

anathéme ! 43,

43. 1 Cor., 16, 22.




CHAPITRE III

REALISER L'UNITE
II. DEVOIRS ENVERS LE CORPS

1. L'Eglise : I'Eglise personnifie le Christ; la hiérarchie, sa
fonction; I'Unité sauvegardée et promue; 1'Unité consommeée.
L'ceuvre de la Liturgie. Grandeur de I'Eglise. — II. Les mem-
bres : I'Eglise triomphante; 1'Eglise souffrante; I'Eglise
militante.

. — L’EGLISE

'Eglise personnifie le Christ. — « M'est avis que
c’est tout un de Notre-Seigneur et de son
Eglise et qu'on n'en doit pas faire de difficulté. »

Ainsi parlait sainte Jeanne d’Arc, et par sa bouche
s'exprimait la conscience chrétienne. La grande Fran-
Caise retrouvait les mots de saint Augustin : « Du
Christ et de I'Eglise la personne est une » ! ; et encore :

(1) De Doctr., Christ., III, 31.




166 LA COMMUNION DES SAINTS

« Le Christ total est Chef et Corps » 2. Mais bien avant
Augustin, le saint martyr Ignace d'Antioche avait écrit :
« La ou est Jésus-Christ, 1a est I'Eglise Catholique » 3 ;
et c'est la premiére fois sans doute que I'Eglise du
Christ est qualifié¢e par cette épithéte ou se proclame
son universalité : car de méme que Jésus est le Sauveur
de tous, de méme I'Eglise est pour tous le Sauveur
prolongeant, continuant, achevant I'ceuvre du salut.

Car il est venu, il a été vu, aimé, cru, suivi jusque
dans la mort; mais tous ceux qui ont vécu et qui
vivront apreés son départ, qui ne l'auront point vu de
leurs yeux ni touché de leurs mains, ainsi que dit
saint Jean, comment le connaitront-ils et comment
seront-ils sauvés ? Il est donc demeuré comme il I'avait
promis...

Sans doute, il a laissé des témoins qui ont attesté
sa vie, des disciples accrédités qui ont enseigné sa
doctrine ; mais cela aurait-il été suffisant pour soutenir
la foi et surtout pour conquérir I'amour qu'il était venu
provoquer parmi les hommes : « Je suis venu mettre
le feu a la terre!... Celui qui n'aime pas ne peut pas
garder ma parole... Celui qui ne m'aime pas par-dessus
tout amour ne peut pas etre mon disciple » .

On peut garder d'un mort le souvenir, le culte, les
enseignements et méme plus difficilement les préceptes ;
on ne lui donne pas cette vie de la vie qu'est I'amour...
On n’aime, surtout quand cet amour doit posséder toutes
les qualités que Jésus en exige, toutes les énergies qu'il
lui suppose, on n'aime qu'un vivant. Jésus est vivant.
Il est vivant dans son Eglise, par son Eglise.

Cette affirmation parait folie aux sages de ce monde,
et méme aux chrétiens des autres Confessions. Qu'ils
expliquent alors qu'aprés vingt siécles Jésus soit encore
aimé [et hai, c'est la contre-épreuve] avec passion;
et que I'Eglise, d'abord, ait survécu a toutes les causes
internes de dissolution, a toutes les causes externes
de destruction qui l'ont travaillée ou assaillie pendant

2. De Unit. Eccl, 7. — 3. Smyen.. 8, 2. — 4 Lec., 12,
49; Joan., 14, 24; Lc., 14, 26.



@
|

DEVOIRS ENVERS LE CORPS 167

ces vingt siécles; et ensuite qu'elle soit, elle-méme,
aimée, servie, exaltée, haie, persécutée, maudite comme
il est visible qu'elle I'est I...

Le Christ est vivant dans son Eglise, et I'Eglise est
vivante avec Lui. Elle est mystiquement Sa Personne.
Mystiquement ne veut pas dire irréellement, mais cette
réalité est d'un autre ordre que les réalités figuratives
de ce monde : Christi et Ecclesiae una persona. L'Eglise
est connue, aimée, servie, COMME UNE PERSONNE.

Dans les associations de chrétiens qui se sont sépa-
rées de I'Eglise Catholique, et qui prennent le nom
d’églises, cette personnalité de 1'Eglise est incompréhen-
sible, et aussi cette identification du Christ et de
I'Eglise. L'unité a été brisée. Le Corps mystique n’est
plus qu'un mythe. La Communion des Saints manque
de son centre de cohésion. On peut encore y aimer
le Christ, sous l'image plus ou moins arbitraire et
déformée que l'on se forme de Lui. On n'y aime plus
I'Eglise, ni méme son Eglise, sa Congrégation parti-
culiére, dont les membres de plus ne sont ni invités
ni astreints & garder l'unité de l'esprit.

La pluralité des Eglises est incompatible avec 1'ardeur
de I'amour et du zéle. Aussi cherche-t-on en vain parmi
nos fréres séparés les témoignages de leur amour pour
leur Eglise, comme ne cesse d'en susciter I'Eglise
Catholique ; et I'on parle non d'offrandes d’argent.
mais de ce renoncement a son sens propre, de cette
abnégation dans l'obéissance et dans le dévouement,
quen son nom et au nom de son Chef, I'Epouse du
Christ peut toujours demander et obtenir de ses fidéles.

Seule, en effet, elle connait, elle enseigne, elle révéle
le Christ : Praedicat Christus Christum, praedicat corpus
caput suum : en elle, dit saint Augustin3, le Christ
préche le Christ, le Corps préche son Chef. Elle est le
Christ visible, motif permanent de croire a la mission
divine du Christ présentement invisible.

« Regardez-moi, nous dit I'Eglise, regardez-moi : vous
me voyez, voulussiez-vous ne pas me voir ? Ceux qui,

5. Serm.. 354.



168 LA COMMUNION DES SAINTS

dans ce temps-la, sur la terre de Judée, furent dociles
a la foi, purent apprendre de la Vierge la Nativité mer-
veilleuse et la Passion, la Résurrection et 1'Ascension du
Christ. Présents, ils apprirent comme présentes toutes
ces choses divines, actes et paroles. Vous ne les voyez
plus, et pour cela vous refusez de croire. Regardez-moi
donc, tournez vos regards et vos réflexions sur ce que
vous voyez, qui n'est pas simple narration du passé,
ou figure de I'avenir, mais ostension d'un présent réel
et agissant 6,

Le principe de cette personnification de 1'Eglise, de
cette identification du Corps avec le Chef, nous savons
qu’il est I'Esprit de Jésus, I'Esprit Saint. Ce que notre
dme est dans notre corps, la cause et I'agent de l'unité,
de la vitalité, de la fécondité, I'Esprit Saint l'est dans
I'Eglise. 11 y continue l'ceuvre de Jésus. Il rend a Jésus
non seulement le témoignage individuel de la sainteté
de chaque membre 7, mais le témoignage public et uni-
versel de sa mission &

Cette cité posée sur la montagne et que nul ne peut
refuser de voir, cette vigne véritable dont le cep, les
rameaux, les pampres et les fruits sont manifestes, cette
unique église du Christ, est 'Eglise Catholique, hiérar-
chique, romaine par le choix de I'Apétre Pierre.

Toute société d’hommes est une société visible. Le
Corps mystique est une réalité d'ordre spirituel ; mais
cette réalité n'est pas plus étrangére a sa réalisation
temporelle que I'ame spirituelle n’est étrangére au corps
organisé qu'elle vivifie.

Le corps est le lieu de I'ame, 1'Eglise visible le lieu
de I'Eglise invisible. L'ame n'est pas contenue par le
corps ; I'Eglise invisible n'est pas restreinte aux limites
de I'Eglise visible puisque la Trés Sainte Vierge Marie,
les anges, les saints du ciel, les ames du purgatoire et
les justes de toutes conditions lui sont incorporés.
Ces considérations toutefois, si elles impliquent la non-

confusion, n'impliquent pas la séparation. Le caractére

6. S. Augustin, De fide rerum, 1V, 7. — 7. Rom,, 8, 16.

— 8. Joan., 16, 8.



b o o

DEVOIRS ENVERS LE CORPS 169

qu'on peut appeler sacramentel des ceuvres de Dieu,
savoir la démonstration de la réalité invisible par une
réalité visible, celle-ci réelle dans son ordre, et néan-
moins signe par rapport a l'autre réalité d'ordre supé-
rieur, est ici reconnaissable, comme il I'est dans son
archétype, la Personne théandrique, divino-humaine du
Verbe incarné, 'Homme-Dieu Jésus-Christ.

Ainsi peut-on dire que 1'Eglise visible est le Sacrement
de I'Eglise invisible; le Corps de I'Eglise, bati sur
Possature de la hiérarchie, comme le temple de Dieu
sur les pierres fondamentales, est la figure visible de
I'invisible Corps du Christ; et encore une fois sous
cette dualité d’aspects exigée par la dualité des ordres,
subsiste 1'unité de Celui qui est tout en tous.

La hiérarchie, sa fonction. — La hiérarchie ecclésias-
tique est d'institution divine. Nous venons de faire allu-
sion & la parole de saint Paul ® montrant le temple de
Dieu posé sur la pierre angulaire, le Christ, et le fonde-
ment des Apétres, et s'élevant en pierres vivantes qui
sont les fideles.

De saint Jean, nous connaissons la déclaration d’une
communion convergente du Christ & Dieu, des Apétres
au Christ, des fidéles aux Apétres10; et c'est a Jésus
lui-méme qu'il se référe, dans sa Priére Pontificale 11,
Nous avons maintes fois cité ces textes, ainsi que ceux
ol Pierre est institué Prince des pasteurs et des brebis,
confirmé par la priere du Seigneur pour confirmer 3
son tour ses fréres!?, ol ceux-ci antérieurement ont
été établis pasteurs, docteurs et juges des croyants 13,

Les Apétres se sont conformés a cette volonté de leur
Maitre : saint Jean 14, saint Pierre 15, saint Paul 16, par-
lent des degrés hiérarchiques, épiscopat, presbytérat,
diaconat, comme d'institutions déja traditionnelles ; et ce

9. Ephes., 2, 20. — 10. 1 Joan., 1, 3. — 11. Joan., 17, 20.
— 12. Joan,, 21, 15; Lc, 22, 32. — 13. Joan., 17, 18 20, 21;
Mt., 16, 19; 18, 18. — 14. Apoc., 2, 1, 8, 12;: 2° et 3o Joan.

— 15. 1 Petri, 5, 1-4. — 16. Act., 20, 28: 1 Tim., 3, ;
Tite, 1, 7. e 32




170 LA COMMUNION DES SAINTS

fut pour les savants du protestantisme un prétexte a nier
'authenticité de leurs écrits, soit & en reculer la date:
mais en vain, car saint Clément, saint Ignace, la Didaché,
dés le début du 1 siécle attribuent aux Apdtres et au
Seigneur l'état hiérarchique ou vivent les Chrétiens 17.

Nous parlons de la fonction, et non de tels hommes
qui dans tel temps ou tel lieu ont rempli la fonction.
Car les objections qu'on peut tirer des faits et gestes
de certains prétres, de certains évéques, et méme de
certains papes, n'affectent pas plus la doctrine que les
péchés des laiques n'entachent la sainteté de 'Evangile :
ne jugeons point et nous ne serons pas jugés ; ne cou-
vrons point du prétexte de l'iniquité d'autrui notre
propre incrédulité. Le Seigneur a prononcé, spécialement
a l'adresse des pasteurs infidéles, d'assez terribles ana-
themes pour que notre zéle de la justice, si c’est bien
ce zéle qui nous tient, s'en contente et se tourne d'abord
vers nos personnelles infidélites 8.

La hiérarchie, malgré son importance, n'est pas toute
I'Eglise méme visible. Les divers ordres des fideles qui
représentent les membres du corps, forment vraiment
'Eglise. Nous parlerons plus loin de leur vie et de leur
role. Et nous citerons ici pour compléter nos considéra-
tions, une page d'un excellent ouvrage du prétre alle-
mand Karl Adam, Le Vrai Visage du Catholicisme, ou
I'analogie sur ce point des deux ordres physique et spi-
rituel est nettement opposée.

« Les relations de chaque ame avec le Christ, méme
en ce qu'il y a en elle de plus intime, de plus délicat,
se meuvent dans un ensemble de dispositions invariables,
de formes fixes. Tout libre mouvement des forces de la
nature s'appuie sur les lois rigides, invariables, de l'es-
sence et des propriétés des étres ; d'une maniere générale,
le jeu des forces subjectives suppose les lois fixes du
monde objectif ; ainsi dans le monde surnaturel toute
activité et vie de grace personnelle suppose quelque
chose de fixe, des relations et dispositions intérieures
permanentes. Nous trouvons 1a une fois de plus le goiit

17. 1 Clem., 40, 1; 42, 44. — 18. Mt., 18, 6; 24, 48; 26, 24.




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 171

du Catholicisme pour le donné objectif, pour des formes
fermes. 11 résulte, en derniére analyse de ce dogme fon-
damental, que c’est non pas 'homme, mais Dieu, qui fait
le monde des réalités naturelles et surnaturelles ; que c’est
non pas d'en bas, mais d’en haut, que le nouvel ordre
des choses vient; et que, dans le domaine religieux,
il s’agit de données surnaturelles que I'homme n’a pas
a poser lui-méme, mais simplement & recevoir. Comme
Dieu est seul la « forme » éternelle de tout étre, ainsi
le Christ-Téte est la forme éternelle de son Corps Mys-
tique et c'est de cette forme éternelle que par les sacre-
ments — donc indépendamment de 'homme — le Corps
du Christ regoit sa figure déterminée, sa constitution
interne. C'est par cette organisation des sacrements que
I'homme est mis & méme de participer a la vie de la
grace qui lui est ainsi communiquée ».

L’Unité sauvegardée et promue. — Nous avons
appelé la hiérarchie I'ossature du corps ecclésiastique ;
d'un autre point de vue, nous la comparerons a la
Tunique sans couture qui couvrait le corps du Sauveur.
Cette tunique ne doit point étre déchirée 1%, mais elle
n'est pas le corps, ni rien du corps. Chaque hiérarque,
du supréme au moindre, peut individuellement appar-
tenir ou non au Corps mystique sans que ni la tunique
soit déchirée, ni que le corps lui-méme soit blessé par
l'indignité du ministre. Précisément parce que le Christ
est vivant dans son Eglise et qu'il agit lui-méme par
ses prétres, les actions sacerdotales et sacramentelles
sont toujours siennes, toujours saintes, toujours effi-
caces, quelle que soit et quoi que vaille la main qui les
opere,

Le Pape lui-méme n'a point d'autre moyen de vivre
du Christ que le plus humble des fidéles ; celui-ci peut
participer & la Communion des Saints avec plus de plé-
nitude que les successeurs des Apdtres et leurs colla-
borateurs ; car c’est en faveur du fidéle et non a leur
profit que les pasteurs ont été choisis et envoyés19a.

19. Joan., 19, 24. — 192, Préface des Apétres.




172 LA COMMUNION DES SAINTS

Aussi 'apatre saint Paul conseille-t-il aux fidéles : d'obéir
a ceux qui les conduisent et d’avoir pour eux de la défeé-
rence ; car ils veillent sur leurs dmes comme devant en
rendre compte ; et il ne serait pas avantageux aux fideles
que leurs pasteurs le fassent sans joie et en gémis-
sant 20,

Nous retrouvons ici le premier devoir que nous impose
la Communion des Saints : Sauvegarder l'unité.

La promouvoir est le second office de notre devoir.
C'est pour l'accomplir que nous aiderons I'Eglise dans
la propagation de 'Evangile : par nos exemples d'abord,
car c'est en voyant vivre les chrétiens dans la foi, dans
la charité mutuelle, dans le renoncement & eux-mémes,
que le monde doit croire a la mission du Fils de Dieu
et se convertir et vivreZl; et ensuite par l'assistance
des ouvriers évangéliques, dans la priére, le service per-
sonnel et l'obéissance, et I'auméne.

L'Unité consommée, ceuvre de la Liturgie. —
Consommer |'unité est 'ceuvre propre de la Liturgie.

Nous ne devons pas oublier que la fonction principale
de Notre-Seigneur Jésus-Christ est la manifestation de
Dieu. 11 est glorificateur du Pére, par cela qu'il est sa
Gloire éclatant en Personne égale. Son ceuvre est donc
une ceuvre liturgique, d’adoration, d’amour, de louange,
de gratitude, d'impétration et de réparation : le Christ
est le Pontife éternel, oint dans son Incarnation pour
présenter a Dieu I'oblation de son ceuvre totale.

L'ceuvre premiére a laquelle est destinée son Eglise
ne saurait étre différente. Car si Jésus n'est pas demeuré
seul a remplir sa fonction sacerdotale, s'il a voulu s’asso-
cier dans une communauté parfaite, les anges et les
hommes ; s'il doit tout récapituler en soi, c'est afin que
toute créature soit avec lui louange de gloire pour Dieu.

Nous avons spécialement médité comment s’accomplit
cette ceuvre dans le Sacrifice Eucharistique, et comment
la Communion Sacramentelle est a la fois le type, la

20. Hebr., 13, 17. — 21. Mt., 5, 16; Joan., 17, 23.




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 173

figure, le moyen et I'achévement de la Communion des
Saints. Il suffira donc de noter ici le réle de la liturgie,
priére et sacrements, du point de vue de notre sujet.

a) Priére. — La priére liturgique (out il faut bien
entendu inclure la Messe, qui est son centre et son
ame), est la priére du Christ dans 1'Eglise et la priére de
I'Eglise dans le Christ. Elle dépasse toute priére per-
sonnelle et fait mieux que l'absorber; elle lui confére
une valeur divine ; elle n'est pas simplement une priére
collective : la somme des priéres individuelles; elle
est la priére universelle et totale ; elle est plus que la
priere de I'Humanité, bien qu'elle exprime tous les
besoins de I'humanité ; elle est la priére de I'Humanité
divinisée.

Son théme est le NoTrRe PEre. Elle répond a tous
les désirs de Dieu et a toutes les nécessités des hommes,
pour qui les désirs de Dieu sont et doivent étre les
premiéres nécessités

que son Nom soit sanctifié ;
que son Reégne arrive ;

que sa Volonté soit faite;

sur la terre comme au ciel.

Nul homme ensuite n'est exclu de la demande du
pain quotidien, nul du pardon des péchés, nul de I'implo-
ration de la victoire sur ses passions et sur le malin.

Toute frontiére d'égoisme personnel, familial, national,
racial, tombe devant I'expansion de la Priére du Sei-
gneur qui est la priére de 'Eglise et la priére de tous,
chacun pour sa part ; car elle s'exprime toujours : « au
pluriel » ; elle s’appuie toujours sur la médiation du
Chef : Per Christum Dominum nostrum.

La Communion des Saints se dilate jusqu'aux extré-
mités du monde, et chacun pour y participer renonce
a ses absurdes prétentions de suprématie personnelle,
a cette forme subtile d'orgueil qui se glisse dans ses rela-
tions avec Dieu : vouloir traiter avec Lui sans média-
teur et sans consorts. Car le croyant accepte volontai-
rement toute une vie spirituelle qui lui est présentée




174 LA COMMUNION DES SAINTS

par une autorité extérieure, et qui débordant infiniment
le cercle de sa vie propre, l'associe pour une ceuvre
commune a toute bonne volonté.

Puisse enfin le comprendre l'individualisme protes-
tant !

b) Sacrements. — Cette vie spirituelle est opérée par
les sacrements qui sont a la priére, peut-on dire, ce que
les ceuvres sont & la foi, une démonstration et un ali-

ment, un exercice ; soit donc une épreuve et une confir-
mation.

Tous les sacrements opérent 1'unité ; le Baptéme incor-
pore au Christ et & 1'Eglise; et la Pénitence rétablit
I'union rompue par le péché; la Confirmation développe
l'unité baptismale ; I'Onction des malades achéve I'ceuvre
pénitentielle ; le Mariage symbolise l'union du Christ
et de I'Eglise dans son indivisibilité et sa fécondité;
et 'Eucharistie livre 2 'Epouse Mystique le corps de
son Epoux, et a I'Epoux 1'Epouse.

L'Ordre, enfin, qui prenant un chrétien déja partici-
pant & ce titre au Sacerdoce du Chef %2, délie en lwu
cette grace initiale, et le consacre a la fonction média-
trice, est éminemment le Sacrement unificateur, et l'or-

gane de l'unité du Corps mystique qui repose sur
l'ossature apostolique 23.

Qu'il importe donc au fidéle, soucieux de conserver
l'unitée dans le lien de la paix, de ne pas s'isoler, dans
sa pi¢té individuelle, de I'ceuvre liturgique de I'Eglise.
Et si cette nécessité n'implique pas d'abord la posses-
sion de livres coiteux et peu utilisables, ni des études,
inabordables & beaucoup, d’'archéologie et de rubriques ;
néanmoins elle exige 1'effort de connaitre, pour y parti-
ciper avec plus de goiit et de profit, la pensée et les
pratiques de I'Eglise, dans l'accomplissement de son
ceuvre d'élection.

22. 1 Petri, 2, 9; Apoc., 1, 6; 5, 10; 20, 6. — 23. Ephes.,
2, 20; 4, 13.




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 175

En cela se déclare la divine utilité et nécessité d'une
Eglise hiérarchisée et visible ! Sous la motion du Saint-
Esprit, cette Eglise guide les ames dans la possession
et la jouissance de toute vérité 24, Elle est la « mémoire »
religieuse de I'humanité, enrichie des expériences du
passé autant que des révélations éternelles; elle sait
comment on plait a Dieu, comment on touche son cceur ;
elle sait les voies des ames vers leur but, les spécieuses
qui en détournent, aussi bien que les assurées qui y
ménent. Les ministres qu’elle prépose a cette tache —
et s'il s'en trouve, les indignes non moins que les autres,
fiit-ce a leur insu et contre leur gré mais a leur dam —
restent pour le troupeau des guides qu'il peut suivre,
sir que 1'Unique Pasteur ne permettra pas qu'il soit
par eux égaré.

Grandeur de I'Eglise. — Grande est notre Eglise !
Peut-étre nos Péres dans la foi, ceux qui avaient entendu
les disciples immédiats des Apdtres, sur ce point étaient-
ils plus enthousiastes que nous! Et cependant 1'Eglise
en leur temps, entre son berceau et les catacombes, ne
pouvait leur présenter l'incomparable spectacle qu'elle
nous présente au notre, dans l'éclat triomphal des per-
sécutions vaincues, des nations soumises au Christ, des
sciences illuminées, des arts disciplinés, des mceurs adou-
cies et purifiées, des promesses d'éternité cent fois confir-
mées dans les conjonctures méme qui devaient I'abolir
a jamais. Les jours mauvais que nous traversons ne sont
inquiétants que pour les « gens de peu de foi » 25, Car
il est visible aux autres que dans la déliquescence putride
des sociétés humaines, I'Eglise seule conserve le sens de
l'avenir et la force d'y avancer. Ne gardons point, en
face du monde moderne, la stérile attitude de proprié-
taires dépossédés. Tout est ndtre, mais pour servir.
Notre victoire sur le monde, c'est notre foi 26,

Redisons a la gloire de notre Eglise ce que disait au
commencement du I siécle 'auteur inconnu de I'Epitre

24. Joan, 16, 13, — 25. Mt, 8, 26. — 26. 1 Joan, 5. 4.




176 LA COMMUNION DES SAINTS

a Diognéte, modifiant a peine ses expressions sans en
modifier la teneur. L'histoire a justifié son optimisme :
elle justifiera le notre, si nous avons confiance en Jésus-
Christ Notre-Seigneur 7.

« Ce que l'ame est dans le corps, I'Eglise du Christ
I'est dans le monde. L'ame est insérée parmi les membres
du corps, et I'Eglise répandue dans toutes les cités
terrestres. L'ame habite dans le corps, et pourtant elle
n'est pas du corps; l'Eglise vit dans le monde sans
étre du monde. L'ame invisible est comme prisonniére
dans le corps visible ; de méme la présence de I'Eglise
dans le monde est notoire, mais sa réalité est ignorée.

« La chair hait I'ame et lui fait la guerre, sans que
celle-ci ait d'autre tort envers elle que de I'empécher de
s'avilir ; le monde semblablement hait I'Eglise sans autre
grief que son opposition & la licence meurtriére ; mais
I'ame aime la chair qui la hait, et 'Eglise aime et sert
ceux qui la maudissent et la persécutent.

« L'ame dans le corps est le lien qui unit les membres
du corps; I'Eglise maintient l'unité entre les hommes
en restant prisonniére du monde. L'dme immortelle est
en exil dans sa demeure mortelle ; I'Eglise campe sous
la tente corruptible du monde, en attendant l'incorrupti-
bilité permanente du ciel. L'ame s'améliore par la disci-
pline, 'Eglise se multiplie par le martyre et les épreuves
de ses enfants. L'Eglise occupe de par Dieu dans le
monde un poste qu'il ne lui est pas permis de déser-
ter » 28,

Les temps sont changés; la situation reste la méme.
Daigne le divin Chef communiquer & tous ses membres
la grace toujours ancienne et toujours nouvelle d'une

humble et constante générosité.

27. Joan., 16, 33. — 28. Epitre a Diognete, V, VL




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 177

. — LES MEMBRES

L'Eglise est la partie consciente et majeure de I'Huma-
nité. Et nous parlons ici de I'Eglise invisible, non pas
séparée, mais distincte de I'Eglise visible, comme la
réalité significe est distincte et non séparée de la réalite
qui la signifie.

En continuant l'analogie hiérarchique établie par saint
Paul, on peut dire :

Dieu est le Chef du Christ ;

Le Christ est le Chef de I'Eglise qui est son corps,
et par lui le corps de la gloire de Dieu;

L’Eglise, corps a I'é¢gard du Christ, est téte a l'égard
de I'Humanité; et de méme que I'Esprit de Jésus est
son ame, ainsi est-elle I'Ame vivante et consciente de
la société des hommes.

La Communion des Saints englobe tous les enfants
de Dieu, créés, adoptés, graciés dans le Christ ; les uns
a leur escient, et ce sont de Dieu les enfants majeurs
qui vivent dans le Christ avec conscience et volonté;
les autres, a leur insu, enfants mineurs, postulants a la
vie plutét que vivants, membres pourtant de la famille
de Dieu.

Et cette analogie nous manifestera sa vérité et sa
plénitude de sens, si nous nous rappelons que 1'Eglise
enferme d’abord dans sa triple unité les esprits divinisés
par la charité : ceux qui jouissent déja dans la gloire
de la récompense de leurs travaux; ceux qui expient
leurs lachetés dans les flammes du purgatoire ; ceux
qui s’exercent encore par la patience et par l'effort a la
conquéte de leur moi ; ensuite les esprits qui sans avoir
renoncé 3 la foi et & l'espérance, misérablement pré-
férent a leur devoir un faux intérét, a leur bonheur
foncier un plaisir illusoire et passager; a la possession
actuelle, réelle mais secréte, de la vraie vie, la visible
mais irréelle jouissance de son inconsistante figure

12




178 LA COMMUNION DES SAINTS

enfin tous les esprits qu'illumine le Verbe, que sollicite
I'Esprit, mais qui n'ont pas encore ni cOmpris, ni accueilli
les avances de Dieu; masse amorphe sur laquelle
s'exerce le zéle apostolique de I'Eglise, par le labeur
des missionnaires, par la priére des justes et des saints.

Les saints sont les ainés de la famille humaine ; les
justes, dans la mesure de leur justice, s'exercent au
majorat ; les &mes du purgatoire sont a la fois majeures
et en tutelle; les fidéles pécheurs sont des esclaves
chargés de chaines par eux-mémes formées; les infi-
déles, qu'on peut croire innombrables, qu'ils appartien-
nent aux races des terres lointaines, qu'ils soient autour
de nous les pitoyables déchets d'une civilisation laicisée,
sont des enfants mineurs. Mais c'est en leur faveur
que le Sauveur a prononcé : Que celui d'entre vous
qui se sait majeur, qu'il se fasse le moindre et qu'il serve !
Car dans la Communion des Saints, mieux que dans
la société des hommes, la grandeur des dons et le cumul
des privileges ne sont un titre qu'a plus efficacement
servir.

Nous en avons l'exemple dans ceux que nous appe-
lons par excellence les SAINTS, anges et hommes, heu-
reux participants de I'Eglise triomphante.

L’Eglise triomphante. — Les Saints, les Anges, la
Reine des Anges et des Saints. — Sur la légitimité et
sur I'objet du culte des Saints dont on pourrait parler
ici comme en un lieu légitime, qu'on nous permette
par briéveté de ne faire que deux considérations.

Il est hors de conteste que ni Dieu ni le Christ
n'ont besoin, dans le gouvernement du monde et le
salut des ames, de la meédiation des Saints. C'est mal
poser la question que de la prendre de ce biais. Dieu
et le Christ ayant voulu se servir d'eux, il nous reste
a admettre le fait et & comprendre ses raisons. Or,
il est plausible que concevant toutes ses créatures et
les créant dans le Christ comme une famille, une société,
une communauté, Dieu les rendit solidaires les unes des
autres.




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 179

La téte ne dit pas aux pieds : je n'ai pas besoin
de vous ; mais elle se sert des pieds pour porter le corps
ot elle le veut; La téte a son acte, qui est de présider,
de diriger, de vivifier; et c'est sa gloire de fixer a
chaque membre son opération, de I'y mouvoir et de
lui en donner le mérite. Et toute activit¢é du membre
rejaillit en honneur sur le chef. Ainsi l'intercession des
saints suppose et glorifie 'action capitale du Christ. Car
c’est Dieu seul par son Christ que nous honorons en
eux.

Ecoutons saint Augustin

« Le peuple chrétien célebre avec une religieuse
solennité les fétes des martyrs, pour s’exciter a leur
imitation, pour étre aidé par leurs priéres, et enfin
associ¢ a leurs mérites. (Ce sont la les trois motifs de
notre culte des Saints), de telle sorte néanmoins que
(ce peuple) n'érige d’autel & aucun martyr, mais au
seul Dieu des Martyrs, comme pour lui représenter les
mérites des martyrs.

« Avez-vous jamais entendu aucun pontife, célébrant
a l'autel, dans les lieux ot sont vénérés les corps des
saints, dire : Nous sacrifions & toi, Pierre, Paul ou
Cyprien ?... Non. Et ce qui est offert est offert a Celui
qui a combattu en ses martyrs et qui les a couronnés.

« Clest pourquoi ce culte supréme est dit, en grec :
LATREIA. Il n’'a point de nom latin (Mais en frangais
nous disons : latrie, ou adoration). 1l signifie proprement
I'hommage dii a la seule Divinité. Or vous savez que
nous n'adorons et n'enseignons a adorer que le
Dieu unique. » Pour les saints; nous les honorons 282,

Nous honorons les saints comme membres vivants
et glorifiés du Seigneur : Car c'est le Christ « qui tout
seul les remplit de sa grace et de sa gloire ; il est en
eux toute leur vie, leur vertu, leur mérite; il est en
eux tout ce qu'ils ont de Dieu; Dieu qui est en Jésus
le tout de toute chose, consommant en soi toute sa
créature » 29,

28a. S. Augustin, Confre Fauste, 1, 20-21. — 29. Olier,

Journée chrétienne, 1I° p.




180 LA COMMUNION DES SAINTS

Nous les honorons comme parfaits instruments de
I'ceuvre du Christ, comme ses imitateurs parfaits qui
néanmoins ont mis a la portée de notre faiblesse les
exemples sublimes du Modele divin; car ils ont été
des hommes et des femmes en tout semblables a nous
par la nature; et leur excellence leur est venue d'un
meilleur usage des graces communes; que s'il est vrai
que les opérations de cette grace en eux ont été plus
visibles qu'en nous par leur grandeur, c’'est une question
d’'échelle, pourrions-nous dire, ou de module, qui ne
tend pas a les éloigner de nous, mais & nous les rendre
plus imitables; car c'est pour I'Eglise et donc pour
nous, et non pour eux, qu'ils ont d'abord regu ce privi-
lege.

Qui dira jamais ce que doit le plus humble d’entre
nous a la prédication des Apdtres, a la constance des
Martyrs, aux méditations des Docteurs, aux exemples
des Confesseurs et des Vierges! L'Humanité, méme
incroyante, vit, dans la mesure ou elle vit, des apports
dont les Saints ont enrichi son patrimoine. Il est juste
qu'en retour, instruits par I'Eglise qui est la vraie
maitresse de I'Humanité et, comme nous disions, sa
conscience claire, nous rendions aux Saints, en honneur,
en docilité, en imitation la communication des biens qu'ils
nous accordent. Harmonisons nous-mémes notre piété
au culte liturgique, et payant aux Saints la dette de
notre reconnaissance ; nous mériterons I'effusion de
nouveaux bienfaits soit sur nous, soit sur les ames
souffrantes, soit sur 'humanité encore inconsciente du
don de Dieu.

Honorons, invoquons, imitons les Saints. L'Eglise
nous y pousse; et ce n'est point par infiltration du
paganisme, mais par reconnaissance envers le Chef dont
ils sont les membres glorieux.

Honorons semblablement et invoquons les Anges.
Dieu les a préposés a notre garde et nous sommes
leurs concitoyens ; ils sont nos co-serviteurs. Saint Paul

nous les montre présents a nos assemblées liturgiques 3 ; -

30. 1 Tim., 5 20; 1 Cor., 11, 10.

|
|
|
|




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 181

il recommande aux femmes la modestie par respect
pour eux. Saint Jean nous enseigne qu'ils transmettent
a Dieu nos hommages et nos priéres, et reviennent vers
nous porteurs de messages et de bénédictions 31,

Rien ne nous est révélé sur le lieu du ciel, demeure
des Saints et des Anges. Nous savons seulement que
ce lieu spirituel n'est pas un palais matériel bati au dela
des nuages. En vérité, nous vivons au milieu des Saints,
nous les coudoyons dans nos allées et venues, comme
nous frélons les Anges dans nos temples | Quelle gran-
deur et quelle consolation ; et quel appel a la dignité
de notre vie!

Par notre union a I'Eglise triomphante nous resserrons
la Communion des Saints ; nous participons selon notre
moyen, méme infime, a la récapitulation de toutes choses
en Jésus. Mais c'est surtout par notre dévotion envers
la Reine des Anges et des Saints, la Vierge Mére de
Dieu, que nous pouvons le plus exalter la Sainte-Trinité,
glorifier Jésus son Fils, réjouir la Cité Sainte, remplir
le Purgatoire des chants de la délivrance et la terre
des hymnes de la victoire.

Marie est en effet « le plus grand objet de la grace
de Jésus et le plus rare effet de sa puissance » (Bérulle) ;
on peut dire en un sens véritable que Marie est le
CENTRE de la Communion des Saints, puisque de son
Fiat a dépendu I'lncarnation, cest-a-dire la création
de I'Eglise ; puisqu'elle est par I'Esprit Saint la source
de la vie humaine du Fils de Diey : puisque Mére du
Chef elle est aussi la mére des membres ; puisque tout
écoulement de grace en aucune créature emprunte son
canal, comme toute influence de la téte celuj du col;
puisqu'elle est enfin avec I'Eglise et la Sainte-Trinité
dans un tel rapport qu'il faut dire d'elles les mémes
choses au sujet de Jésus qui est, en elles trois, le méme
Fils sous trois aspects différents.

‘ Aussi rien ne peut-il &tre plus agréable et glorieux
a Jésus que de nous voir a son exemple, honorer sa

3.1. Apoc., 8, 4; 22, 6; cest la doctrine de toute 1'Ecriture,
particulirement des Psaumes.




182 LA COMMUNION DES SAINTS

Meére, nous livrer a son imitation, nous vouer a son
service, lui céder tout droit sur ce que nous avons,
sur ce que nous pouvons mériter, et méme sur tout
ce que nous sommes ; Car Nous n'avons et ne méritons
et ne sommes rien que par Jésus en Marie. Tour A
Jésus PAR MARIE est une devise chére a tout cceur
vraiment chrétien.

Si I'on peut attendre de I'éminente charité des Saints
une réciprocité de bienveillance et de bienfaisance pour
ce que l'on accorde, a leurs mérites, d’hommages et de
confiance, bien plus le peut-on de Marie. A cet abandon
de notre pauvre avoir que nous lui consentons, corres-
pond de sa part une suppléance de nos insuffisances, un
enrichissement de notre indigence, qui tourne aussitot
au profit de la gloire divine et de la Communion des
Saints (sinon a notre profit personnel, afin que notre
dévotion soit pure de tout soupgon de lucre). Du
moins est-ce I'enseignement des pieux docteurs de notre
époque, inspirés par Saint Louis-M. de Monfort, héritier
lui-méme des maitres de 1'Ecole francaise.

L’Eglise souffrante. — Les ames : leur état, leur
nombre. — De I'Eglise triomphante nous rapprocherons
I'Eglise souffrante et les Saints du Purgatoire des Saints
du Ciel

Les uns et les autres ont entre eux ce commun trait
qu'ils sont fixés sur leur sort et confirmés en charité ;
c'est pourquoi nous les mommons Saints. Mais dans
les uns la grice s'est épanouie en gloire, dans les autres
elle reste une cause de tourments. Car c'est par charité
que les ames du purgatoire souffrent ; la charité cause
a la fois leur bonheur et leur supplice : leur bonheur
parce qu'elle les unit 2 Dieu et qu'elles n'ont plus a
redouter de la perdre ; leur supplice car elle leur fait
vivement sentir leur malheur d'étre retenues loin de
lui par leur propre faute.

Le feu qui est, disent les Saints, le méme que celui
de l'enfer, ne suffirait pas a accabler des dmes en qui
les ardeurs de la charité triompheraient de sa violence,




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 183

comme on le voit dans les martyrs. Mais la véhémence
de leur amour et son impuissance a saisir son divir
Objet, qui cause en elles une sorte de peine du dam,
I'emporte sur la peine du sens.

Nous avons dit plus haut que les ames du Purgatoire
sont éminemment les bénéficiaires de la Communion des
Saints ; et pourquoi elles en sont dignes; elles en ont
besoin ; elles ne peuvent plus rien faire pour en capter
a leur profit les influences salutaires.

Il n'est point de notre dessein de traiter longuement
ce sujet. Nous rapporterons quelques pieuses sentences
des Péres qui fixeront la méditation de nos lecteurs.

Saint Augustin nous dit que les ames des justes
trépassés (piorum animee nostrorum) ne sont pas sépa-
rées de I'Eglise et restent sujettes du royaume du Christ ;
et il en donne cette raison, qui en méme temps nous
fixe sur l'ancienneté de la priére liturgique pour les
trépassés ; « autrement, dit-il, nous ne ferions pas
mémoire d’elles a I'autel de Dieu, dans la Communion
au Corps du Christ »32. Et saint Cyrille de Jérusalem
dans ses Catéchéses, données vers 350, justifiait par
une comparaison cet usage de I'Eglise, mal compris
par ses auditeurs 33

« Pour vous faire admettre cette utilité, je vous
donnerai cet exemple ; car je sais que beaucoup parlent
ainsi : De quoi sert-il & une ame qui sort de ce monde
avec des péchés ou sans péchés que mention soit faite
d'elle dans la priére ?

« Mais, si quelque roi avait exilé des hommes qu
I'ont offensé, et qu'ensuite les proches de ceux-ci, tres-
sant une couronne, l'offraient au roi pour l'expiation
de cette offense, est-ce que le roi ne leur accorderait
pas la grace des condamnés?

« Ainsi pour nos défunts, méme pécheurs, offrant a
Dieu nos priéres, ce n'est point une couronne que
nous lui présentons, mais le Christ immolé pour nos
péchés, et nous nous effor¢ons de rendre propice ce
Dieu clément et pour eux et pour nous ».

32. Cité de Dieu, XX, 9, 2. — 33. Myst. 5, N° 10.




184 LA COMMUNION DES SAINTS

« Les esprits des morts (les dmes séparées) peuvent
connaitre certaines choses qui se font ici-bas ; non pas
toutes les ames, mais celles a qui il est nécessaire que
ces choses soient connues ; et non pas toutes les choses,
mais celles qu'il leur est nécessaire de connaitre; non
seulement des choses passées ou présentes mais méme
des futures, selon que I'Esprit de Dieu les leur révéle ;
de méme que les connaissaient durant qu'ils vivaient
ici-bas, non tous les hommes mais les prophetes, et
ceux-ci mémes non pas toutes, mais celles que la pro-
vidence divine jugeait devoir étre révélées par eux » 34,

Ainsi l'intercession des vivants en faveur des ames
soit par bonnes ceuvres, suffrages, messes entendues
ou indulgences, soit par priéres aux saints, est un exer-
cice parfait de la Communion des Saints, pour la
raison que nous avons exposée plus haut.

Ajoutons que le nombre des ames actuellement déte-
nues dans la prison de feu dépasse probablement toute
évaluation ; non point parce que, selon un préjugé assez
répandu et qui témoigne d’'un manque de foi et de cha-
rité¢ parmi les fidéles, il est presque impossible d'éviter
cet arrét, mais parce que le nombre des « bénéficiaires »
du Purgatoire est immense.

Nul n'est tenu, pour entrer au ciel, d'emprunter le
détour du Purgatoire. Ce n’est pas question de fait, mais
de droit.

Pour des chrétiens, il est méme injurieux de tenir
ainsi en échec la miséricorde divine et les moyens innom-
brables et efficaces qu'elle met & leur disposition de
mourir dans un acte de charité parfaite ; ou bien ils
contestent inconsciemment linfinie valeur du Sang de
Jésus qui leur est communiquée par les sacrements, et
méme hors des sacrements par les effusions du Saint-
Esprit ; ou bien ils escomptent dans la possibilité d'accé-
der au ciel par la basse porte embrasée du Purgatoire,
une prime a leur tiédeur.

Mais que l'on donne de leur attitude cette raison ou
telle autre, la Communion des Saints est par eux gran-

34. S. Augustin, De cura pro morfuis, 15, 18.




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 185

dement lésée, car au lieu de verser & son trésor de la
surabondance de leur foi et de leur charité, ils se
constituent injustement ses créanciers en ce monde et
dans l'autre. Ainsi la pieuse apparence de leur humilité
prétendue cache la réalit¢ d'une injustice envers les
ames pour qui le Purgatoire est une miséricorde presque
indispensable.

Nous parlons de toutes celles qui sont frustrées
involontairement, par ignorance, par impuissance, par
la malice des hommes ou leur inertie, de I'accés a
Ja divine Révélation et aux moyens de salut que Dieu
a si libéralement multipliés pour les uns, si parcimo-
nieusement concédés a la multitude des autres.

Cette étrange inégalité ne peut étre pour nous, qui
connaissons le cceur de notre Pére, la scandaleuse
injustice ot les ames insincéres cherchent un prétexte
a leurs dénis. Elle n'est siirement qu'apparente. Dieu
qui veut le salut de tous les hommes, et qui en preuve
de sa loyauté a livré son Fils a la croix, a di, nous
pouvons nous en assurer en Lui, fournir, & tous, les
moyens appropriés d’obtenir la vie éternelle.

« Il faut, dit saint Paul, [mais il suffit] que celui
qui s'approche de Dieu [de plus attiré par lui 3], croie
quil existe et qu’il est le rémunérateur de ceux qui
le cherchent »36. Pour ces pauvres ames déshéritées,
notre Dieu semble réduire 'objet de la foi, sans laquelle
on ne peut lui plaire, a la limite minimale. Un appel
vers lui & l'instant décisif, et le miséricordieux bercail
du Purgatoire s’ouvre devant cette brebis ignorée de
tous et de soi-méme, et connue du Bon Pasteur.

Alors éclate dans le ciel, parmi les Anges et les Saints,
la joie que ne suscite point la persévérance de quatre-
vingt-dix-neuf justes 37, bien munis de secours, enrdlés
sans efforts dans la milice sainte. Alors sans doute par
une miséricordieuse compensation pour les précédentes
privations, les mérites des saints et des justes sont
appliqués avec une largesse que ne connaitront pas non

35. Act., 17, 27. — 36. Hebr., 11, 6. — 37, Lc, 15, 7.




186 LA COMMUNION DES SAINTS

plus les ames parcimonieuses de leur foi et de leurs

dons.
S'il meurt, d'aprés une statistique répandue dans toutes

les sacristies de la chrétienté — et dont les chiffres ont
été obtenus comment ? — par minute 97 personnes,
140.000 par jour, et par année 58.000.000 (?7), quelle
foule innombrable doit donc déferler aux XII portes de
la Cité Sainte, pour peu que l'attente de chacun se
prolonge !...

Que cette pensée embrase la charité des dmes compa-
tissantes. Qu'elles puisent & pleines mains dans les
trésors que la Communion des Saints met a leur dispo-
sition ; qu'elles s'efforcent de jeter au fleuve des misé-
ricordes 'affluent de leurs libéralités, riviére ou ruisseau,
chacune selon la mesure de la donation du Christ !...
Qu'elles soient généreuses et se dépouillent méme de
leur nécessaire, a l'imitation de la pauvre veuve que
loua Jésus 38, par ['acte qu'on appelle héroique, en faveur
des saints de Dieu... Ainsi hateront-elles pour leur part,
au dela de quelque bénéfice personnellement réalisé, la
récapitulation de toutes choses, terrestres et célestes,
dans le Christ-Jésus et la charité de Dieu.

L’Eglise militante. — a) Les justes. — Voici & notre
estime le chapitre le plus important de tout le livre, celui
pour lequel nous avouons l'avoir entrepris et dont nous
avions en vue les conclusions alors que dans les préce-
dents nous exposions les notions et les principes qui
devaient I'éclairer ; ici se déclarera la portée de certaines
allégations corollaires, qui en leur lieu pouvaient paraitre
superflues.

L'Eglise est aussi ancienne, plus ancienne méme que
Je monde, objet d'un méme décret avec le Verbe incarné,
qui n'est 'Homme Jésus-Christ que pour étre son Chef ;
elle enferme dans sa Communion tous les esprits vivant
de la vie méme de Dieu, et sa Communion est avec le
Pére et I'Esprit Saint par le Fils; qui sait méme si elle

38. Le., 21, 3.




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 187

n'embrasse pas les justes et les saints d'autres mondes
qui ne nous sont point connus, comme elle fait les
hiérarchies des purs esprits 7...

Elle durera désormais aussi longtemps que l'ceuvre
indestructible de Dieu, aprés que son divin Epoux, ayant
parachevé en soi toutes choses a la louange de la gloire
du Pére, des cieux nouveaux et une terre nouvelle
succéderont 3 ceux oil nous aurons vécu 3%

Et néanmoins pour nous, qui vivons sur la terre,
luttant jusqu'a notre dernier jour pour conserver le
dépét de la foi et le don de la charité, NOTRE Eglise est
I'Eglise militante, et la Communion, qui nous unit aux
autres justes vivant et combattant avec nous, est I'intérét
le plus immédiat, 'affection la plus chére, la consolation
la plus vive de notre cceur.

Nous aimons, nous honorons, nous prions nos glorieux
freres qui régnent maintenant auprés de notre Chef
adoré ; nous sommes fiers d’étre de leur lignée, et la
noblesse de notre sang nous oblige 2 ne pas déchoir ;
mais la sécurité méme de leur état et sa gloire enléve
de notre amour l'inquiétude dont ici-bas l'aiguillon point
toujours la vraie tendresse.

Nous entourons de notre compassion et secourons de
nos suffrages les dmes saintes qui souffrent au Purga-
toire ; mais cependant elles n'y regoivent que le salaire,
encore miséricordieusement rabaissé, de leur volontaires
faiblesses.

Les pécheurs sont aussi l'objet de notre ardente
sollicitude ; mais nous ne prenons point parti pour
eux contre le Christ et I'Eglise, que délibérément ils
outragent et déshonorent...

Notre zéle s'étend aux infidéles dans leurs ténébres
et leurs ignorances, involontaires et qui dés lors ne
peuvent leur &étre fatales; et si nous implorons pour
eux la pitié de leur Rédempteur, c'est avec la ferme

?ssurance qu'aucun d'eux ne se perdra sinon par sa
aute..,

39. Ephes., 1, 4; 1. Joan, 1, 3; Joan., 10, 16; Sap. 2.23;
1 Cor., 15, 24; 2 Cor,, 5, 17.; 2 Petri, 3, 7-10; Apoc., 21, 5.



188 LA COMMUNION DES SAINTS

Notre amour, notre zéle, notre ferveur, notre désir
de servir se tournent vers les justes, nos fréres, nos
compagnons de route et de combat. C'est eux qu'em-
brasse d'abord, dans la Communion des Saints, la
charité répandue dans nos cceurs par I'Esprit Saint qui
nous est donné, Esprit unique du Corps vivant dont
nous sommes membres...

Deux objections, — Mais d'abord pouvons-nous nous
assurer de la réalité de notre incorporation au Christ 7...
Car n'est-ce point affirmer que l'on participe a la grace
sanctifiante ?... Et dés lors n'est-ce point aller a 'encontre
de la redoutable sentence des Livres Saints : Nul ne
sait s'il est digne d’amour ou de haine ; ou tomber sous
'anathéme porté par le Concile de Trente contre ceux
qui se croiraient assurément justifiés?...

Examinons cette objection qui trouble sans raison
tant d’ames sinceres; car de celles qui cherchent dans
I'incertitude de leur état un prétexte & ne point quitter
le péché, nous n'avons pas a nous occuper ici. Les
autres ne peuvent-elles dire avec sainte Jeanne-d'Arc :
« Si je suis en la grace de Dieu qu'il m'y garde! Si
je n'y suis point qu'il daigne m'y mettre!>... et par
cet acte méme y entrer?

a) Eccle., 9,1. — Quand on remet dans son contexte
le verset I du chapitre IX de I'Ecclésiaste — car cette
sentence n'est point de saint Paul comme on I'entend
affirmer — il prend un sens absolument différent de
celui qu'on lui préte.

Il veut dire tout simplement qu'aucun signe extérieur
ne manifeste le véritable état de 'ame devant Dieu;
ni la richesse ni la pauvreté, ni la santé ni la maladie,
ni 'honneur ni I'humiliation, ne sont des preuves ou
de la complaisance de Dieu, ou de sa réprobation ;
un impie peut étre riche, honoré; un malade et un
pauvre bénis de Dieu. Cette parole attaque directement
le préjugé judaique, contre quoi s'inscrit toute la défense
du saint homme Job, et que Notre-Seigneur réfute &




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 189

propos de l'aveugle-né 4 ; savoir : toute épreuve est
NECESSAIREMENT le chatiment d’'un péché PERSONNEL.

Ce préjugé judaique persiste parmi nous; quand on
oppose la prospérité des nations protestantes, des ceuvres
protestantes, a l'infériorité des nations catholiques (en
existe-t-il encore ?), a l'indigence des ceuvres catholi-
ques ; quand on prétend juger de la vitalité d'une entre-
prise a but spirituel par ses succés temporels, on sacrifie
a ce préjugé. On oublie que la bénédiction du Christ est
en signe de croix.

Et quand méme le contexte de cette sentence n'en
préciserait pas la portée, on aurait tort encore d’en
tirer la décision qu'elle laisse en suspens, et d’en conclure
qu’ignorer si l'on est digne d’amour équivaut a étre
digne de haine.

b) Conc. de Trente, VI, 12. — La doctrine du
Concile de Trente, formulée au chapitre 12 de la
Session VI et par les Canons 15¢ et 16, n'a absolument
pas le sens qu'on lui impute, ni dans sa teneur littérale,
ni dans ses circonstances historiques.

L'intention du saint Concile est de contenir l'erreur
des protestants et non de jeter le trouble dans le cceur
des fidéles.

Les Reéformateurs faisaient consister toute 1'ceuvre
du salut & éprouver la foi; et celui qui avait ressenti
cette émotion se croyait prédestiné; il n'avait donc
plus & faire aucun effort, car les bonnes ceuvres lui
etaient inutiles et les mauvaises ne pouvaient lui nuire.

Le Concile de Trente s'inscrit en faux contre une
pareille théorie, destructive de toute morale humaine
et de toute doctrine chrétienne. Non, personne ne peut
Se savoir par ce procédé, ni sirement justific et pré-
destiné, ni dispensé de persévérer dans le bien, ni
assuré de son éternité bienheureuse.

Solution. — De la a prétendre que personne ne peut
savoir s'il est en état de grace, on creuse un abime
ou vont se débattre de bonnes dmes! Qui oserait donc

———

40. Joan., 9, 3.




190 LA COMMUNION DES SAINTS

s'approcher de la Sainte Table si personne ne pouvait
avoir quelque assurance de sa justice !

Assurance, dit-on, non pas certitude. Jeu de mots |
Car de nouveau la certitude proscrite avec bon sens
par le saint Concile est la certitude mathématique ou
métaphysique qui ne laisse place a aucun doute du
contraire ; comme on disait, avant les théories sur la
relativité : 2 + 2—=4.

Il est vrai que c'est celle que Luther réclamait ; mais
aucun esprit sensé ne l'exige en chose morale, ou l'on
est bien obligé de s'en tenir & une assurance fondée.
Or, cette assurance fondée, c'est celle que nous pro-
fessons quand nous formons [l'acte d’espérance :

Mon Dieu, jespére avec une ferme confiance que
vous me donnerez a cause des mérites de Notre-Seigneur
Jésus-Christ, le pardon de mes péchés, la grace de
garder vos commandements en ce monde et la gloire
éternelle en l'autre : car vous nous l'avez promis, vous
qui étes fidele en vos promesses.

Nous obtenons ainsi une assurance, fondée sur les
mérites de Jésus-Christ et les infaillibles promesses de
notre Dieu, que purifies du péché par le sacrement de
pénitence, et fidéles a l'observance des commandements,
nous sommes justifiés et justes devant Lui, dignes de
participer 2 la communion sacramentelle et & la Commu-
nion des Saints.

Cette sécurité est bien différente de celle quon
nous impute pour nous traiter superbement de pharisiens;
car elle n'est pas appuyée sur nos ceuvres et sur nos
mérites, mais sur Jésus-Christ notre chef & notre titre
de membres; elle ne nous établit pas dans une caste
et un privilege inamissible, mais un état d’humble
défiance de nous-mémes et de vigilance; elle ne nous
autorise pas a mépriser qui que ce soit, mais nous
oblige & nous tenir aux pieds de tous et a servir; car
nous n'avons rien qu'en participation d'un douaire auquel
tous ont également droit.

Mais aussi quand nous entourons les justes de notre
charité, quelle sympathie que nous puissions avoir pour
les justes des autres confessions chrétiennes et pour




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 191

ceux de la disparité de culte, nous n’y pouvons apporter
ni la méme sécurité, ni le méme élan qu'envers ceux
avec qui nous unit le triple lien dogmatique, sacra-
mentel et hiérarchique de la Confession Romaine, dans
laquelle Jésus-Christ lui-méme nous est garant de notre
assurance et de notre fidélité.

C'est envers eux aussi que nous astreint plus étroite-
ment notre triple office de garder, de promouvoir, de
consommer l'unité de la vérité par le lien de la paix.

Le juste achéve le Christ. — La vie du juste s'élargit
infiniment par la charité pour devenir la vie de tous :
Communio Sanctorum. Chaque ame dans I'Eglise porte
la vie de toute I'humanité, car toute l'humanité doit
devenir 1'Eglise, et chaque ame est déja I'Eglise
Vous étes le Corps du Christ et ses membres, chacun
pour sa part 4L,

Le juste par sa vie doit « achever» le Christ, au
méme titre que 1'Eglise.

« La grace sanctifiante crée en lui un état divin
dont le caractére propre est de le lier 4 la sainte huma-
nit¢ du Sauveur; cette liaison n'est pas seulement
originelle, en ce sens que le juste doit sa vie au Verbe
incarné ; elle est actuelle, car cette vie humainement
divine et divinement humaine qui lui est communiquée
par I'Esprit Saint fait de lui un autre Jésus-Christ »
(Bérulle),

Jésus vit en lui et renouvelle ses états et ses mystéres.
efSi en effet, en tant qu'actions et dispositions de
I'Homme-Dieu, ils sont historiquement complets et
définitifs, ils demeurent en tant qu'actions et dispositions
du Chef perpétuellement présents et actuels pour
informer, animer, diriger et modeler les actes et dispo-
sitions de chaque membre ».

Tout juste, et toute I'Eglise, et méme toute I'Humanite,
verra donc se dérouler dans sa vie le cycle méme de
la vie du Chef. Bethléem, Nazareth, Jérusalem, le Thabor
et le Calvaire, la Résurrection et I'’Ascension se retrou-
veront dans la vie du Christ fotal qu'est I'Eglise, et du

41. 1 Cor, 12, 27.




192 LA COMMUNION DES SAINTS

Christ partiel qu'est le juste, celui-ci vivant plus rapide-
ment que celui-1a, accomplissant plus vite son évolution,
jusqu'a la plénitude de l'age du Christ.

« Jésus est en agonie jusqu'a la fin du monde, écrit
Pascal. Il ne faut point dormir pendant ce temps-la ».

A certaines périodes de son histoire, I'Eglise ; a cer-
taines heures de leur existence, des justes, renouvellent
visiblement « les passions » du Christ-Chef pour son
corps et dans son corps. En quelques prédestinés, mira-
culeusement : saint Francois, sainte Catherine de Sienne,
stigmatisés. Mais « la chair ne sert de rien ; c’est I'Esprit
qui vivifie ». Aussi est-ce a l'ordinaire dans le secret
d'une réitération mystique, a peine soupgonnée par celui
qui en est l'acteur et la victime, que le Christ souffre
en son élu.

Au pied de la Croix la Trés Sainte Vierge Marie
totalisait en son cceur immaculé toute la foi, toute la
compassion, qui devait & jamais animer l'Eglise. Les
torrents de grace de la Communion des Saints refluaient
vers leur source, ne trouvant plus a s'épancher dans
le monde incrédule et violemment rebelle 4 son Créateur.
Le B. P. Eymard, par une intuition profonde, estimait
que toute la Passion du Fils et toute la Compassion
de la Mére forment comme un océan dont les flots se
déplacent, mais ne diminuent pas, envahissant certaines
ames, quand elles sont refusées par d’autres, afin que
la somme des douleurs réparatrices demeure égale aux
iniquités.

Ne vous étonnez donc pas, 6 justes, de tant souffrir ;
ne vous scandalisez pas de souffrir de tout, car vos
souffrances sauvent le monde; et il vaut mieux que
vous ne le sachiez pas, afin de n'en concevoir ni vanité
ni présomption; si parfois méme le soupgon vous en
effleure, restez humiliés qu'un si grand prix soit attaché
a si peu de chose!

Cette participation aux souffrances du Seigneur est
la contre-partie passive du travail de conformité a ses
vertus que doit fournir le juste sous la motion du méme
Esprit :

« Car ceux que Dieu a connus d'avance, il les a




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 193

aussi prédestinés a étre conformés a l'image de son Fils
afin que ce Fils soit le premier-né d'un grand nombre de
freres 2. En sorte que réfléchissant comme dans un
miroir la gloire du Seigneur, ils sont transformés en la
méme image de plus en plus resplendissante, par 1'Esprit
du Seigneur » %3,

Jésus a parlé de ce mystérieux travail dans sa symbo-
lique comparaison de I'Eglise a la vraie Vigne. Tout
sarment qui porte du fruit — tout juste qui opére les
ceuvres de la justice et reproduit les vertus de son
Maitre divin — le Pére I'émonde afin qu'il en porte
davantage, c'est-a-dire qu'il reproduise les états inté-
rieurs du Fils de Dieu, aprés qu'il a imité ses actions
extérieures.

Organes et fonctions. — Nous avons résumé dans la
souffrance la participation aux mystéres de Jésus; non
que la souffrance ait une valeur plus grande que celle
d'un moyen, ou qu'elle soit le seul état auquel commu-
niquent les justes. Mais dans la condition actuelle du
monde l'adoration, la louange, l'impétration, I'oblation,
tout se solde en douleur.

Nous devons néanmoins parler des fonctions que par
ses membres, Jésus continue d'accomplir dans '’humanité.
La souffrance est pour ainsi dire la fonction du juste
en tant que juste. Car nous avons dit que chaque chrétien
garde son autonomie, son individualité, sous la motion
de I'ame sociale qui est I'Esprit Saint. Mais le Corps
mystique n'est pas une somme d'individus; il est sous
son Chef et par son Esprit, une personnalité qui a ses
propres devoirs et son activité particuliére.

Le salut des hommes est une ceuvre unique et com-
;zlexe: il est a la fois tout du Saint-Esprit, tout de
I'Eglise et tout de chacun des élus. Ainsi les caractéres
que trace en ce moment notre plume sur le papier ont
pour causes et l'encre, et la plume et la main avec le
corps auquel elle appartient, et les facultés spirituelles
d'intelligence et de volonté, sans faire intervenir les
agents surnaturels qui assistent l'auteur d'une ceuvre de

42. Rom., 8, 29. — 43. 2 Cor., 4. 18.

13




194 LA COMMUNION DES SAINTS

doctrine et d'édification. Chacune de ces causes peut
revendiquer la totalité de l'ceuvre, car sans encre ni
plume, sans main ni cerveau, non plus que sans intel-
ligence, rien ne serait écrit. Cependant toutes ces causes
ensemble n'opérent rien que par l'union de leur acti-
vité, leur synergie.

Il a plu a Dieu que le salut des hommes fat ainsi
I'ceuvre d'instruments multiples et unifiés dans la Com-
munion des Saints; ce sont ces instruments que saint
Paul appelle les membres ou les organes du Corps
mystique, et dont il a produit plusieurs énumérations .

Sans doute est-il difficile, sinon impossible, de pour-
suivre dans un infime détail I'analogie du Corps mystique
et de ses membres avec la diversité des fontions.

Un génial Léonard de Vinci pourra ébaucher, sans
tomber dans le grotesque, une foule mouvante d’hommes
de plus en plus dégagés et purs, dont les efforts syner-
giques soutiennent comme au sommet d'une colonne le
sage en contemplation.

On peut ainsi imaginer que dans le corps mystique la
hiérarchie forme l'ossature dont la solidité affermit I'en-
semble ; que l'autorité est le cerveau qui pourvoit ; le
ministére la main qui agit; le savoir doctoral sera la
pensée qui guide, le zéle le pied qui court; la prédica-
tion la voix qui instruit. Saint Augustin compare les
infirmes aux pieds proches de la poussiére, les pécheurs
aux chancres qui dévorent la chair... Aller plus avant
dans le symbolisme serait puéril et meme offensant :
Cest l'esprit qui vivifie, répétons-le ; la chair ne sert de
rien.

D’autant que chaque membre et chaque organe ne
vaut que par son insertion vitale au Corps mystique.
Saint Jean Chrysostome nous le dit dans un passage
qu'on peut citer :

(Dans le Corps mystique) nous tenons le rang des
pieds, et les martyrs sont proches de la téte. Mais la
téte n'a pas le droit de dire aux pieds : je n'ai pas
besoin de vous .

44 Rom., 12, 5: 1 Cor, 12, 8-20; Ephes, 4, 1l. —
45. 1 Cor., 12, 21.




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 195

« Que certains membres soient glorieux, I'excellence
de leur gloire ne les sépare pas de l'union ou ils se
trouvent avec les autres parties du corps; au contraire,
ils sont d'autant plus glorieux qu'ils ne brisent point les
relations qu'ils ont avec nous.

« Par exemple, I'eeil : encore qu'il soit plus splendide
que tout le reste du corps, cependant il ne conserve sa
splendeur qu'a la condition de ne point en étre arraché »,
car sorti de son orbite, il n'est plus qu'un objet de
dégoiit (Panégyrique de saint Romain).

Il ne faut pas oublier non plus que dans le corps
mystique, ainsi que dans le corps humain, aucun organe
n'est inutile. Saint Paul le dit nettement : « Les membres
du corps qui paraissent les plus faibles, sont plus néces-
saires; ceux qu'on juge les moins honorables, sont
entourés de plus d'honneur... Dieu a disposé le corps,
de fagon qu'il ne soit point de division parmi les mem-
bres, mais qu'ils aient tous également souci les uns des
autres. Si I'un souffre, tous les autres souffrent avec lui:
si I'un est honoré, tous avec lui se réjouissent » 46,

L'anatomie a signalé dans le corps humain des organes
presque invisibles et dont le fonctionnement conditionne
tout 1'équilibre de 'organisme. Ainsi dans le corps mys-
tique, certaines vies secrétes, certaines existences mépri-
sées et qui paraissaient inutiles, se révéleront au grand
jour comme ayant conditionné le salut de beaucoup
d’'ames, d'une cité peut-étre ou d'une nation.

Justes qui s'ignorent eux-mémes ; ou qui trompés par
une fausse interprétation des valeurs surnaturelles, se

dlépitent et se découragent parce que leur destinée ne
sest pas déroulée sur le plan qu'ils avaient imaginé ;
Ou qui estiment leur vie gachée parce qu'il ne leur a
pas été accordé de choisir une part qu'ils jugeaient la
meilleure ; et qu'ils ont été comme contraints d'accepter
sans la choisir la part providentiellement ajustée par
Dieu & leurs capacités et a leur éternelle vocation l...
Ce n'est point la divine réalité qui a manqué, ames élues
et cheres, & votre générosité; mais votre confiance en

46. 1 Cor., 12, 22-26.

o




196 LA COMMUNION DES SAINTS

la bonté de Dieu, en la sagesse du Chef divin dont vous
étes les membres ; mais la docilité au Saint-Esprit, ame
du Corps mystique.

Il n'est méme pas trop tard pour reconnaitre votre
erreur, qui d'ailleurs est bien plus dans la sensibilité que
dans la volonté ; car vous n'avez jamais cessé d'accom-
plir votre tache, méme sans élan et sans joie. Reprenez
conscience de votre état et de votre fonction ; « choisis-
sez avec une réelle préférence de cceur », ce que Jésus
a choisi pour vous ; car a votre place, & votre lieu, votre
action concourt a la récapitulation de toutes choses dans
le Christ, et vous étes les meilleures ouvriéres de la
Communion des Saints, a la seule condition d'accepter
et d'accomplir votre tache providentielle.

Quand on n'a plus de raisons personnelles ni de goiit
a vivre, mais qu'on vit pour Dieu et dans le Christ,
pour fournir humblement et généreusement sa part du
travail commun, c’est alors que la vie est utile et féconde.
Car « dans I'Eglise l'union des ames est si profonde que
rien de ce qui concourt au bien commun ne s'accomplit
sans un commun effort ».

Cette doctrine console et valorise les existences sté-
riles et comme paralysées des infirmes et des valétudi-
naires a perpétuité, dont tout le rdle en ce monde est de
souffrir de leur impuissance ; elle réintégre dans leur
efficacité les efforts qui semblaient ne pas aboutir ; dans
leur équilibre les situations fausses, intolérables et qui
se prolongent sans espoir d'en sortir; elle justifie les
complices malgré soi d'un péché qu'ils doivent subir
pour éviter une pire catastrophe ou le malheur des
enfants.

Le sang versé de l'opéré ou du blessé se méle au
sang de Jésus pour la rédemption des ames; les vies
en porte-a-faux reproduisent la souffrance de Jésus
pendu 2 la croix sur des plaies, et qui ne trouvait pas de
position ni pour sa téte couronnée d'épines, ni pour ses
membres déchirés.

Mieux encore, puisque tout est nétre ! Tant de souf-
frances qui seraient perdues parce que ceux qu'elles
accablent n'en connaissent ni l'origine, ni le prix, ou




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 197

au contraire les blasphément; nous qui savons, et qui
sommes UN avec le Christ dans son sacerdoce royal et
sa fonction médiatrice, nous pouvons les prendre, les
ramasser a terre ou elles seraient profanées et les offrir
a Dieu avec celles de son Fils, pour le salut de ceux
qui les endurent, et pour I'Humanité.

Car dans la Communion des Saints, nous ne nous
connaissons plus d'ennemis, et non plus d’adversaires !
Il n'est plus que des ignorants et des égarés que notre
amour secrétement cerne et capture, non pour nous et
pour notre repos, mais pour leur éternel salut, et pour
la gloire de notre commun Dieu et Pére.

Le cceur. — Valeur méconnue des humbles vies inu-
tiles!| Nous en avons dit assez pour ouvrir la consola-
tion féconde, pour orienter la générosité des dmes justes
qui se penseront de ce nombre, et leur indiquer la voie
des héroiques compensations. N'oublions pas de reven-
diquer I'utilité des humbles vies méconnues.

Un prédicateur protestant, d'une juste réputation de
pi¢té et de savoir, et dont nous nous plaisons a recon-
naitre qu'il est ordinairement plus chrétiennement inspiré,
écrit :

« Il faut savoir qu'un grand trouble est jeté dans des
ames venues au Christianisme avec leur volonté de « se
soumettre a tout ce que Dieu est », de prendre au sérieux
I'exigence de totalité que leur parait devoir incarner
leur vie chrétienne, par tant de chrétiens qui semblent
ne pas vivre dans I'humanité d’aujourd’hui ; qui parais-
sent ignorer qu'au moment ot ils chantent les louanges
de Dieu dans leurs sanctuaires et lui rendent graces
pour le privilege qu'ils ont de le connaitre, les peuples
angoissés devant les incertitudes du présent et les lour-
des menaces de l'avenir » 47,

. C'est évidemment nos communautés contemplatives que
vise ce reproche. Mais la réponse est bien simple, et il
est étonmant qu’elle ne se soit pas présentée a un esprit
nourri de la Bible.

Lorsque le peuple hébreu fut assailli dans le désert

g*—“‘_.—
47. Pasteur Boegner, La Vie chrétienne, p. 91




198 LA COMMUNION DES SAINTS

par les Amalécites, Moise monta sur la colline des
Raphidim et tout le jour il leva ses mains vers Dieu
dans une ardente supplication. Quand lassé de son effort,
il laissait retomber ses membres, I'armée d'Israél voyait
I'ennemi I'emporter sur elle ; quand stimulé par le dan-
ger de son peuple, il les élevait, Amalec reculait devant
le peuple de Dieu. Aaron et Hur, qui avaient accompa-
gné Moise, placérent sous lui un quartier de roc pour
qu'il pit se tenir debout, et tous deux soutinrent les bras
du prophéte. Amalec fut vaincu, au soir de ce jour-1a %8,

Monsieur le Pasteur blamerait-il Moise, qui non seule-
ment ne se bat pas, mais qui retient auprés de lui deux
vaillants hommes dont la présence pouvait &tre néces-
saire au combat ?... Non sirement. Car la priére de
Moise, bien plus que les efforts des guerriers, assura
la victoire a son peuple.

Les contemplatifs ni n'oublient ni se désintéressent.
Mais ils ont appris que le concours le plus efficace qu’ils
pouvaient apporter au monde anxieux était encore la
priére, l'expiation volontaire, la réparation. Cette priére,
cette expiation, ne sont-elles pas des devoirs que I'Huma-
nité doit rendre a Dieu ? Les contemplatifs assument un
service social, de plus grande importance que celui de
secourir les pauvres ou de calmer les agités de ce siécle,
qui de plus n'accepteraient point les conditions d’apaise-
ment qu'ils leur proposeraient. D’autant que 1'Eglise ne
se désintéresse ni des pauvres ni meéme des agités, et
qu'elle met a leur service des organismes appropriés. {
n'est point nécessaire, il est méme nuisible que les mem-
bres empiétent sur les fonctions les uns des autres.

Sainte Theérése d'Avila, dit-on, convertit de son cloitre
autant d'dmes que saint Frangois-Xavier par ses mis-
sions. Ne gardons de cette révélation que sa valeur de
e : elle suffit amplement a justifier d'égoisme les
les et de leurs émules.
ans le Corps mystique
normalement

symbol
vies encloses des monia

Pourquoi ne serait-il pas d
comme dans le corps humain, un organe qui
ne se voit ni ne s'entend ; qui noble et désintéres

sé ne

48. Ex., 17, 9 sq.




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 199

travaille pas pour soi, le premier a la peine et le der-
nier ; qui ne se repose pas quand tous les autres dor-
ment ; en qui se répercute toute émotion et tout sentiment
de l'étre : LE cc&ur! Organe matériel, mais si proche
de I'ame que I'Ecriture les confond, organe méme de la
vie qui semble y prendre sa source et son renouvelle-
ment, si divin en un mot que Jésus se résume dans son
Ceeur.

Les ames contemplatives, celles du cloitre et les autres
que le divin Chef retient au milieu du monde pour
I'exemple et la sécurité de son Eglise, accomplissent dans
le Corps mystique les fonctions du ceeur. Qui osera dire
que le cceur est égoiste, qu'il fuit la peine de vivre, qu'il
ne bat que pour soi ..

Réversibilité et suppléances. — Jamais un juste n'est
enfermé dans sa personnalité et dans ses propres besoins.
Sa vie, c’est le Christ4%. Sa vie donc se dilate dans la
Communion des Saints. Cet emploi suffit & étouffer en
lui le personnalisme méme inconscient, capable de stéri-
liser la vie d'un homme qui n’est qu'un homme. Le juste
est comme un levier, dont le Christ se sert pour soulever
le monde; son point d’appui s'appelle réversibilité des
mérites.

Ce qu'il ne faut pas entendre comme si par l'action
généreuse du juste le pécheur était justifié malgré lui,
ainsi qu'est purifié¢e 'ame du Purgatoire sans un effort
personnel. Car 'ame séparée ne peut plus fournir cet
effort, et le secours que lui apporte la Communion des
Saints est une auméne gratuite a un indigent qui s’en
est prouvé digne. La justification du pécheur exige un
effort pcrsonnel, parce que son état est volontaire, cons-
cient, coupable. Mais cet effort est sollicité, facilité, aidé
par l'intercession du juste.

L'ordre est rétabli, maintenu, et enfin vengé : Dieu
pardonne au pécheur, mais il ne laisse pas le péché
impuni. Le juste assume cette juste peine. Ne suffit-il

poin't a la superbe des puritains qui volontiers se font
les juges de Dieu méme !

49. Phil, 1, 21.




200 LA COMMUNION DES SAINTS

Une derniére considération.

La réversibilité des mérites dont nous venons de par-
ler, ne s'excuse pas seulement dans l'ordre de la compen-
sation et de la réparation. Elle est une fonction univer-
selle.

La biologie nous parle de suppléances fonctionnelles
entre les organes du corps. L'un assume le service d'un
autre accidentellement empéché. Cette entr'aide s'ob-
serve aussi parmi les abeilles d'une ruche, annonciatrices
en leur ordre inconscient de la solidarité consciente des
hommes.

Un phénoméne de méme ordre peut se remarquer
parmi les membres de 1'Eglise.

Il est visible, par exemple, au lecteur assidu des
Epitres de saint Paul, que le grand Apétre pressé par
les besoins des Eglises et des fidéles, a pris au cours de
son apostolat une science plus explicite du riche contenu
du dépdt qui lui avait été confié. Tout ce qu'il développe
si magnifiquement et profondément dans sa Lettre aux
Ephésiens, il le savait quand dix ans plus tét il écrivait
aux Corinthiens ; mais quel miirissement, si I'on ose dire,
de sa doctrine, apparait dans le dernier exposé !

Sans prendre un exemple si sublime, quel prétre atten-
tif ne reconnait pas avoir regu au service des ames l'in-
telligence des théses qu'il avait cependant sérieusement
étudiées au séminaire ? Or Jésus I'a promis : I'Esprit
Saint vous remémorera ce que vous avez appris de
moi ; il vous introduira dans toute vérité 5.

Aussi saint Ambroise dit-il que celui qui parle regoit
selon le mérite et le besoin de celui qui écoute...

La contre-partie n'est pas moins vérifiée : Quel fidele
sincére et diligent n'a pas rencontré, en réponse a sa
priére, le prétre et le conseil dont il avait besoin pour son
avancement ?

Ces nécessités de la Chrétienté a toutes les époques
ont suscité les ouvriers et les doctrines qui devaient y
pourvoir :

50. Joan., 14, 26; 16, 13; 1 Joan. 2, 27.




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 201

Saint Athanase contre ['Arianisme, saint Augustin
contre Pélage et Donat; saint Bernard, saint Domini-
que, saint Francois, contre les maux de leur époque ;
saint Ignace, saint Vincent de Paul, saint Alphonse,
contre les détresses de la leur ; Jésus révélant son Cceur
dans un temps oit sa divine Humanité s'effagait de la
piété chrétienne ; Marie se manifestant au nétre pour
opposer au naturalisme le démenti du miracle en perma-
nence.

Ce sont 14, parmi la multitude des autres, quelques
exemples éclatants. Mais secondant le zéle des mission-
naires, réparant les erreurs de tactique, exaltant les
efforts nécessaires, livrant ses ressources et payant de
sa vie, que de labeurs ignorés, que de dévouements
inconnus fournis par les plus humbles d’entre nos fréres,
nous seront révélés au dernier Jour, comme ayant réa-
lisé T'unité de l'esprit dans la charité, et coopéré effica-
cement a la Récapitulation de toutes choses dans le
Christ, a la gloire du Pére!

Flux et reflux de la Communion des Saints ; Pourquoi
multiplier ces pages ? Livrons-les a la méditation de nos
fréres 3 qui doublement nous en sommes débiteur !



202 LA COMMUNION DES SAINTS

CONCLUSION. RESOLUTION. PRIERE

Conclusion

« Communion des Saints ! Quelle joyeuse et bienheu-
reuse clarté! C'est le trésor caché, la joie intime du
Catholigue. En pensant & la Communion des Saints, son
cceur se dilate. Il sort de I'étroitesse et de l'isolement de
I'espace et du temps, du Mol Il se sent en une commu-
nauté intime, inexprimable, d'esprit et de vie, qui exalte
infiniment ses besoins et ses aspirations. Communion
avec toutes ces grandes ames que la grace de Dieu a
élevées, de la vulgaire humanité jusqu'a sa hauteur, jus-
qu'a la participation de son étre! Plus de limites de
I'espace et du temps ! Des siécles passés, des civilisations
et des pays, dont le souvenir ne vit plus guére que dans
la légende, les ames lui sont présentes, l'appellent
« FRERE | » et I'embrassent dans leur charité !

Le Catholique n'est jamais seul | Toujours le Christ,
sa Téte, est prés de lui et avec la Téte tous les membres
de son Corps au ciel et sur la terre ; des courants de vie
invisible et mystérieuse en découlent a travers la com-
munauté catholique, des forces fécondantes, une charité
bienfaisante, des puissances de renouvellement d’'une jeu-
nesse toujours épanouie. Elles se joignent aux énergies
visibles de la vie de 1'Eglise catholique, en particulier
au Pape et a I'Evéque, les complétant et les perfection-
nant. Qui ne les voit pas et ne les apprécie pas, ne
peut saisir et se représenter vraiment le Catholicisme
dans son essence et dans son action. Mais a vrai dire,
c'est la foi simple de l'enfant qui seule les voit. Aussi
seule ouvre-t-elle les voies de la sainteté, selon la priére
de Jésus :

« Je vous bénis, 6 Pére, Seigneur du ciel et de la
terre, de ce que vous avez caché ces choses aux sages
(a leurs propres yeux) et aux prudents (selon la chair)
et les avez révélées aux petits. Oui, je vous bénis, &
Pére, de ce qu'il vous a plus ainsi. 51 »

51. Lc., 10, 21; K. Adam, Le vrai visage du Catholicisme,
p. 182.




DEVOIRS ENVERS LE CORPS 203

Résolution

Et toi, ame chrétienne qui as compris la splendeur de
ta foi, tressaille avec ton Chef dans son Saint-Esprit ;
bénis ton Peére céleste, et forme cette résolution :

Chaque jour désormais, ou du moins apres chacune
de mes communions, pour l'exaltation de ma foi, pour
l'affermissement de mon espérance, pour la dilatation de
ma charité, pour le parachévement de toutes choses en
notre commun Chef: en hommage de gratitude et de
joie, je visiterai en esprit l'une et triple Eglise, militante,
souffrante et triomphante.

Je renouvellerai ma fidélité a la Sainte Eglise hiérar-
chique ; je m'unirai aux justes dans le Cceur de Jeésus;
je prierai pour la conversion des pécheurs et le salut
des infidéles ; je porterai aux ames du Purgatoire I'an-
nonce de leur délivrance ; car riche de tous les trésors
de la Communion des Saints, & tous je ferai largesse,
aux justes, aux pécheurs, aux infidéles, aux défunts.

Je terminerai mon pélerinage au ciel, implorant pour
moi et pour tous ceux dont j'ai assumé la tutelle en cours
de route, l'intercession des Vierges et des Confesseurs,
des Martyrs et des Apdbtres, et des Ordres angéliques
et de la Reine de tous les Saints, Mére de Jésus, aupres
de Celui qui est la Téte et dont la plénitude déborde
en tous a la gloire de Dieu.

PERE, FILS ET SAINT-ESPRIT

Amen.

Priére pour la Communion des Saints

O J&sus, divin Chef qui nous avez incorporés 3 Vous,
nous ordonnant de nous aimer les uns les autres dans
votre dilection, afin d'étre ainsi connus pour vos dis-
ciples ; pardonnez-nous toutes les fautes que nous com-
mettons contre votre commandement nouveau; ne per-
mettez pas que, méme par légéreté, nous fassions si peu



204 LA COMMUNION DES SAINTS

que ce soit obstacle a I'Unité de votre Corps mystique ;
ni que désormais de pensée, de parole ou d'action, nous
blessions la charité répandue dans nos coeurs; mais
accordez-nous de réaliser en nous et de fomenter en tous
I'union des membres avec leur Chef, par I'oubli et le
don généreux de nous-mémes, par une parfaite docilité
a votre Saint-Esprit, et par une mansuétude participée
de la vétre.

Par les mérites des Anges et des Saints dont vous
nous avez voulu les fréres, pour 'amour de Marie votre
mére et la noétre, 6 vous qui priez votre Pére de nous
consommer dans 1'Unité, exaucez-nous.

Ainsi soit-il

Que la grace de Notre-Seigneur Jésus-Christ, I'amour
de Dieu et la communication du Saint-Esprit soient avec
vous tous. Amen,




TABLE DES MATIERES

3] 7. Vo - 9

InTrODUCTION : Le sens de la formule dogmatique. Explica-
tion des mots. — I. Sans verbal. — II. Sens doctrinal.... 17

PREMIERE PARTIE, HISTORIQUE :

LA COMMUNION DES SAINTS
DANS LA PENSEE CHRETIENNE

CHAPITRE PREMIER. — L'insertion de la formule au Symbole.

I. Analogies. — II. Nicétas de Rémésiana et Fauste de Riez.
— IIL Conclusion ...........cooveuunenin . 37

CHAPITRE II. — Les écrifs.

I. L'age apostolique. Origéne. Les Péres Grecs. — II. L'age
patristique (Suife). Les Latins. Saint Augustin. — IIL
L'age scolastique. Saint Bonaventure, — IV. Les défor-
‘mations protestantes .................................. 47

Cuaritre III. — Les Faits.

Les monuments de l'antiquité chrétienne. Epitaphes de Pec-
torlus et d'Abercius. Conclusion ................ . . 75

DEUXIEME PARTIE, DOCTRINALE :

LA COMMUNION DES SAINTS
DANS LA REVELATION CHRETIENNE

CHAPITRE PREMIER, — L'Enseignement révéle.

I. Les synoptiques : le Royaume de Dieu. — II. Saint Jean :
a vraie vigne. — III. Saint Paul : le Temple de Diew
L'épouse mystique. Le Corps du Christ ................ 85



206 TABLE DES MATIERES

Cuarirre 1L
L'analogie paulinienne du Corps mystique. Explications.
1. Le Chef, sa fonction. Le Corps. — II. Les membres, leur

nature : I'Eglise triomphante; 1'Eglise militante: 1'Eglise
souffrante. ConcluSion . .....eivin it 103

CuapiTrE III
Une réalisation typique de la Communion des Saints : I'Eucharistie.

I. Figure et réalité : le caractére sacramentel dans I'économie
de I'Incarnation. — II. Réalisation figurative : les espéces
sacramentelles ; les effets de la communion.............. 125

TROISIEME PARTIE, SPIRITUELLE :

LA COMMUNION DES SAINTS
DANS LA VIE CHRETIENNE

CHAPITRE PREMIER

Le don de Dieu antérieur au devoir qu’il fait naitre.

I. Sa cause : Jésus-Christ et 'Eglise. — II. Sa conséquence :
la dette contractée .........ccvevvurernenenrenernnaenns

Cuapitre II. — Notfre devoir : réaliser I'Unité envers le Chef.

I. Sauvegarder l'union : la médiation du Christ nécessaire ;
elle n'est pas en sa faveur, mais en la notre; le péché, le
schisme, I'hérésie. — II. Promouvoir 'unité : la conformité ;
ses degrés, ses objets, sa méthode; le divin Exemple.
Priére du Chef. — III. Consommer I'Unité. La Croix.... 147

CuapITRE III. — Notre devoir : réaliser l'unité envers le Corps.

1. L'Eglise : I'Eglise personnifie le Christ; la hiérarchie, sa
fonction ; I'Unité sauvegardée et promue; l'unité consom-
mée; l'ceuvre de la Liturgie; grandeur de I'Eglise. —

II. Les membres : I'Eglise triomphante ; I'Eglise souffrante ;
L'Eglise militante ............cocoonemncnnornsanrenens 165

Conclusion, Résolution, Priére ........ R - B



Achevé d'iMpRIMER
sur les pResses de
U'ImprimeRie d’Arcueil,
33, Rue de la Vallée A
Arcugil (Seine).

Dépdr ligal No 179 16n TrimesTRe 1954




{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }


{ "type": "Book", "isBackSide": false }

