
A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothèque avant d’être numérisé avec
précaution par Google dans le cadre d’un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l’ensemble du patrimoine littéraire mondial en
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient à présent au domaine public. L’expression
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’un pays à l’autre. Les livres libres de droit sont
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir
du long chemin parcouru par l’ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

Consignes d’utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre
ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine.
Il s’agit toutefois d’un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des
contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers à des fins commercialesNous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l’usage des particuliers.
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder à des requêtes automatiséesN’envoyez aucune requête automatisée quelle qu’elle soit au système Google. Si vous effectuez
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer
d’importantes quantités de texte, n’hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l’utilisation des
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.

+ Ne pas supprimer l’attributionLe filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet
et leur permettre d’accéder à davantage de documents par l’intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en
aucun cas.

+ Rester dans la légalitéQuelle que soit l’utilisation que vous comptez faire des fichiers, n’oubliez pas qu’il est de votre responsabilité de
veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu’il en va de même dans
les autres pays. La durée légale des droits d’auteur d’un livre varie d’un pays à l’autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier
les ouvrages dont l’utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l’est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur Google
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous
vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut être sévère.

À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l’accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frano̧ais, Google souhaite
contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l’adressehttp://books.google.com

1

https://books.google.be/books?id=gZ_6IfNGc6IC&hl=fr




PBM 248.159.2

GROU Inte

QUE

MAR
IAL

N
Y
A

B
I
B
L

OMNIBUS-GENTIBUS

N
E
U
X

・N
-
D

ε
χ
α

1279

TT-B -15





17-8-15



alusagedePopaput





L'INTÉRIEUR

DE JÉSUS ET DE MARIE

B
A
I
S
I
U
N

ΤΟΜΕ IF

INTER MARIE -
BANNEU

S

1279.

Ⅱ-B-15



DE L'IMPRIMERIE DE CHARLES,

RUE THIONVILLE , N° 36.

DE16202ELDEAVELE

Propriété de Éditeur.

Beame



L'INTÉRIEUR

DE JÉSUS ET DE MARIE,

PAR LE R. P. GROU ,

DE LA COMPAGNIE DE JÉSUS.

TOME Ier.

C
O
N
G

O
T
H
E
C
A

MIS
N
I
S

DONUS
PARISIENSIS

PARIS ,

BEAUCE, LIBRAIRE ,RUE J.-J. ROUSSEAU,

N°. 14.

1815.



baesthe



AVANT - PROPOS.

Jésus est l'unique et le parfait modèle

proposé à tous les chrétiens ; ils ne sont

chrétiens dans leurs sentimens et dans

leur conduite , qu'autant qu'ils appro-

chent de ce modèle. Sa vie est l'explica-

tion la plus claire etla plus sûre desadoc-

trine; il apratiqué excellemment ce qu'il

aenseigné ; et il n'estpas un seul point, nī

de ses préceptes , ni de ses conseils évan-

géliques , qu'il n'ait pleinement et cons-

tamment accompli. On ne saurait donc

étudier avec trop d'attention jusqu'aux

moindres traits de sa vie, pour appren-

dre de quelle manière on doit se com-

porter dans les mêmes circonstances .



ij
AVANT - PROPOS.

Mais cequi demande le plus notre appli-

cation, ce sont sesdispositions intérieures

qui ont été l'âme de ses actions. Nous ne

parlerons , nous n'agirons , nous ne souf-

frirons jamais comme lui, si nous ne

pensons , si nous ne sommes affectés

comme lui. C'est dans son esprit , c'est

dans son cœur que nous devons nous

efforcer de pénétrer; et c'est par-là qu'il

nous importe le plus de lui ressembler.

Au reste , n'espérons pas d'entrer bien

avant dans cet intérieur divin par nos

réflexions . Que pouvons-nous connaître

de ce qui se passait dans son âme ; que

ce qu'il daignera lui-même nous en dé-

couvrir? Cettefaveur précieuse , qui est

la source de toutes les autres , il ne

l'accorde qu'à ceux qui la désirent avec

ardeur , qui la lui demandent avec ins-

tance , et qui s'y disposent par une



AVANT - PROPOS. iij

extrême fidélité à la grâce. Sommes-nous

de ce nombre ? Aspirons-nous à con-

noître l'intérieur de Jésus , à dessein de

l'imiter ? Est-ce là le grand objet de nos

prières ? Nous y préparons-nous par une

docilité entière à suivre les mouvemens

du Saint-Esprit ? O qu'il est peu de chré-

tiens , même parmi ceux qui font une

profession ouverte de piété , qui puissent

se rendre un pareil témoignage ! et de-lå

vient sans doute que les hommes spiri-

tuels et intérieurs sont si rares , tandis

que tous devraient l'être plus ou moins,

chacun selon le degré de sa grâce .

Quant à l'Intérieur de Marie , pour

exécuter mon dessein , je m'en tiendrai

à ce que l'évangile et la tradition de

l'église nous apprennent d'elle . Dieu n'a

pas jugé à propos que nous fussions

instruits du détail de sa vie ; mais le peu



iv AVANT-PROPOS.

que nous en savons , est suffisant pour

notre édification. Respectantle secret de

Dieu, nous ne devons pas désirer d'en

savoir davantage.



SUJETS

DE MÉDITATION

Pour tous les Dimanches et Fétes prin-

cipales de l'année , tirés de l'Intérieur

de Jésus et de Marie.

Pour le premier Dimanche de l'Avent et la

Semaine.

L'Intérieur de Jésus a répondu au dessein

de l'Incarnation ,

2º Dimanche et Semaine.

pag. I

Dévouementde J.-C. en entrant au monde , 13

3ºDimanche et Semaine.

Jésus dans le sein de sa mère ,
49

4ºDimanche et Semaine.

Quels parens J.-C. se choisit ,

Par où J.-C. releva la bassesse de sa

naissance
,

38

obnoise45



ij SUJETS

১

Pour Noël et l'Octave .

Naissance de J.-C. à Bethléem ,

Jésus appelle les Bergers à sa crèche ,

53

60

Cantique desAnges à la naissance de Jésus , 67

Le 1er janvier.

Circoncision de J.-C.

Le jour de l'Épiphanie et l'Octave.

07
2

Fuite en Égypte ,

Les Mages appelés à Bethléem par J.-C. 81

Depuis l'Épiphanie jusqu'à la Quinquagésime.

102

108

116

121

128

136

Consolations de Jésus dans son enfance,

Vie de Jésus à Nazareth ,

Jésus dans le Temple parmiles Docteurs ,

Jésus rend obéissance à ses parens ,

Jésusgagne savie par le travail des mains ,

Le 2º février.g

Présentation de J.-C. au Temple ,

LeDimanche de la Quinquagésisme et Semaine.

Baptême de J.-C. , 144

Le rer Dimanche de Carême et Semaine.T

Tantation de J.-C. ,
150



DE MÉDITATION.

Le 2º Dimanche de Carême et Semaine.

Comment J.-C. repousse la tentation,

Fin de cette tentation ,

Le 3º Dimanche de Carême et Semaine.

Amour de J.-C. pour la Croix ,

iij

156

168

272

Le 4º Dimanche et Semaine.

Passion de J.-C. , ordonnée de Dieu ,

Le 5º Dimanche de Carême.

J.-C. a sacrifié sa vie de lui-même ,

Le 6e Dimanche de Carême et Semaine.

Agonie de J.-C. au jardindes Olives ,

Le lundi Saint.

I

12

17

Trahison de Judas et douceurde J.-C. 24

Le mardi Saint.

Renoncement de Saint-Pierre ,

Le mercredi Saint.

bal 33

Silence de J.-C. en présence de ses juges , 41

Le jeudi Saint.

Jesus lave les pieds à ses apôtres , 466



iv SUJETS

Lanuit du jeudi au vendredi.

Souffrances de J.-C. dans la passion , 53

Le vendredi Saint.

Double abandonde J.-C. mourant , 69

Le samedi Saint.

J.-C. prie pour ses ennemis ,

Le jour de Pâques et l'Octave.

Résurrection de J.-C. ,

Le 1er Dimanche après Pâqueset Semaine.

Oraison de J.-C. ,

Le 2º Dimanche et Semaine.

62

78

56

De l'humilité de J.-C. , 281

Le 3ºDimanche et Semaine.

De la douceur de J.-C. , 292

Le 4º Dimanche et Semaine.

De l'amourde J.-C. pour son père ,
303

Le 5º Dimanche et Semaine.

De l'amour de J.-C. pour les hommes , 319



DE MÉDITATION.

Le 6º Dimanche et Semaine.

L'amour a fait à la fois le bonheur et le

tourment de J.-C.

Le 7º Dimanche et Semaine.

La Pentecôte et l'Octave.

Simplicité de J.-C.

Descente du Saint-Esprit ,

330

337

33

Le 1er Dimanche après la Pentecôte jusqu'à la

fête du Saint-Sacrement.

La fête du Saint-Sacrement.

Choixdes Apôtres ,

De l'institution de l'Eucharistie ,

Vie eucharistique de J.-C. ,

Le 2º. Dimanche après la Pentecôte,

174

474

94

Le jour du sacré Cœur et le Dimanche suivant

et Semaine.

De ladévotion au Cœur de Jésus , 99

Le 4º. Dimanche après la Pentecôte et Semaine.

Commencemens de laprédication de J.-C., 182

Le 5e. Dimanche et Semaine.

Manière d'enseigner de J.-C. ,

Le 6º, Dimanche et Semaine.

Travauxde J.-C. dans sa prédication,

189

196



vj OISUJETS

Le 7º Dimanche et Semaine.

Miracles de Jésus-Christ

σες

204

Le 8e Dimanche et Semaine.

Réserve de J.-C. dans la manifestation demi

sa divinité -20000H
2

Le 9º Dimanche et Semaine.орной

Conduitede J.-C. àl'égard de ses Apôtres , 217

Le 10 Dimanche et Semaine.

Vie commune de Jésus-Christ,
226

Le 11º Dimanche et Semaine. clo

Accueil que J.-C. fait aux pécheurs , 231

Le 12º Dimanche et Semaine.

Conduite contraire des Pharisiens ,

EC

Le 13º Dimanche

Pleurs de J.-C. sur Jérusalem ,

239

et Semaine DIO

1249

stt .Le 14º Dimanche et Semaine.

De l'abnégation de Jésus-Christ , 346

LLe 15eDimanche et Semaine.

Comment J.-C. a traité les affaires de son

Corpère , imbibong ba buab Dutch zu 359



DE MÉDITATION.

Le 16º Dimanche et Semaine.

Jésus-Christ n'est révélé qu'aux petits ,

Le 17º Dimanche et Semaine.

Jésus-Christ ennemi du faux zèle ,

Le 18º Dimanche et Semaine.

vij

377

384

Aversion de J.-C. par les faux Docteurs , 394

Le 19º Dimanche et Semaine.

J.-C. objet de contradiction et sujet de

scandale ,
410

Le 20º Dimanche et Semaine.

J.-C. estvenu apporter l'amour de Dieu

sur la terre ,
423

Le 21º Dimanche et Semaine.

J.-C. adorateur en esprit et en vérité ,
433

22ªDimanche et Semaine.

J.-C. ne s'est rien approprié ,
444

23ª Dimanche et Semaine.

J.-C. ne s'est pas glorifié lui-même ,

Fin des Méditations .

456





L'INTÉRIEUR

DE JÉSUS ET DE MARIE.

PREMIÈRE PARTIE.

CHAPITRE PREMIER.

L'Intérieur de Jésus a répondu aux des-

seins de l'Incarnation .

Pour se former une idée de l'intéricur

de Jésus , il faut remonter jusqu'au des-

sein de Dieu , dans l'ineffable Mystère de

l'Incarnation :Dieu, ayantprévu et permis

la chutedu premier homme , laquelle en-

traînoit sa perte éternelle et celle de sa

postérité , n'a point voulu que cette chute

fût sans remède , comme l'avoit été celle-

des Anges rebelles , mais il a résolude la

réparer d'unemanière avantageuse pour sa

I. I



(2)

gloire et pour notre salut. Dans cette vue ,

il a choisi , parmi les enfans d'Adam , un

homme qui fût le médiateur de sa récon-

ciliation avec le genre humain, qui se dé-

vouất , en qualité de victime, pour l'expia-

tion du péché d'Adam , et de tous les

autres péchés qui ont été commis depuis ;

qui se chargeât de satisfaire pleinement à

sa justice , de désarmer sa colère , en con-

sentant à porter lui seul tous les coups ,

et qui , par son obéissance et son immo-

lation volontaire , lui rendît plus de gloire

que le péché ne lui en avoit ôté , et nous

rétablît dans un nouvel état préférable à

celui dont nous étions déchus.

Mais si cet homme eût été pécheur ,

commenous , incapablede satifaire à Dieu

pour lui-même , comment eût-il pu l'ap-

paiser en notre faveur? Il falloit donc qu'il

fût exempt de tout péché , même de celui

que nous contractons par notre seule ori-

gine. L'innocencene suffisoit pas , il falloit

qu'il fût saint , et qu'il n'offrit rien en sa

personne que d'agréable à Dieu. Ce n'étoit

pas encore assez un pur homme , quel-

qu'innocent , quelque saint qu'on le sup-

1



(5 )

pose , ne pouvoit présenter à la majesté

infinie de Dieu , une satisfaction propor-

tionnée à la grandeur de l'offense. Il étoit

nécessaire qu'une telle satisfaction , finie

en elle-même , tirât une valeur infinie de

ladignitéde la personne qui la présentoit,

et qu'à ce titre , non seulement elle mé-

ritât d'être acceptée , mais elle ne pût être

refusée. Par conséquent, cette personne

devoit nécessairement être une personne

divine. Ainsi il falloit que le médiateur

entre Dicu et les hommes fût Dieu et

hommetout ensemble : homme , pour s'hu-

milier , pour se soumettre en notre place

àla peine qui nous étoit dûe ; Dieu , pour

communiquer à cette humiliation et à cette

peine un prix qui égalât , et qui surpassât

mêmeincomparablementtoutesnos dettes.

Tel est le but que Dieu s'est proposé

dans leMystère de l'Incarnation , Mystère

qui , par son incompréhensibilité même ,

nous fait comprendre quel mal c'est que le

péché , par rapport à Dieu qu'il offense , et

par rapport à l'homme qui s'en rend cou-

pable. C'est un mal si grand , qu'il ne faut

pas moins qu'un Homme-Dieu pour le ré-



(4)

parer , sans quoi l'outrage qu'il fait à Dieu

subsiste toujours , et toutes les peines que

l'homme souffriroit , durant l'éternité , ne

sauroient l'expier. Dieu ne fait riend'inu-

tile , et cequi est vrai de toutes ses œuvres ,

l'est à plus forte raison de son œuvre par

excellence , de la plus grande qui soit

sortie , et qui ait jamais pu sortir de ses

mains . L'incarnation du fils de Dieu n'est

qu'un moyen ; la fin est , d'une part , la

gloire deDieu , non cette gloire essentielle

qu'il se rend à lui-même , et qu'il ne peut

jamais perdre ; mais la gloire qu'il attend

de ses créatures , et dont elles peuvent le

frustrer; et d'autre part, le salut de l'hom-

me , son bonheur éternel , qui est la ré-

compense de la gloire qu'il aura rendue

librement à Dieu. Et puisque tout moyen

est de sa nature subordonnéà sa fin , qu'on

juge de la grandeur de cette double fin ,

par celle du moyen que Dieu a employé

poury parvenir ; qu'on juge encore de la

malice du péché , qui seul peut faire man-

quer cette fin , et en rendre le moyen

inutile.

En Jésus - Christ donc , la nature divine



( 5 )

et la nature humaine , ont été unies dans

la personne du Verbe , d'une unionqui a

commencé dès le moment de sa concep-

tion; d'une union commune à son âme et

à son corps ; d'une union indissoluble , et

que la mort même ne pouvoit rompre ;

d'une union , en vertu de laquelle il n'y

avoit en Jésus-Christ qu'un seul moi, le

moi du verbe : en sorte que tout ce qu'il a

pensé , dit , fait , souffert selon sa nature

humaine, appartenoitpersonnellement au

verbe; et qu'à causede cette unité de per-

sonne , il étoit également vrai de dire que

le fils de Dieu étoit le fils de Marie , et le

fils de Marie fils de Dieu.

Cette faveur est , sans contredit , la plús

grande que Dieu pût faire ànotre nature,

et aux deux substances qui la composent.

Elle est purement gratuite ; et il étoit ab-

solumentimpossible que l'âme , et encore

moins la chair de Jésus-Christ , la méri-

tassent en aucune manière . Elle a été l'effet

d'une prédilection unique de Dieu , à l'é-

gard de cette âme et de cette chair , pré-

dilection qui est au-dessous de l'amour

qu'il a cu et qu'il aura jamais pour tous



(6)

les anges et tous les hommes ensemble.

En vertu de cette union , Jésus -Christ

commehommeareçulaplénitude detoutes

les grâces ; et c'est de cette plénitude que

nous recevons celles qui nous sont com-

muniquées. (1) Elles lui ont été données

pour les répandre sur nous ; mais il nous

en fait part sans s'appauvrir ; et la source

ne diminue point par tous les ruisseaux

qui endécoulent. C'est que nous n'avons

l'esprit de Dieu qu'avec mesure , au lieu

qu'il l'a eu sans mesure. (2) Son entende-

menta été rempli de tous les trésors de la

sagesse et de la science. (3) Il a eu une

connoissance de Dieu , de sa nature , de

ses perfections , de ce qui lui est dû , de

ses œuvres naturelles et surnaturelles

supérieure sans aucune proportion , à

celle des plus sublimes intelligences. Sa

volonté a été rendue impeccable , inca-

pable de la moindre imperfection , libre

uniquement dans le choix du bien et

établie dans une disposition continuelle et

,

(1) Joan. I. 16.- (2) Ibid II. 34.-(3) Colos,

II. 3.

,



( 7 )

invariable de tout faire et de tout souffrir

pour la gloire de son père. En lui , la

divinité a exercé l'empire le plus absolu

sur l'humanité , et l'a tenue en toutes

choses dans la dépendance la plus soumise

et laplus volontaire .

Quels ont dû être les sentimens , quelles

ont dû être les vertus d'une telle âme ? La

foi nil'espérance , quisontune suitede l'im-

perfectionde notre conditionprésente, n'a-

voient pointlieu parrapportàlui, puisqu'il

voyoittoujours Dieuintuitivement, et qu'il

jouissoit du bonheur attaché à cettevision.

Mais quel amour pour son père ! quel zèle

pour sa gloire ! quelle reconnoissance de

ses bienfaits , dont il sentoittoutle prix !

quelle humilité , ou plutôt quel anéantis-

sement ! quelle charité pour les hommes !

Je ne parle point ici de l'exercice de ces

vertus ; mais de leur habitude, telle qu'elle

fut infuse dans l'âme de Jésus-Christ , au

moment de sacréation , et de son union

avec le verbe. Cette habitude étoit d'abord

àun si hautpoint de perfection , qu'elle ne

pouvoit croître , et que les actes qu'il en

produisit depuis , n'y ajoutèrent rien.



( 8 )

Quand auxqualités naturelles , elles ré-

pondoient enlui aux surnaturelles . Son âme

fut douée de facultés plus excellentes , sans

comparaisonquecellesdesespritsbienheu-

reux et enrichiedes plus hautes connoissan-

ces , qu'elle puisoit immédiatement dansle

sein de la divinité. Ses sentimens étoient

d'unedroiture,d'unenoblesse,d'unepureté,

d'unedélicatesse,qu'il estimpossibledecon-

cevoir. Toutes ses passions se réduisoient à

l'amour du vrai bien, et à la haine du vrai

mal. Iln'étoitsusceptible ni d'espritpropre,

ni de volontépropre , nid'amour-propre.

La personne du verbe commandoit tout,

animoit tout , dirigeoit tout , s'approprioit

tout; l'humanité sainte opéroitou souffroit

conformément à sa nature , sans pouvoir

se rien attribuer , ni rien rapporter à elle.

Maître absolu de son imagination et de ses

passions, il n'en éprouvoit que les impres-

sions qu'il vouloit, quand il vouloit , et

autant qu'il vouloit ; et il ne vouloit rien à

cet égard que ce qui avoit été réglé parson

père , et conséquemment par lui-même en

tant que Dieu. Il ne s'est rien passé dans

son âme , soit indépendamment , soit dé-



(9 )

pendammentdu corps, soit par sa volonté,

soitpar une volonté étrangère , qui n'eût

été résolu de toute éternité , dont il n'eut

une connoissance anticipée , qui ne se

rapportat au grand objet de sa mission ,

etqu'il n'ait librement accepté et accompli

dans la vuede remplir cet objet. Son corps,

formé par le Saint-Esprit , avoit toutes les

dispositions requises pour seconder par-

faitement les opérations de l'âme. Leur

union , leur concert , leur subordination

étoient admirables; etjamais instrument

ne correspondit plus fidèlement au ressort

intérieur qui la gouvernoit. En un mot ,

Jésus - Christ , quoique sujet , parce qu'il

le vouloit bien à toutes nos infirmités

naturelles , étoit selon l'âme et selon le

corps , le chef-d'œuvre le plus accompli ,

qui soit sorti des mains du créateur : le

premier homme n'en approchait pas ; et

par son union avec le verbe l'humanité en

lui a été élevéeà une sainteté, qui ne peut

être inférieure qu'à celle de Dieu seul .

,

Telles ont été les suites nécessaires de

l'Incarnation , par rapport à J.-C. Jugeons

par-là de son intérieur. Que ces idées ne
*



( 10 )

1

nous quittent pas , et qu'elles nous diri-

gent dans le détail où nous allons entrer.

Effrayés d'une perfection qu'il n'est pas

possible à aucune intelligence créée de se

représenter , vous me demanderez en quoi

il dépend de nous d'imiter l'intérieur de

Jésus-Christ , tel que je viens de l'exposer.

Je vous réponds que cela ne dépend pas

denous , et que ce n'est pas non plus ce

qui est proposé à notre imitation. Jésus-

Christ , comme homme , n'a rien mis du

sien dans les dispositions parfaites où l'a

mis son union avec le verbe. Cette union ,

qui comprenoit la plénitude de toutes les

grâces , étoit un pur don de Dieu ; et sa

sainte humanité n'en a été favorisée qu'en

conséquence du grand dessein que Dieu

avoit formé sur elle. Elle étoit destinée à

être la réparatrice de la gloire de Dieu , à

payer le prix de notre rédemption , à sa-

tisfaire pour tous nos péchés , à nous re-

mettre dans la voie du ciel , à nous mé-

riter toutes les grâces qui nous y con-

duisent. Jésus-Christ seul (1) est l'agneau

(1) Joan. I. 29.



( 11 )

de Dieu , qui ôte le péché du monde ; if

est le seul vrai adorateur qui ait adoré

Dieu en esprit et en vérité , en son nom

et au nôtre. Il est la seule victime que nous

puissions lui offrir , qui lui soit agréable ,

qui l'honore d'une manière digne de lui ,

qui nous autorise à lui demander tout ce

qui peut contribuer à notre salut , et qui

ne lui permette pas de nous le refuser.

Ce dessein de Dieu sur J.-C. est unique.

Dieu n'a jamais eu , ni n'aura jamais

de pareil dessein sur aucun des élus : ainsi

il n'a point fait , ni ne fera en leur faveur

rien de semblable à ce qu'il a fait pour lui.

Mais il est certain , etla foi nous l'apprend,

que Dieu a sur chacundesélus des desseins

particuliers de sainteté ; il est certain

qu'outre les dispositions naturelles , rela-

tives à ces desseins , il leur a préparé une

chaîne de grâces propres à les élever à ce

degré de sainteté , et qu'il ne dépend pas

de luiqu'ils n'y parviennent. En ce sens , il

est vrai qu'ils afait pour euxla mêmechose

que pour Jésus-Christ , et qu'il attend

d'eux une correspondance proportionnée.

Persuadons-nous donc bien que rien ne



(12)

>

nous manquede la part de Dieu , comme

rien n'a manqué à Jésus - Christ ; qu'il

n'exige de nous, comme de lui, qu'à raison

de ce qu'il nous a donné , et de ce qu'il

nous a mis en état de faire et de souffrir

pour lui . L'un a reçu cinq talens , l'autre

deux , l'autre un , chacun selon sa capacité.

Ce qu'il nous demande avec justice , est

quenousmettions ces talens à profit, selon

ce qu'ils doivent rapporter. Le champ de

nos cœurs, où est semé le bon grain, n'est

pas dans tous d'une égale fertilité. Celui-ci

ne peut rendre quetrente pourun; celui-là

peut rendre jusqu'à soixante , et quelques-

uns jusqu'à cent. Ces différens degrés de

fertilité sont undon de Dieu, qui metdans

chaque âme ce qu'il lui plait , suivant les

desseins qu'il a sur elle. Mais il dépendde

nous de faire valoir ce don de Dieu, à pro-

portion de ce qu'il a droit d'en attendre ;

etnous sommes plus ou moins coupables ,

si le profit ne répond pas à la mesure des

talens , ni la moisson à la fertilité de la

terre , par le défaut de notre coopération.

Voilà uniquement enquoi il nous estpro-

posé d'imiter l'Intérieur de Jésus-Christ ,



(13)

-a -cequi est tout fait en notre pouvoir.

Laissons donc les regrets inutiles sur le

passé. Demandons-en sincèrementpardon,

nous l'obtiendrons , si nous sommes ré-

solus de mieux faire à l'avenir. Voyons où

nous en sommes ; et commençons par bien

user de la grâce présente. Que notre fidé-

lité se soutienne; ne nous rebutons pas des

chutes , pourvu que nous nous en relevions

au plutôt; elles n'auront d'autre effet que

de nous humilier , de nous encourager , de

diminuer notre confiance en nous-mêmes ,

etd'augmenter celle que nous devons met-

tre en Dieu .

CHAPITRE II .

Dévouement de Jésus-Christ en entrant

au monde.

Le premier acte que fit Jésus-Christ en

entrant aumonde , c'est-à-dire au moment

de sa conception dans le sein de Marie ,

fut de se dévouer absolumentà toutes les

volontés de son père. C'est saint Paul qui



(14)

nous en assure , et qui lui fait alors pro-

férer de cœur les paroles d'un psaume,

quicontiennent cette offrande. Pour cette

raison , à son entrée dans le monde il dit

Vous n'avez point accepté les hosties ni

les oblations ; mais vous m'avezforméun

corps . Les holocaustes et les victimes pour

le péché ne vous ont point été agréables.

Alors j'ai dit : Voici que je viens : il est

écrit à la tête du livre à mon sujet , que

j'accomplisse, ó Dieu , votre volonté. (1)

Le psaume ajoute : Mon Dieu , j'y con-

sens ; et votre loi est au milieu de mon

cœur (2). Voilà donc Jésus -Christ qui se

substitue aux sacrifices de l'ancienne loi ,

lesquels n'étoient que l'ombre et la figure

du sien. Il offre et dévoue son corps à la

place des holocaustes , des victimes d'ex-

piations , des hosties d'actions de grâces et

d'impétration : victimes qui par elles-mê-

mes n'avoient rien que Dieu pût agréer ,

rien qui fût propre à l'honorer , à recon-

noître ses bienfaits , à expier les péchés , à

attirer sa grâce sur les hommes.

(1) Hebr. X. 5 , 6 , 7.- (2) Psalm. 39.



( 15)

Par ce grand acte de dévouement , Jé-

sus-Christ reconnoît solennellement qu'il

n'est point à lui , qu'il n'existe point pour

lui , qu'il n'a reçu un corps que pour l'im-

moler à la gloire de son père, et pour le

salut dugenre humain. Ill'immole d'avance

d'une volonté prompte, généreuse , éga-

lement libre et soumise.

Que d'actes renfermés dans ce seul acte.

Acted'adoration la plus profonde , d'hom-

mage rendu à la majesté suprême, et au

domaine de Dieu , par un Homme-Dicu.

Acte d'amour le plus parfait , par lequel il

consacre sa vie à celui de qui il la tient.

Acte d'obéissance à toutes les volontés de

son père sur lui. Acte d'humilité , ou plu-

tôt d'anéantissement , semettantdans l'état

d'une victime destinée à être détruite et

consumée. Acte d'une charité incompré-

hensible pour les hommes , au nom et à

laplacedesquels ilse dévoue, afin de les re-

tirerde l'enfer , et deles rétablir dans leurs

droits à l'héritage céleste. Toute la suitede

laviede Jésus-Christn'aété quele dévelop-

pement et l'exécution de ce premier acte ,

qui en effet en embrassoit distinctement

jusqu'aux moindres circonstances.



(16 )

Car en cet instant même il eut une vue

claire et détaillée de toutes ses souffrances

intérieures et extérieures. Il en connut le

nombre , la variété , le degré , la durée :

tout lui fut montré; il accepta tout ; et il

entra ainsi dans cette longue carrière de

peines ,qui devoit se terminer par la croix.

Elle lui fut toujours présente cette croix ;

et à chaque pas qu'il faisoit, il s'avançoit ,

vers elle, le sachant, le voulant , le désirant

ardemment , sans s'arrêter ni s'en dé-

tourner.

Ici l'intérieur de Jésus commence d'être

le modèle du chrétien, et je ne crains pas

de dire que c'est là le point capital de son

imitation', et que tout le reste en dépend.

Le dévouementà Dieu est l'âme de lapiété;

il n'est pasmoins possible de concevoir de

véritable religion sans cela. On ne rend ,

ditsaintAugustin,de culte à Dieu que par

l'amour ; et il est évident qu'on ne l'aime,

qu'autant qu'on lui est dévoué. Ainsi l'on

n'est , et l'on ne peut être chrétien que par

le dévouementdel'esprit etdu cœur ; les

démonstrations et les pratiques extérieures,

ne sont qu'une vaine grimace , si elles ne



( 17 )

sont l'expression de ce dévouement , qui

doit se manifester dans toute la conduite.

Pour en connoître la nature et les qua-

lités , étudiez celui de Jésus-Christ , et con-

formez-vousy en vous soumettant, comme

lui, en tout et sans réserve à la volonté

divine , en vous consacrant, comme lui ,

avant tout et par-dessus tout à lagloirede

Dieu , en subordonnant vos intérêts même

spirituels et éternels aux siens , et en ne les

envisageant que dans les siens. Penser à

son salut uniquement par rapport à soi ;

remplir ses devoirs de chrétien dans la

crainte de se damner , et dans la vue d'as-

surer son bonheur , c'est une bonnedispo-

sition sans doute , mais une disposition

très - imparfaite ; c'est être dévoué à soi-

même plutôt qu'à Dieu. Quoique l'intérêt

deDieu n'en soit point exclus , ce qui la

rendroit criminelle; il n'y tient néanmoins

que le secondrang, tandis que l'ordre veut

qu'il soit aupremier. La crainte est le com-

mencement de la sagesse; l'espérance en

est le progrès ; mais l'amour et le dévoue-

ment en sont la consommation : Ayez la

vuede votre salut , ayez celle de votre per-



( 18 )

fection et de votre sainteté, Dieu vous l'or-

donne; mais ne vous fixez point à cette

vue , élevez-vous plus haut, et envisagez

dans votre sainteté et dans votre salut la

gloire de Dieu , qui est sa dernière fin , et

qui doit être la vôtre.

Ainsi l'a entendu et pratiqué Jésus-

Christ; et ce n'est pas ici un pointde con-

seil , c'est un précepte aussi formel et aussi

exprès que celui d'aimer Dieu de tout son

cœur. Expliquez le précepte de l'amour de

Dieu comme il vous plaira , vous trouverez

qu'il suppose le dévouement, et qu'il ne

peut être accomplique par là. On ne réflé-

chit pas assez là- dessus dans le christia-

nisme; et j'ose le dire , les prédicateurs ,

les confesseurs , les écrivains sur les ma-

tières de piété , n'insistent pas assez sur ce

point , qui est l'objet principal de l'imita-

tionde Jésus-Christ. Si ce n'est point là la

source des désordres des chrétiens , c'est

du moins celle de leur tiédeur, de leur lâ-

cheté , de leur imperfection ; c'est aussi

celle de leurs scrupules , de leurs doutes ,

de leurs anxiétés, etde toutes lespeines de

conscience qui les tourmentent. Une âme,



(19

tout-à-fait dévouée est mise par la grâce

au - dessus de ces peines, qui ne viennent

qued'un cœur étroit , intéressé , qui dispute

avec Dieu sur ce qu'il doit lui donner , ou

ce qu'il peut lui refuser. Si elle est tour-

mentée , c'est par voie de purification et

d'épreuve; c'est Dieu qui l'exerce parce

qu'elle lui est dévouée; et non elle-même

qui se trouble et s'agite , parce qu'elle ne

l'est pas. Elle entre aussi par son dévoue-

ment dans le sentier de la perfection, et

tant qu'elle y persiste, elle ne sauroit de-

venir ni tiède , ni lâche. Tant qu'elle de-

meure dévouée , elle est sous l'empire de

la grâce, et la nature ne peut commencer

d'avoir prise sur elle , que lorsqu'elle relâ-

che les nœuds de son dévouement.

Ondemandepourquoi les premiers chré-

tiens étoientpresque tous des hommes inté-

rieurs , au point qu'ils ne concevoient pas

qu'on pût être chrétien , sans être intérieur;

et pourquoi au contraire les chrétiens de

nos jours n'ont pas même la plupart l'idée

delavie intérieure , ne la croyent pas es-

sentielle au christianisme , et la regardent,

les uns comme une belle chimère, les au-



( 20 )

trescommeunemysticitédangereuse , dont

il faut s'éloigner avec horreur. La raison

n'en est pas difficileà rendre. Les premiers

chrétiens qui étoient ou des juifs ou des

payens convertis , étoient intimement per-

suadés qu'embrasserla religion chrétienne,

et se dévouer à Dieu à l'exemple de Jésus-

Christ, c'étoit absolument la même chose ;

qu'unchrétienétoitunhomme céleste , qui

netenoitàlaterre que par nécessité, et qui

devroit être toujours prêt à sacrifier biens,

amis , parens , patrie, réputation, viemême,

quandl'intérêt de Dieu le demandoit; qu'il

ne devoit plus écouter ni suivre en rien les

mouvemens de la nature corrompue, mais

se livrer entièrement aux impressions de

lagrâce , se laisser gouverner par l'esprit

de Dieu, et se conduire en tout par des

principes surnaturels. Le baptême étoit

pour eux une consécration à Dieu , un di-

vorce éternel avec le monde et le démon ,

un renoncement absolu à eux-mêmes , une

mort totale au péché , un engagement ir-

révocable à une vie nouvelle, un revête-

ment de Jésus-Christ. C'est sur ce pied là ,

qu'ils le recevoient avec une parfaite con-



( 21 )

noissance de cause; et au sortir de ce bain

salutaire , tout leur soin étoit de se mainte-

nir dans lapuretédeconscience qui en étoit

l'effet , par la fuite des occasions , par l'u-

sage continuel de la prière , des sacremens,

dela parolede Dieu ; parla pratique exacte

des vertus chrétiennes . Pour leurs enfans ,

qui recevoient le baptême dès leur nais-

sance , ils leur en rappeloient sans cesse les

obligations , ils les formoient à la piété ; ils

les menoient ou les portoient de bonne

heure aux assemblés; ils leur procuroient

ou leur donnoient eux - mêmes les instruc-

tions nécessaires , et n'avoient rientant à

cœurquede les conserver dans l'innocence.

De tels enfans dévoués à Dieu par leurs

parens , ratifioient ce dévouement dès le

premier usage de leur raison; et la grâce

ne rencontroit aucun obstacle dans des

cœurs si bien préparés.

16A-t-on du christianisme les mêmes idées

aujourd'hui ; et les parens les inspirent-

ils de bonne heure à leurs enfans ? Pres-

qu'aussi-tôt chrétiens que nés , nous rap-

pelons-nous dans la suite les engagemens

qu'on a pris pour nous au baptême , et que



( 22 )

nous n'étions pas en état de connoître ?

Les renouvellons - nous en notre propre

nom ? prenons - nous même soin de nous

instruire en quoi ils consistent ? Si l'on

nous disoit , d'après saintPaul , qu'envertu

de notre baptême nous ne sommes plus à

nous , que nous appartenons àJésus-Christ,

que nous devons être revêtus de Jésus-

Christ, en avoir les pensées et les senti-

mens , et les exprimer dans notre con-

duite ; qu'il ne s'agit même plus de nous

dévouer à lui , puisque nous le sommes

déjà par notre qualité de chrétiens ; mais

de nous comporter en tout comme étant

dévoués à son service , c'est-à-dire de ne

vivre que pour lui , et d'être morts à tout

le reste si , dis-je , on nous tenoit un tel

langage , le comprendrions - nous ? croi-

rions-nous qu'il s'adresse à nous ? et eny

confrontant notre manière de penser et

d'agir , ne serions-nous pas forcés d'avouer

qu'il nous est tout- à- fait étranger? Ceux

qui font profession depiété (carjene parle

ici que de ceux-là) sont fidèles aux devoirs

essentiels qui les obligent , sous peine de

péché; les plus fervens y ajoutent quel-



( 25 )

ques pratiques extérieures de dévotion.

Presque tous , même dans les états les plus

saints , servent Dieu pour eux-mêmes , et

non pour lui; ils n'ont en vue que de se

sauver ; et s'ils pensent à se sanctifier , c'est

pour s'approprier leur perfection, et en

faire secrètement la pâture deleur amour-

propre. Mais de s'oublier eux-mêmes , ou

dumoins de ne se regarder qu'après Dieu ,

et enDicu ; mais de se rapporter tout en-

tier à Dieu; mais de s'occuper principale-

ment de ses intérêts , de sa volonté , de son

bon plaisir , comme étant tous dévoués à

sa gloire , et ne devant respirer que sa

gloire ; d'être dans la disposition habituelle

de tout faire , de tout souffrir , de tout sa-

crifier pour lui; et de croire que tel est le

premier devoir , la dernière fin , et ce qui

constitue proprement l'essence du chré-

tien , c'est une morale qui n'est pratiquée,

connue , entendue , presque de personne ;

parce que pour l'entendre et la mettre en

pratique , il faudrait s'élever au-dessus de

soi , se renoncer , se livrer entièrement à

la grâce , se laisser gouverner en véritable

enfant de Dicu , par l'esprit de Dieu.



(24)

D

Une telle manière depenser et de vivre

est , dit-on , au-dessous de la nature. Sans

doute elle l'est; mais undisciple de J.-C. ,

un imitateur de Jésus-Christ, ne doit-il pas

ê re tout surnaturel et tout divin? Ne s'é-

carte-t-il pas de son modèle, dès qu'il suit

en quoi que ce soit la nature? Peut-il être

dévoué à son exemple , dès qu'il se croit

endroit d'accorder quelque chose à lana-

ture? Si Jésus-Christ a mis quelque borne , -

quelque réserve à son dévouement , nous

sommes autorisés à en mettre après lui ;

mais s'il n'en a pas mis , s'il n'en a pas pu

mettre, de quel droit en mettrions-nous ?

N'est-ce pas pour nous qu'il s'est dévoué ?

ne nous représentoit-il pas ?nes'engageoit-

il pas en notre nom? Sommes-nous libres

après cela de ne pas nous dévouer à Dieu ,

ou de restreindre comme il nous plaira

notre dévouement?

Mais un dévouement si universel et si

absolu n'est pas praticable. Il faut bien

qu'il le soit , puisque c'est le point capital

en quoi Jésus-Christnous tient lieu demo-

dèle; c'est par-là qu'il acommencé , et par-

là qu'il veut que nous commencions; nous



( 25)

n'entrerons jamais dans la véritable vie

chrétienne que par cette porte. Il faut bien

qu'un tel dévouement soit praticable , puis-

qu'on ne peut aimer Dieu de tout son

cœur qu'en le pratiquant. Vous n'aimez

Dieu qu'avec réserve , si vous ne lui êtes

dévoué qu'avec réserve ; cela est évident :

vous renoncez donc formellement à accom-

plir le premier et le plus grand des pré-

ceptes , si vous ne portez pas votre dévoue-

ment aussi loin qu'il peut aller, et que la

grâce vous l'inspire. Il faut bien qu'il soit

praticable , puisque tous les saints , c'est-à-

dire tout ce qu'ily a eu de vrais et de par-

faits chrétiens , l'ont pratiqué , et ne sont

devenus saints qu'en le pratiquant. Lisez

leurs avis ; et vous verrez que la première

chose qu'ils ont faite , lorsqu'ils ont été

touchés de la grâce , a été de se dévouer à

Dieu , qui en conséquence a pris posses-

sion d'eux , et a disposé d'eux , comme il

lui a plu , pour sa gloire. Les uns se sont

donnés à lui plutôt , les autres plus tard ;

les uns avoient vécu auparavant dans l'in-

nocence; les autres avoient été pécheurs ;

lesuns ont embrassé un genre de vie , les

I, 2



( 26 )

autres un autre, chacun selon savocation;

mais tous ont été dévoués à Dieu ; c'est par

ce premier pas qu'ils sont entrés dans la

voie de la sainteté chrétienne ; et ils ne

sont parvenus à la perfection , que par leur

persévérance dans ce dévouement. Leur

grâce a été inégale; maistousont été fidèles

à la grâce ; ils ont du moins constamment

voulu l'être; ils se sont appliqués sérieu-

sement à l'être; ils se sont reprochés les

plus légères infidélités; et ils ont fait

servir leurs fautes passagères à leur sanc-

tification .

Vous n'aspirez pas , dites-vous , à être

un saint ; vous n'aspirez qu'à être un bon

chétien. Comme si les saints avoient aspiré

à autre chose qu'à être de bons chrétiens ;

où qu'ils eussent cru pouvoir le devenir

autrement que parun entier dévouement.

Ils n'ont jamais distingué , comme vous

faites , la sainteté de la profession de chré-

tien, ni conçu cette profession sous une

autreidée quecelle du dévouement etd'une

consécration de tout son être àDieu. L'im-

perfection , le relâchement , et ensuite le

désordre , ne se sont introduits dans le



( 27 )

christianisme , que depuis qu'on a fait cette

fausse et pernicieuse distinction , et qu'on

n'a plus mis dans le dévouement intérieur

l'essence de la perfection chrétienne.

Vous ajoutez qu'exiger un tel dévoue-

ment , c'est assujettir le chrétien à unevie

bien dure , et tout-à-fait intolérable. Vous

vous trompez , et vous ne parlez ainsi que

faute d'expérience. C'est précisément le

contraire. Il n'est point de vie si douce et

siheureuse que celle d'un chrétien dévoué;

il n'est pas même d'autre vie douce etheu-

reuse que celle-là. Ne vous prévenez point

contre ce que j'avance ; mais écoutez-moi ,

et consultez votre cœur. D'où viennentvos

peines dans la pratique de la vertu?Est-ce

de la difficulté des objets? Non; elles vien-

nent du défaut debonnevolonté ; de votre

résistance ; de ce que vous n'êtes pas for-

tement déterminé à embrasser tout bien ,

et à fuir tout mal ; de ce que vous voulez

composer avec Dieu, lui accorder de cer-

taines choses , et lui en refuser d'autres ; de

ce que vous avez fixé de certaines bornes

dans lesquelles vous êtes résolu de vous

tenir; de ce que vous prétendez ménager



( 28 )

la nature , et concilier, du moins jusqu'à

un certain point , ses intérêts avec ce que

la grâce demande de vous ; de ce qu'en un

mot vous n'envisagez dans le service de

Dieu que votre salut , et que vous êtes con-

tent , pourvu que vous ne mettiez point

votre âme en danger. Il vous est aisé de

vous convaincre vous-même que telle est

la source de vos peines , et que c'est là ce

qui vous rend le jougdu Seigneur si dur,

etsonfardeau sipesant. Ajoutez quecomme

vous êtes resserré à l'égard de Dieu , Dieu

l'est aussi à votre égard. Il ne vous donne

point ces grâces puissantes, qui vous fe-

roient triompher de tous les obstacles; il

ne vous les doit point, et vous en êtes po-

sitivement indigne par la bassesse de vos

sentimens etla manière dontvous le traitez .

Il ne vous fait point goûter ses douceurs

dans vos exercices de piété; elles sont ré-

servées aux âmes qui lui sont dévouées.

Vous êtes froid pour lui ; il l'est pourvous ;

et cette froideur mutuelle vous rend né-

cessairement lâche , languissant dans son

service , vous vous traînez avec effort dans

un sentier que tout conspire à vous faire



(29 )

trouver étroit , difficile , hérissé d'épines ,

et où vous succombez à chaque pas.

Demandez aux chrétiens qui se sont gé-

néreusement dévoués à Dicu , s'ils ne cou-

rent pas , s'ils ne volent pas dans cette

même voie où vous marchez avec tant de

peine; si elle ne s'élargit pas , et ne s'ap-

planit pas pour eux à mesure qu'ils avan-

'cent; s'ils sont las , épuisés , dégoûtés

comme vous , et tentés à tout instant de

retourner en arrière. Cependant ils en font

incomparablement plus que vous ; ils ne

s'épargnent sur rien ; ils appréhendent

toujours den'en pas faire assez ; ils se char-

gent de tout le fardeau , et loin d'en rien

diminuer, ils ajoutent le conseil au pré-

cepte , et ce qui n'estque de perfection àce

qui est d'obligation. La vie qu'ils mènent

épouvante et fait frémir votre lâcheté. De-

mandez - leur s'ils voudroient la changer

pour la vôtre ; si elle n'abonde pas pour

eux en consolation ; si une seule visite du

Seigneur ne la dédommage pas de toutes

leurs souffrances ; s'ils ne jouissent pas

d'une paix inaltérable , d'une paix qui ,

selon saint Paul, surpasse tout sentiment,



( 30 )

et quiest pour eux un avant-goût des déli-

cescélestes. Vousles plaignez; vous necon-

cevez pas commentils peuventsoutenirune

telle vie. Ils vous plaignent à leur tour avec

bienplus de raison ; ils gémissent survotre

aveuglement et votre folie, et ils ne com-

prennentpas qu'onpuisseconsentircomme

vous à se rendre malheureux , en servant

aussi mal que vous faites un aussi grand ,

un aussi bon maître que Dieu. Nommez-

mci un seul saint qui n'ait pas été dans ces

sentimens ; un seul qui n'ait pas regardé

comme l'époquede son bonheurle jour où

il s'est pleinement dévoué à Dieu; un seul

qui, comme saint Augustin , n'ait pas re-

gretté de ne s'être pas dévoué plutôt à

lui?

Après tout , est-il riende plus juste ,

de plus raisonnable , que ce dévouement

qu'on vous propose, comme l'entrée de la

vie chrétienne ? Que vous demande-t-on ?

Une disposition sincère et généreuse d'es-

prit etde cœur quivous porte à vous don-

ner entièrement à Dieu ; à laisser avec une

plaine confiance à sa providence le soin de

disposer de toute la suite de votre vie ; à



(31 )

,

vous livrer à la direction de sa gráce , re-

nonçant à vous conduire vous - même

parce que vous en êtes incapable , et que

vousne pouvez que vous perdre; à accepter

d'avance les croix qu'il plaira à sa bonté

devous envoyer pourvotre salut, afin que

quand elles viendront , elles vous supren-

nent moins , parce qu'elles vous y trouve-

ront préparé ; afin que vous les receviez

avec plus de soumission , que vous les

portiez avec plus de paix, de patience et

d'amour , que Dieu en tire plus de gloire

et vous plus de profit; à seconder Dieu ,

enunmot, dans les desseins de prédesti-

nation qu'il a formés sur vous de toute

éternité , et à ne mettre aucun obstacle à

leur accomplissement, qui se terminera

infailliblement à votre bonheur éternel .

Voilà uniquement cequ'onvousdemande.

Pouvez-vous le refuser, soit que vous con-

sidériez la chose du côté de Dieu , soit que

vous l'envisagiez par rapport à vous ?

De qui tenez-vous votre être , et la con-

servation de votre existence à tous les ins-

tans ? N'est-ce pas de Dieu ? Vous a-t-il

créé pour vous ou pour lui ? Peut - il



(32 )

cesser d'être votre maître ? Pouvez-vous

vous soustraire àson souverain domaine ?

Et de gré ou de force ne faut-il pas que

vous en dépendiez ? Cette liberté dont

vous lui êtes redevable , l'avez-vous reçue

pour en usercomme il vous plaira ? Votre

premier devoir n'est-il pas de la lui consa-

crer? Mais si vous lui devez votre liberté ,

il ne vous reste plus rien qui soit en votre

puissance. Si vous appartenez déjà à Dieu

comme homme , vous lui appartenez à un

nouveau titre comme chrétien. Voyez ce

qu'il a fait pour vous , de quel inévitable (

abîme de malheurs il vous a tiré , ce que

votre âmeluiacoûtê ,l'amour inconcevable

qu'il lui a témoigné , le désir qu'il a de la

sauver , le soin qu'il en prend , les secours

généraux et particuliers qu'il lui prodigue ;

parcourez enfin tous les motifs que vous

propose la religion; vous n'en trouverez

pas un seul qui ne vous presse fortement

de vous dévouer à Dieu , qui ne vous en

impose la plus étroite obligation.

Quand à votre avantage spirituel , soit

pour le temps , soit pour l'éternité , il ne

peut se rencontrer que dans votre dévoue-



( 33 )

ment , ily est attaché, il en dépend abso

lument. Vous ne vivrez heureux , qu'au-

tant que vous serez dévoué; vous n'assu-

rerez votre salut que par là , et quel que

soit votre état durant la vie , si vous ne

mourez pas dans cette disposition de dé-

vouement , le ciel vous sera fermé sans

retour.

Vous craignez , dites - vous , les suites

d'un pareil dévouement. Quelles suites ?

Est-ce la gêne à laquelle il vous tiendra as-

sujetti ? Vous ne savez donc pas ce que dit

saint Paul , qu'où est l'esprit de Dieu , là

est la liberté ? (1) Est-ce la privation de

toute consolation humaine ? Ignorez-vous

que la consolation qu'on cherche dans les

créatures , est vaine; qu'elle peut flatter

l'amour-propre , mais qu'elle ne pénètre

point jusqu'au cœur, qu'elle ne l'adoucit

point , qu'elle ne le contente point? Et

doutez-vous que Dieu ne console intime-

ment , ou qu'il ne soutienne puissamment

une âme assez généreuse, assez abandonnée,

pour ne recourir qu'à lui dans toutes ses

(1) 2. Cor. III. 17 .
*

2



( 34 )

peines ? Appréhendez - vous que Dicu ne

vous mène trop loin , et qu'abusant de la

donation que vous lui aurez faite de vous-

même , il ne vous traite en maître dur et

impitoyable ? En vérité , y pensez-vous de

vous faire une telle idée de Dieu? Vous le

connoissez bien mal , et vous ne pouvez

pas outrager plus sensiblement son amour.

Se plait-il donc à vous tourmenter ? Et ce

qu'il exige de nous , n'est-ce pas pour notre

avantage qu'il l'exige ? N'avons-nous pas

le plus grand intérêt à lui donner toutes

les preuves possibles de notre amour ? Et

n'est-ce pas nousqui en recueillons le fruit

dès cette vie même ? D'ailleurs , reposez-

vous en sur sa sagesse et sur sa bonté. Il

ne vous demandera à mesure , que ce qu'il

vous aura mis en état de faire ou de souf-

frir ; ce qu'il veut de vous , il fera en sorte

que vous le veuillez vous-même ; il tirera

votre exprès consentement ; en un mot, il

n'usera point de contrainte , et il n'em-

ployera pour vous déterminer que la dou-

ceur et la force de l'amour. Il y va de sa

gloire d'être servi de la sorte ; il ne veut

pointd'une obéissance forcée , et c'est afin

1



( 35 )

qu'elle soit libre qu'il exige avant tout le

dévouement de votre volonté.

Ce dévouement , direz-vous enfin , m'en-

gage à des croix , auxquelles je ne serois

pas exposé sans cela. Voilà en effet cequi

arrête les âmes pusillanimes. Mais qu'elles

m'écoutent un moment. Il faut renoncer à

l'évangile , ou convenir qu'on ne peut être

sauvé qu'en portant sa croix à la suite de

Jésus-Christ. Cette croix est évidemment

du choix de Dieu , et non pas du nôtre ;

c'est lui qui l'impose à chacun de nous ,

selon les desseins de sanctification qu'il a

sur chaque âme. Aquoivous engagez-vous

donc envous dévouant à Dieu ? Unique-

ment à porter la croix qu'il vous a destinée,

à laquelle est attachée votre salut , et la

sainteté où vous êtes appelé. Vous ne con-

noissez pas cette croix; mais vous savez

en général qu'elle vous estnécessaire , que

si vous ne la portez pas , vous courez risque

de vous perdre; qu'au moins vous ne par-

viendrezpas à la perfectionque Dieu attend

de vous; et que si vous vous sauvez , ce ne

sera que par le regret de ne l'avoir portée.

Vous l'acceptez donc , vous l'embrassez



(56)

d'avance; et par-là vous vous disposez à la

porterde bonne grâce , quand elle se pré-

sentera. Et qu'est-ce que cette croix pour

le commun des chrétiens ? C'est la pratique

fidelle et constante des maximes de l'évan-

gile; c'est l'exactitude à remplir les devoirs

de son état , malgré les peines qui y sont

attachées ; ce sont les contradictions , les

afflictions , les accidens et les maux de

toute espèce , auxquels la condition hu-

maine nous assujettit , et que la providence

ordonne ou permet , sans qu'il nous soit

possible de nous y soustraire ; ce sont enfin

les combats qu'il nous faut livrer à nous-

mêmes , et les violences qu'il faut se faire ,

tant pour éviter le mal que pour pratiquer

le bien. Yat-il rien là à quoi un vrai chré-

tienne doive se soumettre d'avance de tout

son cœur? Et n'est-il pas vrai que par cette

soumission il n'augmentera ni le nombre

ni la rigueur de ses croix ; qu'au contraire

it les rendra plus douces et plus suppor-

tables?

J'avoue que la vie intérieure a ses croix

qui lui sont propres. Mais au fond , la vie

intérieure doit être la vie de tout chrétien;



( 37 )

1

et quoiqu'on en puisse dire , elle est com-

patible avectous les états. De plus , les croix

qui lui sont propres , sont infiniment adou-

cies par les consolations qui l'accompa-

gnent; enfin l'amour des croix est le vrai

caractère des âmes intérieures: ensorte que

si elles n'avoient pas toujours quelque

chose à souffrir, la vie leur seroit insup-

portable.

Al'égarddes croix extraordinaires , elles

sont le partage d'un petit nombre d'âmes

d'élite; ce n'est pas le dévouement qui les

leur attire : mais Dieu, avant que de les

leur proposer , sollicite d'elles ce dévoue-

mentcommeune dispositionindispensable;

il leur montre comme à Jésus-Christ, si-

non en détail , dumoins engros , les épreu-

ves par où il veut les faire passer; et il ne

les y soumet qu'après une acceptation vo-

Iontaire de leur part. Si vous n'êtes pas

destiné à de pareilles épreuves, votre dé-

vouement général ne fera pas que vous les

subissiez ; et tout son effet sera de vous en

procurer jusqu'à un certain point lemé.

rite , comme si vous les aviez subies ; si

vousy êtes destiné , vous vous feriez un



( 38 )

tort inexprimable de les craindre , et de

refuser sous ce prétexte de vous dévouer

sans réserve à toutes les volontés de Dieu ,

à l'exemple de Jésus-Christ.

CHAPITRE III .

Quels parens Jésus- Christ se choisit.

Tour ce qui regarde Jésus-Christ a été

arrêté de toute éternité dans le conseil des

troispersonnes divines; et il aréglé comme

Dieu jusqu'à la moindre circonstance ce

qu'il devoit éprouver comme homme; il

l'a réglé , dis-je , par rapport au grand des-

sein de rendre à son père en notre nom ,

la gloire qui lui est dûe, et de sauver le

genre humain.

Il est le seul d'entre les hommes , qui ,

maître de sa destinée , a choisi sa condi-

tion, et les parens dont il a voulu naître.

David avait reçu de Dieu la promesse que

le Messie sortiroit de sa race, et qu'il seroit



( 39 )

un jour assis sur son trône. Comment cette

promesse s'accomplit-elle ? A l'entendre

selon le sens humain, il nous semble qu'elle

annonçoit à Jésus-Christ la naissance la

plus éclatante ; que par une longue suite

de rois ses aïeux , le sceptre de Juda

passeroit entre ses mains , et qu'il mettroit

le comble à la gloire de cette illustre fa-

mille. Mais que les idées de Dieu sont

éloignées desnôtres ! Il attend, pourdonner

au monde ce Messie tant promis , non

seulement que les descendans de David

soient déchus depuis plusieurs siècles de

la royauté , mais qu'ils soient tombés dans

une obscurité , dans une indigence qui les

rende , pour ainsi dire, méconnoissables à

eux-mêmes et à toute leur nation . Marie ,

quidevoit être sa mère, confinéeàNazareth,

dans la Galilée , n'étoit riche que des biens

spirituels ; et confondue dans la foule , elle

ne se distinguoit que par sa piété , n'ayant

d'ailleurs, pour subsister, que le travail de

ses parens et le sien. Joseph , destiné à

être son époux , et à passer dans l'opinion

publique , pour le père du Messie, étoit un

simple artisan. Ils étoient issus , l'un et



(40 )

l'autre , du sang de David; mais quelle

chute de la dignité royale à leur condition !

Tels sont néanmoins les parens dont le fils

du Très-Haut , daignant s'abaisser jusqu'à

prendre notre nature , a fait le choix ; tel

est le premierdegré par lequel il s'est élevé

à la royauté , la plus méprisable et la plus

digne d'horreur selon nos vues ; mais la

plus sublime et la plus glorieuse selon les

vues deDieu .

Qu'apprenons-nous ici ? et en quoi de-

vons-nous imiter Jésus-Christ ? La condi-

tion noble ou vile , riche ou pauvre , bril-

lante ou obscure , dans laquelle nous nais-

sons , ne dépend pas de nous ; et nous

sommes soumis en ce point à l'ordre de la

Providence. Mais ce qui dépend de nous ,

est de porter de notre condition , quelle

qu'elle soit , le jugement qu'en a porté

Jésus-Christ : si nous sommes nés grands ,

riches , puissans , de ne pas nous en faire

un titre pour être vain, orgueilleux ; pour

foulerauxpieds, etregarderàpeine comme

des hommes ceux qui sont d'un état très-

inférieurs au nôtre; si nous sommes nés

dans labassesse ,lapauvreté l'obscurité ,



(41 )

de ne pas rougir de notre naissance , de

ne pas nous efforcer de l'oublier et de la

faire oublier aux autres , de ne pas porter

envie aux conditionsplus relevées , et gémir

intérieurementde la nôtre , comme d'une

humiliation.

Qui ne sait ce que pense à cesujet,je ne

dis pas le monde profane , mais le monde

même chrétien , et quifait profession d'une

sincère piété ?Est-il un avantagequ'ilmette

au-dessus d'une haute naissance?Est-il une

disgrâce plus affligeante auxyeux de ceux

en qui l'éducation a développé les senti-

mens , que d'être d'une basse extraction ?

Ni la raison , ni l'évangile ne peuvent

réussir à rabaisser l'orgueil des uns , et à

étoufferl'envie etle dépit secretdes autres :

nous suçons ce préjugé avec le lait , et le

premier usage que les enfans font de la

réflexion , est de sentir ce qu'ils sont par

leur naissance , de se mesurer avec ceux

de leur âge , de se préférer avec dédain à

ceux-ci , et de se voir avec chagrin au-

dessous de ceux là. Funeste effet de l'or-

gueil , qui n'estpas moindre dans les petits

que dans les grands , et qui rend les uns



(42 )

et les autres également malheureux et

coupables.

Où sont , même dans les cloîtres et les

autres asiles de l'humilité chrétienne , les

âmes tout-à-fait guéries de ce préjugé ! qui

ne se souviennent plus du rang qu'elles

tenoient , ou qu'elles auroient pu tenir

dans le monde , qui dans l'occasion n'en

fassent pas ressouvenir les autres , ou qui

ne soient pas flattées des égards qu'on leur

témoigne ! Où sontles âmes qui n'aient pas

l'esprit plus ou moins occupé,le cœur plus

ou moins affecté de la bassesse de leur

condition , qui ne se montrent pas sen-

sibles, délicates, ombrageuses sur ce point,

yrapportant tout , et s'imaginant voir en

tout le mépris qu'on fait d'elles !O quelle

misère et quel tourment ! Quen'a pas fait

Jésus , pour nous en délivrer ! C'est la

première leçon qu'il nous ait donnée ; il l'a

continuée toute sa vie ; il l'a portée à sa

mort au plus haut point de perfection.

Mais pour sentir toute la vérité , toute

la beauté , toute l'utilité de cette leçon ;

pour en avoir le goût, pour en embrasser

gaiement et généreusement la pratique;



(43 )

pour être enunmot solidement etprofon

dément humble , en ce qui concerne la

naissance et la condition , il faut être in-

térieur et adonné à l'oraison ; il faut ré-

former , d'après la doctrine et l'exemple

de Jésus-Christ , notre manière de penser

et de sentir ; il faut pénétrer bien avant

dans son cœur et laisser sa grâce agir en

toute liberté sur le nôtre. Ce n'est pas l'af-

faire d'un jour ; et l'ouvrage demeurera

imparfait , si les épreuves ne mettent la

dernièremainà ce que la grâce et les ré-

flexions salutaires auront commencé. Εία-

dious-nous en toute occasion , et tant que

nous apercevrons en nous quelque pente à

nous estimer nous-mêmes , ou à craindre

le mépris des autresà raison de notre con-

dition, ne cessons de nous reprocher notre

peu de ressemblance avec Jésus- Christ.

Si les disciples pensoient comme le maî-

tre , ceux d'entr'eux qui sont d'une nais-

sance distinguée , loin de s'en applaudir ,

seroient confus de n'être pas conformes en

ce point à leur modèle ; ils seroient en

garde contre la hauteur et lavanité que cet

avantage humain leur inspire ; ils pren-



(44)

droient plaisir à s'abaisser au niveau des

petits , loin de leur faire sentir leur supé-

riorité , et de les écraserdu poids de leur

grandeur ; ils seroient modestes , préve-

nans , affables , et ne seroient pas si diffi-

ciles sur ce qu'ils croyent qu'il leur estdû.

Ceux au contraire qui occupentles derniers

rangs dans la société , au lieu d'en être

honteux et de s'en affliger , s'en feroient

gloire et s'en féliciteroient comme d'un

trait de conformité que laProvidence leur

a donné avec Jésus-Christ ; ils seroient

contens et saintement avides des humilia-

tions auxquelles les expose leur état , au

lieu de les appréhender et de les fuir ; ils

ne prendroient point tant de précautions

pour dissimuler aux autres ce qu'ils sont ;

ils ne feroient nul effort pour s'élever au-

dessus de leur condition; la tristesse , les

soupçons , l'envie , la malignité , la haine ,

et les autres passions , filles de l'orgueil ,

seroient bannies de leur cœur. Les pre-

miers n'abuseroient point de leur rang ,

de leur pouvoir , de leurs richesses ; les

seconds vivroient heureux dans leur mé-

diocrité et leur obscurité; la morale chré



(45 )

tienne , bien entendue et bien pratiquée ,

introduiroit ainsi et maintiendroit , parmi

les hommes , la seule égalité dont soit

susceptible l'état de société , avec la con-

corde , l'union , la charité mutuelle , qui en

sont les suites. O mon sauveur , dès votre

naissance , et par votre naissance même ,

vous avez travaillé à nous rendre heureux,

et si nous ne le sommes pas, c'est quenous

refusons d'entrer dans vos vues et dans vos

sentimens .

CHAPITRE IV.

Par où Jésus- Christ relève la bassesse

de sa Naissance .

Ce seroit se livrer à des pensées abso-

lument indignes de Dieu , de s'imaginer

que Jésus-Christ ait choisi David pour un

de ses ancêtres , parce qu'il étoit roi. Non ,

il ne lui a fait cethonneur que parce qu'il

étoit unhomme selon le cœur de Dieu ; et,

comme je l'ai dit, la preuve que ce n'est



(46 )

point la royauté qu'il a considérée en lui ,

c'est que pour naître de sa postérité , il a

attendu qu'elle fût réduite à l'état le plus

obscur. Ce n'est donc point par cet endroit

qu'il a prétendu relever sa naissance :

qu'auroit-elle eude divin et de convenable

au verbe fait chair ?

Qu'a-t-il donc fait ? Il s'est donné pour

mère une vierge , qu'il s'est plu d'enrichir

des dons les plus précieux de sa grâce ;

une vierge qui , par un privilége unique ,

a été conçue sans péché ; qui , dès cemo-

ment a été, et n'ajamais cesséd'être l'objet

des complaisances duSeigneur par sa par-

faite innocence, par sonéminente sainteté,

par l'assemblage de toutes les vertus , dans

un degré qui ne convient qu'à elle .

Ce n'est pas tout , il n'a point voulu

naître d'elle par la voie ordinaire; mais ,

parune merveille inouie jusqu'alors , et

qui ne sera jamais renouvellée , il a formé

dans son chaste sein , par l'opération du S.-

Esprit, le corps auquel sa personne divine

devoit s'unir; et , par une suite du même

prodige , ce corps animé paroîtra au jour

sans porter la moindre atteinte à l'intégrité



(47 )

de Marie. Arbitre souverain des lois de la

nature, il les franchira toutes ,pourdonner

à sa naissance une grandeur digne d'un

Homme-Dieu.

Mais, pour accorder cette merveille avec

l'humilité dont il vient présenteraux hom-

mes le modèle , il latiendra cachée toute

sa vie , et elle ne sera révélée qu'après sa

mort , par Marie aux apôtres , et par les

évangélistes saint Mathieu et saint Luc à

toute l'église . De plus , il couvrira du voile

de l'union conjugale cet auguste Mystère ,

et il donnera à Marie un époux chaste

comme elle , qui sera le témoin et le gar-

dien de sa virginité. Aux yeux des hom-

mes , Joseph passera pour son père ; il en

exercera l'autorité; il en aura les soins et

la tendresse ; et il sera saint lui - même

d'une sainteté approchante de celle de

Marie.

,

Si la foi étoit, comme elle devroit l'être,

l'unique règle de nos sentimens , de quoi

s'applaudiroient de quoi remerciroient

Dieu des enfans vraiment chrétiens; se-

roit-ce d'être nés dans la grandeur et dans

l'opulence ? Non , mais d'avoir eu des



(48)

parens vertueux , de qui ils ont reçu une

bonne éducation , et qui par leurs ins-

tructions , leurs exemples et leurs prières ,

les ont formés à la piété. On ne connoît

pas assez dans les premières années tout

le prix de cet avantage , d'où dépend le

reste de la vie , et presque toujours notre

bonheur éternel. Mais lorsqu'on est de-

venu capable de réflexion; lorsque l'on

envisage les dangers auxquels la jeunesse

est exposée, et dont on a été préservé ;

lorsqu'on observe quelle est sur toute la

conduite , l'influence des bons principes

qu'on nous a inculqués dès le bas âge ; et

quelle est l'empire des bonnes habitudes

qu'on a contractées de bonne heure; lors-

qu'on remarque quels sont dans les autres

les effets d'une mauvaise éducation , les

désordres où elle les précipite , sans qu'il

soitpresque possible deles retirer du mal,

et de les ramener au bien : c'est alors que

l'on se sent pénétré de reconnoissance

envers Dieu , et qu'on le bénit mille fois

d'un bienfait dont on est redevable à sa

pure bonté , et qu'il n'étoit pas ennotre

pouvoir de nous procurer.



(49)

CHAPITRE V.

Jésus dans le sein de sa Mère.army

Iln'enestpasd'unEnfant-Dieucommedes

enfans ordinaires , qui dans le sein de leur

mère n'ont que la vie animale , et encore

bien imparfaite; et dont l'âme enveloppée

d'organes à peine formés , n'est capable

d'aucuneopération. L'âmede Jésus-Christ,

dès le momentde son union avecle corps ,

non sculementa eu l'usage libre de ses fa-

cultés ; mais encorela connoissance entière

et parfaite des objets sur lesquels elle de-

voit les exercer. Elle a donccommencédès

lors lapratique de son dévouement , et elle

l'a continuée sansla moindre interruption.

Elle adoroit Dieu son père, elle l'aimoit ,

elle sesoumettoità sa volonté; elle accep-

toit son état actuel , dont elle sentoit toute

la foiblesse , toute l'humiliation ,toutes les

incommodités.Qui de nous voudroit reve-

nirà un tel étatavec une pleine jouissance

I. 3



( 50 )

,

de sa raison et de sa réflexion? Qui pour-

roit soutenirun martyre si long , si pénible ,

sigênantentoute manière ?Quelle affreuse

prison ! Quel cachot obscur ! Quel assujet-

tissement de tous les membres ramassés

resserrés et privés de tout mouvement !

Jésus-Christ est entré par-làdans sa dou-

loureuse et humiliante carrière. C'est ainsi

qu'il a commencé à s'anéantir devant son

père; à nous apprendre ce queDieu mérite

dela partde sa créature , et l'état où nous

devrions nous mettre pourl'honorer , si la

chose dépendoit de nous. Ce qu'il consen-

toit d'être alors , il l'étoit pour nous , il l'é-

toit à notre place; il expioit notre orgueil,

source de tous nos péchés ; il nous en fai-

soit sentir le désordre et le crime.

Quelle gloire pour Dieu , de voir une

personne divine réduite à un tel anéantis-

sement , pour rendre hommage à sa ma-

jesté suprême ! Quelle leçon pour nous , si

nous savons la méditer et l'approfondir !

Pour ce qui estde la comprendre parfaite-

ment,jamais nous n'y parviendrons ; et il

falloit qu'elle fût incompréhensible , pour

nous donner une juste idée de l'orgueil



( 51 )

humain: oui, ilétoit nécessaireque les deux

extrêmes , que deux infinis opposés fussent

réunis dans la même personne , pour nous

faireconcevoir à quel point la créature doit ,

s'abaisser devant Dieu ; et combien elle est

coupable , lorsquepar sa désobéissance elle

ose s'égaler et se préférer à lui. O humilité,

premierdevoir et première vertu du chré-

tien, qui pourra craindre d'excéder dans

les sentimens que vous inspirez , en voyant

jusqu'où Jésus-Christvous aportée, même

avant que de naître.

Unissons-nous aux adorations du verbe

incarné dans le sein de Marie; unissons-

nous à son profond abaissement; et que ce

soitlàlepremier effetde notredévouement.

Hélas ! nous nous donnons à Dieu pour

devenir quelque chose. Qu'il entre d'or-

gueil et d'amour-propre dans notre consé-

cration !Donnons-nous à lui , pour n'être

plus rien, pour être entièrement consumés

et détruits , pour perdre àjamais toute es-

time de nous-mêmes , toute recherche de

notre propre grandeur , même spirituelle,

toute vue intéressée, tout regard , tout re-

tour sur nous- mêmes. Disparoissons une



(52 )

bonne fois ànospropres yeux , et que Dieu

seul soit toutpour nous .

Nous désirons de faire la véritable orai-

son. Commençons par en prendre une

juste idée , et contemplons Jésus dans le

sein de samère. Il prie , et de la manière

la plus excellente. Il ne parle pas ; il ne

médite pas ; il ne se répand pas en tendre

affection. Son étatmême , acceptédans l'in-

tention d'honorer Dieu , est sa prière. Cet

état exprime éminemment tout ce que

Dieu mérite , et de quelle manière il veut

être adoré. L'oraison qui nous rappetisse ,

quinous confond , qui nous humilicdevant

lui , qui nous laisse une vive impression

de sa grandeur et de notre néant ; l'orai-

sonqui rabaisse notre orgueil , qui désole

notre amour propre , qui mortifie et dé-

truit la nature , qui nous arrache tout

appui ,toute confiance en nous-mêmes ,est

la bonne oraison. Nousne le croyons pas ;

souvent nous en sommes mécontens ; et

c'est celle qui est la plus agréable àDieu ,

et dont il est plus glorifié, par la raison

quenous ensommes plus humiliés. Ne ju-

geonspas de notre oraison ; nos jugemens



(53 )

ne peuvent que nous tromper. Jésus-Christ

n'a jamais réfléchi , ni pu réfléchir sur la

sienne. Son âmey étoit perdue, et abîmée

dans la Divinité.

CHAPITRE VI.

Naissance de Jésus-Christ à Bethleem.

---

Jésus avoit été conçu à Nazareth , ou

demcuroient Joseph et Marie ; selon toutes

les apparences humaines , c'étoit là qu'il

devoit naître. Mais Dieu en avoitdisposé au-

trement ; et les prophètes avoient annoncé

que le Messie naîtroit à BethléemdeJuda,

Cité de David. Pour accomplir cette pré-

diction , Dieu se sert d'un moyen qui sem-

bloit n'y avoir aucun rapport. L'empereur

Auguste ordonne un dénombrement de

tous les sujets de l'Empire romain ; et en

conséquence de son édit il falloit que cha-

que famille se rendît au lieu dont elle étoit

originaire.AinsiDavid étant néàBethléem ,



(54 )

Marie etJoseph quiétoient sesdescendans ,

ne purent se dispenserde s'y rendre , ainsi

que tous les autres qui étoient du même

sang. Ni lagrossesse de Marie qui étoit fort

avancée , ni la nécessité du travail journa-

lier d'où Joseph tiroitsa subsistance,neles

exempta de ce long etpénible voyage dans.

la saison la plus incommode.

Ames intérieures , arrêtez-vous un mo-

menticipour considérerà quel point il faut

que vous dépendiez de la providence. Vous

ne connoissez ni la suite des desseins de

Dieu survous , ni la manièredont il doitles

accomplir. Si vous formez de vous -mêmes

le moindre projet ; si vous faites quelque

démarche sans consulterDieu ; si vous ne

vous laissez pas gouverner absolument aux

circonstances ; si sous quelque prétexte et

pour quelque raison que ce soit vous ne

cédez pas à ceux qui ont autorité sur vous;

vous rompez les desseins de Dieu , vous

sortez de sa voie , vous n'êtes plus dans

l'ordre; et à quoi ne vous exposez -vous pas ?

Jésus n'ignoroit pas en quel lieu il devoit

naître . Mais son état ne lui permettant pas

de disposer de lui-même , il s'abandonne



( 55 )

à la conduite de ses parens , à qui ilinspire

en secret de s'abandonner eux-mêmes à la

providence , et de concourir ainsi sans le

savoirà l'exécutionde ses desseins. Ce point

est le plus important de la vie spirituelle .

Dès qu'on s'est dévouéàDieu, on n'est plus

à soi ; on n'a plus droit de disposer de soi;

il ne fautplus vouloir que ce que Dieuveut

à chaque instant pour nous , et le suivre

aveuglement , même dans les choses exté-

rieures , telles que les changemens de lieu ,

partout où il lui plaira de nous conduire ,

vous aurez occasion d'observer cette dé-

pendance et cette inviolable fidélité dans

toute la suite de la vie de Jésus Christ ; et

c'est en quoi les saints vraiment intérieurs

se sont leplus appliquésàl'imiter , n'ayant

de propre volonté sur rien.

Joseph et Marie arrivent à Bethleem ,

et cherchent un logementdans les hôtelle-

ries; ils n'en trouvent point , soit que tout

fût occupé, soit qu'on les rebutât à cause de

Icurpauvreté. Jésus étoit celui qui essuyoit

principalement ces rebuts , etqui se les étoit

ménagés . Ce que saint Jean a écrit qu'il est

venu dans son propre domaine ,et que les



(56 )

siens ne l'ont pas reçu, (1 ) s'est vérifié de

lui-même,avantsa naissance. Ses parens ont

partagé avec lui cet opprobre , à cause du

bonheur qu'ils avoient de lui appartenir ,

et ils y furent moins sensibles pour eux ,

que pour lui.

Les voilà donc réduits à se retirer dans

une étable abandonnée , où il les conduisit

lui-même. C'étoit dans cet endroit que de

toute éternité le Roi, le sauveur de l'uni-

vers avoit résolu de naître , couché dans

une crèche , sur un peu de paille , enve-

loppé de pauvres langes , destitué de tout

secours , exposé à toutes les rigueurs de la

saison. Il souffre encet état tout ce qu'un

enfant peut souffrir; il est humilié , autant

qu'il lui étoit possible de l'être. Mais il ac-

cepte avec joie et les souffrances et les hu-

miliations , parce qu'elles tournent à la

gloire de son père , et qu'elles apportent

la paix aux hommes de bonne volonté.

Innocente et tendre victime de l'amour,

quel cœur assez durne seroit pas touché en

vous regardantdesyeuxdela foi, et enson-

geant que c'est pour nous qu'il vous a plu

(1) Joan. I. 11 .



(57 )

denaître ainsi? Quine mêleroit ses larmes

aux vôtres ! Mais ce n'est pas une vaine

compassion, ni de stériles sentimens qu'il

attend de nous ; il ne veut pas qu'on le

plaigne , ni qu'on s'attendrisse sur lui ;

mais qu'on l'imite , et qu'on le seconde en

ce qu'il fait pour détruire notre orgueil et

notre sensualité. Ces deux vices , l'un de

l'esprit l'autre de la chair, sontle principe

de tous nos péchés. Unissons-nous à Jésus

naissant , expions avec lui et par lui ceux

qu'ils nous ont fait commettre , et préve-

nons ceux auxquels ils nous tiennent sans

cesse exposés. Attaquons cemal si profond

jusque dans sa racine , et ne nous bornons

pas à couper des branches qui repousse-

ront toujours. Embrassons la pratique des

vertus contraires , et faisons notre capital

de l'humilité et de la mortification. La vie

spirituelle n'a point d'autre objet que de

combattre , et d'exterminer , s'il se peut,

notre nature orgueilleuse et sensuelle.

Prenez-y bien garde , et vous verrez qu'elle

ne tend qu'à faire mourir les sens , en atti-

ran l'âme au-dedans par le recueillement

et le saint exercice de la présence deDieu;

3*



(58 )

qu'àhumilier l'esprit , en liant ses facultés

par une oraison nue , obscure , vuide en

apparence de tout objet , où l'on croit

être oisif, parce que l'imagination ne re-

présente rien ,que la mémoire ne rappelle

rien , que l'entendementn'aperçoit rien et

ne raisonne sur rien, que la volonté elle-

mêmene produit souvent aucun acte mar-

qué , dont elle puisse se rendre témoi-

gnage. Si cette oraison est douce , lorsque

Dieuy fait sentir sa présence , qu'elle est

pénible, qu'ellee st désolante et crucifiante,

lorsqu'il paroît se retirer , et que son ab-

sence dure long-temps ! Mais aussi qu'elle

nous est utile par la peine même qu'elle

nous cause ! puisque ce qui pâtit en nous ,

c'est le propre esprit , c'est la propre vo-

lonté , que la grâce se propose d'anéanr

pournous rendreconformes àJésus-Christ.

Que l'on sort humble d'une semblable

oraison, dont la nature est mécontente ;

parce qu'elle n'y trouve que sadestruction !

Est-il étonnant que tant de chrétiens

qui ne cherchent qu'à se contenter eux-

mêmes dans la pratique de la piété , aient

une si grande aversion pour la vie inté-

१



(5g)

rieure , qui est une mort continuelle à soi-

même ? L'amour-propre veut vivre de tout

et partout ; il renoncera volontiers aux

plaisirs des sens , pour goûter les douceurs.

spirituelles , qui sont bien autrement sa-

voureuses et délicates. L'esprit orgueilleux

quittera sans peine toute autre occupation

pour une oraison sublime , remplie de lu-

mières et de grands sentimens , qui lui

inspirera autant d'estime de lui-même, que

de mépris des autres. Mais qu'on lui parle

d'une oraison sèche et de pure foi, où l'on

ne voit rien, où l'on ne sent rien , il n'en'

veut point , et il abandonne tout , plutôt

qued'yentrer. Que sera-ce donc des autres

croix et des autres épreuves de la vie inté-

rieure, s'il ne peut soutenir celles qui se

présententdès l'entrée de la carrière ?

Ne nous y méprenons point, et nenous

formons pointde fausses idées , quin'abou-

tiroientqu'à notre illusion, etànotre perte.

L'étatintérieur et extérieurde Jésus-Christ,

depuis la crèche jusqu'au Calvaire , ne

nous présente que l'humilité et la mortifi-

cation portées par degrés jusqu'à leur

comble. Si nous voulons sincèrement l'i



(60 )

miter , demandons-lui en la force , et il

nous l'accordera. Si nous refusons de le

suivre par ce chemin , n'espérons pas qu'il

nous avoue un jour pour ses disciples.

CHAPITRE VII.

Jésus appelle les Bergers à sa crèche.

Tour se soutient , et rien ne se dément

dans la conduite de Jésus - Christ ; parce

qu'il est fidèle au planque Dicu son père

en a tracé dans l'éternité. Il naît pauvre ;

les pauvres sont les premiers à qui il se

fait connoître; sa prédilection estpour eux.

Tous les descendans de David s'étant

rendus à Bethléem pour se faire enrôler,

quin'eûtcruque la Providence elle-même

avoit ménagé cette rencontre , afin que le

Messie naquît au milieu de sa parenté , et

qu'il fût solennellement reconnu de ceux

à qui il appartenoit par le sang . Il sembloit

quecela fût nécessaire à manifesterl'accom-

plissement de la promesse faite à David ,

etàdisposer les juifs à reconnoître unjour



(61 )

Jésus pour leur Messie. Mais Dieu n'en

jugeoit pas ainsi. Les prophéties se mani-

festeront en leur temps , sans préjudice de

l'obscurité où le Sauveur devoit naître , et

de l'exercice où il falloit que fût mise la

foi de ceux qui croiroient en lui. Non seu-

lement la maison de David , mais tout Be-

thléem ignore la naissance de Jésus ;

Marie et Joseph gardent là-dessus un pro-

frond silence ; et si Dieu ne la révèle , elle

demcurera inconnue à la Judée.

Mais dès cette nuit même un ange l'an-

nonce à des bergers qui gardoient leurs

troupeaux dans cette contrée. La clarté qui

l'environne les saisit de frayeur; il les ras-

sure ; et après leur avoir dit : Il vous est

né aujourd'hui un Sauveur , qui est le

Christ Seigneur , dans la cité de David;

il ajoute : Et voici à quel signe vous le

reconnoîtrez : Vous trouverez un enfant

enveloppé de langes , et couché dans une

crèche. (1) Quel signe ! et quelle foi ne

falloit-il pas pour s'y rendre sans raison-

ner ! L'eût- on jamais soupçonné , si un

(1) Luc. II. 11 , 12.



(62 )

ange n'étoit descendu du ciel pour le dé-

clarer? Les prophètes avoient bien ditque

le Messie naîtroit à Bethléem ; mais ils

n'avoient pas dit qu'il viendroit au monde

dans un état si misérable, qui paroissoit

contredire les grandes choses qu'ils en

avoient publiées , et qui répondoit si mal

aux idées que la nation juive s'en étoit

formées .

• Combien d'âmes éprises de la vie inté-

rieure sont dans lamême illusion ? Elles

y cherchent Jésus , disent-elles , et préten-

dent l'y trouver; mais dansquel état?dans

la magnificence de sa gloire , dans la su-

blimité des lumières , dans l'abondance

des consolations , dans les faveurs extraor-

dinaires . Elles sont bien trompées dans

leur attente. Ce n'est pas à de tels signes

que Jésus se fait connoître ici-bas. Voulez-

vous le trouver? Cherchez le dans l'en-

fance spirituelle , dans la petitesse , dans la

foiblesse , dans la simplicité, dans le dé-

nuement. Il laissera de temps en temps

échapper quelques rayons; mais il se re-

plongera bientôt dans l'obscurité , et vous

ne le posséderez , vous ne le goûterez,



(63 )

qu'enveloppé des images de la foi. Voilà à

quoi vous devez vous attendre. Et quel

mérite auriez - vous à le posséder autre-

ment ? quelle gloire lui en reviendroit- il ?

quel amour lui témoigneriez-vous ?

Au'reste , pour être appelés à la crèche,

il ne suffisoit pas que les bergers fussent

pauvres , s'ils n'eussent pas été contens

de leur pauvreté; s'ils eussent porté envie

aux riches , et qu'ils eussent désiré ce qu'ils

ne possédoient pas. La pauvreté par elle-

même n'est pas une vertu , ni même une

dispositionprochaine à la vertu , si le cœur

est révolté contre elle , s'il en murmure,

s'il fait tous ses efforts pour s'en délivrer.

J.-C. pauvre d'affection etpar choix, n'invite

et n'accueille que ceux qui ne fontnul cas

des richesses , s'il n'enont pas; puisqu'ils

en sont sincèrement détachés , en usant

comme s'ils n'en usaient pas; ouvrant vo-

lontiers la mainà l'indigent, et riches pour

les autres autant que pour eux-mêmes.

Mais il fait unaccueil encore plus favorable

aux pauvresvolontaires , quiont tout quitté

pour le suivre , etqui se sont engagés par

vœu à ne rien posséder en propre. Ceux-là



(64 )

sont ses parfaits imitateurs , et ils ont des

droits particuliers à ses caresses.

Mais la pauvreté , en quelque sens qu'on

la prenne , n'introduit pas l'âme dans la

vie intérieure ; elle ne fait que l'y préparer,

et enécarter les obstacles. C'est la simpli-

cité qui en ouvre l'entrée , et quiy fait

avancer. Aussi les bergers étoient-ils sim-

ples. Ils ajoutèrent foi sans raisonner aux

paroles de l'ange , quelques contraires

qu'elles fussent à tous les préjugés hu-

mains; ils n'hésitèrent point ; ils se rendi-

rent à Bethléem ; et ayant trouvé ce qui

leur avait été annoncé , loin d'être rebutés

de l'appareil d'indigenceque leur offroit l'é-

table , ils n'en furent que plus encouragés

à s'approcher du Sauveur , à lui rendre

leurs hommages , à le contempler , à lui

témoigner leur affection et leur recon-

noissance , à offrir à Marie et à Joseph les

petits soulagemens qui étoient en leur

pouvoir.

Enfant-Dieu , qui pourroit rendre ce qui

se passoit alors dans votre âme ! Combien

vous futes touché de la foi de ces cœurs

simples et droits; etcombien vous futes



(65 )

sensible à l'hommagedevos premiers ado-

rateurs ! Avec quelle profusion leur fites-

vous part des trésors de vos grâces ! Ils

s'en retournèrent pleins de joie , comblés

des richesses célestes , et allèrent publier

partout ce qu'ils avoient vu et entendu.

Allons à Dieu avec simplicité , oui avec

la plus grande simplicité. Laissons-là les

raisonnemens , les discours étudiés , les mé-

thodes et les formules. Que le cœur seul

parle, et qu'il exprime ce qu'il sent; s'il ne

sent rien, qu'il gémisse de ne rien sentir ,

qu'il s'en plaigne amoureusement à Dieu ,

et qu'il lui dise tout par son silence. Quand

nous sommes à l'oraison , qu'est-ce que

Dieu écoute ? sont-ce nos paroles et nos

actes ? non , c'est notre intention ; nos sen-

timens intimes , c'est la préparation de no-

tre cœur. Moins d'activité , moins d'efforts;

plus de paix et de recucillement ; une sim-

ple exposition de notre âme devant lui;

l'expression des mouvemens qu'il inspire,

etnonde ceux que nous excitons nous-mê-

mes. Telle est l'oraison qu'il agrée par-

dessus tout , parce qu'elle est plus son ou-

vrage que le nôtre, et que nos empresse-



(66 )

mens , suggérés par l'amour-propre , ne

nuisent pointà son opération.

Ces bons bergers furent en oraison tout

letemps qu'ils furentà la crèche, et au sor-

tirde-là ils en conservèrent une impression

durable, qui en fit des hommes nouveaux.

Savoient- ils auparavant ce que c'est que

l'oraison ? Avoient-ils lu des livres et des

méthodes pour apprendre à la faire ? Ob-

servèrent- ils curieusement ce qui se pas-

soiten eux , etraisonnèrent-ils subtilement

sur les opérations de la grâce ? Rien de

tout cela. Ils présentèrent leur cœur à Jé-

sus; ils le laissèrenty agir librement ; il ne

firent que coopéreràson action , ils ne la

gênerent point, ils ne latraversèrent point

par leur propre activité , par leurs réfle-

xions , et leurs retours sur eux-mêmes. Ils

n'étoientplus à eux dans cemoment: etJé-

sus disposoitàson gré deleur âme toute en-

tière. Entrons dans les dispositions de ces

bergers; et Jésus fera l'oraison en nous ,

comme il la fit en eux. Notre mal est que

nous prétendons la faire nous-mêmes , ou

dumoins que Dieu la fasse en nous suivant

nos idées et nos désirs, spoty



( 67 )

CHAPITRE VIII.

Cantique des Anges à la naissance de

Jésus- Christ.

A
PRÈS que l'ange eut annoncé aux bergers

qu'unSauveurleur étoit né, une multitude

de la milice céleste se joignit à lui , louant

Dieu , et disant : Gloire à Dieu au plus

haut des cieux , et paix sur la terre aux

hommes de bonne volonté: (1) Ne laissons

point passer sans explication , cebeau can-

tique qui regarde Jésus-Christ , et qui a

un si grand rapport avec la vie intérieure.

Sans examiner ici si les anges n'ont glo-

rifié Dieu que par Jésus-Christ , etn'ont dû

leur bonheur qu'à Jésus-Christ , qu'ils ont

reconnu et adoré dans le mystère de l'In-

carnation : il est certainque Dieu n'a reçu

de gloire des hommes , et n'en a voulu re-

cevoir que par Jésus-Chsist. Dès l'origine

du monde, la foi en Jésus-Christ, attendu

(1) Luc. II. 13. 14 .



( 68 )

comme libérateur du genre humain, a été

le fondement de la vraie religion , et du

vrai culte rendu àDieu.

Avant que de naître , il le glorifioit déjà

en son nom et au nôtre dans le sein de sa

mère; mais tout s'y passoit dans le secret

entre sonpère et lui. Son dévouement étoit

purement intérieur , et ne paroissoit point

au-dchors . Le premier hommage public et

solennel qu'il lui ait rendu , a été à sa nais-

sance; et c'est aussi à ce moment que les

anges chantent : Gloire à Dieuauplushaut

des cieux. Ce cantique était celuique Jésus

naissant proféroit dans son cœur, et qu'il

exprimoit par son état. Il glorifioit Dieu

éminemmentparcette forme d'esclave qu'il

avoit prise , en s'unissant à notre nature ,

tout Dieu qu'il étoit; il le glorifioit par sa

pauvreté , par ses souffrances , par ses

pleurs ; par l'obscurité , par l'abandon dans

lequel il a voulu naître. Son père voyoit en

lui dans la crèche , un Dieu anéanti, et im-

molé comme victime à la réparation de sa

gloire ; anéanti , dis-je , dans une personne

égale à lui , qui l'adoroit , qui le servoit ,

qui lui obéissoit, qui s'offroit aux coups



(69 )

de sajustevengeance en qualitédepécheur,

et qui les éprouvoit déjà. Toutes les créa-

tures ensemble n'eussent jamais pu glori-

fier Dieu de la sorte par leur plus parfaite

soumission ; elles ne lui eussent rien offert

deproportionné à sa grandeurinfinie , rien

qui le dédommageât de l'outrage fait à sa

majesté par le moindre péché.

Mais , outre le mérite infini de sa per-

sonne divine , par où Jésus-Christ glori-

fioit-il principalement son père ? Etoit-ce

par l'appareil extérieur de sa naissance ?

Non ; c'étoit par sa disposition intérieure ,

par le dévouement sans bornes deson âme.

Ce qui étoit en lui une source de gloire

pour Dieu, étoit aussi un principe de paix

pour les hommes , non seulement en ce

qu'il commençoit dès-lors à les réconcilier

avec son père, en rompant le mur de di-

vision qui les tenoient séparés de lui ; mais

en ce qu'il leur apprenoit parson exemple

en quoi consiste la vraie paixde l'homme,

et par quels moyens il peut se la procurer.

Jésus-Christnaissant dans la pauvreté, dans

la souffrance , dans l'humiliation ,jouissoit

néanmoinsd'unepaixdélicieuse,profonde,



( 70 )

inaltérable. La paix de l'homme n'est donc

pas attachée aux richesses , aux plaisirs ,

auxhonneurs , qui sont au contraire pour

lui une source inépuisable d'inquiétudes et

de tourmens , soit qu'il les désire, soit qu'il

les possède. Les maux de cette vie ne sont

pasnonplus un obstacle à la paix ; et l'on

peut être heureux quoique pauvre , souf-

frant , humilié. Jésus- Christ découvre au-

jourd'hui auxhommes ce secretjusqu'alors

inconnu.

Mais à qui le découvre-t-il ? à qui ap-

porte-t-il la paix ?Aux hommes de bonne

volonté. Et c'est dans cette bonne volonté

même qu'elle consiste. Et qu'est-ce qu'un

homme de bonne volonté ? C'est une vo-

lonté conforme à la volonté de Dieu ; une

volonté qui se soumet par aniour au bon

plaisir de Dieu sur elle , qui accepte avec

joietout ce qui lui vient de sa part , per-

suadée que ce qu'il ordonne est le meilleur

pour elle. Telle est la disposition de Jésus-

Christ. A chacune des circonstances de sa

naissance, il disoit: Mon Dieu, je le veux ,

parce que vous le voulez ; et votre loi est



(71 )

au milieu de mon cœur. (1) La nature på-

tissoit en lui ; mais il s'estimoit heureux de

pâtir ; et il l'étoit en effet par son union in-

time avec Dieu

La vie intérieure nous établit , avec la

proportion convenable , dans cette dispo-

sition de Jésus-Christ : elle nous tient unis

àDicu, soumis en toute chose àsavolonté;

et par-là elle le glorifie, et nous apporte la

paix. Hors de cette adorable volonté iln'y

a, et ne peuty avoir ni gloire pour lui, ni

paixpournous. Voulez-vous être heureux ?

envisagez par-dessus tout la gloiredeDicu.

Voulez-vous le glorifier, autant qu'il le

désire , et qu'il l'attend de vous? N'ayez en

toutd'autre volonté que la sienne. Ce qui

s'oppose à notre bonheur, c'est ce qui dans

nos intentions, dans nos desseins , ne se

rapporte point à la gloire de Dieu ; ce qui

s'oppose à sa gloire, s'est tout ce qui s'é-

carte de sa volonté. Croyons fermement

deux choses ; la première , qu'en quelque

état intérieur ou extérieur que Dieu nous

mette, il ne s'y propose que sa gloire et

(1) Psalm.39.



(72)

et notre paix; la seconde , que si nous ac-

ceptons de grand cœur cet état, nous assu-

rons sa gloire et notre paix; et qu'avec sa

grâce , qui ne nous manque jamais , cette

acceptationdépenddenotrebonnevolonté.

Nous aurons à souffrir sans doute; il faut

nousy attendre; nous éprouverons des ré-

voltes intérieures , et de violens combats ;

la nature ne mourra pas sans pousser de

grans cris , et opposerde fortes résistances.

Mais si l'âme demeure ferme et inébran-

lable au milieude ce tumulte involontaire ,

la gloire de Dieu n'y perdra rien , et notre

paix n'en sera point altérée. Ces principes

sont simples et clairs ; attachons-nousy ,

et faisons en la règle de notre conduite.

CHAPITRE IX.

Circoncision de Jésus-Christ.

-

APRÈS que les huit jours furent écoulés ,

où l'enfant devoit étre circoncis , on lui

donna le nom de Jésus : nom quilui avoit



( 73 )

été donné par l'ange , avant qu'ilfút con-

çu dans le sein de Marie. (1) Quel grand

mystère , exprimé en peu de paroles , et

de la manière la plus simple! Le fait seul

est énoncé; le reste est laissé à nos ré-

flexions . Tel est , pour l'observer une fois

pour toutes , le récit des évangélistes . Ils

racontent les choses les plus merveilleuses

et les plus divines ; et ils les racontent avec

une briéveté et une simplicité , dont toute

l'éloquence humaine n'approcha jamais.

Quandonyréfléchit un peuprofondément,

on est forcé d'avouerqu'il n'y aque l'esprit

saint qui ait pu leur inspirer une telle ma-

nière d'écrire , et que l'évangile n'est pas

moins surnaturel dans le style que dans la

substance. Il ne contient pas un seul ver-

set , sur lequel on ne puisse faire cette ob-

servation.Développons pour notre instruc-

tion ce qui est dit ici en si peu de mots ; et

en général ne croyons pas pouvoir enten-

dre l'évangile parun autre esprit , que ce-

lui qui l'a dicté.

Qu'étoit-ce que la circoncision ? Quel est

(1) Luc. II. 21 .

I
4



(74)

celuiqui sefaitcirconcire?Yétoit-il obligé ?

Aquoi s'engageoit il par là ? Quel rapport

ya-t-il entre lacirconcision et le nom de

Jésus qu'on lui donne? Quelle circoncision

nouvelle vient-il établir ,den abolissant

l'ancienne? Autantde questions qu'il faut

éclaircir pour l'intelligence de ce mystère ,

etpour celle de lavieintérieure, dont Jésus

est l'unique modèle .

Lacirconcision étoitle signe del'alliance

queDieu avoit établi entre lui et le peuple

juif,descendantd'Abraham. Ce patriarche

y fut le premier assujetti ; et l'obligation

en étoit si rigoureuse , que tout Israëlite ,

quine portoitpas cette marque sursachair,

devoit être exterminé du milieu de son

peuple. Dieu avoit choisi ce signe , pour

rappelerauxjuifs qu'ils naissoientpécheurs,

etque le péché originel se propageoit par

lavoie de la génération. Peut-être en avoit-

il aussi attaché l'expiation à cette cérémo-

nie , jointe à la foi des parens dans le

Messie. Elle étoit aussi la marque de leur

dépendance de Dieu, etde leur servitude,

semblable à celle que les maîtres impri-

moient sur le corps de leurs esclaves. Çé-



( 75 )

rémonie par conséquent plus humiliante

encore que douloureuse : puisqu'elle étoit

la reconnoissance d'un double esclavage :

celui de la nature et celui du péché.

Ne doit - il pas nous sembler étrange

après cela qu'un Dieuaitconsenti à se faire

circoncire dans la chair qu'il avoit prise ?

N'étoit-ce pas une assez grande humilia-

tion pour lui de se faire homme ? falloit-il

qu'à cette forme d'esclave il joignît la res-

semblance de pécheur ? Les autres enfans

ne se soumettoient pas d'eux - mêmes à

cette opération ; ils n'en sentoient que la

douleur. Jésus en connoît et en accepte

librement la douleur et l'ignominie.

Y étoit-il obligé ?Non sans doute , si

l'on considère ladignité infinie de sa per-

sonne , la sainteté deson âme, et la pureté

ineffable de sa conception. Quoique des-

cendant d'Abraham selon la chair , il étoit ,

ou plutôt il est de toute éternité , avant

qu'Abraham fûtfait; il est unemême chose

avec son père , en tout égal à lui. A cet

égard le souverain domaine sur les créa-

tures lui appartient ainsi qu'à son père ,

puisquetoutes choses ont été faites par lui;



( 76 )

et il estabsolument indépendant. Mais in-

férieur à Dieu par son humanité , il re-

connoît avec joie son domaine sur lui ; il

se rend le plus dépendantde tous les hom-

mes , et il en veut porter le sceau sur sa

chair. Son âme est de même sainte et im-

peccable en vertu de l'union hypostatique :

son corps formé par le Saint-Esprit , et

devenu le corps du verbe, est essentielle-

ment exempt de toute souillure. Mais il

n'a pas oublié , qu'il ne s'est fait homme ,

quepour être le représentant et la caution

despécheurs ; etque ne pouvant contracter

la tache du péché, il fautdu moins que sa

chair en reçoive l'empreinte , et qu'il té-

moigne par là qu'il en veut être la victime.

Il étoit donc par cette raison plus obligé

que nul autre juif à la circonsion légale ,

nonpas en son nom , mais au nôtre.

Ainsi il s'engageoit volontairement , en

premier lieu à accomplir avec exactitude

toute la loi. Saint Paul déclare expressé-

ment que telle est l'obligationde quiconque

se fait circoncire ; et Jésus l'a remplie

ponctuellement jusqu'à lamort. Cependant

cette loi n'étoit pas pour lui. En qualité de



( 77 )

législateur , elle ne le regardoit pas ; il en

étoit le maître ; il pouvoit l'abroger ; et il

ne l'avoit instituée , que pour figurer la

loi nouvelle dont il devoit être l'auteur. 11

s'engageoit en second lieu à répandre

un jour tout son sang pour l'expiation

de nos péchés , et il en versoit déjà les

prémices. Il est vrai qu'une seule goutte de

ce sang suffisoit pour racheter l'univers.

Mais ce qui étoit suffisant au payement de

nos dettes , n'étoit pas assez pour son

amour. Il s'engageoit enfin à autoriser son

pèred'exercer sur lui sondomaine absolu ,

etd'exiger de lui à la dernière rigueur ce

qui étoit dû à sa justice. Tels étoient les

sentimens qui occupoient l'âme de Jésus

au moment desa circoncision. Il la souffrit

en enfant , poussant des cris et versant

des pleurs , tandis qu'en son cœur il étoit

au comble de ses vœux; et sous une répu-

gnance apparente il cachoit le désir ardent

qu'il avoit de souffrir.

Le nom , chez les juifs , ne s'imposoit à

l'enfant , qu'à l'instant qu'il étoit circoncis.

L'Enfant-Dieu reçut donc alors le nom de

Jésus , qui ne lui fut pointdonné par les



( 78 )

hommes,maisqui lui venoitdu ciel, comme

l'ange l'avoit annoncé d'abord à Marie ,

puis à Joseph . Le rapport entre ce nom et

lacirconcision est manifeste. Jésus signifie

Sauveur ; et dans sa circoncision même

Jésus commence l'œuvre de notre salut ,

qu'il devoit achever sur la croix. Au reste ,

il la commence tellement , que ce qu'il

fait alors suffisoit en soi pour l'accomplir.

Jamais nom ne fut mieux mérité , puis-

qu'il l'a acheté de son sang, lorsqu'on le

lui imposoit ; et que toute sa vie jusqu'au

dernier soupir n'a eu pour objet que d'en

remplir parfaitement lasignification. Quel

Sauveur ! un Dieu mourant sur la croix ;

etdès sa naissance versant du sang et des

larmes sous le couteau de la circoncision.

Quelledélivrance ! celle de l'esclavage du

péché, et des supplices éternels de l'enfer.

Quelsalut! un bonheur sans findans lapos-

session assurée du souverain bien. D'autres

avant Jésus avoient porté le même nom

quelui , mais leur a- t- il coûté si cher ?

a-t-il procuré aux hommes des avantages

égaux ou approchans .

Entre ungrand nombre de merveilles



(79 )

1

1

1.

que nous offre ce mystère , une des plus

étonnantes estque Jésus-Christait vouluse

soumettre à une loi qu'il venoit abroger ,

et qu'il abrogeoit même en s'y soumettant.

Car cen'estpointlacirconcision extérieure,

mais la circoncision du cœur qu'il pré-

tendoit établir , et proposer à ceux qui ,

de son nom , seroient appelés chrétiens.

Et cette circoncision du cœur il la prati-

quoit éminemment dans le temps qu'il

livroit sa chair au couteau de la loi. Iln'y

avoit à la vérité rien de vicieux à retran-

cher dans ce cœur sanctuaire de la pureté;

mais il avoit de grands sacrifices à faire ,

et il les faisoit d'avance; des épreuves in-

térieures et extérieures à subir , et il s'y

offroit; et sa circoncision étoit elle-même

une épreuve proportionnée à son âge et à

la foiblesse de son corps .

La circoncision du cœur est le grand

objet de la morale chrétienne , et tout s'y

rapporte. Elle estnécessaire aux pécheurs ,

pour qu'ils deviennentjustes ; elle est né-

cessaire aux justes , pour qu'ils persévèrent

dans les voies de lajustice. Ce n'est que

par elle qu'on fait des progrès dans la



(80 )

sainteté. Elle a des degrés à l'infini , et

l'on peut toujoursy avancer. Il y a bien à

faire pour retrancher ennous ce qui nous

porte au mal; il y a encore plus à faire

pour ôter de notrefonds ce qui répugue

au bien. Il faut avoir entrepris sérieu-

sement l'ouvrage , pour en connoître

toute l'étendue et en sentir toute la,

difficulté. Ce qui est d'obligation étroite

et rigoureuse en cettematière , mène déjà

bien loin; et il faut enfoncer le couteau

bien avant , si l'on veut mettre , autant

qu'on ledoit etqu'il estpossible , son salut

en sureté. Mais c'est bien autre chose,

lorsqu'on aspire à la perfection , et qu'on

ne met nulles bornes à la pratique des

vertus ; lorsqu'on se livre entièrement à la

grâce , et qu'on est résolu à tous les sa-

crifices que l'amour exigera. Ceux qui y

ont passé , savent seuls combien cette cir-

concision est douloureuse et intime , lors-

que leglaive tranchantvachercherl'amour-

propre jusques dans les replis les plus

secrets , et qu'il ne l'épargne nulle part où

il le rencontre.

Cependant qui que vous soyez qui vous



(81)

sentez appelés à ce que la circoncision

intérieure a deplus parfait, nevous effrayez

pas .Vous pourriez désespérer d'y arriver ,

vous pourriez craindre de manquer de

courage , s'il falloit vous exécuter vous-

mêmes. Mais c'est Dieu qui tient le cou-

teau ; c'est lui qui l'applique là où il est

besoin de couper; c'est lui qui ménage

l'incision , et qui donne la force de la

soutenir. Sa main est également sûre et

douce , et jamais elle ne fait souffrir au-

delà de ce qui est nécessaire pour notre

bien. Abandonnez - vous donc avec con-

fiance à cette main bienfaisante , et tandis

qu'elle opérera , tenez les yeux attachés

sur Jésus- Christ , dont la vue vous ani-

mera et vous consolera.

CHAPITRE X.

Les Mages appelés à Bethléem par

Jésus-Christ.

-

Jésus fait voir dès sa naissance qu'il est

venu pour sauver tous les hommes. Il a

4

*



(82 )

appelé à son berceau les juifs dans la per

sonne des bergers; il y appelle les gentils

dans la personne des mages. Les premiers

étoient des hommes simples et de la plus

basse condition. Les seconds étoient des

savans , et selon la commune tradition ,

des rois. Ainsi nulle distinction , ni de

peuple , ni d'état , ni de talens naturels ou

acquis . La sagesse incarnée infiniment su-

périeure aux plus grands , sait se rabaisser

jusqu'auxplus petits; elle humilie l'orgueil

des uns , et inspire de la confiance aux

autres .

S'il est plus rare que les savans , les ri-

ches , les puissans du siècle se donnent tout-

à-fait à Dieu , parce qu'ils ont plus d'obs-

tacles à vaincre, soit au- dedans , soit au-

dehors : il est vrai aussi que , quand la grâce

triomphe entièrement de leurcœur, ils ho-

norent Dieu davantage , leur piété estplus

sincère et plus solide , et ils portent lavertu

àun plus haut point de perfection. Etre

chaste au milieu des occasions continuelles

de ne l'être pas; être humble au faîte des

grandeurs et de la puissance; être tempé-

rant , mortifié même , dans l'affluence des



(83 )

biens de la terre ; être petit à ses propres

yeux, tandis qu'onjouit de la plushaute es-

time à raison deson esprit et de sa science ,

etrapporter àDieu toute lagloire quinous

en revient , est quelque chose de plus digne

d'admiration , que d'avoir les mêmes vertus

dans une situation où il en a moins coûté

pour les acquérir , et où il est plus aisé de

les conserver. Si Jésus enfant vit avee plus

de complaisance les mages à ses pieds ; si

leurs hommages lui agréerent davantage ,

ce ne fut point parce que leur condition

étoit plus relevée selon le monde ; mais

parce qu'ils eurent besoin d'une foi plus

vive pour l'adorer et le reconnoître dans

l'étathumble etpauvreoù ils le trouvèrent.

Que les personnes distinguées par leur

naissance , par leur sang et leur dignités ,

parleurmérite et leur capacité, ne pensent

donc pas que la vie intérieure ne leur con-

vient point , et qu'ils n'y sont pas appelés.

La grâce parle à tous les cœurs qui lui pré-

tent l'oreille ; il lui est facile de les guérir

du vain préjugé de la noblesse , de déta-

cher leur affection des richesses , de leur

inspirer le mépris des honneurs , qui ne



( 84 )

sont qu'une fumée; et plus ils ontde génie

et de lumières , plus leurs sentimens ont

été développésparl'éducation , plus ils sont

à portée de connoître toute la sublimité ,

de sentir toute la beautéde la morale évan-

gélique.

1

Au reste , je trouve des rapports frap-

pans entre la vocation des mages , et la vo-

cation à la vie spirituelle. Une étoile extra-

ordinaire brilla à leurs yeux , et attira leur

attention. Instruits , par quelque voie que

ce fût , de la venue prochaine du véritable

roi des juifs , ils reconnurentquecette étoile

annonçoit sa naissance. Quand Dicu des-

tine une âme à la vie intérieure , il la pré-

pare communément de loin par de cer-

taines connoissances et de certaines ré-

flexions dont elle n'aperçoit pas d'abord le

but. Ce sont des lectures , des entretiens ,

des exemples qui l'éclairent, latouchent,la

remuent ; il n'y a rien encore de distinct et

debienmarqué. Enfin lemoment arrive où

une lumière subite vient la frapper ; Dieu

lui montre la carrièredela perfection où il

veut qu'elle entre , et le chemin qui doit l'y

conduire; il agit fortement sur sa volonté



(85 )

pour l'attirer , et illui inspire une ardeur

qu'elle n'a point encore sentie. A ce mo-

ment ce qu'elle a là , ce qu'elle a entendu ,

ce qu'elle a éprouvé par le passé , lui re-

vient à l'esprit; et elle comprend claire-

ment les desseins de Dieu sur elle.

Dès que les mages eurent connu par l'é-

toile que le Roi des juifs étoit né , ils ne dé-

libérèrentpoint,ils quittèrenttout, et entre-

prirentunlong voyagepourvenir l'adorer.

Ainsi se comporte l'âme fidelle à la voca-

tion divine. Dicu aparlé; tout est ditpour

elle; nul attachement humain , nulle con-

sidération , nulle difficulté ne l'arrête ; elle

renonce à tout ; elle s'estime heureuse de

sacrifier tout , pour suivre la voix qui l'ap-

pelle. Son cœur luidit qu'elle trouvera au-

près deDieuinfiniment plus que ce qu'elle

quittepour lui.

A peineles mages sesont-ils mis en route

pour Jérusalem , que l'étoile qu'ils avoient

vue dans leur pays , disparoît. Ce fut une

épreuve pour leur foi ; mais ils la soutin-

rent généreusement ; sa lumière ne leur

étoit pas nécessaire pour se conduire ; ils

avoient les moyens ordinaires , dont ils



(86)

firentusage, et qui les menèrent sûrement

à leur terme. Ses lumières sont grandes

dans les commencemens de la vie spiri-

tuelle , ainsi que les consolations qui les

accompagnent ; onyvit dans un repos ad-

mirable , et dans une assurance parfaite

de son état; on sent qu'on aime et qu'on

est aimé , par les preuves qu'on donne à

Dicu dans son amour , et qu'on reçoit du

sien. On marche donc d'un pas ferme et

sûr ; on mesure , pour ainsi dire , son pro-
grès; etdans son abondance , onditcomme

David : Je ne serai jamais ébranlé. L'âme

ne s'engageroit pas autrementdans lavoie.

Mais lorsqu'elley estentrée un peuavant ,

Dieu cachesaprésence; lalumièredisparoît

insensiblement , etl'on entre dans l'obscu-

rité de la foi. On perd de même les senti-

timens si doux qu'on avoit pour Dieu ; et

les témoignages qu'il nous donnoit de sa

tendresse , deviennent plus rare. Nous en

aime-t-il moins ? L'en aimons-nous moins

nous-mêmes ?Non sans doute.Aulieu d'être

caressant , l'amour de Dieu devient plus

fort ;et des simples affectionsle nôtre passe

aux effets . Cependantparmiles ténèbres où



( 87 )

Fonse trouve, on nemanque pasde guide;

etl'on sentplus quejamaisla nécessitéde se

confier enlui , dele croire etdeluiobéir. On

ne voit plus sa route; et l'on ne sait qu'on

est dans le vrai chemin, que parce qu'il

nous en assure. Onsenttoute la fatigue de

la marche , et l'on n'a aucun moyen de ju-

ger par soi-même qu'on avance; il faut s'en

rapporter au directeur: c'est ainsique sous

sa conduite on arrive à la sainte cité de

Jésusalem..

Apeine entrés dans Jérusalem , les ma-

ges s'informent où est le Roi des juifs qui

vientde naître; nul respect humain, nulle

crainte ne les retient. Il est aisé de juger

quelle réponse ils recurent des habitans ,

qui ignoroient absolumentla naissance de

Jésus-Christ. Ce sont des étrangers venus

de loin qui leur en portent la première

nouvelle , qui les tirent de leur assoupis-

sement, et qui réveillent leurs idées sur le

messie , qu'on attendoit en effet dans ce

temps-là . Hérode instruit du sujet de la

venue des mages , en fut troublé , et toute

la ville avec lui. Il assembla les princes des

prêtres, et les docteurs de la nation , et



(88 )

s'enquit d'eux où le Messie devoit naître ;

ils lui répondirent d'après les prophéties

que c'étoit à Bethleem. Sur quoi ayant ap-

pelé les mages en secret , il les envoya à

Bethleem , et leur dit: Allez ; informez-

vous avec soinde l'enfant ; et quand vous

l'aurez trouvé , venez m'en instruire , afin

quej'aillemoi-mêmel'adorer. Voilà comme

ce prince ambitieux et politique dissimuloit

sa crainte , et cachoitses noirs desseins sous

le voile de la religion.

Entre beaucoup d'autres épreuves , la

vie intérieure est exposée à bien des pié-

ges de la part des hommes. Sans qu'on

ignorequ'une âme marche dans ces voies ,

onla laisse tranquille. Elle doit garder le

secret , et ne jamais se découvrir d'elle-

même. Mais souvent Dieu , pour l'accom-

plissement de ses desseins , veut qu'elle soit

connue; et c'est alors qu'elle doit s'atten-

dre aux persécutions ; qu'elle doit s'armer

de courage et d'intrépidité ; et se tenir en

gardes contre les embûches qu'on lui dres-

sera. Il faut , si elle est interrogée par ceux

qui ont autorité sur elle , qu'elle ne rou-

gisse point de son état , qu'elle déclare



( 89 )

hardiment ce que Dieu a fait en elle , et

qu'elle se mette peu en peinede ce qu'on

en pensera , et de ce qui lui en arrivra . La

prévention , l'ignorance , l'envie , la ma-

lignité , l'orgueil s'éleveront contre elle ;

on la condamnera , on la méprisera , on

la traitera d'hypocrite, ou tout au moins

d'imagination échauffée ; on l'humiliera ;

on mettra tout en œuvre pour la retirer

de sa voie. Mais qu'elle tienne ferme , et

qu'elle soitcontented'être dans l'opprobre ,

pourvu que Dieu en tire sa gloire: cequ'il

fera infailliblement ,en confondant la ma-

lice des uns , en guérissant la prévention

des autres , et en faisant éclater sa protec-

tionsur ceuxqui lui sont abandonnés.

Les mages , instruitsparles savans de la

nation du lieu où les prophètes avoient

prédit que le Messiedevoit naître , semirent

en marche pour Betlhéem avec une entière

confiance. Pour comble de sureté , l'étoile

qu'ils avoientvue en Orient , reparut ; elle

les précédoit , jusqu'à ce qu'enfin elle s'ar

rêta sur l'endroit où étoit l'enfant. Toutes

les recherches , tous les examens que l'on

fait touchant l'état d'une personne inté-



( 90 )

rieure , n'aboutissent pour l'ordinaire qu'à

la rassurer , en lui donnant des connois-

sances plus distinctes et plus précises :

pourvu qu'elle se fie àDieu, et qu'elle n'é-

coute point le propre raisonnement. Car

ellen'a à craindre que d'elle-même; et les

questions les plus insidieuses , les argu-

mens lesplus captieux,les décisions même

lesmoinsfavorables nel'ébranlèront point,

si elle impose silence à ses réflexions. Elle

continuera sa route; et s'approchera de

plus enplus de Jésus-Christavec plus d'as-

surance qu'auparavant. Dieumême dissi-

pera les ténèbres où il l'avoit laissée pen-

dant long-temps ; etil lui donnerade nou-

velles lumièresplus viveset plus pénétran-

tes , qui ne la quitteront point , jusqu'à ce

qu'elle aittrouvé celui qu'elle cherche avec

tant d'ardeur et de persévérance. Quels

transports dejoie, lorsque Dieu se montre

de nouveau après une si longue absence

lorsqu'elle sevoit près du terme, dont elle

se croyoit fort éloignée ! mais pour goûter

une telle joie , il falloit que sa foi eût été

long-temps éprouvée. Si l'étoile eût accom-

pagné lesmages pendant tout leurvoyage ,

و



( gi )

outre qu'ils n'auroient eu nul mérite à la

suivre , ils auroient été privés de la conso-

lationincroyable qu'ils eurent de la revoir.

Ils entrèrent dans la maison indiquée

par l'étoile , ety ayanttrouvé l'enfant avec

Marie sa mère , ils se prosternèrent , l'a-

dorèrent , ouvrirent leurs trésors , et lui

offrirent en présent de l'or , de l'encens et

de lamyrrhe : présens mystérieux , par les-

quelsils reconnoissoientenJésus-Christses

deux natures , la divine et l'humaine , et

son titre de Roi. L'union béatifique avec

Jésus-Christ est réservée par le séjour de

la gloire. Mais sur la terre même les âmes

intérieures , lorsqu'elles sont au bout de

leur carrière , contractent avec lui en qua-

lité d'époux une union qui n'est que pour

elle , et dont les délices sont inexprima-

bles . Elles se tiennent alors bien dédom-

magées de tout ce qu'elles ont souffert , et

de ce qu'elles souffrent encore; et une expé-

rienceintimeleurapprendqu'ongagnetout

en perdant tout pour Dieu. En trouvant

Jésus , elles trouvent aussi Marie qui en

est inséparable; et le fils leur communique

pour sa mère des sentimens approchans



(92 )

des siens . C'est alors qu'anéanties d'esprit

etde cœur, elles adorent Jésus-Christ dans

une disposition semblable à celle où il a

lui-même adoré son père ; et qu'elles lui

offrent l'or purde la charité, l'encens d'une

oraison toute d'amour , qui les consume ,

et la myrrhe d'une mortification qui s'é-

tend à tous leurs sens et à toutes leurs

facultés.

Avertis ensonge parunangedenepoint

revoir Hérode , les mages s'en retourne-

rent en leur pays par un autre chemin , et

trompèrent ainsi ce rusé politique. Quoi-

que l'évangéliste ne le dise pas , de retour

chez eux ils publièrent sans doute la grâce

que le Seigneur leur avoit faite, les mer-

veilles dont ils avoient été témoins , et ils

devinrent les apôtres de Jésus - Christ.

Quand les âmes intérieures ont passée par

les dernières épreuves , et qu'elles sont par-

venues à l'état d'union , Dieu s'en sert or-

dinairement pour se faire des conquêtes ,

et pour enseigner àd'autres les voies spiri-

tuelles . Elles rentrent alorsdans le monde,

dont elles s'étoient tenues jusques-là sépa-

rées; mais elles y rentrent par un autre



( 93 )

chemin que celui qu'elles avoient pris en

le quittant. Elles n'ont de commerce avec

le prochain , que pour le porter à Dieu.

Ce commerce avantageux aux autres , n'a

plus rien de contagieux pour elles ; il ne

les dissipe point , il ne les retire point de

leur oraison , il n'altère point leur paix, il

ne suspend point leur intime communica-

tion avec Dieu. Mais qu'elles se gardent

bien d'entrer d'elles-mêmes dans cet apos-

tolat, qu'elles attendent la mission divine ,

etquedes occasions ménagées par lagrâce

leur adressent les âmes à qui elles doivent

être utiles . Elles ne courront alors aucun

risque à dévoiler selon les occurrences les

faveurs que Dicu leur a faites , les secours

qu'elles en ont reçus dans leurs tentations

et leurs épreuves , et la manière dont elles

se sont conduites dans cette longue route

pleine d'écueils et de dangers , dans ces ré-

cits , soit de vive voix , soit par écrit , leur

intention étant pure , elles ne seront point

exposées à la vanité ; Dieu en sera glorifié ,

le prochain édifié , et elles-mêmes recom-

pensées.



(94 )

CHAPITRE XI.

Présentation de Jésus- Christ au Temple.

IL paroît , à suivre le récit de l'évangéliste ,

queJésus est porté au temple, et présenté

àDieu comme un enfant ordinaire , par la

volontéde ses parens , sans qu'ily ait d'au-

tre partque de les laisser faire. Il est cer-

tain néanmoins que c'étoit lui qui gou-

vernoit l'esprit de Marie et de Joseph , et

qui leur inspiroit secrètement la manière

dont ils devoient se conduire en tout ce

qui le regardoit.

La loi ordonnoit qu'en reconnoissance

du souverain domaine de Dieu , et pour

conserver le souvenir de la mort des pre-

miers nés dés Egyptiens , et de la préser-

vation de ceux des Israélites , chaque pre-

mier né tant des hommes que des animaux

lui fût offert. Cette loi nepouvoit regarder

la personne de Jésus-Christ, qui , comme



(95 )

fils de Dieu, avoit sur toute la nature le

même domaine que son père. Il en étoit

mêmeexempt commehomme, n'ayant pas

été conçu , et n'étant pas né par la voie or-

dinaire. Pour la plaie d'Egypte , lui-même ,

l'avoit opérée en faveur de son peuple ; et

il ne pouvoit en perdre la mémoire. D'ail-

leurs que penserontles hommes de lui, et

-commentle regarderont-ils pour le Messie,

s'il se confond avec les autres enfans ; et

s'il ne s'en distingue point en montrant

qu'il est au-dessus de la loi ?

Toutes ces raisons si légitimes , et que

notre orgueil jugeroit même nécessaires ,

ne l'empêchent pas de s'y soumettre , de

l'accomplir avec exactitude , et d'y joindre

les dispositions intérieures les plus parfai-

tes. Il s'humiliadonc devant son père ; il

reconnut le droit de vie et de mort qu'il

avoit sur lui ; il lui fit une nouvelle consé-

cration de tout son être , et se dévoua en-

tièrement à ses volontés.

Cequ'il nous importe extrêmementd'ob-

server , est que Jésus-Christ ne se dévoua

pas ainsi seulement en son propre nom

mais encore au nôtre, et qu'il consacra à

,



( 96 )

son père tous les chrétiens avec lui ; en

sorte que nous n'appartenons au Sauveur,

et qu'il ne nous avoue pour siens , qu'au-

tant que nous ratifions la consécration qu'il

a faite de nous. Or cette consécration em-

brasse tout par rapport à nous, comme elle

embrassa tout par rapport à Jésus- Christ :

en sorte qu'elle ne nous laisse en rien la

libre disposition de nous-mêmes , qu'elle

ne nous permet pas de nous rechercher en

rien, ni de nous proposer pour la dernière

fin de nos actions. Il faut queDieu , de no-

tre plein consentement , exerce son do-

maine sur nous en toutes choses , à tous les

momens, tant pour l'intérieur que pour

l'extérieur; et que sa gloire toujours atta-

chée à l'accomplissementde savolonté , soit

notre principale fin .

Examinons sérieusement si c'est de cette

manièrequenous sommes consacrés àDieu,

nonde paroles simplement , mais d'effet, et

si nousnouscomportons entoutettoujours

suivant cette règle. Nous trouvérons à l'e-

xamen quenous en sommes bien éloignés ,

quenous nous réservons en uneinfinité de

choses des droits sur nous-mêmes , sur nos



(97 )

コ

コ

pensées , sur nos affections , sur nos déli-

bérations . Partout où nous ne voyons pas

de péché manifeste , nous croyons pouvoir

à notre gré accorder ou refuser à Dieu ce

que nous jugeons àpropos , et nous avons

moins d'égard à sa volonté qu'à la nôtre.

Comme si le domaine de Dieu, qui est un

domaine d'amour , le domaine d'un père

sur ses enfans , ne s'étendoit qu'à ce qu'il

nous ordonne ou nous défend sous peine

de l'offenser ; et que la vue de lui plaire ne

dûtentrer pour rien dans notre soumission

et notre obéissance. J'ose pourtant le dire :

à l'égard d'un père tel que Dieu , tout vrai

chrétien , sans négliger ses ordres ni ses

défenses , ses promesses ni ses menaces ,

ses récompenses ni ses châtimens , fera par-

dessus tout attention à son bon plaisir, et

n'hésitera pointà s'y conformer , partout

où il le croira découvrir : telle est l'étendue

et la perfection que Jésus-Christ a donnée

à saconsécration, tant pour nous que pour

lui-même, et qu'il désire que nous don-

nions à la nôtre; autrement elle ne méri-

tera pas sa pleine approbation; et ilyman-

quera ce qui lui seroit le plus agréable , le

I. 5



( 98 )

plus glorieux pour Dieu, le plus avanta-

geuxpour nous. Mais il faut être intérieur ,

et éclairé par une grâce spéciale , pour se

former l'idée d'une consécration de cette

nature: il faut de grands sentimens etbeau-

coup de générosité pour s'y résoudre ; il

faut un courage à toute épreuve pour

l'exécuter , et ne jamais se démentir. Jus-

qu'à ceque nous ayons fait ce grand pas ,

nous ne serons que des chrétiens impar-

faits , que des esclaves de l'amour-propre ;

que des serviteurs mercénaires , qui nous

traînerons avec peine dans la voie des

commandemens , que les moindres diffi-

cultés rebuteront , que les plus légers sa-

crifices épouvanteront.

La loi de Moïse ordonnoit encore de

racheter les premiers nés des hommes , en

offrant à leur place quelques animaux; et

cette offrande pour les pauvres étoit deux

tourterelles , ou deux petits de colombes .

C'est par une semblable offrande que le

fils de Dieu , en qualité de pauvre voulut

être racheté. Quelle humilité ! pouvoit-il

la porter plus loin ? Et s'il se rachète , ce

n'estpas pour se soustraire à la mort; mais



(99

pour se réserver à un sacrificeplus doulou

reux , plus humiliant et plus éclatant.

O mon Sauveur , quels exemples de ver-

tu vous nous donnez dès l'âge le plus ten-

dre ! partout je vous vois appliqué à con-

fondre mon orgueil ; et ce vice que vous

détestez , est celui que j'épargne le plus , et

que je nourris en moi avec plus de com-

plaisance. Je trouve toujours des raisons de

leménager , et même de le justifier : vous

consentez à passer dans l'esprit des hom-

mes pour ce que vous n'êtes pas , et moi

je rougis souvent d'être connu pour ce que

je suis . Vous vous plaisez à descendre ; et

moi je ne songe qu'à monter. Vous n'êtes

jamais assez petità votre gré; et je ne suis

jamais assez grand au mien. Cependant je

me dis votre disciple, tandis que j'ai en

horreur vos leçons et vos exemples. Que

puis-je penser de moi , quand je me com-

pare à vous ? Quelle effroyable opposition.

Si Jésus-Christ oublie sa propre gloire ,

pourne s'occuper quede celle de son père :

le père de son côté pense d'autant plus à

manifester son fils , qu'il est plus soigneux

de se cacher. ABethléem il l'a fait connoî



( 100 )

tre par les anges etparune étoile miracu-

leuse. Lors de sa présentation autemple;

il luiménage la rencontre du saint vieillard

Siméon, qui poussé par l'esprit se rend au

temple en cemoment, et en présence du

peuple le reconnoît pour le Messie et pour

son Dieu , le prend entre ses bras , joint

les caresses aux adorations , et content

d'avoir vu le Christ du Seigneur , ne sou-

pire plus qu'après la mort. A la même

heure survient Anne la prophétesse , qui

jusqu'à l'extrême vieillesse avoit passé sa

vie dans le jeûne et la prière , ne quittant

point le temple; et qui àlavue de Jésus-

Enfant, louoit Dieu dans un saint trans-

port, etparloit de cette enfant àtous ceux

qui attendoient la rédemption d'Israël.

Les témoignages les plus éclatans neman-

quèrent doncpoint à Jésus , lorsqu'il sem-

bloit les fuir davantage; les eût-il trouvé ,

s'il eût été capable de les chercher ?

ADieu ne plaise que nous soyons hum-

bles dans la vue qu'il nous glorifie. Il est

pourtant vrai que Dieu se plaît à glorifier

les humbles , toujours sans préjudice de

leur humilité. Il en faitles instrumens de



( 101 )

sa gloire. Après qu'ils se sont abaissés , et

qu'il les a abaissés lui-même , il les relève

aux yeux des hommes, afin qu'on le loue

en eux. Toute l'étude des saints , à l'imi-

tation du Sauveur, est de fuir l'éclat , d'ai-

mer l'obscurité, d'être méprisé du monde ,

etréputé pour rien. Quand la véritable et

la solide gloire pourroit venir du monde,

ils n'en voudroient pas pour eux - mêmes ,

parce qu'elle n'appartient qu'à Dieu , et

qu'elledoitlui revenirtoute entière. Jésus-

Christ lui-même , en tant qu'homme , ne

pouvoit avoir aucunejuste prétention à la

gloire ; sous ce rapport il ne s'est jamais

rien attribué : au contraire son unionper-

sonnelle avec la divinité a été pour lui une

raison de s'humilier davantage. Plus on

connoît Dieu ; plus on est uni à Dieu; plus

il faut être anéanti en soi; ces deux choses

setiennent, et se correspondent ; l'humilitê

est la suite et la preuve de la sainteté.



(102 )

CHAPITRE XII .

Fuite en Égypte.

HÉRODE trompé par les mages , poursuit

à mort Jésus-Christ dès le berceau; et de

peur qu'il ne lui échappât , il ordonne le

massacre de tous les enfans de Bethléem

et des environs , depuis deux ans et au-

dessous. Jésus n'ignoroit pas les desseins

cruels de ce roi ambitieux ; il pouvoit les

traverser , et pourvoir lui-même à sa sû-

reté; il ne le faitpas , et il en laisse le soin

àson père. Un ange avertit Joseph , qui

prend la mère et l'enfant , et s'enfuit en

Egypte. En quoi Jésus diffère-t-il ici d'un

enfant ordinaire , qui foible , sans res-

source, ne connoissant pasmêmele danger

qu'il court, doit son salutauxtimides pré-

cautions de ses parens ? En userions-nous

de même pour nos intérêts temporels et

pour notre vie , si , instruits d'avance des

périls qui nous menacent , nous avions à



( 103 )

notre disposition les miracles et la toute

puissance de Dieu ? Consentirions-nous à

n'en faire aucun usage , ànous abandonner

à la Providence , et à être soustraits au

danger par des moyens communs et ordi-

naires ? Notre vertu n'irait pas jusques-là ;

nous nous croirions en droit d'agir par

nous-mêmes , et de nous servir du pouvoir

surnaturel que Dieu nous auroit confié.

Mais laissons cette supposition , qui ne

sauroit se réaliser; les saints mêmes qui

ont reçu le dondes miracles , ne l'ont reçu

que pour les autres , et n'ont point été

tentés de l'employer pour eux-mêmes.

Considérons plutôt le fils de Dieu qui fuit

devant Hérode, l'usurpateur du trône de

ses pères. Et pourquoi fuit- il? est-ce qu'il

craint ? Non; c'est que son père le veut

ainsi ; c'est qu'en se dérobant de la sorte ,

il cache mieux aux yeux des hommes ce

qu'il est , et qu'il nous donne un grand

exempled'humilité. Et où fuit-il ? dans une

terre étrangère , idolâtre , ennemie de sa

nation, qu'elle a persécutée dès son ori-

gine. Tel est l'asile où il cherche sa sûreté;

il y restera , tant qu'il plaira à son père ,



( 104)

et n'en sortiraque par ses ordres. Ses pa-

rens , déjà pauvres chez eux , y souffriront

unplus granddénuementde toutes choses ;

il le partagera avec eux. L'Egypte igno-

rera le bien qu'elle possède , et il ne se dé-

couvrira à elle par aucun signe. Je ne dis

rien de ce qu'il eût à souffrir dans ce

voyage , ni combien ildût être sensible aux

inquiétudes et aux frayeurs que sa mère

éprouvoit à cause de lui, et qu'il pouvoit

lui épargner , s'il n'eûtpas étéplus avanta-

geux pour elle de subir cette humiliation.

En lisant ce trait dans l'évangile , nous

sommes peut-être touchés de compassion

pour le fils et lamère. Stérile compassion !

cen'estpas là ce que Jésus attend de nous;

il ne veut pas être plaint ; il veut être

imité. Entrons dans son cœur. Quels sen-

timens y trouverons-nous ? un parfait ac-

quiescement aux volontés de son père; une

confiance sans bornes en lui ; un abandon

total à la Providence; une paix profonde

au milieu des plus justes sujets d'alarmes ;

unejoie incroyable de se voir déjà en butte

aux plus violentes persécutions , et victime

des passions humaines.



( 105 )

Omon Sauveur ! quand apprendrons-

nous à penser commevous ? Que de révol-

tes intérieures , que de murmures , que de

défiances et de craintes dans les moindres

traverses de la vie ! que de ressentimens

etdeplaintes contre l'injustice de ceux qui

nous exercent ! Que devient alors notre

paix , notre recueillement, notre oraison ?

Les disgrâces temporelles nous agitent ,

nous obsèdent , nous absorbent ; et s'il s'y

jointdes circonstances qui nous humilient ,

notre cœur se gonfle et se soulève. Est-ce

là être chrétien? et est-ce vouloir l'être que

d'appréhender comme la mort de tels

maux , de faire tous ses efforts pour s'en

garantir , et de ne goûter aucun repos ,

qu'ils ne soient finis ? Voilà néanmoins ce

que nous sommes , ce que nous ne nous

reprochons pas , ce que nous trouverions

déraisonnable et injuste qu'on nous re-

prochat; et nous croyons que de tels senti-

mens peuvent subsister avec la vraie et la

solide piété. Est-ce ainsi que pensoient les

chrétiens des trois premiers siècles du

christianisme ? et s'ils marchoient sur les

traces de Jésus-Christ ,y marchons-nous ?

5*



( 106 )

Tant de dévotions extérieures , tant de

jeûnes , tant de veilles , tant d'austérités que

l'on voudra ; bien des personnes pieuses

les embrasseront sans peine; mais d'es-

suyer des contradictions , des persécutions ,

bes renversemens de fortune ; de tomber

dans unétat pauvre et humiliant, et de s'y

soumettre , d'y êtrecontentenvue de Jésus-

Christ, par un désir sincère de lui ressem-

bler, c'est une disposition rare parmi les

chrétiens les plus fervens , parmi ceux

mêmes qui font profession de vie inté-

rieure et d'oraison .

Je ne veux pas dire au reste que la na-

ture soit muette et insensible en ces ren-

contres. Mais autre chose est de sentir de

la douleur , et autre chose de s'y livrer.

C'est autre chose encore de laisser échapper

quelques plaintes , et autre chose deles ap-

prouver.On setromperoitbeaucoup si l'on

croyoit quepour porter sa croix d'une ma-

nière digne de Dieu, il ne falloit éprouver

aucune sorte de répugnance. Ne confon-

dons pas la répugnance naturelle avec la

répugnance volontaire. Ne boit-on pas vo-

lontiers une médecine amère , quoiqu'on



( 107 )

n'en aime pas l'amertume? Ne se soumet-

on pas à une opération douloureuse, quoi-

qu'onpousse les hauts cris en la souffrant?

Dieu ne demande pas de nous d'autre dis-

position àl'égard des épreuves . Que l'âme

les envisage dans la volonté de Dieu ,

qu'elle les regardecomme une portion qui

lui est échue de la croix de Jésus- Christ ,

comme un gage de son amour pour elle ,

et un moyen efficace de lui témoigner le

sien , comme la chose la plus avantageuse

pour son bien spirituel ; que dans cette

persuasion elle les accepte , lorsqu'elles se

présentent, et que laissant crier la nature

sans l'écouter , elle tienne ferme contre les

soulèvemens de l'imagination ; qu'elle dé-

savoue le trouble involontaire qui l'agite ;

qu'elle condamne les efforts indélibérés

qu'elle fait pour les repousser , Dieu est

content , et cela s'appelle souffrir en chré-

tien. Je veuxquedans les premières épreu-

ves , malgré ses bonnes résolutions , n'étant

pas encore aguerri , on ait fait paroître

tropde tendresse sur soi , on ait euun peu

recours aux consolations humaines ; qu'on

se soit plaint , qu'on ait été bien aise d'être



( 108 )

plaint; il suffit de se le reprocher , et de

s'enhumilier à la réflexion , sans se décou-

rager , espérant qu'avec la grâce de Dieu

on fera mieux à la première occasion. Il

estbonquedans nos souffrances , qu'elles

qu'elles soient , nous n'ayons pas sujet d'être

trop contens de nous-mêmes; et c'est pour

cela que Dieu permet qu'il s'y glisse tou-

jours quelque imperfection , soit réélle ,

soit apparente , afin de nous tenir toujours

petits à nos propresyeux : rien n'étant plus

capabled'inspirer de l'orgueil , que de pou-

voir s'applaudir justement de la manière

dont on porte sa croix.

CHAPITRE XII 1 .

Consolations de Jésus dans son enfance.

ON ne peut guères douter que Jésus n'ait

reçu dans son enfance les plus grandes

marques de tendresse de la part de son

père. Quoique les évangélistes n'en aient

rien dit , nous avons lieu de le conjecturer



( 109 )

par cequi se passe d'ordinaire dans la vie

spirituelle. Les commencemens n'en sont

pas toujours exempts de peines , comme

ils ne l'ont pas été pour Jésus-Christ ; mais

ces peines sont toujours accompagnées de

grandes douceurs. Dieu en est prodigue

alors ; et s'il l'est pour d'autres , il l'a été

sans contredit jusqu'à l'extrême profusion

pour son fils bien-aimé, pour un enfant

tout dévoué à sa gloire. Jésus - Christ a

passé certainement par tous les états de la

vie intérieure , etpar conséquent par celui-

ci qui en est l'entrée. Son âme fut donc

enivrée et inondée de consolations célestes;

etellegoûtalesdélices ineffables qui étoient

la suite de son union avec la Divinité , et

qui ne pouvoient être suspendues que par

unmiracle. Ce n'est pas exagérer de dire

que ces délices surpassoient celles dont

jouissent les esprits bienheureux : puisqu'il

est certain que l'âme de Jésus-Christ a

toujours jouis sans interruptionde lavision

béatifique , d'une manière incomparable-

ment plus excellente que les Chérubins et

les Séraphins .

Mais qui pourroit dire comment elle



(110)

recevoit ces faveurs du ciel ? Combien

l'humilité de J.-C. n'en souffroit-elle pas ,

lui qui se regardoit comme chargé de tous

les péchés du genre humain , et qui venait

pour les expier , comme s'ils lui eussent

été personnels ? Quel étoit son désinté-

ressement et son détachement , ne les dé-

sirant point , ne se les appropiant point ,

les laissant , pour ainsi dire , passer par

son cœur , sans les arrêter , ni en rien

retenir , et n'en servant pas moins son

père gratuitement , sans aucune vue de

les mériter etde les obtenir !Avec quelle

pureté les rapportoit- il à la gloire de son

père , les lui renvoyant telles qu'il les

avoit reçues , n'y envisageant que son bon

plaisir , également paisible et content

lorsqu'il ne lui donnoit aucune marque de

son amour ? Quelle étoit sa reconnois-

sance , lui qui non seulement s'en tenoit

indigne ; mais qui à ce moment même

s'offroit comme un criminel à toutes les

rigueurs de sa justice , et qui n'attendoit

de sa part que les effets de son courroux

et de ses vengeances !Au reste qu'étoit- ce

que ces faveurspassagères, en comparaison



(III)

de l'union hypostatique , grâce infinie en

elle-même , grâce permanente , qui trans-

portoit en quelque sorte à la nature hu-

maine en sa personne les attributs de la

nature divine ! Mais aussi , à raison même

de son infinité , cette grâce faisoit comme

disparoître , et anéantissoit moralement

son humanité , à un point qui nous est

incompréhensible , ne lui laissant point

de moi , ni de subsistance propre.

Ames intérieures , voilà le modèle que

vous devez vous proposer dans les faveurs

dont Dicu se plaît àvous combler. Plus

elles sontgrandes , plus vous êtes obligées

d'approcher de la perfection de votremo

dèle. Dieu l'attend de vous , et si vous ne

répondiez pas à son attente , vous le ré-

duiriez à vous en priver, parce qu'elles ne

contribueroient ni à sa gloire , ni à votre

avancement. Ne les désirez donc jamais ;

croyez encore moins les avoir méritées

par votre fidélité; persuadez-vous au con-

traire que vos fautes habituelles , sans par-

ler de vos péchés passés , vous en rendent

indigne. Recevez-lescomme une pure grâce

dans un fonds anéanti ; ne vous en appro-



( 112)

priez rien; ne faites rienpour en prolonger

ladurée, comme si cela dépendoit de vous,

et qu'il fût en votre pouvoir de gêner l'es-

prit divin qui souffle où il veut , et quand

ilveut; ne les rappelez point par vos re-

grets , quand elles sont passées. Surtout

soyez désintéressées , et que jamais l'objet

devos pratiques de piété et de mortification

ne soit d'attirer sur vous des consolations.

Malheur à vous , si elles devenoient pour

vous un motifde prendre quelque com-

plaisance en vous-mêmes , de vous relever

à vos propres yeux , etde vous préférer

aux autres. Ah !tout seroit perdu ; et vous

changeriez pour vous le don céleste en

poison. Il vaudroit mieux que jamais au-

cune goutte de rosée ne tombât du ciel

dans votre cœur, si elle devoity faire ger-

mer l'orgueil spirituel , le plus subtil et le

plus dangereux de tous les vices. Toute

faveur de Dieu qui ne nous rend pas plus

humbles et plus détachés , est nuisible ;

l'on doit la tenir pour suspecte , et s'en

défier comme d'un piége de l'ange de

ténèbres .

Jésus enfant ne gardoit pas pour lui seul



( 113)

les caresses qu'il recevoit de son père ; il

en faisoit couler desa plénitude dans l'âme

de sa mère , et il les luicommuniquoit avec

toute la profusion dont un tel fils étoit ca-

pable. C'étoit un effet et une suite de leur

union. Marie de même en faisoit part à

saint Joseph , et Dieu étoit glorifié excel-

lemment par la pureté et le désintéressé-

ment de leurs dispositions. Les cœurs de

Jésus , de Marie etdeJosephétoientcomme

les trois anneaux d'une chaîne , où tout par-

toit de Dieu , et tout retournoit à Dieu.

Quelle union , que celle de Joseph et de

Marie! Quelle autre union bien plus in-

time que celle de Marie et de son fils ! Mais

quelle ineffable union que celle de Jésus

et du père céleste ! Et que produisoit-elle

entr'eux? une parfaite correspondance de

sentimens , un transport et une communi-

cation de leurs grâces , et une sainteté pro-

portionnée au degré de leur union.

Les âmes intérieures entre lesquelles

Dieu forme une union spirituelle , ne re-

çoiventpas pour elles seules les grâces que

Dieu leur fait ; elles se les communiquent;

et leur progrès dépend de leur correspon-



( 114 )

dance mutuelle. Ces unions de grâce sont

rares ; mais lorsqu'elles ont lieu , Dieu les

fait connoître à des marques , dont il n'est

pas possible de douter. Les personnes qui

enont l'expérience, m'entendent; etcomme

c'est un secret que Dieu se réserve , il y

auroittout au moins de l'imprudence à le

divulguer. Ce que je puis dire , c'est que

ces unions sont soumises à de saintes lois ,

auxquelles il faut être extrêmement fidèle

de part etd'autre. Elles seforment presque

toujours entre une âme déjà avancée , et

une autre qui commence. La première se

sent pressée de prier pour la seconde ; et

elle le fait avec une ardeur , une persévé-

rance , et mêmeunecontinuité qui ne peut

venirque de l'espritdeDicu.Danslacrainte

de l'illusion , en vain s'efforce-t-elle de dé-

tourner ailleurs sa pensée ; elle y est ra-

menée sans cesse; et cela dure jusqu'à ce

que l'âme pour qui elle prie, se soit enfin

rendue aux volontés deDieu sur elle. Alors

celle-ci , par un mouvement de la grâce ,

se met sous la direction de l'autre ; elle se

sent portée à lui ouvrir son cœur avec une

confiance sans réserve , à s'en rapporter



(115)

e

t

partout à sonjugement et à sa décision , et

à lui obéir comme elle feroit à Dieu même.

Les joies et les peines spirituelles de ces

deux âmes deviennent communes ; Dieu

ne les conduit point séparément ; mais il

les fait , pour ainsi dire , marcher de front ,

et avancer du même pas. Si par quelqu'in-

fidélité marquée et soutenue , l'une des

deux restoit en arrière, l'union ne subsis-

teroit pas ; et l'âme coupable de lâcheté se-

roit abandonnée à elle-même.Par exemple,

si celle qui est dirigée, manquoit d'ouver-

ture pour l'autre , si elle s'arrêtoit à son

propre jugement , et si en de certaines

conjectures elle agissoit de son chef; ou

si elle refusoit d'obéir; il n'en faudroit pas

davantage pour rompre l'union , que Dieu

n'a formée que pour la tenir dans une

entière dépendance. Il en seroit de même ,

si l'âme qui dirige manquoit de soin , de

zèle , d'affection ; si par sa faute elle ne re-

cevoit pas les lumières nécessaires pour la

conduite de l'autre ; si au lieu de consulter

Dieu en tout , elle écoutoit le propre es-

prit. En un mot , si de part ou d'autre , ou

des deux côtés , il entroit dans la direction



(116)

la moindre vue humaine et naturelle ; si le

concert n'étoit pas parfait en ce qui re-

garde lasoumission à la grâce; et si l'œuvre

de Dieu ne s'avançoit pas conformément

à sesdesseins , ces deuxâmes deviendroient

bientôt étrangères l'une à l'autre ; ou si la

direction continuoit, elle seroit sans fruit;

ou ce qui est pire, le démon venant à s'y

mêler, et à contrefaire les opérations de

la grâce , elle ne seroit plus qu'une source

de tentations , de chutes etd'illusions .

CHAPITRE XIV.

Vie de Jésus à Nazareth.

Al'extérieur Jésus n'avoit rienqui le dis-

tinguât d'un enfant ordinaire; il ne prévint

point par un miracle l'âge où les enfans

commencentàmarcher , àparler , à donner

des signes d'une raison naissante. Tout

cela paroissoit suivre en lui le progrès de

l'âge. Il étoit donc vrai de dire d'un Dieu



( 117 )

qui estlatoute-puissance même, qu'il étoit

réduit à la foiblesse des enfans ; de celui

qui est la parole éternelle du père, qu'il ne

pouvoit exprimer ses pensées ; de celui qui

est la raison suprême , qu'il sembloit la

tenir enveloppée dans les ténèbres et dans

l'ignorance du premier âge. Marie et

Joseph avoient seuls le secret de cet in-

compréhensible mystère; il étoit absolu-

ment ignoré des autres; Jésus ne faisoit

rien , Marie et Joseph ne disoient rienqui

pût le découvrir, ou même le laisser en-

trevoir : tel étoit l'ordre de Dieu qui ré-

gloit par lui-même tout ce qui concernoit

la manifestation de son fils .

L'évangéliste se contente de dire que

l'enfant croissoit et sefortifioit; qu'il étoit

rempli de sagesse , et que la grâce de

Dieu étoit en lui (1). Et encore : Que Jésus

avançoit en sagesse et en age , et en gráce

auxyeux de Dieu et des hommes (2). Ce

qui signifie évidemment qu'encore qu'il

eût en soi la plénitude de la sagesse et de

lagrâce, il ne produisit l'une et l'autre

(1) Luc. II. 40. - (2) Ibid. 52.

1



( 118)

au-dehors que par mesure, proportionnant

ses discours et ses actions à son âge , et ne

songeant qu'à édifier , sans penser à se faire

admirer.

sepasse
n'en

Belle leçon pour les âmes que Dieu élève

àdes états extraordinaires . Il faut avant

tout qu'elles gardent le silence sur ce qui

en elles , n'en découvrant et

laissant soupçonner rien à ceux qui ne

doivent pas en être instruits. Silence qui

n'est pas moins une loi pour leurs direc-

teurs , que pour elles , et auquel une vanité

indiscrète les expose souvent à manquer :

cequi est de la plus grande conséquence ,

dequelque part que la fautevienne. Quand

Dieu s'est emparé d'une âme , c'est à lui

seul de rendre public pour sa gloirece qu'il

veut qui soit publié, dans le temps et aux

personnes qu'il juge à propos. Observez

bienlaconduite de Jésus-Christ: vous verrez

avec admiration qu'il n'a jamais rien dit ,

rien fait de lui-même pour se manifester

au monde , et qu'il a attendu les momens

marqués par son père ; qu'aucun n'a été

instruit de ce qu'il étoit , que ceux qui de-

voient l'être , et cela par des voies surna-



( 119 )

turelles , précisément autant qu'il falloit

qu'ils le fussent pour l'exécution des des-

seins deDieu : en sortequebiendes choses;

etmême les principales ,telle que l'accom-

plissementdes prophéties dont il étoit l'ob-

jet,n'ont étébienconnues qu'après sa mort.

Pourquoi cela ? C'est que si tout eût été

dévoilé de son vivant , les conseils deDieu

auroient été traversés , et l'œuvre de la

rédemption du genre humain ne se seroit

point accomplie de la manière qu'elle de-

voit l'être. Car jamais les juifs , dit saint

Paul , n'eussent crucifié le Seigneur de la

gloire , s'ils l'eussent connu pour ce qu'il

étoit ; jamais de même les démons ne les

eussent poussés àfaire mourir celui qui par

samort devoit détruire leur empire.

5.QuoiquelesdesseinsdeDieu sur certaines

âmes choisies ne soyent en aucune manière

comparables à celle de l'incarnation ; ils

sont néanmoins toujours grands en eux-

mêmes , et infiniment respectables , puis-

qu'ils en sont la suite et l'application : il

fautdoncquelamêmeintelligence suprême

qui les aconçus et arrangés ,les conduise ;

quetout le seconde , que rienne le gêne ,



( 120 )

et qu'il ne trouve aucun obstacle de la part

deceuxqu'ildaigneprendre pour ses coo-

pérateurs. Il faut que les choses se prépa-

rent , s'avançent , s'acheminent à leur fin

de la manière que Dieu a réglée , et qu'il

tient toujours cachée jusqu'à l'événement,

cequidemande au-dedans unedépendance

entière de la grâce , et au-dehors un silence

profond, pour ne rien déranger dans l'en-

chaînement des causes et des effets .

Ce n'est pas à dire pour cela qu'il ne

faille point édifier le prochain ; mais cette

édification nedoit pas être de notre choix;

c'est àla grâce qu'il appartientde réglernos

paroles et nos œuvres selon notre progrès

sesvues: demanièreque , sans sortirdel'or-

dre commun , sans rien affecter, sans rien

faire paroître de singulier , on tâche d'être

irréprochable dans saconduite, etde répan-

drepartoutlabonne odeur de J.-C. , sans en

découvrir la source. Il faut que l'œil du pro-

chainattentifet réfléchi , soit édifié de notre

extérieur , sans qu'il puisse pénétrer dans

nos dispositions intérieures.Quelle réserve,

quelle mort à soi-même ,quelle fidélité à

l'esprit de Dieu cela n'exige-t-il point !



( 121 )

t

J

D

CHAPITRE XV.

2

Jésus dansle Templeparmiles Docteurs

Ilup mill

A l'âge de douze ans Jésus étant allé à

Jérusalem avec ses parens poury célébrer

une fête , lorsqu'ils s'en retournèrent , y

resta à leur insçu ; et après l'avoir cherché,

ils le trouvèrent au bout de trois jours dans

le temple assis parmiles docteurs , les écou-

tant et leur faisant des questions. Tout

ceux qui l'entendoient étoient frappés d'é-

tonnement , au sujet de sa prudence etde

ses réponses. Marie lui ayant représenté

l'inquiétude qu'il avoit causée à son père

Joseph et à elle, il leur dit : Pourquoi me

cherchiez -vous ? Ne saviez-vous pas queje

dois m'employer aux choses qui regardent

mon père ? Et ils ne comprirent point le

sens de cette parole qu'il leur dit. ( 1)

Ce trait de la vie de Jésus-Christ offre

(1) Luc. II. 42. 50.

1. 6



( 122 )

plusieurs réflexions qui peuvent s'appli-

quer à la vie intérieure. Premièrement , il

semble s'écarter de l'obéissance qu'il ren-

doit à ses parens , disposant de lui-même ,

et les quittant pour un temps , sans leur

avoir fait part de son dessein. L'esprit de

Dieu qui le conduisoit en tout , le porta à

agirde la sorte. Soumisà Marie etàJoseph

entout le reste, il étoit dispensé de les con-

sulter et de suivre leur volonté dans cer-

taines rencontres extraordinaires , où il

agissoit plutôt en Dieu qu'en homme. Ily

ades circonstances dans la vie spirituelle ,

où une âme , d'ailleurs parfaitement obéis-

sante , est poussée par la grâce à faire de

certaines choses sans l'avis de son directeur,

qui ne les permettroit pas , s'il étoit con-

sulté. Ces cas sont rares , et il ne faut pas

les présumer , à moins de l'inspiration la

plus marquée. Dans ces occasions ledirec-

teur ne doitpas condamner aisément une

telle conduite, lorsqu'onluienrendcompte ;

mais examiner mûrement la chose , avant

que de prononcer si elle est de Dieu ou du

propre esprit. Dieu qui est au-dessus des

lois de la direction. et qui veut agir quel



( 125 )

quefois immédiatement par lui-mêmedans

une âme qu'il possède , fait toujours con-

noître à quelque signe certainque ce qui

semble irrégulier , vient de lui. Il montre

par-là qu'il ne veut pas qu'on tienne les

âmes tellement enchaînéespar l'obéissance,

que l'on gêne les opérationsde sa grâce. Ce

principe est vrai ; mais l'application en est

délicate et il faut prendre extrêmement

garde d'en abuser.

Secondement , Jésus-Christ met ses pa

rens , et sa mère surtout à une très-rude

épreuve. Il n'est pas possible d'imaginer

l'inquiétude où cette espèce de fuite jeta

Marie ; il faudroit pour cela connoître tout

l'excès de sa tendresse pour son fils. Mais

son amour, quelque parfait qu'il fût , avoit

besoin d'être exercé , et par-làd'être épuré,

et , pour ainsi dire, divinisé. Il falloit que

par degrés elle parvint à l'aimer moins

comme son fils ,que comme son Dieu. La

chair étoit le lieu , quoique surnaturel , par

où elle tenoit à Jésus-Christ ; et il falloit

qu'elle s'accoutumât à s'élever au-dessus de

la chair, pour ne plus tenir àlui que par

l'esprit.Il y a une distance immense pour



(124 )

la perfection , entre les dispositions de

Marie à l'égard de Jésus enfant, et ses dis-

positions à l'égard de Jésus mourant à ses

yeux sur la croix. Il lui apprit de bonne

heure à le perdre unjour; et il la prépara

de loin à ce sacrifice héroïque. Dieu ne

forme de même une union spirituelle entre

deux âmes , que pour les exercer et les

purifier l'une par l'autre. Il les prépare , il

les rapproche; il permetdes répugnances ,

des dégoûts , un éloignement réciproque ,

afin de la détacherdu sensible , et de spiri-

tualiser de plus en plus leur affection. L'on

ne s'aperçoit pas d'abord du dessein de

Dieu , et l'on est tenté d'attribuer ce qu'on

éprouve àtoute autre cause. C'est ainsi que

Joseph et Marie ne comprirent rien alors

à la conduite que tint Jésus-Christ à leur

égard. Mais le momentvient où tout s'é-

claircit , et où l'on voit que Dieu n'a eu

d'autre vue que de perfectionner une union

qui étoit son ouvrage. Il ne faut donc pas

quede telles âmes se rebutent des épreuves

où elles se mettent mutuellement sans le

savoir; mais qu'elles laissent Dieu épurer

les sentimens qu'il a mis dans leurs cœurs .

:



(125)

Troisièmement , Jésus ne paroît dans le

temple aumilieu des docteurs , que pour

commencer à se faire connoître ; il les

écoute, il leur fait des questions , il leur

répond à son tour avec une sagesse qui les

remplit d'étonnemen' . Il n'estpas douteux

que le principal sujet de cet entretien ne

fût le Messie, et les prophétics qui le con-

cernoient. Il étoit naturel que les docteurs

s'informassent quel étoit cette enfant qui

montroit une capacité et une prudence si

fort au-dessus de son âge. En suivant cette

information , ils seroient parvenus à con-

noître tout ce qui s'étoit passé à sa nais-

sance , et qu'il étoit le Messie en personne.

Mais ils négligèrent de satisfaire une si

louable curiosité , et ne profitèrent point

de la lumière qui leur étoit offerte. Si dans

le commerce qu'on aquelquefois avec des

personnes intérieures , dans les discours

qu'on leur entend tenir , et dont on est

frappé , on avoit soiu de remonter à la

source, de s'informer quelles sont ces per-

sonnes , quelle est leur vie , comment ils

ont acquis ces connoissances sublimes dont

on estétonné : on finiroit par reconnoître



( 126 )

en eux ledonde Dieu , parleur ouvrir son

cœur, et prendre conseils d'eux sur les

affaires de sa conscience ; et peut- être

deviendroit- on intérieur soi-même. La

plupartde ceux qui le sont , doivent leur

bonheur à de pareilles rencontres queDieu

leur a ménagées. Mais combien en est-il

d'autres qui ont reçu la même grâce , et

quin'en ont tiré aucun avantage ?binn

Quatrièmement enfin , Jésus par sa ré-

ponse à Marie et à Joseph apprend à tous

les chrétiens , que leurgrande affaire est ce

qui intéresse la gloire du père céleste ; que

pour la procurer , ils doivent renoncer à la

chair et au sang; et sacrifier , s'il le faut ,

les plus tendres et les plus légitimes affec-

tions de la nature. C'est ences cas qu'il faut

se dérober à ses parens , échapper à leurs

recherches et à leurs poursuites , et se met-

tre au-dessus des reproches que leur ten-

dresse pourroit nous faire. Mais il est be-

soin encore ici de beaucoupde prudence et

de discrétion : car nos parens nous repré-

sentent Dieu; ils tiennent de lui leur auto-

rité. Afin donc que nous soyons autorisés

à sortir à leur égarddes bornes de la plus



( 127 )

étroite obéissance , il faut que nous soyons

moralement certain queDieu le veut ainsi ,

etquenous lui déplairions en suivant les

règles ordinaires. Alors même le respect

et la piété filiale nous font un devoird'user

de tous les ménagemens dontnous pour-

rons nous aviser. Des enfans qui ont de

l'attrait pour la vie intérieure , sont quel-

quefois gênés dans leurs exercices spirituels

par leurs parens. Ils doivent céder à leur

volonté en tout ce qui n'offense pas Dieu ,

et être persuadés que cela ne nuira point à

leur progrès. Il faut se conduire de même

dans les communautés à l'égard des supé-

rieurs . Au reste , ni les parens ni les supé-

rieurs ne peuvent rien sur l'intéricur ; ils

ne sauroient arrêter ni retarder l'opération

de la grâce ; et si l'on perd quelque chose

d'un côté , Dieu en dédommage abondam-

ment par un autre endroit. Le point où

l'onpeut , et où l'on doit même tenir ferme

contre les parens , est celui de la vocation.

Lorsqu'ils ontdes preuves suffisantesqu'elle

vient de Dieu, ils sont déraisonnables et

injustes de s'y opposer; leur droits ne vont

pas jusques là; tout ce qu'ils peuvent faire



( 128 )

est de l'éprouver par des moyenslégitimes.

Sans leur manquer de respect , on peut

leur dire alors comme les apôtres : Il est

de mondevoird'obéir plutôt à Dieuqu'aux

hommes; et comme Jésus-Christ : Ne sa-

vez-vous pas que je dois me consacrer à ce

qui intéresse Dieu mon père ? Il ne reste

après cela qu'àmettre sa confiance en lui;

etsil'onnepeut pas disposer de soi-même,

à attendre qu'il fléchisse et qu'il change la

volonté de ceux dont nous dépendons.

Avec de la patience et unegrande fidélité

àla grâce , les choses pour l'ordinaire s'ar-

rangent tôt ou tard à notre souhait.

CHAPITRE XVI.

Jésus rend obéissance à ses parens .

Jésus étant retourné de Jérusalem à Naza-

reth avec Marie et Joseph , y passa dans

le travail et l'obscuritépresque toute savie.

L'évangilene nousapprend rien autrechose

de lui duranttout ce temps, qui fut d'en-



(120)

viron trente ans , sinon qu'il fut soumis à

ses parens. Il falloit qu'il jugeât cette leçon

bienimportante en elle-même , et bien né-

cessaire pour nous , puisqu'il l'a pratiquée

pendant tant d'années , et que c'est le seul

trait de sa vie privée dont il a voulu que

nous fussions instruits. Ainsi elle mérite

toutes nos réflexions. rob

Que Jésus en tant qu'homme ait été sou-

mis à son père, auquel il étoit égal en tant

que Dieu : quoique ce fût un abaissement

inconcevable pour sa personne divine , c'é-

toit néanmoins un devoir dont en consé-

quence de l'incarnation , il ne pouvoit se

dispenser ; et c'étoit afin qu'un Dieu pût

obéir à un Dieu , qu'il s'est fait homme. Il

nous donnoit à connoître par - là quelle

obéissance nous devons à Dieu, nous qui

sommes de pures créatures ; puisque le

verbe lui-même par qui tout a été fait ,

n'a pu s'exempter de lui ètre soumis , du

moment qu'il a consenti de s'unir à une

créature.

29 Ayant voulu passer par toutes les foi-

blesses de l'enfance , c'étoit encore une né-

cessité que dans cetâge tendre, il dépendît

6*



( 130 )

en tout de ses parens ; résolu qu'il étoitde

nefaire aucunusage de sa puissance divine,

pour montrer que , s'il eût voulu, il se

seroit mis au-dessus de cette dépendance.

Elle n'en est que plus admirable , parce

qu'elle étoit volontaire , et queplus instruc-

tive pour nous : cet état auquel il s'est ré-

duit , est sans doute un exemple bien tou-

chant, et bien capable de confondre notre

orgueil. Quel est celui qui aimant Jésus-

Christ , et se proposant de l'imiter , refuse-

roit après cela de plier sous le joug de

l'obéissance?

Mais c'est une chose bien plus admi-

rable encore qu'il ait persévéré dans cet

obéissancejusqu'à l'âge de trente ans , lors

même que, selon les lois ordinaires de la

nature , touthomme est en état de se gou-

verner lui-même , et qu'il est en droit de

le faire. Rien n'empêchoit alors Jésus de

produire au-dehors les trésors de la sagesse

dont il étoit plein, et de faire sentir du

moins à ses parens , par l'avantage infini

qu'il avoit sur eux du côté des lumières ,

des grâces et de la sainteté, que c'étoit à

luide commander et à eux de lui obéir. II



( 131 )

se contenta de leur inspirer secrètement

commeDieu cequ'ils devoient lui comman-

der ; et commehomme il ne crut pas de-

voir se réserver autre chose , que d'exé-

cuter ponctuellement leurs volontés .

Connoîtrons-nous à présent le prix de

l'obéissance , et n'aspirerons-nous pas à en

faire notre vertu favorite ? L'exercice de

cette vertu a été tout l'emploi d'un Dieu

sur la terre ; et le détail de la vie de Jésus-

Christ se trouve compris en ce seul mot :

Il a obéi : obéi à Dieu son père ; obéi à

Marie et à Joseph; obéi à tous ceux qui ,

selon l'ordre des choses humaines , avoient

quelqu'autorité ; obéi à ses ennemis et à

ses bourreaux , lorsqu'est arrivé lemoment

où il devoit tomber entre leurs mains . Et

nous , presqu'à tout âge , et au sortir de

l'enfance même , rien ne nous coûte tant

que l'obéissance. Apeine sommes-nous ca-

pables de réflexion , et sentons-nous notre

volonté ,, que notre plus grand désir est de

lasuivre , et d'y assujettir les autres. Le dé-

faut d'obéissance , soit à Dieu , soit aux

hommesqui nous tiennent la placede Dieu ,

estla principale source de nos fautes. Tout



( 132 )

ce quicontrarie, tout ce qui gêne et captive

notre volonté , ne fût-ce qu'en des baga-

telles , nous irrite,nous impatiente , nous

révolte ; et lors même que nous obéissons ,

cen'est qu'avecrépugnance, et qu'avec des

murmures , du moins intérieurs . Compa-

rons ici nos sentimens et notre conduite

avec les sentimens et la conduite de Jésus-

Christ. Il avoit droit , même en tant

qu'homme, de commander aux autreshom-

mes ; il s'est dépouillé de ce droit, et il est

venu , comme il le dit lui-même , non pour

étre servi , mais pour servir. Nous au con-

traire , si les autres ont le droit de nous

commander , nous ne travaillons qu'à nous

y soustraire , et qu'à nous rendre indépen-

dans. Si nous avons ce droit sur les autres ,

nous l'exerçons en toute rigueur; et rien

ne nous flatte davantage que de nous voir

craints , respectés , obéis : tant s'en fautque

nous soyons disposés ày renoncer , et que

nous aimions mieux recevoir des ordres

que d'en donner ; si nous sommes les maî-

tres de nous-mêmes , le plus pénible de

tous les sacrifices est de nous soumettre à

autrui ; et jusqu'à la fin de la vie , nul sa-



(155)

crifice ne nous est plus à charge dans la

pratique.

Quelle raison pouvons - nous alléguer

pour nous dispenser de l'obéissance ? Se-

roit-ceque nous avons plus de lumières

que ceux qui nous commandent ? Quand

cela seroit , que répondrons-nous à l'exem-

ple de Jésus- Christ ? La plénitude de la

sagesse étoit en lui; en a-t-il moins obéi à

Joseph et à Marie ? Seroit-ce que nous

avons reçu plus de grâces et de faveurs du

ciel ? Les grâces nous portent à la soumis-

sion et à l'humilité , et ce seroit en faire

un étrange abus que de s'en autoriser pour

ne pas obéir. La grâce de l'union person-

nelle avec la divinité n'en a rendu J.-C.

queplus obéissant. Seroit- ce enfin que nous

sommes plus avancés en sainteté ? Quel

saint fitjamaisvaloir une pareille raison ?Et

peut-elle venir à l'esprit à d'autres qu'à des

âmeshypocrites , ou aveuglées parl'orgueil ?

Etqu'est-ce que notre sainteté comparée

àcelle du saintdes saints ?En quelqu'état

que nous soyons , chérissons d'obéissan-

ce ; aimons à dépendre ; c'est la voie la

plus sûre pour arriver à la perfection. L'o-



( 134 )

béissance supposepresque toutes les autres

vertus; elle nous obtient celles qui nous

manquent; et elle en est la fidelle gar-

dienne. L'homme obéissant n'anul compte

à rendre à Dieu de ses actions; il sera jus-

tifié , approuvé , récompensé , moins pour

ce qu'il aura fait , que pour avoir obéi.

Mais afin que l'obéissance soit une vertu

aux yeux de Dieu , ce n'est pas assez de

faire l'action extéricure qui nous estcom-

mandée; il faut que la volonté agrée le

commandement, et qu'elle plie avec doci-

lité sous le joug , sans se permettre aucun

murmure , aucune plainte. Il faut encore

soumettre son jugement , et ne point rai-

sonner sur ce qu'on nous ordonne. Jamais

vous ne ferez volontiers ce que vous com-

damnerez en votre cœur; et quand même

vous l'approuveriez , si vous agissiez par ce

motif, ce ne seroit plus le jugement du su-

périeur que vous suivriez , mais le vôtre.

Jésus-Christ , quoiqu'infaillible et impecca-

ble , n'opposa ni son propre esprit , ni sa

propre volonté à ce que Joseph et Marie

lui commandèrent; il leur obéit à l'aveu-

gle , et avec une entière soumission; et



( 155 )

par-là il a confondu et anéanti tous nos

vains prétextes.

L'obéissance a deux objets principaux ,

ou ladirection spirituelle , ou les actions

extérieures . Quand aux actions extérieures,

àmoins que nous ne voyons un péché ma-

nifeste en ce qu'on nous commande , il est

toujours plus parfait d'obéir ; et c'est même

une obligation, si nousy sommes engagés

parvœu. Pour ladirectiondela conscience ,

il est clair que ne pouvant nous juger , ni

parconséquentnous diriger nous-mêmes ,

il faut que nous nous en rapportions sur

notre état intérieur à celui que Dieu nous

a donné pour guide. Ne lui cachons rien ;

exposons luitout fidélement. Après quoi

croyons sans hésiter ce qu'il décidera , et

faisons avec confiance ce qu'il nous pres-

crira. Nous nous préserverons ainsi de

toute illusion , qui est inévitable sans cela.

L'obéissance nous fera marcher sûrement ,

sans nous détourner ni à droite , ni à gau-

che ; Dieu ne permettra jamais quelle nous

égare , et il suppléera par lui-même à tout

ce qui pourroit manquer de la part de son

ministre. Nous trouverons toujours notre



( 156 )
4

force , notre soutien , notre consolation

dans l'obéissance ; toutes les grâces que

Dieu nous a destinées , sont attachées à

cette vertu. Armons-nous donc de courage

pour surmonter nos répugnances , pour

imposer silence à notrejugement, et soyons

sur nos gardes contre les piéges du tenta-

teur, quiaura tout gagnésurnous, s'il vient

àbout d'ébranler notre obéissance.

1149

CHAPITRE XV асрэдн

Jésus gagne savicpar le travaildesmains.

Dès que Jésus fut en âge de travailler ,

il s'exerça au métier de Joseph qui , selon

la tradition commune , étoit charpentier.

Un Homme-Dieu se soumetà la loi impo-

sée à Adam pécheur , de manger son pain

à la sueur de son front; il ne dédaigne pas

de s'appliquer à un métier bas etmépri-

sable selon les idées humaines , et il y con-

sacre la plus grande partie de sa vie. Lui

qui pouvoit aisément soustraire Joseph à.



( 157 )

la nécessité de vivre ainsi de son travail ,

ne jugea pas à propos de s'en exempter

lui-même. La chose avoit été arrêtée ainsi

dans le conseil del'Eternel , et il s'y soumit

avecjoie : accomplissant ce qu'un prophète

avoit dit de lui : Je suis pauvre , et dans

les travaux depuis majeunesse. (1 )

Tous étoientdoncoccupés au travaildans

la sainte famille de Nazareth. Marie avoit

soin du ménage. Joseph subsistoit de son

métier , et faisoit subsister Jésus et Marie.

Jésus devenu grand, aidoit son père , c'est-

à-dire celui qui passoit pour tel , et dans la

suite le fort de l'ouvrage tomba sur lui.

Quel spectacle ! quel ravissant sujetde con-

templation ! c'en étoit unsans doute pour

les esprits célestes. Si ce n'en est pas un

pour nous , c'est que nous manquons de

foi, et que nous voyons les choses autre-

ment que Dieu ne les voit. Ce travail étoit

assidu , journalier , continuel ; ce n'étoit

point un travail de goût etde fantaisie ,

mais de nécessité; travail pénible , obscur ,

humiliant , assujettissant , qui ne leur lais-

(1) Psalm . 87.abb.4.holdindasTob olles



( 138 )

soit guères que le temps de réparer leurs

forces par une nourriture frugale et un

court sommeil. En un mot leur condition

étoit celle des plus pauvres artisans .

Ce travail excluoit-il la prière ? Non sans

doute. Ony gardoit le silence , et l'esprit

et le cœury demeuroient toujours unis à

Dieu. L'âme avoit son exercice ainsi que le

corps; et loinde s'entre-nuire , l'un de ces

deux exercices favorisoit l'autre. Ce seroit

unblasphème de croire que l'âme de Jésus

eût pu être détournée un seul instant de

la présence de Dieu; et l'on ne peutpas le

penser de Marie , ni de Joseph.

Quedoivent conclure de-là ceux qui se

proposent d'imiter Jésus ? Premièrement ,

que le travail leur est indispensable , en

quelque condition que le ciel les aitfaitnat-

tre. Si la nécessité de vivre ne lecommande

pas à tous , une nécessité d'un ordre su-

périeur leur en impose l'obligation , celle

de subir le châtiment auquel nous avons

tous été condamnés dans la personne de

notre premier père ; celle d'obéir à une

loideDieuqui ne souffre pointd'exception;

celle de ressembler à Jésus-Christ , si nous



(139)

voulons être du nombre des prédestinés .

Remarquez que le Sauveur a choisi pour

lui le genre de travail le plus propre à con-

fondre notre paresse et notre orgueil.

Secondement , qu'il n'est point d'occu-

pation , quelque basse qu'elle soit selon

nos préjugés , dont un chrétien doive

rougir, pourvu qu'elle soithonnête ; qu'au

contraire il a sujet de s'applaudir , si son

étatle rapprochedavantagede Jésus-Christ.

Mais que pour avoir une plus parfaite con-

formité avec lui, il faut qu'il accepte par

amour, le travail auquel sa condition ou sa

profession l'assujettitobidan dramov

Troisièment , qu'uu travail de purchoix ,

et absolument libre , que l'on prend , et

quel'on quittequand onveut; qu'un travail

dont l'unique objet est de nous amuser et

de passer le temps ; qu'un travail où l'on

n'auroit d'autre vue que de s'enrichir , de

s'élever aux honneurs , d'acquérir de la ré-

putation, ou de contenterune vaine curio-

sité, n'est point dans l'ordre de la Provi-

dence, ni digned'un chrétien, ni méritoire

pour le ciel. Sil'on s'examinoit surce point



(140 )

selon les principes de la religion , l'on au-

roit biendes reproches à se faire.

Quatrièment enfin , que pour sanctifier

le travail , il ne suffit pas qu'il soit hornète

en soi , conforme aux vues de Dieu , ni

qu'ony apporte une intention pure ; mais

quedeplus il doit être accompagné de l'es-

pritdeprière. Autrementil dissipe , et laisse

le cœur sec et vuide. Je ne veux pas dire

qu'entravaillant il faille méditer ; cela est

presque toujours impossible; ni prononcer

des prières vocales ; on s'épuiserait; et ce

ne seroit la plupart du temps qu'un mou-

vementmachinaldes lèvres. Ceque je veux

dire , c'est qu'il faut demeurer unis à

Dieu comme Jésus - Christ , par une cer-

taine attentionde l'esprit , et une certaine

affection de cœur , qui n'est autre chose

quel'oraisonhabituelle. L'amour seul peut

nous apprendre à faire cette espèce d'o-

raisonen travaillant , et à ne jamais l'inter-

rompre,quelqu'appliqués que nous soyons

par devoirà autre chose. L'amour de Dieu ,

quand il s'est emparé d'un cœur , ne sau-

roit demeurer sans exercice ; nulle occu-

pation extérieure ne suspend son activité;



(141 )

4

et elle contribue même à l'entretenir. Le

plus sûr moyen de conserver l'esprit d'o-

raison , est de faire succéder le travail à la

prière , et la prière au travail. On ne peut

pas toujours être en contemplation , l'es-

prit se lasse ; le corps s'épuise ; et cela dé-

générerait en fainéantise. Il faut l'entre-

mêler d'action ; et la vie intérieure ne se

soutiendroit pas long-temps , si elle n'étoit

entrecoupée par quelque occupation exté-

rieure.

On accuse les personnes adonnées à la

vie spirituelle de ne point aimer le travail.

Cette accusation n'estpas sans fondement

à l'égard des âmes dévotes qui se surchar-

gent de pratiques extérieures de piété , ou

quisejettentsansdiscrétiondansles bonnes

œuvres , de sorte que leurs affaires domes-

tiques en souffrent ; et encore à l'égard de

certains caractères mous et indolens , qui

se renferment dans un lâche repos , ne

laissant au plus travailler que leur imagi-

nation, et se repaissant de vains fantô-

mes , qu'ils prennent pourla véritable orai-

son. Mais c'est une injustice de faire le

même reproche aux vrais spirituels , qui



( 142 )

tâchent de se conduire en tout parla grâce.

J'avoue que dans les commencemens où

l'oraison est si douce , on est tenté de né-

gliger le travail pour s'y livrer , et qu'on

succombe quelquefois à la tentation. Mais

comme c'est une pure tromperie de l'a-

mour-propre , Dieu ne tarde pas àen re-

prendre et à en corriger.

Jenecrains doncpas d'avancerque toute

âme solidement intérieure aime le travail ,

qu'elle s'enimpose l'obligation , qu'elle met

àprofit tous les momens , et qu'elle évite

avec grand soin toute espèce d'oisiveté et

d'inutilité . Dans les tentations et dans les

épreuves elle ne pourroit se soutenir sans

le travail; il faut , autantqu'il est possible ,

qu'elle sorte d'elle - même par l'action ;

et qu'elle fasse ainsi diversion à ce qui se

passe au - dedans. Lorsqu'elle souffre le

plus , si ses souffrances corporelles ne sont

pas excessives , elles ne l'empêchent pasde

s'occuper d'une manière proportionnée à

ses forces. Pour ce qui est des temps de

jouissance , ils ne sont pas si longs , qu'il

ne lui reste dans la journée des heures li-

bres pour travailler ; et ils ne l'absorbent



( 143 )

pas tellement , qu'ils ne lui en laissent la

facilité. Toute âme intérieure est vive et

active de son fonds ; il lui faut toujours

quelque occupation , soit d'esprit , soit de

corps ; et si elle n'en trouve pas suffisam-

ment dans les devoirs de son état, elle est

industrieuse à s'en procurer. L'esprit de

Dieu la mène là, et ne lui permet pas de

rester unmoment à rien faire. Quand elle

y est réduite par la nécessité des circons-

tances , c'est pour elle un vrai tourment.

Quelshommes intérieursque saint Augus-

tin, saintBernard, saint François de Sales !

et quels hommes plus laborieux et plus

occupés ! on est étonné qu'ils ayent pu tant

écrire ; et leurs écrits nesont peut-être pas

la plus grande partiede leurs travaux. J'en

pourrois dire autant de bien des femmes ,

d'une sainte Catherine deSienne , d'une

sainte Therèse , et de beaucop d'autres ,

dontla vie, quoique toute d'oraison , a été

extrêmement remplie de différens genres

de bonnes œuvres .



(144)

CHAPITRE XVIII.

Baptéme de Jésus- Christ.

-

APRÈS avoir mené pendanttrente ans une

vie cachée , Jésus commence à se produire ,

et se faire connoître au-dehors par un acte

de la plus profondehumilité.Jean son pré-

curseur étoit sorti depuis peu du désert ,

pour lui préparer les voies. Il annonçoit

aux juifs que le royaume des cieux étoit

proche , qu'il falloit faire pénitence; et il

les disposoit par un baptême d'eau , qui

n'étoit qu'une purification extérieure , à

être baptisé dans le Saint-Esprit et dans le

feu par celui qui devoitvenir après Ini , et

qui étoit avant lui. Frappésdel'austérité de

savie , et touchés dela force deses discours ,

les pécheurs accouroient à lui de toutes

parts , et recevoient son baptême. Jésus

confondus avec la foule des publicains , des

soldats et des autres qui confessoient hau-

tement leurs péchés , se présente à Jean



( 145)

comme un d'entre eux, pour être baptisé

par lui. Jean qui le connoissoit , et qui

entre autres choses avoit dit de lui , en le

montrant : Voici l'agneau de Dieu; voici

celui qui őte le péché du monde , ne put

souffrir de le voir aussi humilié devant

lui. C'est moi , lui disoit-il , qui dois étre

baptiséparvous ; et vous venez à moi !

mais Jésus luirépondit : Laissez-moifaire ;

c'est ainsi qu'il nous convient d'accomplir

toute justice. (1) Quel prodige d'abaisse-

ment ! ce que Jeanjugeoit être tout-à-fait

indécent au fils de Dieu , le fils de Dieu

l'appelle une justice , et un devoir qu'il lui

convient de remplir. Quoi ! d'être baptisé

comme un pécheur par un purhomme ,

parcelui qu'il avoit lui-même sanctifié dans

le seinde sa mère. Je ne suis pas surpris

de l'étonnement deJean , desarépugnance

etde ses efforts pour s'opposer à Jésus.

Mais dans ce saint combat l'humilité du

Sauveur l'emportera; et Jean se croira

obligé de lui céder par respect.

Au reste Jésus ne se met pas en peine

(1) Math. III. 13 et seq.

I.

7



( 146 )

dujugement que la multitude portera de

sa personne ; il ne songe pas que ce bap-

tême qu'il va recevoir , sera un préjugé

contre samission divine , qu'on ne croira

jamais que celui quise confond ainsi avec

les pécheurs , soit le Saint des Saints. Ilne

lui vient pas même à l'esprit qu'il dément ,

pour ainsi dire , par cette action le témoi-

guage honorable que son précurseur a

rendu de lui à diverses reprises . Il est le

représentant des pécheurs ; il est venu

payer pour eux; et sous ce rapport il est

juste qu'il s'humilie , et qu'il s'anéantisse.

Ce qui concerne la manifestation de sa

personne divine , ne le regarde point ici ,

c'est l'affaire de son père ; la sienne est de

le glorifier en s'abaissant , en donnantde

soi les idées les plus méprisables .

Omon Sauveur , quand comprendrons-

nous que c'est pour nous , uniquement

pour nous , que vous vous êtes réduit à cet

état ; que ce que vous avez été par pure

obéissance , nous devonsl'être par justice ;

quecomme néant , et encore plus comme

pécheurs , l'humiliation est notre partage ;

etque si la vanité , l'orgueil , l'estime de



(147 )

soi , est un crime dans la créature la plus

excellente ; c'est la chose la plus odieuse ,

la plus révoltante, la plus abominable ,

dans un homme qui n'est qu'ignorance ,

que corruption , que péché ! Qui nous

rendra donc humbles , si vos exemples ne

produisent pas en nous cet effet ? Est-il

possible que nous ne voyons pas que toute

la religion chrétienne porte sur l'humilité,

ramène tout à l'humilité , ne prêche et

n'inspire que l'humilité ? S'humilier au-de-

dans , consentir à être humilié au-dehors ;

ne craindre que ce qui nous élève à nos

propres yeux , et à ceux des autres ; ne

souhaiter que le mépris , en être sainte-

ment avide, et intimement persuadé qu'on

ne peut jamais étre méprisé autant qu'on

le mérite : voilà le commencement , le

progrès , la consommation de la sainteté

chrétienne. Dicu n'est véritablement glo-

rifié de nous que par-là , et si nous le

glorifions ainsi , il saura bien nous glorifier

à son tour , même dès cette vie , si cela

sert à ses desseins.Voyez quel soin ilprend

de publier la grandeurde Jésus-Christ , au

moment même où il ne se montra au



( 148 )

peuple que comme un pécheur pénitent.

Jésus après son baptême sortit aussi-tót

de l'eau, et voilà que les cieux s'ouvrirent

pour lui , et qu'il vit l'esprit de Dieu des-

cendre sous laforme d'une colombe , et

venir sur lui. En même temps , une voix

se fit entendre du ciel , qui disoit : Ce-

lui-ci est mon fils bien aimé , en qui j'ai

mis ma complaisance. (1) Quel éclatant

témoignage rendu à la divinité de Jésus-

Christ par les deux autres personnes de l'a-

dorable trinité ! Jésus le prévoyoit; mais

comme homme il ne le désiroit pas; il ne

s'humilia point pour se l'attirer ; il ne s'en

réjouit pas pour lui-même, et ne s'attribua

rien de la gloire qui lui en revenoit dans

l'esprit de ceux qui étoient présens. Com-

parez ce témoignage céleste avec ceux que

Jean-Baptiste a rendus à Jésus , et ceux

que Jésus dans les occasions nécessaires

s'est rendus à lui-même. Quelle différence

pour l'appareil et la magnificence , et pour

l'impression qui en devoit résulter ! le ciel

s'ouvre; l'Esprit-Saintdescend visiblement,

(1) Math, III, 13, 171



( 149 )

et vient se reposer sur la tête de Jésus-

Christ: le père parle ,etdéclare d'une voix

forte et majestueuse que cet homme qui

vient de se ravalerjusqu'à la conditiondes

pécheurs , est son fils bien-aimé , l'objet

de ses complaisances .

Encore une fois , ne pensons à nous que

pour nous humilier et devant Dieu et de-

vant les hommes. Nous ne serons vraiment

grands auxyeux de Dieu , nous ne lui se-

rons chers , nous ne lui plairons que par-

là. Et si nous ne sommes pas grands aux

yeux des hommes , que nous importe ?

Sont-ils les juges du vrai mérite , et de la

vraie grandeur ? Il nous semble quelque-

fois que la gloire de Dieu est intéressée à

notre réputation et ànos succès; et sous

ce point de vue nous nous croyons permis

de désirer d'être estimés , et de réussir

dans nos entreprises , quand la religion et

le bien des âmes en est l'objet; nous nous

affligeons , si nous ne recueillons de nos

travaux quedes humiliations et des mépris.

Qu'il y a souvent d'orgueil , caché sous

cette apparence de zèle pour la gloire de

Dieu ! Si c'est sincérement pour la gloire



( 150 )

de Dieu que vous travaillez , commencez

par désirer pour vous l'humiliation , par

vous en réjouir etvousy complaire ; infail-

liblement vous glorifierez Dieu par cette

disposition . Après cela laissez le conduire

commeil lui plaira les entreprises que vous

avez formées pour lui ; quelqu'en soit le

succès , soyez sûr qu'il tourneraà sa gloire.

Etpour ce qui est de vous , s'il juge à pro-

pos de vous rendre ici bas témoignage de-

vant leshommes , ille fera , non pour vous ,

mais pour lui. Seulement ne le désirez

pas plus que ne l'a désiréJésus-Christ. Au-

trement cela seroit dangereux pour vous ,

et le biende votre âme en souffriroit , si

avec unpareil désir, vous étiez exaucé.

CHAPITRE XIX.

Tentation de Jésus-Christ.

AUSSI - TOT après avoir reçu le baptême

deJean, Jésusfut conduitparl'esprit dans

le désert , pour y étre tenté par le dia-



(151)

ble. (1) Remarquons les circonstances .

C'est par l'inspiration du Saint-Esprit qu'il

est poussé, et selon l'expression de saint

Marc , qu'il est chassé dans le désert , pour

y être tenté par le diable. Cette tentation

qui nous paroît si étrange et si humiliante

par rapport au fils de Dieu , étoit donc or-

donnée de son père; c'est par obéissance

à l'esprit de son père , qu'il s'y soumet; et

lui-mème voulut en tant que Dieu être

tenté comme un homme. Le diable donc ,

par une permission divine, osa approcher

de cette âme sisainte; il osa lui proposer

ses infernales suggestions , et essayer de

l'induire au mal. Il usa même de sa puis-

sance sur le corps de Jésus , sur ce corps

uni à la divinité, et le transporta sur le

hautdu temple, et ensuite sur le sommet

d'une montagne. Pourrions - nous croire

une pareille chose, si nous ne la lisions

dans l'évangile ? et malgré toute notre foi ,

notreimaginationn'en est-ellepas révoltée?

Après cela trouverons-nous si extraordi-

naire d'être tentés , nous qui ne sommes

(1) Math. IV. 1. λοτάμιος of



(152 )

quede misérables créatures? Notre orgueil

notre amour-propre sera-t-il choqué de ce

queDieu se sert du malin espritpour nous

éprouver , et nous humilier? Pensons- nous

être exempts de tentations , parce que nous

nous sommes dévoués à Dieu ? ou que la

plus éminente sainteté puisse nous en ga-

rantir ?Ou bien nous croirions-nous aban-

donné de Dieu , parce que pour sa gloire

et pournotre bien, il permet au démon de

nous solliciter au mal? Préparons - nous

plutôtaux tentations , et attendons-nousy ,

parcequenous voulons êtrespécialement à

Dieu. Soyons persuadés qu'il nous donne

en cela une preuve de son amour. Subis-

sonscettehumiliationà l'exemple de Jésus-

Christ; et regardons les tentations comme

un puissant moyen de sanctification , em-

ployé par le Saint-Esprit lui-même.

C'est dans le désert que Jésus est tenté ;

et l'esprit l'y conduit àce dessein. Qu'est-

ce que l'évangile nous apprend par-là ? II

nous apprend que la retraite et la solitude

sont le lieu propredestentations ;j'entends

de celles queDieu permetpour notre avan-

cement. Dans le commerce du monde les



( 155 )

occasions de pécher se rencontrent à cha-

que pas; ce sont plutôtles objets extérieurs

qui nous tentent ,que le démon; et nous

sommes déjà vaincus , lorsque nous nous

y exposons volontairement, sans aucune

raison légitime. Tout ce que le démon fait

par ses suggestions , c'est de nousy enga-

ger; et Dieu de son côté s'efforce par sa

grâcedenous en éloigner : ainsi ces tenta-

tions ne sont ni de la volonté de Dieu , ni

dans l'ordre de sa Providence pour notre

salut. Mais lorsqu'attirés par la grâce dans

la solitude pour nous occuperdurant quel-

ques jours avecDieu , des affaires de notre

conscience; ou lorsqu'ayant fait divorce

avec le monde , nous avons pris le parti de

la retraite : les tentations, auxquelles nous

sommes exposés alors sontproprementdu

démon, envieux de notrebonheur , qui met

tout en œuvre pour traverser nos bonsdes-

seins ; Dieu qui veut que la sainteté soit

le prixde nos combats , nous met lui-mê-

me aux prises avec l'ange des ténèbres ; il

jouitdu spectacle de nos efforts et de notre

résistance; il nous protège,nous soutient,

et nous fortifie invisiblement; etnos vic-

7

*

۔ےہ



( 154)

toires sont le triomphe de sa grâce. Ne

craignons donc point les tentations qui

nous viendront assaillir dans le désert. Ce

n'est pas nous, c'est le Saint-Esprit qui

nous y expose , et qui, par cette raison ,

s'engage à nous secourir. Comptons sur

son assistance , et non pas sur nos forces ,

qui ne sontque foiblesse; soyons fidèles à

ses inspirations ; ne cessons de l'invoquer

dans le danger ; et nous en sortirons à

notre avantage .

Jésus avoit passé quarante jours et qua-

rantenuits sans prendreaucune nourriture,

etduranttout cetemps il n'avoit été occupé

que de la prière , lorsque le diable vint le

tenter. Il n'avoitpas besoinpour lui-même

de se préparer ainsi à la tentation; mais il

vouloit nous enseigner de quelles armes

nousdevons nous munircontreleurs appro-

ches. Le jeûne qui affoiblit le corps, et la

prière qui fortifie l'esprit, nous rendrontin-

vincibles au démon, qui dans l'asile de la

solitude ne peutnous attaquerque par deux

endroits ,par la concupiscencede la chair,

ou par l'orgueil de l'esprit. Sous le jeûne

sont comprises toutes les macérations du



( 155 )

corps , tout ce qui le tient dans la soumis-

sion où il doit être. Il est besoin ici d'user

de conseil , pour ne point excéder les bor-

nes de la prudence , et ne point endom-

mager la santé par des indiscrétions . Une

vie sobre et réglée pour les personnes qui

vivent dans le monde , ennemie de tout ce

qui sent la mollesse et la délicatesse , est un

préservatif suffisant contre les tentations

qui viennent de la chair. Dans le cloître il

faut s'en tenir aux pratiques de mortifica-

tion établies par la règle; et ne pas s'en

dispenser, ni y rien ajouter , sans permis-

sion . Au surplus , si les tentations exigent

des moyens extraordinaires , à raison de

leur violence et de leur continuité , Dieu

les inspirera au directeur et au supérieur ,

et il bénira notre obéissance. L'effet de la

prière, soit vocale , soit mentale , pourvu

qu'elle se fasse de cœur , est d'humilier

l'esprit, de nous inspirer une sainte dé-

fiance de nous-mêmes , de nous apprendre

àne nous confier qu'en Dieu seul , et à ne

douter jamais de sa bonté , et de sa fidélité

ànous secourir. Toute oraison qui , au lieu

de nous anéantir en nous-mêmes , nourri



( 156 )

roit notre orgueil , seroit mauvaise; elle

n'auroit pas Dieu pour principe, et elle

seroit plutôt un des piéges les plus subtils

dudiable. Comment seroit-elle notresauve-

garde dans les tentations , puisqu'elle en

seroit elle-même une très - dangereuse ?

Examinons doncsoigneusement les dispo-

sitionsoùnous metl'oraison,et nelacroyons

efficace contre le tentateur , qu'autant que

nous en sortirons plus humbles , plus con-

tens de Dieu , de quelque manière qu'il

nous y traite , et plus mécontens de nous.

Je n'insisterai jamais trop sur cet avis ;

parceque l'humilité est la pierre de touche

de la bonne oraison , et que rien ne nous

expose plus à l'orgueil et à l'illusion que

l'oraison mal entendue et mal pratiquée ,

où l'on est le jouetde l'esprit propre et de

l'amour-propre.

Enfin Jésus-Christ se retire dans le dé-

sert, pour y converser uniquement avec

Dieu , et y lutter contre le diable, avant

que de commencer sa vie publique. Jus-

qu'alors il avoit mené une vie cachée et la-

borieuse; et nous ne lisons pas que tandis

qu'il fut occupé , dans l'obscurité ,du travail



( 157 )

des mains , il ait essuyé aucune tentation:

Le travail assidu est en effet unmoyen sûr

pour les écarter. Mais au moment où il va

entrer dans la carrière de ses prédications ,

où il va se manifester au monde par sa

doctrine et par ses miracles , il veut passer

par l'épreuve humiliante des tentations.

Elle nelui étoit pas nécessaire cette épreuve

pour le préserver de la dissipation et de

la vraie gloire , qui sont les deux écueils

du ministère public. Mais en cela il a cu

en vue notre instruction. Pour nous af-

fermir dans la vie intérieure , et nous for-

tifier dans la pratique des vertus Dieu

nous tient long-temps comme cachés à

l'ombre de ses ailes , et nous trouvons

notre sûreté dans cette retraite. Mais lors-

qu'il a dessein de se servir de nous pour

la sanctification des autres , il nous y pré-

pare d'ordinaire par la tentation : premiè-

rement, afin que par notre expérience per-

sonnelle nous puissions être plus utiles au

prochain; secondement, afinde nous rendre

plus vigilans et plus attentifs sur nous-

mêmes, et que les rapports au-dehors ne

produisent point le mauvais effet de nous

و



( 158 )

dissiper. Car les tentations nous instrui-

sent de nos propres besoins , et nous ap-

prennent à ne pas les négliger , en pour-

voyant aux besoins d'autrui : troisième-

ment , pour nous maintenir dans l'humi-

lité par le souvenir toujours présent de

notre corruption et de notre foiblesse ,

pour nous tenir en garde contre les

louanges et les applaudissemens des hom-

mes , et nous empêcher de nous rien attri-

buer de tout le bien que Dieu fait par

nous , et dont il est juste que la gloire lui

revienne. Pesons bien ces raisons; etnous

sentirons de quelle utilité sont les tenta-

tions pour les âmes intérieures qui sont

destinées au service et à l'avancement des

autres par la prédication , par la direction,

et même par les entretiens familiers .

CHAPITRE XX.

Comment Jésus - Christ repousse la

tentation.

APRÈS un jeune si long, qu'il ne paroît

pas que Jésus ait pu soutenir sans miracle ,,



(159)

lanature étant épuisée, il éprouva la dou-

leur de la faim. Le diable saisit ce moment

pour s'approcher de lui , et le tenter , lui

disant : Si vous êtes lefils de Dieu, dites

que ces pierres se changent en pains . (1)

La tentation fut purement extérieure ; le

diable se présenta sous une forme visible ,

et lui parla. Ledésert où étoit Jésus-Christ

ne lui offroit aucunmoyen naturel de sou-

lager le besoin quile pressoit. Il étoit donc

comme nécessaire qu'il recourût pour cet

effet à sa toute puissance; et c'est ceque le

démon , qui soupçonnoit qu'il étoit le fils

deDieu , lui proposa de faire , afin de s'en

assurer . Sa malice étoit intéressée à le sa-

voir , et Dieu vouloit le lui tenir caché ,

afin quela destructionde son empire , et la

rédemptiondu genre humain s'opérassent

par les efforts mêmes qu'il feroit pour les

empêcher. Jésus, à qui le piége ne pouvoit

être inconnu , lui répondit par cette parole

de l'Ecriture : Il est écrit : L'homme ne vit

pas seulement de pain ; mais de toute

parole qui procède de la bouche de Dieu.

(1) Math. IV. 5 et seq.



( 160 )

C'est-à-dire : Dieu n'estpas réduit au pain

seul pour sustenter l'homme, il n'a qu'à

ordonner , et il peuty suppléer par toute

autre nourriture. Par cette réponse il rend

inutile l'artifice du tentateur; et il ne lui

découvre point qui il est ; il ne fait à sa

suggestion aucun usage de son pouvoir

absolu sur la nature; et s'il s'en remet à

son père du soin de pourvoir à sa subsis-

tance. Audéfautde pain, Dieu avoit nourri

son peuple dans le désert d'une manne qui

tomboit chaque jour du ciel ; c'est ce que

signifient les paroles de Moïse employées

ici par Jésus - Christ , pour marquer sa

confiance en Dieu , qui ne manque ni de

bonté , ni de moyens pour subvenir aux

besoins de ses créatures.

Dans les diverses espècesde nécessités qui

nous pressent , et où la Providence nous a

engagés , il arrive d'ordinaire que l'impa-

tience nous prend , et que l'embarras où

nous sommes d'en sortir , nous expose à de

violentes tentations. Le démon nous pro-

pose alors , non pas de faire des miracles ,

mais d'en demander à Dieu , et de lui pres-

crire en quelque sorte lavoie par laquelle



(161 )

nous voulons qu'il nous délivre. S'il ne le

fait pas au temps et de la manière qu'il

nous plaît , nous murmurons contre lui ,

nous entrons en défiance de sa bonté , et le

désespoir va quelquefois jusqu'à nous pré-

cipiter dans le péché. Résistons au démon

commeJésus-Christ; et lorsqueles moyens

humains nous manquent , ou qu'ils sont

épuisés , ne perdons jamais l'espérance en

Dieu ; abandonnons-nous à lui ; et croyons

fermement qu'il viendra à notre secours ,

sans nous mettre en peine de la manière ,

que nous ne saurions prévoir, et qui nous

surprendra. Ces circonstances critiques

sont fréquentes dans la vie intérieure , où

la foi est mise à toutes sortes d'épreuves.

Lemomentoù il n'y a plus nulle apparence

de ressource , est celui où Dieu agit ; il se

plaît à attendre que la créature ait poussé

la confiance en lui aussi loin qu'elle peut

aller; et alors il se déclare , et vient à son

aide. Mais ne lui marquez rien , ne lui

prescrivez rien : et tenez-vous simplement

dans une attente générale, qui ne vous

trompera point.

Lapremière tentationn'ayantpas réussi ,



( 162 )

le diable transporta Jésus dans la sainte

Cité , et le posa sur l'endroit le plus élevé

du temple. Puis il lui dit : Sivous êtes le

fils de Dieu , jetez-vous en bas . Car il est

écrit : Qu'il a chargéses anges deprendre

soin de vous , et qu'il vous soutiendront

entre leurs mains , de peur que votre pied

ne se heurte contre la terre. Jésus avoit

opposé la confiance en Dieu à la première

suggestion du tentateur. Celui-ci lui sug-

gère aussi-tôt d'abuserde cette confiance ,

et de la pousser au-delà des bornes, sous

prétexte que s'il est le fils de Dieu , il ne

court aucun danger en se précipitant. La

chose était vraie sans doute; mais aucune

raison n'engageoit le Sauveur à faire cette

épreuve , qui n'eût eu d'autre objet que de

contenter la curiosité du diable , lequel

vouloit s'assurer par-là s'il étoit le fils de

Dieu. Et comme Jésus-Christ s'étoit servi

de l'Ecriture , le diable l'employa à son

tour; et par la fausse et maligne applica-

tion qu'il en fait , iltâchede justifier l'action

qu'il lui propose. Mais Jésus lui répond :

Il est encore écrit : Vous ne tenterez pas

le Seigneur votre Dieu; et ce seroit le



( 163 )

tenter , que de lui demander un miracle

de protection dans un péril où l'on s'expo-

seroit de soi-même, sans sujet légitime.

Observez en passantcomment Jésus- Christ

explique l'Ecriture par l'Ecriture même ;

etcomment, par un passageclair et formel,

il démontre l'abus que le démon fait d'un

autre passage pris dans un mauvais sens ,

etmal appliqué.

Tenter Dieu est une faute dans laquelle

ontombe assez souvent , surtout dans les

commencemens de la vie spirituelle. Les

marques de bonté et de familiarité que

l'âme reçoit alors de lui , s'enhardissent

quelquefois un peu trop; et le diable abu-

sant de cette hardiesse et de sa simplicité ,

la porte à demander à Dieudes choses qui

ne sont pas dans l'ordre de sa Providence ,

et qu'on ne doit pas attendre de lui : ce

qui est proprement le tenter. Ainsi c'est

tenter Dicu , que de compter sur son se-

cours en des occasions dangereuses pour

le corps ou pour l'âme , où l'on s'ingère de

soi-même; c'est le tenter , que de faire en

quelque sorte des essais de son pouvoir et

de sa protection sur nous , sans aucune



( 164 )

raisonو et uniquement pour voir si ces

essais nous réussiront; c'est le tenter, que

d'imiter par son propre mouvement cer-

tains traits de la vie des saints , qui tien-

nent du prodige, et qu'ils n'ont pas faits

sans une inspiration particulière , comme

des jeûnes , des veilles , des austérités , qui

surpassent les forces ordinaires de la na-

ture; c'est le tenter enfin que de lui de-

mander des grâces extraordinaires , qui par

elles-mêmes ne contribuent point à notre

perfection , etde le servir dans la vue de

les obtenir. Saint Augustin avoue de lui-

même qu'il a été sujet à cette tentation.

Par combien d'artificieuses suggestions ,

dit-il , l'ennemi n'agit- il pas sur moi,

pour m'engager àvous demander quelque

miracle , ó mon Dieu ! vous que je dois

servir dans l'humilité et la simplicité. (1)

Ce grand saint reconnoissoit le piége , et

il n'y donnoit point. Mais combien d'âmes

moins humbles , et moins éclairées que

lui ,ytombent tous les jours ? Le tentateur

emploie pour cela mille ruses , mille rai-

(1) Conf. Lib. X. cap. 38.



( 165 )

sons apparentes de piété, que le bras de

Dieu n'est pas raccourci ; que ce qu'il a

faitpourd'autres , il le fait aussipournous ;

que les miracles ne lui coûtent rien en fa-

veur des âmes qui l'aiment et qui se con-

fient en lui. Les paroles de l'Ecriture ne

lui manquent pas ; et il en use avec adresse

pour nous séduire. Mais soyez en garde ;

examinez scrupuleusement la nature des

choses que vous demandez à Dieu , les cir-

constances où vous les demandez , et sur-

tout les motifs quivousyportent. Consul-

tez des personnes éclairées, et ne faites rien

de votre chef. Quant aux couleurs depiété

dont l'ennemi déguisera ses suggestions ,

vous trouverez toujours dans les grands

principes de la religion, et dans ces mots ,

vous ne tenterez pas le Seigneur votre

Dieu , des armes invincibles pour repous-

ser ses attaques. Défiez-vous seulementde

votre imagination , de votre esprit , de

votre vanité, de votre curiosité. Le démon

n'est fort contre vous que par-là .

Enfin le diable transporta Jésus une se-

condefois sur une montagnefort élevée,

d'où il luifit voir tous les royaumes du



۱

( 166 )

se

monde, et leur gloire. Puis il lui dit :

Je vous donnerai tout cela , si vous

vous prosternez devant moi, etm'adorez .

Vaincu dans ses deux premières attaques ,

où il n'avoit employé que la ruse , il

montre ici à découvert , et propose au Sau-

veur de l'adorer, lui promettant à ce prix

l'empire de l'univers , comme s'il en dispo-

soit. Il nous fait voir par-là que le but de

toutes ses tentations, soitéloigné , soitpro-

chain , est toujours de se substituer à Dieu

dans notre cœur , et de se faire adorer à sa

place. Et n'est-ce pas en effet adorer le

* diable , que de prêter l'oreille à ses sug-

gestions , de se rendre à ses volontés , et de

les suivre , au préjudice de celles de Dieu ?

Que ne nous promet-il pas pour cela ?

Quels avantages ne nous fait-il pas espérer

pour la vie présente , comme s'il tenoit

tout en sonpouvoir? N'est-ce pas toujours

par des motifs d'intérêt , de plaisir , d'hon-

neur, qu'il nous trompe: et s'il ne prend

pas les âmes intérieures par des objets tem-

porels du mème genre, ne sait-il pas les

gagner par des objets spirituels du même

genre? Ne flatte-t-il pas leur avarice par



( 167 )

la vue d'amasserdes richesses spirituelles;

leur sensualité par de fausses douceurs et

par de vaines consolations qu'il leur pro-

cure; leur orgueil, en leur proposant des

états élevés , des oraisons sublimes , des

extases et des révélations imaginaires ?

Combien en a-t-il séduit et entraîné à leur

perte par de semblables moyens? Il n'a eu

garde de se découvrir d'abord , ni de leur

dire : Prosternez-vous etadorez-moi.Cette

proposition les auroit révoltées. Mais en

leur cachant le terme, ilatrouvé le secret

de les y conduire, en leur faisant adorer

au lieu de Dieu leurs propres illusions ,

qui étoient son ouvrage , et en les préci-

pitant sans espoir de retour dans des pé-

chés énormes , soit de l'esprit , soit de la

chair, qui les ont rendues ses esclaves.

Le grand point estdonc de discerner les

vues du démon , dans les tentations qu'il

employe , et d'en prévoir les affreuses

suites. Alors ellesnousparoîtrontcequ'elles

sont en effet , horribles et abominables. Et

nous lui dirons comme Jésus- Christ : Re-

tires- toi , Satan : Car il est écrit : Vous

adorerez le Seigneur votre Dieu , et vous



( 168 )

ne servirez que lui seul. Tu prétends que

je t'adore et te serves; c'est-là que tu en

veux venir; tu t'y prends de loin; mais tes

artifices ne m'en imposent pas . Fuis ; je te

déteste, toi et tes suggestions. Qu'il faut

être humble ; qu'il faut être attentif et do-

cile à la lumière divine , pour découvrir de

bonneheure les piéges de l'ennemi , et s'en

garantir ! Sivous lui donnez prise d'abord ,

vous voilà ààsa merci , et vous ne savez plus

jusqu'où il vous mènera. Car l'aveuglement

et la foiblesse croissent à mesure de nos

chutes , et nous préparent à de plus gran-

des; etl'orgueil leş rend irréparables. Nous

ne connoîtrons le démon , nous ne nous en

défierons , nous ne l'aurons en horreur ,

qu'autant que nous aurons appris à nous

connoître , à toutcraindre de nous , à nous

renoncer et à nous haïr,

CHAPITRE XX I.

Fin de cette tentation .

QUOIQUE le diable n'eût pu venir à

bout de ce qu'il s'étoit proposé, savoir de



( 169 )

connoître certainement que Jésus étoit le

fils de Dieu : il ressentit néanmoins dans

ces paroles : Retires-toi, Satan , une force

impérieure qui le terrassa , et l'obligea de

s'éloigner. Il dut s'apercevoir aussi qu'il

ne pouvoit absolument rien sur l'âme de

Jésus-Christ , non pas même pour la solli-

citer et l'ébranler ; ce qui augmenta sans

douteses soupçons. Il se retira donc , mais

pour un temps , dit saint Luc , et quel fut

ce temps , sinon celui de la passion , où il

inspira à Judas sa trahison , et où il souffla

aux juifs toute sa rage contre Jésus-

Christ.

Pluson résiste audémon,plusil s'acharne

ànotre perte ; et voyantqu'il n'a aucun pou-

voir sur l'âme , il décharge sa fureur sur le

corps , comme l'ont éprouvésaint Antoine

et tant d'autres saints . Mais il ne fait au

corps même que ce que Dieu lui permet ,

et il ne peut pas passer les ordres. Que la

crainte de ses mauvais traitemens ne nous

fasse jamais succomber à ses suggestions.

La plus sûrė marque qu'il est vaincu et

réduit au désespoir , c'est lorsqu'il quitte

l'âme pour attaquer le corps; ce qu'il lui

I. 8



( 170 )

fait souffrir alors , est une épreuve , et non

pas unetentation.

Aprèsque le diablesefut retiré,les anges

s'approchèrent ,et servirent à manger au

Sauveur. Ainsi finissent les tentations par

des faveurs célestes , proportionnées à ce

qu'on a eu à souffrir, et au degréde la résis-

tance. Les tentations sont toujours récom-

pensées. Le fruit certain en est l'acquisition

où le don de la vertu sur laquelle on a été

tenté, une augmentation de la grâce sanc-

tifiante , et un surcroit de forces pour com-

battrel'ennemi. Lorsque lestentations sont

extraordinaires , les grâces qui les suivent

le sont aussi; et c'est alors que les visites

du ciel sont plus douces etplusconsolantes.

Onconnoît, par des expériences sensibles ,

quel point Dieu veille sur ses bons ser-

viteurs , et combien il s'intéresse à leurs

victoires. Combattons donc avec courage

et avec joie sous les yeux de Dieu , revêtus

de la force de Dicu , qui ne nous promet

la couronne qu'à ce prix , et qui est plus

empressé de nous la donner , que nous ne

es sommes de la recevoir.

Que craignons - nous ? Jésus - Christ a



( 171 )

vaincu pournous ; etnous sommes assurés

de vaincre après lui , en combattant sous

ses étendards. S'il a voulu être tenté , ce

n'est pas pour son propre avantage , c'est

pour le nôtre. Il nous a appris par son

exemple comment nous devons nous com-

porter dans les tentations. Il a fait sur lui-

même l'essai des forces de notre ennemi ,

afiu de nous dispenser dans la mesure con-

venable les secours dont nous avons be-

soin. Comment notre pontife n'auroit - il

pas compassion de nos infirmités , puis-

qu'au péché près , il les a éprouvées toutes ,

même les tentations , la plus grande misère

à laquelle nous soyons sujets ? Il a dû ,

comme saint Paul nous en assure , ressem-

bler en toutes choses à ses frères , pour être

auprès de Dieu un pontife miséricordieux

et fidèle , capable d'obtenir grâce pour les

péchés de son peuple: d'autant qu'en ce

qu'il a souffert et éprouvé lui - même , il

est tout puissant pour secourir ceux qui

sont tentés. (1)

Qu'est - ce que la vie intérieure ? une

(1) Hebr. II. 17. 18.



( 172 )

suite , untissu de tentations de toute es-

pèce. Dès qu'une âme entre dans cette car-

rière , elle y rencontrele démon, qui n'est

occupé qu'à y semer des piéges. Si Dieu

est toujours avec elle , le démon est aussi

toujours à ses côtés , qui ne lui donne pas

unmoment de repos , et qui ne cesse de

l'assiéger , jusqu'à ce qu'il ait perdu tout

espoir de la vaincre. Or cet esprit il le con-

serve long-temps , et il n'y renonce qu'à la

dernière extrémité. Mais pourquoi s'at-

tache-t-il ainsi à tourmenter les âmes inté-

ricures ? c'est que par leur état de dévoue-

ment elles rendent à Dieu la plus grande

gloire , et que cette gloire est justement ce

que le démon prétend lui disputer. C'est

encore que par cet état elles aspirent à

une éminente sainteté; et que le démon

fait incomparablement plus d'efforts pour

écarter les armes de la sainteté , que pour

les porter au péché. C'est moins lui , que

notrepropremalicequi nous précipite dans

le péché ; mais c'est plutôt sa malice , que

notre foiblesse , qui nous rend difficile la

pratique de la vertu , quand nousysommes

sérieusement engagés, De plus, Dieu qui

7



( 173 )

se plaît à humilier cet esprit superbe , lui

dit en lui montrant les âmes intérieures ,

ce qu'il lui disoit autrefois avec insulte au

sujet de Job : As-tu vu mon serviteur Job ,

qui n'a point de semblable à lui sur la

terre , qui est simple et droit , qui me

craint , et se tient éloigné du mal ? (1) II

aime à le mettre aux prises avec ces âmes ,

pour le terrasser et se glorifier en elles . Il

lui permet d'épuiser contre elles toutes ses

ruses et sa violence , pour le forcer de s'a-

vouer vaincu , et de rendre hommage à sa

grâce toute puissante qui les a fait triom-

pher. Sachezdonc , âmesdévouées , dont la

plus forte ou plutôtl'unique passion estde

glorifier Dieu , que vousy parviendrez sur-

tout en défiant le diable au combat, en

luttant corps à corps avec lui , et en vous

faisant les champions de Dieu contre son

adversaire . Il a osé se mesurer avec Dieu ;

mais Dieu ne daigne pas le combattre ; et

pour lui témoigner plus de mépris , il lui

oppose une foible créature , et en fait l'ins-

trument de sa défaite. Quel honneur pour

(1) Job. I. 8 .



( 174 )

vous qu'un tel choix ! Soyez humble ;

mettez toute votre confiance en Dieu ; ct

vous verrez Satan son rival tomber à vos

pieds . La victoire de Jésus-Christ vous est

un garantde la vôtre.

CHAPITRE XXI I.

Choix des Apôtres.

JÉSUS-CHRIST qui venoit réformer les

idées humaines, et fonder l'aurore de la

conversion de l'univers , non sur les ri-

chesses , ni sur la puissance , ni sur l'élo-

quence , ni suraucunmoyennaturel , mais

sur la pauvreté , sur la foiblesse , surle dé-

faut de science et de talens , et qui ne de-

voit employer à l'exécution de son dessein

que des moyens surnaturels; qui lui-même

a affecté de nemontrer dans tout son exté-

rieur rien que de méprisable , ne pouvoit

choisir pour ses apôtres que des hommes

qui lui ressemblassent , pauvres , sans let-



( 175 )

tres , sans crédit , sans aucune des choses

qui attirent l'estime etla considération. Il

falloit queDieu seul parût dans un ouvrage

dont il avoit formé le plan , qu'il devoit

commencer , conduire et achever, et que

la gloire et la réussite ne pûtêtre attribuée

qu'à lui . Voilà une des principales raisons

de l'état obscur ethumble qu'il nous étonne

dans un Homme-Dieu , et qui l'a dirigé

dans le choix de ses apôtres .

Il les prit la plupart dans uneprofession

vile , grossière, ignorant , sans éducation ;

il exigea que pour le suivre , ils renon-

cassent au peu qu'ils possédoient , et qu'ils

sacrifiassent jusqu'audésirde rien acquérir.

Il ne se les attacha par aucune promesse

humaine; et durant toutle temps qu'il fut

avec eux , il ne s'appliquaà rien tant qu'à

étouffer dans leur cœur tout germe d'am-

bition. Il ne leur annonça que des contra-

dictions , des persécutions ,des souffrances ,

des opprobres de la part du monde; et il

commençaà leur faire voir dans sa propre

personne à quoi ils devoient s'attendre.

S'il leur parla d'un royaume , ce fut d'un

royaume céleste,qui n'avoitrien decom-

t



( 176 )

mun avec la terre ; d'un royaume dont la

croix seule pouvoit ouvrir l'entrée , et dont

la porte basse et étroitenedonnoit passage

qu'à l'humilité et au détachement. S'il leur

promit des biens , ce fut des biens d'un

ordre surnaturel , qui n'avoient de prix

qu'aux yeux de la foi , et qu'on ne pouvoit

obtenir qu'en renonçant au moins de cœur

à tous les biens temporels. Quel espoir

leur laissoit- il done ? Aucun pour la vie

présente ; et celui qu'il leur faisoit entre-

voir , n'avoit pour objet que la vie future ,

dont ils n'avoient presque aucune idée , et

sur laquelle il falloit qu'ils s'en rapportas-

sent à sa parole.

Avant que de les choisir, il se retira sur

unemontagne, et ily passa la nuit en orai-

son avec Dieu. (1) Dans cette prière il de-

manda et il obtint pour eux de son père

les grâces qui leur étoient nécessaires pour

remplir leur mission : et ce ne fut que le

lendemain , après qu'il eut été exaucé ,

qu'il déclara sur qui tomboit son choix.

Quellefoule d'instructions icipour nous !

(1) Luc. VI. 12.



( 177 )

l'œuvre de Dieu commencée par Jésus-

Christ secontinue ,et se continuera jusqu'à

la fin des siècles. Voulons-nous y contri-

buer de quelque manière que ce soit , par

nos prières , par nos exemples , par nos

discours ? Avant tout , mettons - nous en

état par le renoncement , par l'humilité.

Ne nous appuyons pas sur les moyens hu-

mains: ils ne servent ici de rien , et ne peu-

vent même que nuire au succès. Si nous

avons des talens naturels ou acquis qu'il

nous soit permis d'employer , sanctifions-

les d'abord en reconnoissant quenous le

tenons de Dieu , qu'ils ne doivent être

consacré qu'à Dieu , et que c'est à lui qu'il

appartient d'en diriger l'usage. Reconnois-

sons de plus que les talens naturels , quel-

que hon emploi qu'on en fasse sontpeu de

chose , nesontrienencomparaisondesdons

surnaturels , quifont toutdans l'œuvre dont

il s'agit , que Dieu donne à qui il lui plaît ,

etqu'on ne mérite qu'en s'en croyant in-

digne. O saintehumilité ! ô parfait détache-

meutde soi-même ! ô mort à tout le créé ,

vous êtes la sourcede tout le bien que Dieu

opère ici -bas par les hommes ; vous êtes

8 *



( 178 )

les instrumens dont sa grâce se sert ; et les

apôtres de Jésus , et Jésus lui-mêmen'ont

rien faitquepourvous!tantdegens travail-

lent directement au salut et à laperfection

du prochain; tant d'autres s'efforcent d'y

contribuer par tous les genres des bonnes

œuvres ; quelques âmes multiplient leurs

prières et leurs austérités à cette intention.

Mais songe-t-on que l'humilité estle grand

ressort qu'il faut employer, que pour peu

qu'on tienne à soi , qu'on se recherche soi-

même , qu'on se permette de retour sur soi ,

on retarde , on affoiblit , on arrête le suc-

cès des plus saintes entreprises ? Non ; l'on

ne pense pas assez à cette importante vé-

rité; et c'est l'unique cause du peu de fruit

que l'on fait.

Ce n'est pas tout. On veut travailler à

la gloire de Dieu ; on veut s'y immoler.

Mais est-on bien persuadé qu'on ne peut la

procurer qu'aux dépens de la sienne pro-

pre; qu'il faut se dévouer pourcela àtoutes

sortes de croix etd'humiliations ; n'atten-

dre sur la terre que des contradictions et

des persécutions , que des mépris , que des

calomnies , que des mauvais traitemens ,



( 179 )

qu'à être foulé aux pieds et écrasé comme

un ver ? Si l'on a d'autres pensées , et d'au-

tres vues , on se trompe bien, on va direc-

tement contre l'évangile , et l'on met un

obstacle invincible à lagloire de Dieu.

Mais sans être apôtre , ne fût-on simple-

ment que disciple de Jésus-Christ , peut-

on lui appartenir , qu'on ne soit humble ,

détaché , mort à soi-même , qu'on ne porte

volontiers sa croix ? Ceux qu'il a appelés

à sa suite , n'étoit-ce pas pour les rendre

tels ? S'ils ne le sontpasdevenus ne l'ont-

ils pas enfin abandonné?Pouvoit-on avouer

Jésus pour son maître, je ne dis pas seu-

lement au calvaire , mais dans le cours de

sa vie , sans vouloir lui ressembler?Etpar

où lui eût-on ressemblé , sinon par les

vertus queje viens dedire ?Pourquoidonc

presque tous les chrétiens les négligent-

ils ? Ne les croient-ils pas essentielles au

christianisme ? Les ont-ils même en hor-

reur? Pourquoi sont-elles si peu goûtées ,

si peu pratiquées , mêmesdes âmes qui font

profession de la vie spirituelle ? Elles en

sont le fonds; il n'y apointd'intérieur sans

cela ; ou ce n'est qu'un intérieur faux et



( 180 )

7

illusoire; etcependant on ne veut pas d'une

oraison quinous humilie , des épreuves qui

nous mortifient ; des afflictions qui nous

détachent , des tentationsqui nous font con-

noître notre corruption , notre foiblesse ,

et ce que nous serions sans la grâce.

Enfin ily a des âmes àqui Dieu en adresse

d'autres en qualité de disciples , et qu'il

destine à les seconder dans quelque entre-

prise dont sa gloire est l'objet. Avant que

de fixer leur choix , ou plutôtpour s'assu-

rer du choix de Dieu , qu'elles le consul-

tent dans laprière; qu'elles lui demandent

humblement ses lumières , avec unegrande

défiance des leurs propres; qu'elles ne s'ar-

rêtent point aux qualités naturelles , aux

talens , et à de certaines apparences exté-

rieures , souvent trompeuses , et plus nui-

sibles qu'utile à l'œuvre de Dieu. On sait

que Samuel , tout prophète et tout saint

qu'il étoit , pensay être trompé, lorsqu'il

fut quetion de choisir parmi les enfans

d'Isaïe , celui que Dieu destinoit à régner à

la place de Saül. Il se laissa frapper à la

mine , à la taille avantageuse de ceux qu'on

lui présenta d'abord ; et David , le plus



( 181 )

jeune de tous , qui gardoit alors les trou-

peaux, fut le seulqu'on ne songeapasmême

à lui présenter , quoique Dieu eût jeté les

yeux sur lui. L'homme ne voit que ce qui

paroît au-dehors ; mais le Seigneurregarde

le cœur; c'est sur le cœur qu'il sedécide ,

parceque toutle reste endépend.Etcomme

il n'appartient qu'à lui de le connoître ,

c'est aussi lui seul qu'ilfaut consulter.Vous

vous attachez à telle personne ; vous lui

donnez vos principaux soins ; vous croyez

qu'elle ira plus loin que les autres dans les

voies de Dieu , qu'elle est la plus propre à

vous aider dans vos desseins. Dieu souvent

enjuge autrement ; et l'événement en est

la preuve. Celui sur qui vous comptiez ,

vous manque ; vos soins sont perdus pour

lui; et tel autre dequi vous n'attendiez rien,

oupeude chose,devientungrand spirituel,

et la grâce divine est avec lui pour vous

seconder. Dieu est jaloux , il veut que l'on

reconnoisse que toutbienvient de lui , et

jamais ilnebénit ce qui estl'effet dupropre

jugement de l'homme. Soyons humble en

tout; et tout nous réussira. Je ne répéterai

jamais assez cette grande vérité.



( 182 )

CHAPITE ΧΧΙΙΙ.

Commencemens de la prédication

Jésus-Christ.

ΟNne peut faire un pas dans la vie de

Jésus-Christ , sans y rencontrer partout

l'humilité à la tête de ses démarches . Il est

venu pour éclairer l'univers. A ne suivre

que nos idées humaines , il nous semble

qu'il eût dû aller annoncer le vrai Dieu ,

se signaler par sa sagesse et par ses mira-

cles, se faire reconnoître pour son envoyé

et pour son fils aux grandes nations , aux

Romains , maître du monde , aux Grecs ,

peuple distingué entre touspar son esprit

et la connoissance des beaux arts. En reti-

rant de l'idolâtrie les chefs et les magis-

trats de l'Empire romain , en mettant les

philosophes grecs sur la voie de la vérité ,

il eût en peu de temps établi partout sa

religion. Il le pouvoitsans doute; mais il



( 183 )

réserva ces grandes conquêtes à ses apô-

tres; et pour lui il se borna à la Judée ,

nation qui étoit pour les autres un objet

de mépris et de haine , auprès de laquelle

la réussite de son dessein paroissoit inutile

pour le reste du monde.

Mais dans la Judée même par où com-

mence-t-il ? se rend-il d'abord à la capi-

tale ? Va-t-il précher le royaume de Dieu

à la cour d'Hérode ? Va-t-il enseigner les

prêtres , les scribes et les pharisiens , et leur

montrer dans sa personne et dans sa doc-

trinel'accomplissementde la loi et des pro-

phéties ?C'étoitce semble , le moyenleplus

naturel , et le plus court , qui le condui-

soit droit à son but. Jérusalem etles prin-

cipaux de la nation une fois gagnés , tout

le reste eût suivi. Ce n'est pas ainsi que

devoit débuterleplus humbledeshommes ,

lemaître et le prédicateurde l'humilité. Le

prophète Isaïe l'a comparé àuneplante qui

s'élève d'une terre altérée de soif. Quelle

estfoible cette plante ! quelle a de peine à

pousser ne recevant presque aucune nour-

riture ! qu'il est petit ce grain de senevé ,

qui doitunjour monter si baut , et servir



( 184 )

de retraite aux oiseaux du ciel ! à peine

aperçoit-on cette pierre , destinée à deve-

nir une montagne immense , qui remplira

tout l'univers .

C'est par la Galilée , la province la plus

obscure de la Judée , d'où il n'étoit jamais

sorti aucun prophète , c'est par les bour-

gades de cette province , que le législa-

teur, le sauveur du genre humain ouvre sa

carrière; il s'adresse d'abord à des pêcheurs

vils , ignorans et grossiers ; les pauvres sont

ceux à qui il annonce l'évangile de préfé-

rence ; et c'est à cette marquequ'il veut que

les disciples de Jean le reconnoissent ,

autant etplus qu'à ses miracles , faits pres-

que tous en faveur des pauvres. Il ira à Jé-

rusalem, mais aux jours de fêtes seulement ,

et poury remplir les devoirs de religion. 11

yprèchera comme par occasion , etiln'en-

seignera que dans le temple à la foule du

peuple assemblé. Il ne recherchera ni les

grands niles savans ; et sans les dédaigner ,

ni les éviter , il n'affectera point de leur

parler , pour nepoint sortir de son carac-

tère et du personnage humble qu'il s'est

imposé. Il prévoit que cette conduite irri



( 185 )

tera leur orgueil , qu'elle les préviendra et

les animera contre lui , qu'elle exciteraleur

jalousie , qu'ils s'en feront un titre pour le

mépriser et le rejeter , commen'étant suivi

que de la populace. Mais il n'en sera pas

moins fidèle àson plan , dût-il en être vic-

time.On neluireprocherapas, d'avoirvoulu

se faire un nom , ni s'acquérir l'estime etla

faveur des personnes distinguées par leur

naissance , leur autorité , leur savoir.

Prédicateurs de l'évangile de Jésus-

Christ ; confesseurs , qui dans le saint tri-

bunal réconciliez les âmes à Jésus-Christ ;

directeurs , qui faites profession de les

conduire dans les voies de Jésus-Christ ,

l'imitez-vous en ce point ?Ne cherchez-

vous point , vous prédicateurs , de grands

théâtres oû votre éloquence puisse briller ,

où votre science puisse se produire , où

votre zèle puisse éclater ? Préférez - vous

d'annoncer l'évangile auxpauvres des villes

et de la campagne ? Hélas ! compren-

droient-ils rien à vos beaux discours , si

bien écrits et si bien raisonnés ? Il n'est

que trop visible que vous ne les avez pas

composés pour eux; et ce seroit un trait



( 186 )

de folie à vous de songer seulement à les

leur débiter. Aussi n'y pensez-vous pas ;

et n'aspirez-vous à attirer à vos sermons

que les grands , les riches , les esprits cul-

tivés; lespetits et lessimplesquiy assistent,

n'y trouvent rien pour eux. Mais si le prin-

cipal caractère de l'évangile de Jésus-

Christ est d'être annoncé aux pauvres d'une

manière qui soit à leur portée , quelle idée

pouvez-vous vous former du ministère de

la parole , de la manière dont vous le

remplissez ?Ayezdelavoguetantqu'il vous

plaira ; faites-vous suivre et admirer des

beaux esprits et des femmes de qualité :

Jésus-Christ vous réprouve , et ne vous

avoue point pour ses prédicateurs. Je sais

tout ce que vous pouvez alléguerpourvous

justifier ; mais l'exemple de Jésus-Christ

répond à tout, et vous confondra toujours.

Comparez , si vous l'osez , vos pièces d'é-

loquenceavec son sermonsur lamontagne ,

avec ses paraboles et ses instructions sim-

ples et familières. Qu'avoit-il alors autour

de lui ? du petit peuple. Le ton que vous

prenez dans vos discours, auroit-il convenu

au sien , vu le genre d'auditeurs qu'il avoit



( 187 )

à instruire ? Pourquoi vous écartez-vous

ainsi du modèle que l'Homme-Dien vous

a tracé ? sinon parce que vous avez en vue

un auditoireplus brillant , à qui vous vous

prêchez vous-mêmes , au lieu de prêcher

Jésus-Christ.

vous auVous confesseurs , accueillez

tribunal de lapénitence les pauvres , aussi

favorablement que les riches ? Je ne vous

demande pas si vous les préférez; mais si

vous les recevez également ; s'ils trouvent

en vous lamême douceur, la mêmebonté,

la même facilité à les entendre, les mêmes

soins , le même zèle , je dirai presque , les

mêmes complaisances. Vous savez cepen-

dant que Jésus-Christ a chéri les pauvres ;

vous savez qu'il y a plus de bien à faire

auprès d'eux , que vous auriez moins de

peine , qu'ils auroient plus de reconnois-

sance. Vous savez qu'ils ont plus besoinde

consolation. Pourquoidoncvous craignent-

ils ? pourquoi ne vous abordent-ils pas

avec liberté ? pourquoi n'avez-vous jamais

detemps poureux , tandis que vous donnez

des heures entières aux personnes d'un

état plus relevé ? Si vous rebutez les pau-



( 188 )

vres , Jésus-Christ vous rebutera , et ne

vous reconnoîtra pas pour son ministre.

Et vous directeurs des âmes , croyez-

vous que la vie spirituelle ne soit pas faites

pour les pauvres , qu'ils ne soient pas ca-

pables d'oraison , qu'ils soient exclus de

ce que la morale évangélique a de plus

parfait ? Au contraire , ilsy ont incompa-

rablement plus de disposition que les

grands et les riches ; ils entendent mieux

le langage de la croix , accoutumés qu'ils

sont à la porter. Vous feriez des fruits in-

finis auprès d'eux , tandis que vous perdez

le temps avec des dévotes , dont vous

flattez , dont vous nourrissez l'amour-

propre; et qui ne sont contentes de vous ,

que parce que vous les rendez contentes

d'elle-mêmes. Je vois la raison de cette

préférence. Auprès des pauvres , il n'y au-

roit rien à gagner que pour Dieu ; auprès

des riches , il y a tout à gagner pour vous.

J.-C. ne s'est point recherché lui - même ;

voilà pourquoi il attiroit les pauvres à sa

suite. Vous ne dirigez que des riches , parce

que vous ne recherchez que vous , votre

bien-être , votre réputation , votre crédit.



( 189 )

Qui que vous soyez , qui pour le bien

de votre âme avez un si grand intérêt à

discerner les vrais ministres de Jésus-

Christ , attachez - vous aux prédicateurs ;

aux confesseurs , aux directeurs des pau-

vres ; je veux dire àceux qui sans exclure

les riches , témoignent aux pauvres plus

d'affection , et en font le principal objet de

leur travail . Soyez assurés que Dieu leur

communiqueplus de lumières et degrâces,

qu'ils prêchent avec plus d'onction , qu'ils

entendent mieux la confession et la direc-

tion , qu'ils s'y employent avec des vues

plus pures , avecplus de zèle , de patience,

d'habileté , d'efficacité,

CHAPITRE XXIV.

Manière d'enseignerdeJésus- Christ.

Labouche parle del'abondance du cœur,

non seulementdans les choses qu'elle dit

mais encore dans la manière dont elle les



( 190 )

dit. Un maître humblepeut enseigner de

grandes choses ; mais il les enseignera

avec humilité; il nelaissera rien apercevoir

dans son air et dans son ton qui ressente

la suffisance et l'orgueil. Il saura se ra-

baisser au niveau de ceux à qui il parle , et

se proportionner à leur intelligence. S'il

metdupoids et de l'autorité dans ce qu'il

dit , ce ne sera point pour se faire valoir

lui-même; mais pour relever celui au nom

de qui il parle , et pour faire plus d'im-

pression sur les esprits ,

,
en

Tel a été Jésus-Christ dans son ensci-

gnement ; il parloit en Homme-Dieu

docteur et en législateur dugenre humain,

avec une sagesse souveraine , avec une au-

torité infaillible ; etnéanmoins il n'est ja-

mais sorti du caractère de l'humilité. Nulle

affectation dans son discours , nul appareil

d'éloquence; mais unesimplicité qui touche

etqui ravit. Il est impossible de dire des

choses si hautes et si divines d'une manière

plusunie. Lesprophètes paroissent étonnés

et frappés de grandes vérités qu'ils annon-

cent ; on sentà les lire qu'un esprit étran-

ger les anime, et qu'ils sont transportés



( 191 )

hors d'eux-mêmes. Jésus se possède en

parlant, parce qu'il tire tout de son fonds,

et qu'il est familiariséavecles plus sublimes

vérités . Le trésor de ses connoissances est

en lui-même , et il ne l'épuise point en le

communiquant. Ses expressions , sans être

basses , n'ont rien qui soit au-dessus des

esprits les plus médiocres ; et cependant

elles cachent un sens si profond , que les

plus grands génics , les plus éclairés des

lumières de la grâce , ne le découvrent

qu'imparfaitement. Il emprunte des objets

les plus communs , les comparaisons dont

il se sert ; et ses paraboles n'ont rien

que d'usité et de familier. Il ne raisonne

point; il ne s'attachepointàprouvercomme

les philosophes ; il se contente d'exposer

et d'affirmer. Ce n'est point l'esprit qui

parle à l'esprit , comme font ceux qui en-

seignent les sciences humaines ; mais le

cœur qui parle au cœur , et qui plein de

ce qu'il dit le fait passer dans ceux qui

l'écoutent. Aussi enseignoit-il la sciencedu

salut , science toute morale , science dont

les principes sont gravés de la main du

créateur dans le cœur de l'homme ; il ne



( 192)

fait que les développer; et enmême temps

qu'il les propose, il agit sur l'intérieurpour

les faire goûter. Lisez son entretien avec

la Samaritaine ; voyez comme il l'instruit,

la touche , la gagnepeu à peu , et l'amène

par degrés à lereconnoître pour le Messic.

C'étoit l'œuvre de sa grâce sans doute ;

mais son discours en étoit l'instrument; et

il le proportionnoit àson action secrette.

Mais s'il étoit simple avec les simples , il

savoit aussi humilier ceux qui avoient be-

soin de l'être. Il n'agitpas avec Nicodème ,

docteur de la loi , comme avec la femme

de Samarie. Il lui propose des vérités sur-

naturelles , que celui-ci ne comprend pas ,

et qu'il entend dans un sens matériel et

grossier. Et au lieude les lui expliquer , il

enchérit tojours , passant à des mystères

plus relevés , pour l'obliger à confesser

son ignorance. Quoi , lui dit-il , vous êtes

maître en Israël ; et vous ignorez ces

choses ! C'étoit à ce point qu'il vouloit

l'amener , pour le rendre capable de ses

instructions.

Ses paroles , que la grâce accompagnoit

toujours , agissoient sur les cœurs bien



( 193 )

disposés ; et ses ennemis memes en sen-

toient malgré eux la force et la vérité. Le

peuple , dit saint Mathieu , étoit dans

l'admiration de sa doctrine ; car il les

enseignoit comme ayant autorité; et non

comme leurs scribes et leurs pharisiens. (1)

Ces scribes et ces pharisiens avoient néan-

moins l'autorité , puisqu'ils étoient assis

sur la chaire de Moïse ; et Jésus-Christ

lui-même le reconnoît. Mais ils n'en étoit

pas moins des docteurs humains , qui mê-

loient leurs traditions aux ordonnances de

la loi , qui parloient par leur propre es-

prit , et non par l'esprit de Dieu ; qui

étoient enflés de leur science , et n'en fai-

soient usageque pour contenter leur am-

bition et leur avarice. C'est-à-dire qu'ils

étoient de tout point opposés à Jésus-

Christ; et de-là venoit qu'ils n'avoient pas ,

comme lui , l'estime et la confiance du

peuple. Jamais homme n'a parlé comme

cet homme-là (2) dirent aux pontifes et

aux pharisiens les gens qu'ils avoient en-

voyés pour le prendre , et qui ravis de ses

(1 ) Joan . VII. 46.

(2) Math . VIII. 20.

I 9



( 194 )

,

discours et saisis de respect n'avoient osé

mettre la main sur chui xas ouplert tesiol

Ainsi àproportionenseignentdevive voix

et par écrit ceux qui ont l'esprit intérieur.

Leur air, leur ton, leur style, leur manière,

à quelque chose qui leur est propre , et

que ceux qui ne sont point intérieurs ne

sauroient contrefaire. Ils parlent avec as-

surance , et en même temps avechumilité ,

parce qu'ils ne parlent pas d'eux-mêmes.

L'art , le raisonnement , la méthode n'ont

point de part dans leurs discours ; et néan-

moins ils sont convaincans et portent

leurs preuves dans leur énoncé. Ils éclai-

rent l'esprit ; mais ils vont encore plus au

cœur ; ils l'échauffent , le pénètrent , et le

remplissent d'une onction divine. Ils sont

simples , aisés , familiers ; mais dans leur

simplicité , ils ont une majesté douce , qui

saisit et qui charme. Vous n'y voyez point

de figures , ni de grands traits d'éloquence ;

mais ils ont pour les cœurs bien préparés

une persuasion , une efficacité qui ne peut

venir que de la grâce qui les a dictés. Ce

caractère est , commej'ai dit , le caractère

distinctifdeceux qui préchent , qui con-



( 195 )

,

fessent , qui dirigent , qui écrivent sur les

matières de piété par l'esprit de Dieu ; et

les personnes intérieures , ou que leur

attrait porte à le devenir , ne s'y mé-

prennent point. C'est qu'il y a une sorte

de correspondance entre les dispositions

des uns et des autres, et que leur cœur est ,

pour ainsi dire monté au même ton .

Quiconque n'est pas intérieur , n'entend

rien à cela , et n'y peut rien entendre. La

simplicité d'un prédicateur , d'un confes-

seur , d'un auteur spirituel ne fera nulle

impression sur lui; il negoûtera nilefonds

de sa doctrine , ni sa manière de la pro-

poser. C'est qu'il consulte le propre esprit ;

qu'il n'écoute que lui, et ne juge que par

lui. Si ces gens éloientde bonne foi , ils

avoueroient , comme saint Augustin le dit

de lui-même avant sa conversion , qu'ils

trouvent l'écriture trop simple , que les

récits de l'évangile sont trop nuds et trop

secs , et qu'ils ne comprennent presque

rien à sa morale. J'en dis autant de cer-

tains livres spirituels. L'Imitationde Jésus-

Christ est entre les mains de tout le monde.

Combienpeu l'entendent et la savourent !



( 196 )

combienpeusont touchés de cetonsimple

etnaturel quiy règne , de cet air intérieur

qu'il respire , et de l'onction cachée qui y

est répandue ! Un homme d'oraison l'a

composé; il ne sera jamais goûté que par

des hommes d'oraison.

CHAPITRE XXV.

Travaux de Jésus-Christ dans sa prédi-

cation .

Si nous considérons les travaux de la vie

publique de Jésus - Christ simplement en

eux-mêmes , beaucoup d'hommes apostoli-

ques l'ont surpassé en cela, et en ontsup-

porté de plus longs et de plus pénibles.

Ce n'est pas qu'il n'ait eu beaucoup à souf-

frir en ce genre; et l'on ne peut pas douter

qu'il n'ait essuyé toutes les peines et les fa-

tigues attachées à sa mission, sans s'épar-

gneren rien. Il parcouroitcontinuellement

les villes et les bourgades , ne s'arrêtant



( 197 )

presque nulle part. Toutes ses courses il

les faisoit à pied dans un pays chaud, et ne

prenoit aucune précaution pour se garantir

des incommodités du climat. Sa nourriture

étoit celledesplus pauvres ; dupain d'orge ,

et quelques petits poissons.Encore ne sub-

sistoit- il ainsi que des charités de quelques

femmes pieuses qui le suivoient. Il fit en

deux occasions un miracle pour nourrir un

peuple considérable; nous ne lisons pas

qu'il en ait fait pour soulager ses propres

besoins. Ce qui montre le mieux combien

il se mettoit peu en peine des nécessités

corporelles , c'est que Judas , dont il con-

noissoitl'avarice, étoitle dépositairedel'ar-

gent qu'il recevoit pour cet objet. Les nuits

il n'avoit aucun lieu fixe pour se retirer;

et il les passoit souvent en oraison , exposé

aux injures de l'air : n'accordant à la na-

ture que le repos indispensable pour ne

pas succomber : car il ne faut pas croire

qu'il soutînt ses forces par des moyens sur-

naturels. Je ne vois que son jeûne de

quarante jours au désert , où l'on ait lieu

de croire qu'il en a uséde la sorte . Du reste

il a souffert le chaud, le froid , la faim , la



( 198 )

soif, la fatigue , l'épuisement , la foule qui

souvent le pressoit et l'accabloit. Il nous

donne lui-même une idée de son extrême

dénuementde toutes choses , lorsqu'il dit à

un docteur de la loi , qui vouloit s'attacher

à lui , et le suivre partout: Les renards

ont leurs tanières , et les oiseaux du ciel

leurs nids : pour lefils de l'homme , il n'a

pas où reposer sa téte. (1)

Mais ce qui mérite le plus d'attention ,

ce sont ses dispositions intérieures parmi

tantde travaux, qui ne lui laissoient pas le

temps de respirer. Son âmejouit toujours

d'une parfaite paix ; rien ne le dissipoit ;

rien ne le retiroit de son étroite union avec

sonpère; il ne lui échappoit aucuneplainte,

aucun signe même qui laissat apercevoir

qu'il souffroit; il avoit pitié des autres , il

s'occupoit à les soulager ; insensible à ce

qui le touchoit personnellement. La gloire

de son père, le bien spirituel des âmes

étoient les seuls objets qui remplissoient

son esprit et son cœur , et dont le zèle le

dévoroit. Toute sa peine étoit de voir le

(1) Math. VIII. 20 .



( 199 )

911

peu de fruit de ses travaux, l'inutilité de

tantdemiracles , qui ne lui attachoientque

si peu de personnes , et qui lui attiroient

un si grand nombre d'ennemis. Encore

cette peine qu'il ressentoit très-vivement ,

n'altéroit-elle point sa tranquillité. Que di-

rai-jede la profonde humilité avec laquelle

il portoit un état si pauvre , si pénible , si

dépendant(car il nese refusoit à rien ) qui

sembloit le dégrader , et avilir son minis-

tère et sa personne ! Quelle foine falloit-il

pas pour reconnoître le fils de Dieu au mi-

lieu du petit peuple qui l'obsédoit , pauvre

lui-même, sujet à toutes les incommodités

delavie , et succombant de lassitude et de

foiblesse ! Est-il étonnant que ceux qui le

regardoient avec des yeuxhumains , l'ayent

méprisé , et s'en soyent fait un prétexte de

ne pas croire en lui , malgré les preuves

'éclatantes qu'il donnoit de sa mission di-

vine ? Il savoit que sa pauvreté, sa simpli-

cité , la bassesse de son extérieur ; la pré-

férence qu'il donnoit aux petits , produi-

roient cet effet; et lui aliéneroit les esprits.

Il n'en a pas moins chéri l'humilité , et

n'en apas moins fait une professionpubli



(200 )

que. Son père l'avoit ordonné ainsi , il le

vouloit lui-même; et l'obéissance lui étoit

infiniment douce et agréable.ginas

Tous les prêtres qui ont charge d'âmes ,

sont appelés plus ou moins aux travaux

apostoliques; les uns dans leurs fonctions

ont un plus grand travailde corps , les au-

tres un plus grand travail d'esprit. Mais

ceux d'entr'eux qui se consacrent aux mis-

sions , soit dans leur propre patrie , soit

dans les pays étrangers , sont ceux dont la

vie a le plus de rapport àla vie publique

de Jésus-Christ. Je leur laisse à examiner

s'ils ne se ménagent point, s'ils ne cher-

chent point d'adoucissemens , s'ils se dé-

vouent à la pauvreté , aux inconvéniens

des saisons , à tous les genres de mortifi-

cation extérieure, inséparables de l'exer-

cice du zèle. Mais quand ils seroient pau-

vres , durs à eux-mêmes , abandonnés pour

le temporel aux soins de la Providence ,

avides et insatiables de travaux , ils n'imi-

teront qu'imparfaitement Jésus - Christ ,

s'ils n'entrent pas dans ses dispositions in-

térieures , si leurs occupations les dissi-

pent, s'ils ne sont pas toujours unis àDieu



(201 )

par l'oraison , s'ils ne prennentpas ,même

sur le repos de la nuit , quelque temps pour

la faire , et surtout s'ils ne se maintiennent

pasdans une solide humilité. Ils sont ex-

posés à tirer gloire de leurs fatigues etde

leurs peines , de leurs entreprises et de

leur succès , à en parler en toute occasion ,

à serepaître des louanges qu'on leurdonne,

et à ne pas se les épargner eux-mêmes.

C'est souvent l'amour-propre qui les sou-

tient dans cette pénible carrière ; ils sont

désolés , découragés , abattus , lorsqu'ils

ne se voyent pas suivis et applaudis des

peuples , et que les conversions ne sont pas

aussi nombreuses et aussi éclatantes qu'ils

le souhaiteroient. Qu'ils étudient Jésus-

Christ , qu'ils en fassent leur modèle , que

ses sentimens deviennent les leurs , et qu'ils

se persuadent que c'est parl'intérieur qu'ils

doivent principalement l'imiter : moins de

mouvement, moins d'activité , moins d'agi-

tationde corps et d'esprit; et plus de re-

cueillement , plus de paix ,plus de posses-

sion de soi-même en Dieu. Il ne leur ar-

rive que trop souventde s'oublier eux-mê-

mes en pensant au salut des autres; et de

9*



( 202 )

ne pas faire assez réflexion que de leur

propre sanctification dépend celle du pro-

chain. Un apôtre qui n'est pas intérieur,

n'a que le nom d'apôtre.

Sans exercer l'apostolatproprement dit ,

du moins auxyeux des hommes , il est des

âmes que Dieu appelle à l'exercer d'une

manière cachée , et toute spirituelle , qui

n'est connue que de lui etd'elles. Il leur

propose de grandes et de longues souf-

frances , pour la conversion, ou la propa-

gation, ou le rétablissement de la foi ende

certaines contrées. Si elles les acceptent et

les endurent selon les vues de Dieu , qui

doute qu'elles ne soyent de véritables apô-

tres , et qu'elles n'ayent plus de part à la

conversion des peuples , que ceux quiy ont

travaillé immédiatement ? N'est-il pas cer-

tain que Jésus-Christ a plus avancé le salut

du genrehumainpar ses peinesintérieures,

que par ses travaux extérieurs ? Et ce sont

ees âmes qu'il daigne associer à la partie

principale de l'œuvre de la rédemption.

Il en est d'autres qui sont destinées à

propager les voies intérieures , que Jésus-

Christ enseignaaussi à quelques âmes choi



(203 )

sies , telles que Marthe et Marie , sans par-

ler de ses apôtres qu'il s'appliqua ày for-

mer pendant sa vie. Cette direction a son

travail , ses peines qui ne paroissent point

au-dehors , mais qui crucifient l'âme et la

font mourir à elle-même. Elle exige beau-

coup de prières , beaucoup de patience , un

renoncement continuel au propre esprit ,

une dépendance absolue de la grâce , pour

la seconder toujours , et ne jamais la pré-

venir ; elle est sujette à de grandes sollici-

tudes , lorsqu'on a lieu de craindre que les

personnes que l'on conduit ne répondent

pas fidèlement aux vues de Dieu. S'il en

coûtebeaucouppour convertir lespécheurs,

il en coûte bienplus pour engager les âmes

dans le chemin de la perfection , etpour

lesy soutenirjusqu'au terme. Si les apôtres

ordinaires ne peuvent se dispenser d'être

intérieurs , les directeurs dontje parle y

sont sans comparaison plus obligés: parce

que pour conduire sûrement une âme à la

sainteté , c'est une nécessité d'y aspirer

soi-même , et de tendre à ce qu'il y a de

plus excellent , et par conséquent de plus

difficile dans l'imitation de Jésus-Christ .



( 204 )

CHAPITRE XXV I.

Miracles de Jésus-Christ.

-

IL falloit que Jésus-Christ fit des miracles

pourprouver sa mission , pour accréditer

sa doctrine , pour se faire reconnoître en

qualité de Messie et de fils de Dicu. D'ail-

leurs , sa charité pour les hommes le por-

toit d'elle - même à faire en leur faveur

usage de sa puissance. Mais il saura bien

accorder la démonstration de son pouvoir

sur la nature avec l'humilité , sa vertu ché-

rie : et dans la nécessité où il est de faire

des œuvres d'éclat , il prendra toutes les

mesures pour se tenir toujours dans l'obs-

curité.

Tous les genres de miracles étoient à

sonchoix. Il en pouvoit faire de semblabls

à ceux de Moïse , et frapper de plaies la

judée incrédule et obstinée. Il pouvoit ,

comme Élie , faire tomber le feu du ciel



( 205 )

sur ses ennemis. Ses disciples le lui propo-

sèrent à l'égard des Samaritains qui lui re-

fusèrent le passage pour se rendre à Jéru-

salem. Il les en reprit , et leur dit : Vous

ne savez à quel esprit vous appartenez .

Le fils de l'homme n'est pas venu pour

perdre les âmes , mais pour les sauver. (1)

Ilpouvoit opérerdes signes et des prodiges

dans le ciel. Les pharisiens lui en deman-

dèrent plusieurs fois de cette espèce ,

commepour faire une épreuve de son pou-

voir. Il les refusa constamment , les trai-

tant de génération mauvaise et adultère ,

et les renvoyant au signe de Jonas , figure

de sa résurrection. Il eût été indigne de

luide fairedepareils signes pour contenter

lamaligne curiosité de ses envieux ; encore

plus pour rendre son nom célèbre , et s'ac-

quérir une vaine renommée.

Les miracles qu'il choisit sont de pure

bienfaisance ; ils n'ont pour objet que le

soulagement des besoins et des infirmités

humaines; nettoyer les lépreux , guérir les

malades , rendre la vue aux aveugles ,

(1) Luc. IX. 55 , 56.



( 206)

Pouie aux sourds , l'usage des membres

aux boiteux et aux paralytiques , délivrer

les possédés , ressusciter les morts. Il fait

ces miracles commesans dessein et par oc-

casion; il ne les annonce point; il n'y pré-

pare point les esprits , pour les frapper da-

vantage; il les fait simplement , sans ap-

pareil , sans ostentation. Souvent il laisse

ignorerqui il està ceux qu'il guérit , comme

au paralytique de trente-huit ans , et à l'a-

veugle-né , à qui il ne se découvrit ensuite

qu'en secret pour récompenser leur foi.

En plusieurs rencontres il recommande à

ceux qu'il a guéris de n'en parler à per-

sonne; il semble qu'il craigne que les mer-

veilles qu'il opère , ne deviennent publi-

ques. Après le premier miracle de lamul-

tiplication des pains , ceux qui en avoient

été témoins l'ayant reconnu pour le pro-

phète qui devoit paroître dans le monde ,

et voulant l'enlever pour le faire roi , il

prit la fuite , et se retira seul sur unemon-

tagne. Il attribua moins ses miracles à sa

propre puissance , qu'à la foi de ceux qui

s'adressent à lui. Allez , votre foi vous a

guérie ; femme , que votre foi est grande !



( 207 )

qu'il vous soit fait comme vous voulez ;

si vous pouvez croire , tout est possible à

celui qui croit. Enfin , il rapporte tout à

son père; ce sont les œuvres que son père

lui adonnéde faire; il n'est que le ministre

et l'exécuteur de ses volontés. Quelle hu-

milité en celui qui d'une parole se faisoit

obéir de toute la nature ! Vous ne trouverez

pas un seul miracle , où vous puissiez dire

qu'il ait cherché sa propre gloire , et qu'il

ait voulu faire penser à lui. Cependant il

étoit Dieu; et sa mission n'étoit pas rem-

plie , s'il n'étoit reconnu pour Dicu ; telle

étoit la fin de ses miracles , d'imprimer

dans les esprits la foi de sa divinité. Età en

juger par toute sa conduite , on croiroit

presqueque cette fin lui fut étrangère , qu'il

n'étoit point chargé d'y travailler , qu'iln'y

prenoit aucun intérêt , et que c'étoit à son

père seul de la procurer. C'est ainsi que ,

dans les œuvres même de sa toute puis-

sance , Jésus signale son humilité.

Ledondes miracles n'est pas commun ;

Dieu ne le communique qu'au besoin pour

établir ou pour réveiller la foi. Il n'est pas

nécessaire de recommander l'humilité) à



( 208 )

ceux àqui il en fait part. Ils le perdroient

bientôt , si cette vertu en souffroit tant soit

peu; et ce seroit un avantage pour eux de

le perdre. Ce don ne leur est pas fait pour

eux; il ne produit en eux par lui-même

aucune augmentation de la grâce sancti-

fiante; il est plus à craindre qu'à désirer ;

parce qu'il est très-dangereux qu'on n'en

abuse , et qu'il ne soit pas entièrement con-

sacré à la gloire de Dieu , et au bien spi-

rituelduprochain. Qu'ils ne perdentjamais

de vue la réponse que fit Jésus-Christ aux

soixante et douze disciples , lorsqu'au re-

tour de leur mission , ils lui dirent tout

pleins de joie : Seigneur , les démons

mémes nous sont soumis en votre nom.

Je voyois Satan , leur répondit-il , qui

tomboit du ciel comme un éclair; les pré-

munissant ainsi contre l'orgueil et la vaine

gloire. Il ajouta : Ne vous réjouissez point

de ce que les esprits vous sont soumis ;

mais réjouissez-vous de ce que vos noms

sont écrits dans le ciel. (1). Or , ce n'est

point l'empire que Dieu nous donne sur

(1) Luc. X. 17. et seq.



( 209 )

les esprits , c'est la pratique des vertus

chrétiennes et surtout de l'humilité , qui

nous mérite le bonheur du ciel. C'est un

saint, dit-on, qui fait des miracles . J'avoue

que c'estun grand préjugé en faveurde la

sainteté ; mais je dirois avec bien plus

d'assurance de quelqu'un, soit qu'il fasse

ou non des miracles: C'est un saint ; il est

humble. Jésus - Christ suppose manifeste-

ment dans l'évangile , qu'avec le don des

miracles on peut être réprouvé. Beaucoup

me diront en cejour-là : Seigneur, n'avez-

vous pas en votre nomchasséles démons ,

et opéré en votre nom un grand nombre

de miracles? Et je leur répondrai alors :

Je ne vous connois pas ; retirez - vous de

moi , vous qui étes des ouvriers d'ini-

quité. (1) En cemême jour de jugement ,

l'homme humble , eût-il été pécheur , et

grand pécheur, ne sera pas rejeté , Jésus-

Christlui feraun accueil favorable; il nous

en assure dans la parabole du pharisien

et du publicain.

Les miracles d'un autre genre ne sont

( 1 ) Math. VII. 22. 25.



(310)

pas rares dans lavie intérieure. Sans parler

des faveurs extraordinaires que Dicu ac-

corde à ces âmes , il leur communique

souvent , surtout lorsqu'il les employe dans

la direction , la connoissance du secretde s

cœurs , celle de l'avenir , un certain em-

pire sur les personnes qu'elles conduisent ,

pour les délivrer de leurs tentations , pour

leur rendre la paix et la joie spirituelle , et

d'autres dons semblables qui tiennent évi-

demment du miracle. Conservons précieu-

sement l'humilitédans l'usage de ces dons,

qui ne regardent que la sanctification du

prochain:gardons-nous bien de prétendre

nous faire respecter et considérer par-là;

ne nous en servons que selon les desseins

de Dieu ; n'y mêlons point notre esprit ,

comme il n'arrive que trop souvent. Par-

lons et agissons en ces rencontres avec

simplicité , sans réflexion , sans retour sur

nous-mêmes , comme de purs instrumens

dela grâce; et ne faisons pas même remar-

quer aux personnes les effets merveilleux

que Dieu opère en eux par notre moyen .

Oqu'il faut être pur , désapproprié , mort

à soi-même, pour exercer ainsi la direc-



(211 )

2

tion! Que de faux directeurs s'attribuent

ces grâces sans les avoir , sejettent par or-

gueil dans l'illusion, etyjettentles autres ,

et décrient ce qu'il y a de plus saint dans le

ministère évangélique !
91000

CHAPITRE XXVII.

Réserve de Jésus- Christ dans la manifes-

tation de sa divinité.

C'EST une chose bien digne de remarque

que Jésus-Christ ne dit de lui-même que

très - rarement , et en des occasions déci-

sives qu'il est le fils de Dieu ; et qu'il se

nomme presque partout le filsdel'homme.

Il vouloit exercer la foi de ceux qui croi-

roient en lui , par le mélange de grandeur

et de bassesse , de puissance etde foiblesse

qui paroissoit en sa personne. Ce qu'il dit

de sa divinité , que son père et lui ne sont

qu'un , qu'avant qu'Abraham fût fait , il

étoit ; qu'il est en son ppère , et que son



( 212 )

père est en lui, étoient autant d'énigmes

qui révoltoient ses ennemis , et qu'ils ne

pouvoient comprendre , parce qu'ils ne le

regardoientque desyeux de la chair. Il vou-

loit encore ,jusques dans la manifestation

de sa divinité , soutenirle personnage d'hu-

milité qu'il étoit venu faire sur la terre ; et

endonnant aux juifs , par ses œuvres et

par ses discours , des preuves plus que suf-

fisantes qu'il étoit Dieu , il ne se proposoit

pas moins d'abattre leur orgueil , et de

combattre les vaines , mais fausses idées

qui se formoient dans leur Messie. Enfin

il ne vouloit mettre aucun obstacle , en se

découvrant trop ouvertement , à l'accom-

plissementdes prophéties touchant sa pas-

sion , où il devoit être condamné à mort

comme blasphémateur, pour avoir pris la

qualité de fils de Dieu.

Telles sont les raisons de ce mélange

de clarté et d'obscurité qui paroît dans ses

discours au sujet desapersonne et de sa

nature divine. Il prévoyoit l'abus qu'en fè-

roient dans la suite les hérétiques , et que

cette mystérieuse économie lui coûteroit

la vie. Mais il n'en fut pas moins réservé



( 215 )

en parlant de soi , ne se manifestant pour

ce qu'il étoit qu'à ses apôtres , et à quel-

ques âmes choisies. Encore leur recom-

mandoit-il le secret. Lorsque Pierre lui eut

dit : Vous êtes le Christ, le fils du Dieu

vivant, il lui défendit , et aux autres disci-

ples de dire à personne qu'il étoit Jésus

le Christ , ou le Messie. Et comme pour

contrebalancer dans leur esprit la haute

idée qu'ils avoient de lui, il leur prédit au

même moment tout ce qu'il auroit à souf-

frir de tourmens et d'opprobres de la part

des juifs . (1)

Dans sa transfiguration , où il découvrit

à Pierre , Jacques et Jean la gloire de son

corps , où ils virent Moïse et Elie qui s'en-

tretenoient avec lui; et de quoi ? De sa

mort violente , qui devoit arriver à Jéru-

salem ; où le Père éternel lui renditde nou-

veau témoignage l'appelant son fils bien-

aimé , et ordonnant de l'écouter : en des-

cendant avec euxde lamontagne où s'étoit

passée cette ravissante merveille, il leur

intima l'ordre de ne point parler de cette

(1) Math. XVI. 20. 21.



( 214 )

vision, jusqu'à ce que le fils de l'homme

fût ressuscité d'entre les morts ; et dans la

suite du même discours , il leur annonce

qu'il sera traité des juifs comme l'avoit été

Jean-Baptiste . Observez comme il s'atta-

che à afloiblir l'impression qu'une telle vi-

sion avoitdû faire sur eux. Sonpère l'avoit

nommé son fils bien-aimé; il ne se donne

que la qualité de fils de l'homme ; ce corps

qu'il leur avoit paru plus éclatant que le

soleil , il leur déclare qu'il sera sous l'em-

pirede la mort. Enfin il leur impose le si-

lence le plus rigoureux , même à l'égard

des autres apôtres, jusqu'après sa résur-

rection , sur la faveur qu'il vient de leur

faire. I

Les démons qu'il chassoit des possédés ,

l'appeloient le fils deDieu, le fils du Très-

Haut; il ne le souffre point, et les oblige

à se taire. Soit qu'ils parlassent ainsi d'eux-

mêmes , soit qu'une force supérieure les y

contraignît , il ne veut point qu'ils publient

ce qu'il est; quelque glorieux que fûtpour

lui le témoignage que ces esprits de ténè-

bres rendoient à la vérité. Pour tout dire

en un mot l'évangile atteste que Jésus



( 215 )

Christ n'a parlé en public de sa divinité ,

que quand cela étoit nécessaire , qu'il l'a

fait alors avec la plus grande réserve ; que

hors de-là il l'a tenue cachée , et qu'il sem-

bloit se complaire à parler de son huma-

nité , chérissant et nous rendant cher ce

qu'il a daigné être pour nous.

Dieu inspire lamême conduite aux âmes

qu'il distingue par les plus hautes faveurs ;

et il exige d'elles en ce point , autant et

plus qu'en aucun autre une fidèle imitation

de Jésus-Christ : il ne leur permet point

de parlerdes grâces qu'il leur faità d'autres

qu'aux directeurs de leur conscience , afin

qu'ils puissent les guider plus sûrement.

Le prétexte de la gloire de Dieu et de l'é-

dification du prochain dont on s'autorise

quelquefois pour faire de semblables con-

fidences , est vain , suspect , et l'on doit s'en

défier. L'humilité en est blessée ; et il faut

ménager cette vertu comme la prunelle

de l'œil . C'est elle qui glorifie véritable-

mentDieu , et qui édifie le prochain. De

nous-mêmes nous devons souhaiterque les

faveurs que nous avons reçues du ciel ,

demeurent ensevelies dans un profond se



( 216 )

cret ; loin d'en parler , nous ne devons pas

même y penser ; mais les oublier si-tôt

qu'elles sont passées , et que nous en avons

rendu compte. S'il importe à la gloire de

Dieu que ces choses viennent à la connois-

sance des hommes , laissons-lui en le soin;

il le fera en son temps , sans aucun danger

pournous; il nous ouvrira la bouche , quel-

que résolus que nous soyons de la tenir

fermée ; il se servira deceux qui ont au-

torité sur nous pour nous obliger malgré

nos répugnances à prendre la plume, et à

confier au papier le détail de notre inté-

rieur; ou il le fera écrire par d'autres à qui

nous l'aurons confié de vive voix . Mais ce

n'est point au commencement , ni même

dans le progrès de la vie spirituelle qu'il

permet ces sortes de manifestations. Ce

n'estguères qu'à lafin, lorsqu'on est prèsde

lamort; encore souventveut-il que cela ne

soit publié qu'après notre mort. Parlons

doncplus volontiersde cequipeutnous ra-

baisser, quedecequipeut nous élever dans

l'esprit des autres. Ou plutôt ne disons

riende ce qui regarde notre intérieur ,

etn'en laissons rien soupçonner. L'humi



(217 )

lité qui se produit n'est d'ordinaire qu'une

vanité déguisée. Le plus parfait et le plus

sûr est de se taire , et de ne point faire

songer à soi . Aimez àétre ignoré , etréputé

pour rien , dit l'auteur de l'Imitation. Ce

doit être la maxime favorite des âmes inté-

rieures.

CHAPITRE XXVIII.

Conduite de Jésus-Christ à l'égard de

ses Apôtres.

QUOIQUE nous ayons peude détail sur la

manière dont Jésus-Christ vivoit avec ses

apôtres ; le peu que nous en savons suffit

pour nous en donner une juste idée. Ils

avoient tout quitté pour le suivre ; mais

qu'avoient- ils trouvé en s'attachant à sa

personne ? L'indigence , les courses con-

tinuelles et fatigantes , beaucoup de tra-

vail , peu de repos , du mépris , de l'envie ,

des calomnies.Queleur promettoit-il dans
3

1.
10



( 218 )

la vie présente pour l'avenir? Des pleurs ,

des croix de toute espèce , et des persécu-

tions semblables aux siennes. Il vouloit

qu'ils ne tinssent à lui que par des motifs

surnaturels , qu'ils n'attendissent de lui au-

cun avantage humain, et qu'ils ne comp-

tassent que sur les biens du ciel. Ainsi il

exigea d'eux le plus parfait détachement ,

etun renoncement absolu aux espérances

de la terre.

Cependant , imbus qu'ils étoient des pré-

jugés de la nation , ils croyoient comme les

autres , que le Messie seroit un grand con-

quérant , que son royaume seroit de ce

monde ; et ils s'en disputoient entre eux

les premières places. On le voit par la de-

mande des enfans de Zébédée. Les autres

en conçurentdelajalousie , et de l'indigna-

tion :preuve que leurcœur n'étoit pas non

plus exempt d'ambition. Jésus-Christ ne

négligea rien pour les détromper sur ce

point. C'est pour cela qu'il leur prédit si

souvent samort ignominieuse. A la vérité

il ajoutoit qu'il resusciteroit le troisième

jour , dans la vue de soutenir leur foi. Mais

ils ne comprenoient rien à ce discours ; et



(219)

ils n'en fondoient pas moins sur cette ré-

surrection leur grossière et chimérique

prétention. Leur illusion duroit encore au

moment qu'il alloit se séparer d'eux pour

monteraucieil;puisqu'ils lui demandèrent

alors s'il rétabliroit en ce tempsle royaume

d'Israël , en affranchissant les juifs dujoug

des Romains.

Que ne dût point avoir àsouffrir Jésus-

Christ de ces esprits si grossiers , et si peu

familiarisés avec les choses spirituelles !

il les traitanéanmoins toujours avec dou-

ceur et avec bonté , ne se rebutant point

de ce qu'il ne pouvoit parvenir à les gué-

rir de leurs préjugés. Il savoit que ce mo-

ment viendroit , et il l'attendoit patiem-

ment. Comme sa grâce avoit un temps

marquépour agir sur leurs cœurs , elle en

avoit un aussi , non pour exercer sa vertu

à leur sujet , mais pour nous apprendre

en pareille occasion à exercer la nôtre.

Il ne leur épargna donc pas les instruc-

tions , quoiqu'il ne recueillît alors aucun

fruit de ses leçons , et qu'il prévît qu'elles

neproduroient rien. Lorsqu'ils lui parlent

d'occuper les premiers rangs dans son



(220 )

royaume , il leur propose le calice d'humi-

liation qu'il devoit boire. Lorsqu'ils dispu-

tent entre euxqui étoitle plus grand , c'est-

à-dire le plus en faveur auprès de lui ; il

appelleun enfant , le met au milieu d'eux ,

et leur dit que celui qui s'abaissera comme

cet enfant , sera le plus grand dans le

royaume des cicux. En toute rencontre il

leur prêche l'humilité , et leur en donne

en sa personne les exemples les plus frap-

pans.

Il leur expliquoit en particulier le sens

des paraboles dont ilse servoit en parlant

au peuple; et s'il leur reprocha quelquefois

leur peud'intelligence , ce n'est point pour

les piquer , ni pour leur marquer qu'il en

étoit choqué lui-même , mais pour élever

leur esprit , et les rendre plus attentifs . Sa

condescendance àleurégard étoit extrême;

et elle nous paroît inconcevable , quand

onpense quel maître il étoit , et àquels dis-

ciples il avoit à faire. Combien ne dût- il

pas se rappetisser , pour se mettre à leur

portée ? Que de questions n'eût-il pas à

essuyer de leur part , vu la liberté qu'il leur

donnoit de lui proposer leurs pensées , et



( 221 )

la familiarité dont il en usoit avec eux ?

Que deménagemens , pour ne pas les of-

fenser et les décourager ! quelle constance

à leur redire cent fois les mêmes choses ,

que souvent ils n'entendoient pas plus la

dernière fois qu'à la première ! avecquelle

force il prend leur parti,lorsque ses enne-

mis les accusent injustement devant lui !

il n'avoit rien de réservé pour eux. Tout

ceque j'ai appris demon père , leur dit-il ,

je vous l'ai fait connoître. Il les appelle ses

amis , ses chers enfans , et leur parle en

toute occasion , mais surtout dans le dis-

cours après la cène , avec une effusion de

cœur admirable. O prodige de bonté et

d'humilité dans un Homme-Dieu.

Unefois seulement il dit uneparoledure

à Pierre , l'appelant Satan , et ajoutantqu'il

lui étoit unsujet de scandale ; qu'il n'avoit

point de goût pour les choses de Dieu ,

mais pour celles de la terre. C'est que cet

apôtre , dans lemoment mêmeoù inspiré

de Dieu il avoit confessé hautement que

Jésus étoit le Christ, le fils du Dieu vivant,

s'étoit scandaliséde laprédiction de sa pas-

sion , et l'ayant tiré à part lui en avoit fait



( 222 )

des reproches , comme d'une chose tout-

à-fait indigne de lui. Il vouloit redresser

ce zèle peu éclairé , et cette affection mal

entendue pour sa personne; et faire sentir

à Pierre combien il répondoit mal à la

grandę grâce qu'il venoit de recevoir du

père céleste , retombant dans le sens hu-

main , après s'être élevé au-dessus de la

chair et du sang pour croire et publier sa

divinité.

Vous qui êtes appelés àlaconduite spiri-

tuelle des âmes , étudiez spécialement cette

partie de lavie deJésus-Christ; n'enperdez

pas un trait , et faites-vous en continuelle.

ment l'application. Lasupériorité quevous

donne votre ministère sur les personnes

que vous dirigez , n'est après tout qu'un

écoulement de l'autorité même de Jésus-

Christ, le maître , le directeur par excel-

lence; la source etlaplénitude de cette au-

torité étoient en lui. Réfléchissez profon-

dément sur la manière douce , charitable

condescendante , humble , sage et discrète

dans sa fermeté, dont il a exercé la sienne ;

et demandez- lui la grâce d'exercer ainsi la

vôtre. Plus vous avez de lumière sur la na-

,



(223 )

ture et les caractères de la sainteté chré-

tienne; plus vous y avez fait de progrès ;

plus il vous est aisé de remarquer les dé-

fauts et les idées grossières et charnellesde

ceux que Dieu vous adresse , et plus vous

devez en être choqués. Mais vos lumières ,

votre saintetépeuvent-elles entrer en com-

paraison avec celles de Jésus- Christ? Mé-

nagez les âmes dans leurs défauts et leurs

imperfections , commeleSauveuraménagé

ses apôtres ; supportez-les comme il les a

supportés ; redressez-les , éclairez-les , sans

vous rebuter , si elles nevous comprennent

pas bien, si elles ne se corrigent pas . Vous

avez du zèle pour leur perfection ; vous

vous impatientez , vous vous désolez de ce

qu'elles n'avancent pas. Votre zèle n'est

qu'uneétincelledufeu qui dévoroit le cœur

de Jésus -Christ; il désiroit avecuneardeur

inexprimable l'avancement de ses apôtres;

s'est-il impatienté, s'est-il chagriné du peu

de fruit de ses instructions; il a préparé et

attendu le moment de la grâce; préparez-

le et attendez-le paisiblement comme lui.

Quel art surnaturel , quelle sagesse di-

vine , quelle patience à toute épreuve ne



( 224 )

faut-il pas pour tempérer la fermeté par la

condescendance , et l'amertume de la ré-

primande par les douleurs de la charité ;

pourreprendre etsupporteràpropos ; pour

excuser les foiblesses sans les autoriser ;

pour savoir se proportionner , se rappe-

tisser, devenir enfant avecles enfans ; pour

mesurer les leçons sur la capacité ; pour ne

rien précipiter , et ne point prévenir la

grâce mais la seconder , et agir de concert

avec elle ; pour dévorer toutes les peines ,

tous les ennuis et les dégoûts attachés à la

direction !

Il ne faut pas penser à y réussir , tant

qu'on écoutera le propre esprit, tant qu'on

se livrera à son caractère , tant qu'on ne

sera pas tout-à-fait résolu de se renoncer ,

de s'oublier , de mourir entièrement à soi-

même. Ce n'est rien que d'être dégagé de

toute vue basse et intéressée , d'être au-

dessus de l'ambition et de la vaine gloire ,

defouler aux pieds le respect humain , et

de ne faire aucune acception de personnes .

Si vous ne travaillez pas à vous revêtir de

Jésus-Christ ; si ce n'estpas Jésus - Christ

qui vous gouverne en tout; si vous né-



( 225 )

gligez une scule des vertus dont Jésus-

Christ vous a donné l'exemple , dans la

conduite qu'il a suivie à l'égard de ses apô-

tres : vous ne serez qu'un directeur impar-

fait. On n'enseigne pas à autrui les voies

de la sainteté , si l'on n'y marche soi-

même, etsil'on n'y est pas mêmedéjà bien
avancé.

Pourvous , qui cherchez un guide tel

que je viens de le dépcindre , vous n'êtes

pas en état de le choisir. Adressez - vous

pour cela à Jésus-Christ , et demandez- lui

un homme selon son cœur. Il vous le don-

nera , si vous désirez sincèrement d'être

exaucé , et il y joindra une assurance inté-

rieure dont vous ne pourrez douter. Il ne

vous resteraplus après cela qu'à lui ouvrir

votre cœur sans réserve , qu'à l'écouter et

lui obéir. Si vous croyez apercevoir en lui

quelque défauts , ( car quel saint n'a pas

ses imperfections , et où paroissent-elles

plus à découvert que dans la direction ? )

Croyez ou qu'il ne les remarque pas , ou

qu'il en gémit , et qu'il travaille à les cor-

riger. Supportez-les donc comme un exer-

cice pour votre vertu ; et que cela n'affoi-

10*



( 226 )

blisse en rien la confiance et l'obéissance

que vous lui devez .

CHAPITRE XXΙΧ .

Vie commune de Jésus- Christ.

UNE des choses les plus admirables en

Jésus-Christ , et les plus contraires à nos

idées , c'est la vie commune qu'il amenée ;

etqui étant du choix même d'un Dieu , est

évidemment laplus parfaite. Nous ne con-

sidérons guères la sainteté que parce

qu'elle a d'extérieur , de frappant , d'ex-

traordinaire. Nous avons peine à croire

qu'un homme soit saint , à moins qu'il

n'étonne notre imagination par sa vie so-

litaire , ses jeûnes , ses veilles , ses aus-

térités. Les juifs pensaient ainsi ; et lors-

qu'ils virent Jean sortir du désert , vêtu

d'un cilice de poil de chameau , ne vivant

que de miel sauvage et de sauterelles , cet

appareil de pénitence le leur fit prendre



( 227 )

aisément pour un prophète; et ils étoient

tout disposés à le reconnoître pour le

Messie.

Tel est notre jugement sur la sainteté ,

dont ce qui en paroît au -dehors est à la

vérité une marque , mais une marque

équivoque. On peutmener une vie singu-

lière par l'austérité , et ne pas être un

saint; et sans mener une pareille vie , on

peut être un grand saint. Ce qu'ily a de

solide et d'éminent dans la sainteté est

renfermé au-dedans ; Dieu seul le voit et

en juge ; les hommes n'en aperçoivent

rien ; ils n'en peuvent jugerque par con-

jecture , et même ils sont la plupart hors

d'état d'en juger. C'est ainsi que les juifs

seméprirent au sujet de Jésus-Christ ; et

que nevoyant riendans sa vie qui le dis-

tinguât du commun des hommes , ils ne

purent se résoudre à croire qu'il fût le

Messie , le fils de Dieu.

Il avoit exercé pendant trente ans un vil

métier ; caché dans une boutique , vivant

du travail de ses mains , et ne donnant

aucun signe de ce qu'il étoit. A la vérité

avant que de se produire en public , il



( 228 )

avait fait un jeûne extraordinaire dequa-

rante jours ; mais c'était dans le désert ;

etpersonne n'en avait rien su. Lorsqu'il

commença à prêcher , on vit un homme

vêtu simplement et pauvrement, maissans

affectation. Il se nourrissoit très-frugale-

ment lui et ses disciples ; mais il ne jeûnoit

point; les pharisiens à cet égard l'empor-

toient sur lui ; et les disciples de Jean en

furent étonnés et comme scandalisés ,

jusqu'à lui en demander la raison. Il ne

refusoit point de se trouver à la table des

riches , soit pharisiens , soit publicains ,

lorsqu'il y étoit invité ; il y mangeoit et

buvait , sans se faire remarquer en rien. Il

ne se distinguoit pas non plus par de

longues prières , comme les pharisiens ,

auxquels il en fait le reproche ; et il prati-

quoit le premier , ce qu'il recommande

lui-même , de prier en secret. Il se laissait

aborder indifféremment de tout le monde;

son air , sa démarche , son entretien , toute

sa personne enfin ne présentoit rien que

de simple , et s'il se faisoit suivre et res-

pecter , ce n'étoit point du tout par son

extérieur.



( 229 )

Cette vie unie étoit conforme à son es-

prit d'humilité ; elle servoit comme de

voile à sa sainteté ; elle étoit une matière

d'exercice pour la foi de ceux qui croi-

roient en lui; elle leur étoit aussi une

leçon très-instructive , qui leur apprenoit

à distinguer les vrais et les faux justes , et

àne pas se laisser surprendre par l'exté-

ricur ; elle condamnoit et confondoit l'or-

gueil et l'hypocrisie de ses ennemis , qui

en imposoient au public par de vaines ap-

parences de piété , tandis que leur cœur

étoit livré aux passions les plus basses et

les plus criminelles .

En matière de sainteté , chacun doit

suivre son attrait , et le genre de vie où

Dieu l'appelle. Il faut bien se garder de

condamner dans quelques saints les péni-

tences et les austérités prodigieuses que la

grâce leur a fait pratiquer. Mais première-

ment il ne faut pas trop admirer ces pieux

excès , ni s'en laisser trop frapper l'imagi-

nation , ni se proposer de les imiter , ni

croire qu'on ne sera saint qu'autant qu'on

les imitera. Secondement , soit qu'on prati-

que ou nondegrandes mortifications cor



( 230 )

porelles , c'est aux vertus intérieures qu'on

doitprincipalement s'attacher :parce qu'el-

les sont l'essentiel de la sainteté , et que le

resten'en est qu'un accessoire , qui peut en

êtreséparé, sans nuireau fonds. Troisième-

ment, autantque la chose dépend de nous,

nous devons préférer la vie commune à

toute autre, afin d'imiterdeplus prèsJésus-

Christ, de nous conserver dans l'humilité,

de nous éloigner davantage de l'orgueil

qui aime la singularité ,de rendre la vertu

aimable au prochain , au lieu de le rebuter

enla lui présentant sous une forme etdes

dehors présque impraticables.

La vie commune est nommée ainsi

parce qu'elle est dans l'ordre commun de

la Providence , parce qu'elle est compa-

tible avec tous les états qui partagentla

société . Elle n'exige ni de grandes forces

de corps , ni des secours extraordinaires

de Dieu , ni qu'on se sépare entièrement

du monde , et qu'on s'aille enfermer dans

un cloître , ou cacher dans un désert. La

vie commune s'allic merveilleusement

avec l'esprit d'oraison , le recueillement

habituel, le détachement des choses créées,

,



(231 )

l'union avec Dieu , la charité envers le

prochain , les plus sublimes vertus du

christianisme; et elle a l'avantage de nous

soustraire à la louange des hommes , et

aux tentations de notre propre vanité. En

général les âmes intérieures sont pour la

vie commune ; elles ne s'en écartent pas

volontiers ; elles ne craignent rientant que

de se distinguer au-dehors enquoi que ce

soit ; et si Dieu veut d'elles quelque chose

d'extraordinaire , elles le dérobent avec

le plus grand soin à la connoissance des

autres .

CHAPITRE XXX.

Accueil que Jésus- Christ fait aux

pécheurs.

-

JÉSUS - CHRIST étoit la sainteté même.

Comme Dieu il avoit une aversion infinie

pour le péché ; comme homme il étoit

impeccable ; et il haïssoit le péché de toute

lahainequeDicupouvoitlui communiquer.



( 232 )

Cependant nous voyons dans l'évangile

qu'il traite les pécheurs avec une bonté qui

nous étonne , et même nous scandalise.

Mais mettons-nous , comme nous le de-

vons , à la place de ces pécheurs ; et nous

sentirons le besoin que nous avons qu'il en

use de même avec nous ; et notre scandale

disparoîtra ; et nous aurons plus de com-

passion et d'indulgence pour les fautes

d'autrui.

Pour bien entrer dans les sentimens de

Jésus-Christ , et pour nous justifier plei-

nement sa conduite à cet égard , s'il étoit

nécessaire : distinguons deux sortes de pé-

cheurs , les pécheurs de foiblesse , et les

pécheurs demalice. Les premiers sontceux

quitombentdans lepéché ,oupar les suites

d'une mauvaiseéducation, ou entraîné par

la violence de leurs passions , ou engagés

et séduits par les circonstances , ou sub-

jugués par l'empire de l'habitude ; qui ne

réfléchissent presque pas sur le mal qu'ils

commettent, ou qui le condamnent lors-

qu'ils y réfléchissent ; qui se le reprochent

intérieurement ; qui ne cherchent point à

l'excuser ; qui voudroient ne l'avoir pas



( 233 )

commis , et ne les plus commettre ; mais

qui n'ont pas la force de s'en retirer. Les

seconds sont ceux qui méditent , qui pré-

parent le péché dans leur cœur ; qui en

ménagent les occasions , ou qui les saisis-

sent avec joie , lorsqu'ils les rencontrent ;

qui les commettent avec une pleine ré-

flexion ; qui en étouffent les remords ;

qui tâchent de se le justifier , ou d'en dimi-

nuer le plus qu'ilspeuvent lagriéveté; qui

s'aveuglent , qui s'obstinent , qui s'endur-

cissent. Jésus-Christ qui connoissoit inti-

mement les dispositionsdes uns et des au-

tres , a fait un accueil favorable aux pre-

miers ; non seulement il les souffroit à sa

suite ; mais il les attiroit à lui; il conversoit

etmangeoit avec eux ; il s'invitoit même à

loger chez eux , comme il fit pour Zachée.

Mais onne voit nulle part dans l'évangile

qu'il ait ainsi traité les seconds ; non qu'il

ne leur portat une sincère compassion ;

mais parce qu'ils résistoient opiniâtrement

à la grâce , et qu'ils fermoient volontaire-

ment les yeux à la lumière.

D'ailleurs , pourquoi le fils de Dieu étoit-

il venu surla terre?Etoit-ce poury exercer



(234 )

unjugement contreles pécheurs? Il déclare

lui-même que non; mais qu'il est venu

chercher et sauver ce qui étoit perdu.

Comme on lui reprochoit de manger avec

les publicains et les pécheurs : il répond

que lemédecin n'est pas nécessaire à ceux

qui se portent bien , mais aux malades. II

renvoye ses contradicteurs à cette parolede

Dieu dans unprophète :c'estla miséricorde

que je veux , et non le sacrifice. Qu'enfin

il n'estpas venu appeler les justes , c'est-

à-dire ceux qui , comme les pharisiens , se

croyoient tels , mais les pécheurs . (1) Que

devoit faire pendant lecours de ses prédi-

cations celuiquiétoit descendudu cielpour

racheterle mondeplongédans toutes sortes

de crimes ? ne falloit-il pas qu'il annonçât

dans ses discours , et qu'il manifestât dans

sa conduite les grandes miséricordes du

Seigneur ? Convertir les hommes et les ra-

mener à sonpère , n'étoit-ce pas une œuvre

digne de lui ? Et pour les convertir , ne

devoit-il pas se montrer d'un facile accès ,

gagner leur confiance, et seconder par ses

(1) Math. IX. 11. 12. 13 .



(255 )

démonstations extérieures l'action secrète

de sagrâce sur leurs cœurs ? Ce qu'il expri-

moit au-dehors répondoit à ce qu'il faisoit

au-dedans ; et il avoitdéjàpardonnécomme

Dieu , le péchéqu'il déclaroit rėmis comme

homme. Hélas où en serions- nous , si Jésus-

Christ n'avoit pas conservé dans le ciel ,

les mêmes sentimens qu'il a fait paroître

sur la terre ? Que ceux qui malgré lui veu-

lentabsolumentpérir, périssent. Mais ren-

dons-lui grâces de ce qu'il sauve ceux qui

répondent au désir ardent qu'il a de les

sauver.

Ilnous fautjoindrecomme Jésus-Christ ,

le zèle contre le péché avec la compassion

pour le pécheur. Nous aurons cette com-

passion , si nous sommes humbles , si nous

connoissons notre foiblesse et notre incli-

nation au mal ; si nous sommes intime-

ment convaincus qu'il n'est point de péché

dontnous soyons capables , etque si nous

sommes exempts de grands crimes , c'est

que Dieu nous en a préservés. Quand on

est bienpénétréde cette vérité , on regarde

les pécheurs avec d'autres yeux ; on a pitié

d'eux par retour sur soi-même , et l'on



( 236 )

implore en leur faveur la miséricorde di-

vinequ'on a éprouvée, soit pour sortir des

mêmes égaremens , soit pour ne pas y

tomber.

Je tiens pour un des points les plus im-

portans de la morale chrétienne cette dis-

position d'esprit à l'égard des pécheurs ,

laquelle est un des effets de la charité etde

l'humilité. Elle n'est pas communedans les

âmes qui ont menésune vie innocente , à

moinsqu'elles ne soient intérieures. Celles-

ci se connoissant elles-mêmes , savent de

quoi elles sont capables en fait de mal , et

qu'elles sontredevables à Dieu du bien qui

est en elles. Pour les autres , qui n'ont ja-

mais approfondi leur misère, et qui attri-

buent engrande partie leurs vertus à elles-

mêmes , à leur industrie , à leurs efforts, à

leur fidélité: elles n'ontpas les mêmessenti-

mens de compassion pour les pécheurs ,

se croyant fort éloignées de pouvoir leur

ressembler.

Mais la compassion générale pour les

pécheurs n'empêche pas le discernement

qu'on doit faire dans la manière de les trai-

ter; et ceci regarde ceux qui sont chargés



(237 )

de la conduite des âmes. Ménagez , soute-

nez , fortifiez ceux qui netombent que par

foiblesse, en qui vous remarquez de la droi-

ture , de la confusion de leurs fautes et un

certain désir de s'amander. Faites en sorte

qu'ils vous abordent avec confiance , qu'ils

n'ayentnulle peine à vous ouvrir leur cœur,

et qu'ils se retirent toujours content de

vous. Ce n'est pas qu'il faille les flatter , en-

core moins diminuer l'idée qu'ils ont de la

grièveté de leurs fautes ; mais ils ont be-

soinde consolation et d'encouragement,

Quant aux pécheurs de malice , ils ne mé-

ritent pas les mêmes ménagemens ; et ils

en abuseroient. L'esprit de Jésus-Christ ,

si vous le consultez , vous apprendra à dis-

cerner dans les fautes ce qui est de fra-

gilité , et ce qui estde malignité, et les rè-

gles de conduite que vous avez à suivre à

l'égarddes uns et des autres.

Mais puisque Jésus-Christ met une si

grande différence entre pécheurs et pé-

cheurs , et s'il regarde surtout au principe

d'où partent les fautes : soyez vous-mêmes

inexorable à votre égard sur celles qui ont

leursource dans une mauvaise volonté; ne



( 238 )

prenez pas tant garde si elles sont grandes

ou petites en elles-mêmes; elles sonttou-

joursdeconséquence , et elles peuvent vous

menerloin , lorsqu'ily entre de la réflexion

et du propos délibéré. Ne vous les pardon-

nez pas , car ce sont celles que Jésus-Christ

pardonne le moins , et qui nuisent le plus

à votre progrès spirituel. Ainsi une pa-

role peu charitable, dite avec malice sera

souvent plus coupable qu'une parole of-

fensante qui échappera dans un moment

de vivacité. Ainsi une résistance formelle

à la grâce dans une petite chose déplaira

plus à Dieu , qu'une faute considérable où

l'on sera tombé sans dessein. L'adultère et

l'homicide de David étoient tout autrement

griefs ,queles deux désobéissances de Saül.

Ces péchés leur furent reprochés à l'un et

à l'autre par deux prophètes; ils se recon-

nurent coupables l'un et l'autre, et dirent :

j'aipéché au Seigneur. Cependant David

trouva grâce devant Dieu ; et Saül fut re-

jeté sansretour. D'où vient cela ? C'est que

le cœur de l'un étoit droit et simple , et que

le cœur de l'autre ne l'étoit pas. L'article

des défauts et des péchés qui en sont la



1 ( 239 )

suite , est un de ceux où nous manquons

le plus de droiture et de simplicité , à cause

de notre orgueil etde notre amour-propre.

Examinons-nous de fort près , et très-sévè-

rement là-dessus ; et prions Dieu de ne pas

permettreque nous nous passions rienqui

blesse tant soit peu son infinie sainteté.

Pour les misères de pure fragilité , quand

nous croyons de bonne foi qu'elles sont

telles , l'humble aveu que nous en faisons ,

le regret d'y être tombés , et le désir sin-

cèrede nous en corriger , nous en obtien-

nentaisément le pardon , et nous n'ensom-

mespas moins agréables àDieu , à qui rien

ne plaît tant qu'un cœur contrit et humilié

de ses fautes.

CHAPITRE XXXI.

Conduite contraire des Pharisiens.

-

L'HUMBLE Jésus, lejuste, lesaintparexcel-

lence , et d'autant plus humble , qu'il étoit

plus juste etplus saint, conversoit volon



(240 )

tiers avec les pécheurs; etil étoit bien éloi-

gné de penser queni sa sainteté, ni sa ré-

putation pussent souffrir d'un commerce

qui n'avoit pour objet que leur conversion.

Les plus grands saints , ceux surtout qui

ont étéconsacrés au ministère apostolique,

se sont faitundevoir et unegloire de l'imi-

ter en cela. Ils ont eu des contradicteurs

de leur vivant; ils s'y attendoient; Jésus en

avoit eu avant eux. Les pharisiens super-

bes, qui se donnoient pour justes , parce

qu'ils observoient scrupulcusementlalettre

de la loi , tandis qu'ils en méconnoissoient

et en violoient l'esprit; les pharisiens se

tenoient séparés du peuple , comme leur

nom même le signifie , pour ne point se

souiller , et pour conserver leur justice pré-

tendue dans sa pureté et son intégrité. Ils

étoient de ces hommes dont parle Isaïe ,

qui disent : Retirez-vous de moi, ne m'ap-

prochezpas , parce que vous êtes impur. (1)

Ils parloient avec le dernier mépris deceux

qui suivoient Jésus-Christ , les traitant de

populace ignorante dans la loi; et mau-

(1) Isai. LXV. 5.



( 241 )

dite. (1) Ils disoient à l'aveugle né qui ren-

doit témoignage au Sauveur : Tu n'es que

péché depuis ta naissance , et tu te méles

de nous enseigner? (2) Est-il étonnantque

des hommes si orgueilleux et si hypocrites

ne pussent pardonner à Jésus-Christ une

conduite qui condamnoit si hautement la

leur; qu'ils lui reprochassent comme un

crime de manger avec les publicains et les

pécheurs ; qu'ils en fissent un motifpour

lui refuser la qualité de prophète : quoique

leur propre expérience les eût convaincus

si souventqu'illisoitdansleursplus secrètes

pensées?Sicethomme étoitprophète, disoit

un d'eux , il sauroit sans doute quelle est

cettefemmequile touche , etque c'est une

pécheresse. (3) Jésus savoit qu'elle l'avoit

été, etquedans le cœur elle ne l'étoit plus .

Il le fit bienvoir par sa réponse à ce qui se

passoitdansle cœurde Simon le pharisien.

Ce fut surla connoissance qu'ils avoient de

son indulgence envers les pécheurs , qu'ils

lui amenèrent la femme surprise en adul-

(1) Joan. VII.49.- (2) Ibid IX. 34.-(3) Luc.

VII. 39.

I. II



( 242 )

tère , dans l'espérance de le mettre en con-

tradiction aveclaloi, qui prononçoitlapeine

demort contre ce crime. Mais Jésus qui

connoissoit leur malice , les confondit en

les rappelantàleurpropre conscience.Que

celuid'entre vous qui est sans péché , leur

dit- il , lui jette la première pierre. (1) Et

après qu'ils se furent retirés , il pardonna

à cette femme , dontil voyoitl'humiliation

et le repentir, lui enjoignant de ne plus

pécher à l'avenir.

Il n'appartenoit sans doutequ'àun Dieu-

Homme de remettre ainsi les péchés ; il

avoitprouvépar des miraclesfaits à cedes-

sein qu'il avoit ce pouvoir; et il n'en usoit

qu'après avoir mis lui-mêmedans les cœurs

les dispositions nécessaires. D'ailleurs il

étoit digne de Dieu de faire grâce à des

âmes qui se repentoient par un motifd'a-

mour de l'avoir offensé; et rien n'est plus

conforme à sa bontéque cette sentence du

Sauveur au sujet de la pécheresse publi-

que : Beaucoup de péchés lui sont remis ,

parce qu'elle a beaucoup aimé. Les phari-

(1) Joan. VIII. 7.



( 243 )

siens ne pouvoient nier aucune de ces vé-

rités , ni de ces faits. Qu'est-cedonc qui les

blessoient dans laconduite de Jésus-Christ?

Sabontémême. Etque blessoit-elle en eux ?

Leur orgueil dur et impitoyable , leur sé-

vérité affectée par un principe de vaine

gloire et d'intérêt. Ils n'aspiroient qu'à la

réputation et aux avantages humains de la

sainteté: vrais sépulcres blanchis , remplis

d'ossemens et depourriture.

L'esprit des pharisiens n'est pas mort

avec cux ; il s'est introduit dans le christia-

nisme; et sans parler ici des hérétiques an-

ciens et modernes , qui se sont séparés de

l'église par orgueil , et qui , pour accréditer

leurs erreurs , se sont érigés en réforma-

teurs des abus : je crois pouvoir avancer

que, parmi les catholiques eux-mêmes , et

parmi les personnes hautement déclarées

pour la piété , quiconque segouverne par

le propre esprit dans le service de Dieu , et

dans lejugement qu'il porte des choses de

Dieu , est plus ou moins infecté du levain

pharisaïque. En un mot, le propre esprit ,

enfant de l'orgueil , est la même chose que

l'esprit pharisaïque. Je sais bien qu'il y a



( 244 )

unefaussé douceur, une fausse indulgence,

une fausse compassion pour les pécheurs ;

mais ce n'est pas l'orgueil pour l'ordinaire

qui enest le principe; c'est plutôtune cer-

taine molesse de caractère , une bonté

d'âme mal entendue et poussée trop loin;

c'est encore parce qu'on est tropindulgent

pour soi-même , etqu'on est porté à présu-

mer de la miséricorde divine. Mais en con-

damnant et en évitant cet excès , il ne faut

pas tomber dans l'autre , et l'autoriser. Si

ce second excès, qui dans le fait n'aboutit

pas moins au relâchement que le premier ,

et même à un plus grand relâchement,

n'étoitpas incomparablement plus dange-

reux , Jésus-Christ ne se seroit pas élevé

contre avec tant de force , quoiqu'il prévît

qu'il en seroit la victime.

Il n'est pas aisé de tenir le milieu , à

moins qu'on ne se conduise par rapport à

soi et par rapport aux autres par l'esprit

de Jésus- Christ , et qu'on ne soit un hom-

me intérieur. Les caractères sont différens ,

et si l'on n'y prend garde, on est exposé à

prendre la morale chrétienne chacun sui-

vantson caractère. Elle a un côté qui sem-



( 245)

ble autoriser la sévérité; elle en a un autre

qui paroît favoriser l'indulgence ; et il est

vrai que la discrétion et la prudence chré-

tienne consistent à accorder ces deux con-

traires , sans trop donner à l'un au préju-

dice de l'autre. Mais qu'elle est rare cette

discrétion , tant pour soi que pour autrui !

C'estunpur don de Dieu; et je ne pense

pas qu'il le fasse à d'autres qu'aux âmes

intérieures.

Si le caractère seul faisoit pencher d'un

côté oud'un autre , etque d'ailleurs on eût

des vues pures etune intention droite , le

mal n'iroit pas bien loin , et ne seroit pas

sans remède. Il y a eu des saints un peu

trop sévères envers eux-mêmes et envers

(les autres ; il y en a eu d'autres qui peut-

être ont été trop indulgens , mais plutôt

pour autrui que pour eux-mêmes. Leur ca-

ractère lesy portoit; et l'on peutdirequ'en

cela ils n'ont pas suivis d'assez près les uns

et les autres l'esprit de Dieu. Mais ni leur

sainteté , ni même celle d'autrui n'en a pas

beaucoup souffert. C'est autre chose quand

le propre esprit se mêle au caractère. Alors

l'orgueil ou l'amour-propre suggèrent de



( 246 )

faux principes de morale, et un plan de

conduite que l'on suit, tant pour soi que

pour le prochain; on condamne quiconque

s'écarte des règles qu'on s'est faites ; on

s'entête , on s'opiniâtre, on ne veut plus

voir la vérité; les passions basses , telles

que l'envie et la jalousie, se mettent de la

partie; et de la critique ,des jugemens té-

méraires , on passe à la médisance , à la

calomnie , aux excès les plus odieux. Si à

cela se joignent des vues profanes et crimi-

nelles , soit d'ambition , soit d'intérêt , soit

de crédit et de vaine réputation: l'on se

croit tout permis poury parvenir ou pour

s'y maintenir; et tout ce qu'on dit , tout ce

qu'on fait pour s'élever , ou pour déprimer

ses rivaux en direction , l'on ne manque

pas de le couvrir du voile de l'hypocrisie ,

et de prétendre qu'on ne travailleque pour

la cause de Dieu. C'est ainsi que Jésus-

Christ fut traité de séducteur par les phari-

siens , et qu'ils s'applaudirent de sa mort ,

commed'un service qu'ils rendoient àDieu.

C'est ainsi qu'on avu des ouvriers évangé-

liques , des missionnaires ,qui avoient tout

quittépour se consacrer au salut des âmes



( 247 )

dans des contrées lointaines , se décrier , se

noircir par des calomnies , se déférer de-

vantles tribunaux , sans se mettre enpeine

du scandale énorme qui en résultoit. C'est

ainsi que des corps religieux entiers , ou

du moins la plupart de leurs membres ,

ont triomphe de la destruction d'un ordre

en butte depuis sa naissance aux traits de

l'hérésie , du libertinage et de l'irreligion;

qu'ilsy ont contribué par leurs intrigues

et leurs calomnies , et qu'ils se sont flattés

qu'étant défaits de ces concurrens , ils al-

loient jouir de l'estime etde la considéra-

tionpublique : au lieu de prévoir , comme

ils le devoient , leur ruine prochaine et iné-

vitable dans la chute de cet ordre qui exci-

toit leur envie. Ce qui semontre ouverte-

ment et avec éclat entre des corps qui se

disputent la gloiredu saint ministère , s'ap-

propriant ce qu'ils devroient renvoyer à

Dieu, se pratique en cachette et à petit

bruit à l'égard des particuliers.

Quand il n'y auroitd'autre raison de s'a-

donner à la vie intérieure, que celle de se

garantir de tant d'écueils où font tomber

le caractère , le propre esprit, et les pas-



( 248 )

sions animées par l'orgueil, dans la voic

du salut et dans les fonctions du zèle , en

faudroit-il davantage pour prendre le gé-

néreux parti de se livrer entièrement à la

grâce ? On ne peut devenir intérieur qu'en

se renonçant; et plus on avance dans le re-

noncement, plus on fait de progrès dans

la spiritualité. Mais évidemment le carac-

tère ne domine plus, ou il domine moins

chaque jour en celui qui s'applique à se re-

noncer ; il parviendra donc enfin à n'user

ni de trop de sévérité , ni de trop d'indul-

gence envers soi et envers les autres. En se

renonçant il détruira en soi le propre es-

prit; ainsi il ne l'écoutera point pour se

former des plans de sainteté, et des mé-

thodes de direction; mais tout son plan ,

toute sa méthode sera d'écouter et de sui-

vre humblement l'Esprit-Saint , tant pour

sa conduite que pour celle d'autrui , de

n'être point attaché à son sein ; de prendre

conseil au besoin , de remarquer ses fau-

tes et de les corriger. Se renoncer , c'est

sacrifier toutes les vues humaines , c'est

ôter aux passions les objets qui les irritent ,

c'est attaquer l'orgueil dans sa racine. Et



( 249 )

celui qui a fait ces sacrifices , qui a entre-

pris cette guerre contre soi-même , qui

s'étudie à se mortifier et à s'humilier en

tout, n'est plus susceptible d'êtrejaloux de

la sainteté , ni des succès d'autrui. Pourvu

que Dieu soit glorifié , de quelque manière

qu'il lesoit, il est content; et siles moyens

de procurer sa gloire étoient à son choix ,

il préféreroit les plus obscurs, les plus dé-

robés aux regards des hommes , ceux dont

il lui reviendroit le plus d'humiliation. Un

tel homme n'aura jamais rien de commun

avec l'esprit pharisaïque; et à mesure qu'il

sera plus intérieur , il s'en éloignera tou-

jours davantage.

CHAPITRE XXXII.

Pleurs de Jésus- Christ sur Jérusalem .

La sensibilité et la compassion de Jésus-

Christ pour les pécheurs , ne se bornoit

pas à ceux qui témoignoient du repentir

de leurs fautes; elle s'étendoit à ceux qui

II *



(250 )

1

étoient ses ennemis personnels , etdont la

haine contre lui croissoit chaquejour , sans

espoir de correction. Jérusalem devoit le

condamner à mort. Non seulement les

chefs de la nation , mais tout le peuple de-

voit demander à grands cris qu'il fût mis

en croix, etque son sang retombât sur eux

et sur leurs enfans. Le moment de cet hor-

rible déicide approchoit; et Jésus qui pré-

voyoit ce crime et ses suites , en avoitl'âme

percéededouleur. Jetantles yeux sur cette

malheureuse ville, il versades larmes, ets'é-

cria : Oh !situ avoisconnu , du moins en ce

jourquiestencore à toi, ce quipouvoitt'ap-

porter lapaix. Mais maintenant tout cela

est caché à tesyeux.Un temps viendra,où

tes ennemis t'environneront de retranche-

mens , te renfermeront et te resserreront

de toutes parts , où ils te renverserontpar

terre , avec les habitans qui sont dans ton

enceinte , et ne te laisseront pas pierre sur

pierre ; parce que tu n'a pas connu le

temps où tu as été visitée. (1) Qui pour-

roit dire avec quel sentimentde tendresse

(1) Luc . XIX. 41. 44.



( 251 )

Je Sauveur prononça cette triste prédic-

tion. Il pleura sur les maux temporels que

les juifs auroient à souffrir de la part des

Romains , et qu'ils s'étoient attirés eux-mê-

mes par leur rage aveugle et obstinée. Il

pleura sur leur dispersion , et sur l'état dé-

plorable où ils devoient être réduits chez

toutes les nations , et qui dure encore de-

puis tant de siècles. Il pleura encore plus

sur les maux spirituels qui seroientle fruit.

de leur impénitence etde leur endurcisse-

ment , sur la perte éternelle de tant d'âmes

pour qui il alloit verser son sang. Et à

quelle cause attribue-t-iltantet desigrands

malheurs ? à ce que dans le temps queDieu

avoit marqué , elle n'avoit pas connu ce

qui devoit lui apporter la paix , ni le mo-

ment où il la visitoit dans sa miséricorde..

Cemoment avoit duré toutle temps de sa

vie publique. Que n'avoit-il pas dit, que

n'avoit-il pas fait pour leur ouvrir les yeux,

et les engager , les forcer , pour ainsi dire ,

à le reconnoître en sa qualité de Messie ?

Les grâces intérieures avoient réponduaux

signes extérieurs ; et tout cela avoit été

sans effet . Combiendefois , dit- il ailleurs ,



( 252)

ai-je voulu rassembler tes enfans , comme

une poule rassemble ses petits sous ses

ailes ? Et tu ne l'as pas voulu. (1)

Ce que Jésus- Christ ressentoit à l'égard

de Jérusalem , il l'a éprouvé au sujet de

tous et dechacun des pécheurs sans excep-

tion, qui devoient l'offenser et résister à

ses grâces dans toute la suite des siècles.

Leurs âmes ne lui étoient pas moins chères

que celles des juifs; et s'il n'a pas eu pour

beaucoup d'entr'eux les mêmes maux tem-

porels à déplorer , il n'a pas été moins

sensible à leur perte éternelle. Concevons ,

si nous le pouvons , dans quel abyme im-

mense d'amertume et de douleur son cœur

a été continuellement plongé.

Les âmes qui aiment sincèrement Jésus-

Christ,partagent ici sespeines intérieures ,

et éprouvent à proportion les mêmes senti-

mens de commisération sur tant de pé-

cheurs endurcis qui se précipitent tous les

jours dans l'enfer. Quelles prières ne font-

elles pas ? A quelles pénitences ne se con-

damnent-elles pas ? Aquelles épreuves ne

(1) Math . XXIII. 37.



( 255 )

se dévouent-elles pas pour leur salut éter

nel ? Tandis que les dévots et les dévotes

ordinaires ne pensent qu'à eux-mêmes , ne

travaillent que pour eux-mêmes , ne sont

occupés que de leurs intérêts spirituels , et

se renferment dans l'étroite sphère de leur

amour-propre ces âmes généreuses s'ou-

bliant elles-mêmes , et animées de l'esprit

de Jésus-Christ , embrassent dans leurs dé-

sirs la conversion et le salut de l'univers .

Leur plus grand regretest que Dieu ne soit

pas connu , aimé , glorifié de toutes les

créatures , etquele sang du Sauveur ait été

répandu inutilement pourun si grandnom-

bre. Ah ! qu'il faut être mort à soi-même

et à tout intérêt personnel; qu'il faut être

passionnépour la gloire de Dieu , et dévoré

du zèle des âmes , pour être affecté de si

nobles sentimens ! C'est-là sans doute le

plus grand effort de la pure charité : et elle

est si rare aujourd'hui cette charité pure ,

qui ne règne qu'en ceux qui sont adonnés

à la vic intérieure. Cette manière de pen-

ser et de sentir esttrop au-dessus de la na-

ture, pour qu'unevertu commune puissey

atteindre ; elle n'y aspire pas; et même elle



(254 )

ne la comprendpas. Il faut queDicu mette

lui - même de telles dispositions dans les

cœurs; la source en est dans le cœur ado-

rable de Jésus; c'est là qu'il faut aller les

ypuiser; et combien peuprennentla route

qui conduit à ce divin cœur? Combienn'y

vontque pour eux-mêmes , et se mettent

peu enpeine du sort des autres ! comme

si l'on pensoit plaire à Jésus , et avoir

quelque conformité avec lui , sans s'inté-

resser à ce qui a été le plus tendre objet

de son amour.

Il faut faire grande attention à ce que dit

Jésus-Christ , que le malheur de Jérusa-

lem est venu de ce qu'elle n'a pas connu

le temps où Dieu l'a visitée. Il y a pour

chaque âme des momens critiques , et des

circonstances décisives , soit pour sortir de

l'état du péché, soit pour entrer ou pour

persévérer dans la voie de la perfection.

Cesont des momens où Dieula visite d'une

manière plus marquée, et l'appelle à lui

par une miséricorde spéciale , soit en lui

inspirant des remords violens pour l'arra-

cher au péché ; soit en la mettant dans le

cas de pratiquer certains actes héroïques



( 255 )

devertu; soit en la soumettant à de cer-

taines épreuves; soit en exigeant d'elle de

certains sacrifices qui coûtent beaucoup à

la nature. Dieu se sert aussi quelquefois

desmoyens extérieurs , auxquels il attache

sa grâce; comme une maladie , une dis-

grâce , une affliction , un sermon , une lec-

ture, un entretien. Si l'âme résiste , comme

elle le peut toujours faire , il n'y a plus de

retour pour elle; elle croupira dans le pé-

ché , ou dans une vie lâche et imparfaite ;

et elle mourra dans cet état. Si elle se rend

la voilà convertie , ou du mal au bien, ou

du bien au meilleur et au plus parfait ; et

nonseulement sa conversion , mais sa per-

sévérance dépend de-là.

Or, nous ne connoissons pas certaine-

ment ces circonstances décisives pour le

salut ou pour la sainteté; etDieu nous les

tient cachés , pour nous tenirdans la vigi-

lance, et dans la disposition de répondre

à chaque grâce qu'il nous fait. Quel motif

en effet plus pressant que celui-ci ? Je sens

que Dieu agit sur mon cœur; mais je ne

sais pas si cette grâce ne sera pas la der-

nière; et si je ne risque pas tout en lané



( 256)

gligeant. Dieu me demande à cemoment

une donation entière et sans réserve de

moi-même , c'est qu'il adessein de m'intro-

duiredans lavie intérieure. Sije le refuse ,

continuera-t-il de me solliciter , ou le fera-

t-il avec la même force ? Je l'ignore , et je

dois craindre que non. Mais s'il se désiste

desapoursuite , voilà l'entrée de la perfec-

tion absolument ferméepour moi. Je mar-

che depuis quelque temps dans les voies

de l'esprit; et j'y ai fait quelque progrès.

Mais il se présente un obstacle à franchir ,

un pas important à faire , une tentation à

vaincre , un obstacle , une épreuve à subir.

Dieu me pousse intérieurement; la nature

me retient. Si je cède à la nature , je ne

suis plus assuré de reprendre le dessus sur

elle; je serai arrêté tout court; je n'avan-

cerai plus, et je serai fort exposé à reculer.

Jusqu'où reculerai-je ? je n'en sais rien ;

peut- être abandonnerai-je tout , et meper-

drai-je. Le plus sûr pour moi dans cette

incertitude est de croire que chaque mo-

ment où je me sens touché , est celui de la

visite du Seigneur; et d'accomplir géné-

reusement et fidèlement ce que sa grâce



( 257 )

me suggère. Ily a eu pour chaque juif un

de ces instans critiques , où il s'agissoit de

reconnoître ou non Jésus pour le Messie.

Ceuxqui furentinfidèles en cette rencontre,

résistèrent depuis aux plus grands mira-

cles , et ils finirent par le crucifier comme

un blasphémateur. Exemple terrible , qui

par malheur ne se renouvelle que trop

souvent sur des particuliers ; et quelquefois

sur des nations entières. Car nous ressem-

blonstous plus ou moins aux juifs ; et Dieu

tient toujours la même conduite dans la

distribution de ses grâces.

CHAPITRE XXΧΙΙΙ.

Oraison de Jésus-Christ.

PUISQUE Jésus-Christ est notre modèle en

ce qui regarde la prière , source de tout

bien spirituel , autant et plus peut - être

qu'entoute autre chose : il fautbienqu'avec

le secours de sa grâce , nous puissions pren-

dre quelqu'idée de sa manière de prier :



( 258 )

autrement il ne seroit pas en notre pou-

voir de l'imiter en ce point. Qu'on ne

trouve donc pas mauvais que j'ose en par-

ler ici , selon qu'il daignera m'éclairer.

Quoique l'oraison de Jésus - Christ fût

continuelle , et qu'elle ne pût être inter-

rompue un seul instant par aucune action

extérieure , ni même par le repos qu'il

accordoit à la nature : cependant il avoit

des temps marqués pour prier , et dans ces

temps il s'écartoitde ses disciples , et cher-

choit quelque endroit solitaire. L'évangile

ditque dans une occasion , s'étant levé de

grand matin , il sortit , s'en alla dans un

lieu désert , et s'y mit en prière. (1) Dans

une autre occasion , qu'ayant renvoyé le

peuple , il monta sur une montagnepoury

prier seul; que le soir il étoit encore en ce

licu , et qu'il ne le quitta qu'à la quatrième

veille de la nuit , c'est-à-dire à trois heures

du matin , pour aller rejoindre ses disci-

ples. (2) Avant que de choisir ses apôtres ,

il se retira sur unemontagne poury prier;

et il y passa la nuit entière en oraison

(1)Marc. I. 35.-(2) Math. XIV. 25. 25.



( 259 )

avecDieu. (1) Il est marqué ailleurs que

peu de temps avant sa passion , étant à

Jérusalem , il passoit les jours à enseigner

le peuple qui se rendoitde grand matin à

ses instructions; etque le soir, sortant du

temple , il alloitpasser les nuits sur lamon-

tagnedes Oliviers. (2) Il étoiten prière de-

puis trois heures dans unjardinde Gethse-

mani , quand Judas etles juifs vinrent le

prendre ; et Judas connoissoit ce lieu ,

parce que Jesus s'y retiroit souvent avec

ses disciples. Ainsidurant savie publique ,

occupé toutlejourdu servicede son père ,

il consacroit à la prière une bonne partie

de la nuit , et souventla nuit entière. Il en

avoit usé demême sans doute pendant sa

vie cachée , donnant toute la journée au

travail , et prenant sur le repos de la nuit

des heures pour prier.

Apprenons d'abord de-là que l'oraison

est le premierdevoirdu chrétien;quequel

qu'état de vie que nous ayious embrassé ,

à quelques travaux de corps oud'esprit que

nous soyons assujettis , nous devons tou-

(1) Luc. VI. 12. - (2) Ibid. XXI. 37. 38.



( 260 )

jours nous ménager du temps pource saint

exercice ; qu'il est encore plus indispen-

sable pour nous , si nous sommes engagés

dans les fonctions du zèle; que l'ordre de

la charité ne nous permet pas de négliger

le soin de notre âme , pour nous occuper

presqu'uniquement de l'âme du prochain ;

et mêmequenous ne feronsjamais unvrai

bien au prochain , si nous n'attirons par

l'oraison la bénédiction de Dieu sur notre

ministère. On trouve du temps pour toute

autre chose , même pour les plus indiffé-

rentes , et pour de purs amusemens ; et

l'on n'en trouve point pour prier ; c'est

qu'on n'aime pas la prière , et qu'on n'en

connoît pas la nécessité.

Jésus-Christneprioitpaspourlui-même;

iln'avoit aucun besoin spirituel ; ni aucune

grâce à demander; puisque la plénitude

des grâces étoit en lui ; ni de miséricorde

à implorer , étant non seulement exempt

de péché , mais impeccable ; ni de tenta-

tion à surmonter , ni de vertus à obtenir.

Qui le portoit donc à prier ? Son amour

pour son père , l'intérêt qu'il prenoit à sa

gloire. Unie à la Divinité par une faveur



( 261 )

unique dès l'instant de sa création , son

âme s'y unissoit encore parsa volonté , par

ses actes libres , par l'ardeur de son affec-

tion. L'oraison étoit sa vie; elle ne la quit-

toitpour selivrerà l'action ,quequand telle

étoit la volonté de son père , et elley re-

tournoit d'elle-même dès qu'elle en avoit

la liberté . Après la gloirede Dieu, le salut

deshommes étoit le motif et l'objet de sa

prière. Niles justes , ni les pécheurs , n'ob-

tiennent pas une seule grâce de Dieu , que

Jésus-Christ ne l'ait demandée et obtenue

pour eux dans le cours de sa vie. Il traitoit

donc seul à seul avec son père de cette

grande affaire , où étoient également com-

pris ceux qui se perdent par leur faute , et

ceux qui se sauvent; et nous lui étions tous

présens à l'esprit et au cœur , dans unevue

quiembrassoittous nosbesoins personnels.

Nos nécessités spirituelles de toute es-

pèce nous font une loi de prier pous nous-

mêmes; et tant de misères nous rappellent

ànous devantDieu, qu'il nenous est pas plus

possibledenous oublier tout àfait ensapré-

sence; etquandnous lui serions assez aban-

donnés pourne lui faire aucune demande



( 262 )

particulière , nous portonstoujours àl'orai-

son unedemandegénérale en notre faveur.

Ce seroit une présomption insupportable ,

ou un désintéressement extravagant d'en

user autrement , et depenser ou que nous

n'avons plusbesoindesongerànous dansla

prière, ou qu'il estplus parfaitde ne leplus

faire. Que dans de certaines oraisons où

Dicu agit seul , nous nous perdions devue ,

etnousn'ayions mêmeaucunobjetdistinct ,

je le conçois sans peine ; et cet état est

commun même aux commençans. Mais

lorsque Dieu nous laisse la liberté de nos

actes , le bien spirituel de notre âme en

doit être un des objets principaux. Ceque

je trouve plutôt à reprendre dans la plu-

partdes chrétiens, c'estquel'amour-propre

borne toutes leurs prières à eux-mêmes ,

et qu'ilsy oublient les intérêts de Dieu et

ceux du prochain ,pour se rencontrer dans

les leurs. En quoi ils vont contre l'inten-

tion etl'exempledu Sauveur. Nous ne con-

cevons la prière que sous l'idée d'une de-

mande. Mais n'est-elle pas uneadmiration ,

et comme unc extase d'amour à la vue de

lagrandeur et des perfections de Dieu?



( 263 )

N'est-elle pas une adoration,une louange,

une action de grâces , un devouement , un

désirqueDicu soitconnu et aimé,unregret

de ce qu'il ne l'est pas comme il le mérite

et qu'il l'exige?Ya-t-il mêmedans la prière

quelque chose d'aussi excellent que ce qui

regarde directement l'intérêt de Dieu ? Et

l'intérêt du prochain que nous sommes

obligés d'aimer comme nous-mêmes ,ne

doit-il pas nous toucher ?N'avons-nous rien

à demander pour nos parens , pour nos

amis , pour nos bienfaiteurs corporels et

spirituels , pour tous les enfans de l'église

qui sontnos frères , pour les hérétiques et

les schismatiques qui en sont séparés par

le malheur de leur naissance , pour tant

d'infidèles et d'idolâtres qui n'adorent pas ,

ou ne connoissent pas même Jésus-Christ?

Nous n'excluons pas à la véritéle prochain

de nos prières;mais uniquement occupés

de nous-mêmes , nous n'y pensons pas ,

et nous ne portons presque jamais devant

Dieu , notre père commun , les besoins

de la grande famille dont nous sommes

les membres. Où est donc notre charité

pour le prochain? Quel en est le premier



( 264 )

objet ; si ce n'est pas son salut et sa sanc-

tification ? Et quand l'exercerons-nous , si

elle ne trouve point de place dans nos

prières ?Chacun n'a qu'à prier pour soi ,

dit-on ; maxime maudite , et réprouvée de

Jésus-Christ. Je soutiens qu'on prie mal

pour soi , quand on ne songe pas à prier

pour le prochain; qu'on ne l'aime pas d'un

amour surnaturel , quand on ne prie pas

pour lui ; et que si l'on ne l'aime pas , on

n'aime pas Dieu.

Mais qu'étoit-ce que la prière de Jésus-

Christ ? Etoit-ce un tissu, une longue suite

de paroles , et d'actes articulés ? Il a prié

ainsi en public , pour nous faire connoître

les sentimensde son cœur; et parceque ses

prières étoient pour nous une instruction .

Il nous a aussi enseigné une prière vocale ,

courte et simple ,qui renfermetoutcequ'un

chrétien peut etdoitdemander en sonnom

etaunomde ses frères , tant pour la gloire

de Dieu , que pour ses besoins temporels

et spirituels. Mais il n'a pas prétendu pour

cela assujettir les chrétiens à ne prier que

vocalement : comme siDieu n'entendoit

pas le désirdu cœur, à moinsque la bouche



( 265 )

ne les exprimât. Les prières publiques

doivent être vocales ; mais il n'en estpas

ainsi de l'oraison , où l'on s'entretient seul

à seul avec Dieu. Et Jésus-Christ , quand

il s'entretenoit ainsi avec son père , ne

prioit pour l'ordinaire qu'intérieurement

quoiqu'il laissât sans doute quelquefois

exhaler en soupir ,en larmes et en paroles

les affections de son âme. Ce qu'ily a de

certain , c'est que chez lui le cœur animoit

et dictoit toutes ses prières ; et que Dieu

n'en agrée aucune de notre part , à moins

qu'elle ne parte du cœur. Voilà le capital ;

après cela c'est au Saint-Esprit à nous ins-

pirer tantôt de prier vocalement ,tantôtde

rester en silence devant Dieu.

Et lorsque Jésus-Christ étoit en oraison ,

méditoit-il ? Exerçoit-il méthodiquement

les trois puissances de son âme sur un objet

déterminé , et divisé en plusieurs points ?

Non;cesméthodesquisontd'une invention

humaine , et que les premiers chrétiens ne

connoissoientpoint ,ont leur utilité; onpeut

en faire usagependant quelque temps ;

mais les croire nécessaires , ce seroit se

tromper; s'y astreindre , ce seroit gêner la

1, 12



( 266 )

grâce, qui est au-dessus de toute méthode;

faire profession de n'en point enseigner

d'autres , ety ramener toutes les âmes que

l'on conduit , ce seroit soumettre l'action

de Dieu à celle de la créature , nourrir

l'activité dupropre esprit , priver l'oraison

de ses effets les plus excellens , tenir les

âmes dans un degré très-inférieur à celui

où Dieu les éleveroit , si on le laissoit agir

librement ; enfin les empêcher de prier

d'une manière approchante de celle de Jé-

sus-Christ.

L'oraison du Sauveur étoit unique sans

doute , puisque c'étoit celle d'une âme unie

inséparablement à la personne du Verbe ,

puisque c'étoit l'oraison d'un Dieu , qui à

la vériténe pouvoit prier selon saDivinité ,

mais qui s'attribuoit , et qui jugeoit digne

de lui la prière dont son humanité étoit

l'organe. Il n'appartient à nulle intelli-

gencecréée de pénétrer dans le secretd'une

telle oraison , ni de s'élever à sa mysté-

rieuse sublimité. Ce que nous en pouvons

dire , c'est qu'alors l'âme de Jésus-Christ

étoit abîmée plus profondément dans le

seinde la Divinité , qu'elle étoit comme



( 267 )

,

écrasée et anéantie sous le poids immense

de sa grandeur et de sa majesté; et que

pour ne pas y succomber , il falloit qu'elle

fût soutenue de toute la force du Tout-

Puissant. Les extases les ravissemens ,

l'état même des esprits bienheureux , et la

vision à découvert de l'essence divine avec

l'amouret le bonheurqui l'accompagnent ,

n'ont riendecomparable àce qu'éprouvoit

dans l'oraison l'âme de Jésus-Christ. Nous

croyons avec raison , et c'est un article de

foi, que cette oraison étoit béatifiante au

suprême degré. Mais par un miracle in-

compréhensible , les effets admirables de

l'union hypostatique qui rendoient cette

âme souverainement heureuse s'arrêtoient

à sa partie supérieure , et ne s'écouloient

que rarement et pour de courts intervalles

jusqu'à la partie inférieure. Jésus - Christ

étoit heureux du bonheur surnaturel le

plus élevé; et habituellement il n'avoitpas

le sentimentde ce bonheur, et jamais il ne

le goûtoit par réflexion.

Ceci nous conduità une autre vérité in-

connue au commun des chrétiens , et dont

les âmes intérieures elles-mêmes n'ont con-



( 268 )

,

noissance que quand elles sont destinées à

l'état de victime. Cette vérité est que l'o-

raison du Jésus-Christ n'abondoitpoint en

douceurs et en consolations ; qu'au con-

traire elle étoit très-amère et très-doulou-

reuse , quoique paisible ; qu'il s'y présen-

toitcommeun criminel chargé de tous les

péchés du genre humain comme un dé-

biteur engagé à payer tous nos dettes , et

comme redevable à la justice divine des

châtimensquinous étoientdûs. Il paroissoit

donc devant son père comme une victime

d'expiation , s'offrant à toutes les rigueurs

deses vengeances, etlepriantdenous faire

grâce , en déchargeant sur lui sa colère. Il

en éprouvoit les effets àl'oraison ; sonpère

luimontroitunvisage sévèreet courroussé;

dans ce père qu'il aimoit si tendrement , il

avoitun juge impitoyable qui ne lui prépa-

roitquedestourmens etdesopprobres , qui

sembloit le rejeter de sa face , et le traiter

comme un objet de malédiction. Il ne pou-

voit pas se regarder lui-même , qu'il ne se

vittoutcouvert depéchés , etqu'il ne se fît

horreur , comme s'il en eût été réellement

coupable, Quelle contrition n'excitoit pas



( 269 )

en lui la multitude de ses péchés qu'il em-

brassoit tous d'une vue distincte , et dont

il connoissoit toute l'énormité ?

,

et

Quel contraste entre sa sainteté per-

sonnelle , et cette lèpre générale formée

de l'assemblage de toutes nos iniquités ?

Et àquel point n'étoit-il pas sensible aux

outrages faits à la Majesté divine

que ne souffroit- il pas davance pour les

réparer ! Quelle étoit encore sa douleur ,

quand il jetoit les yeux sur tant d'âmes ,

qu'il venoit racheter , et qui s'obstine-

roient à se perdre , qui fouleroient aux

pieds ses grâces , le prix de son sang , et

qui se creuseroient un enfer plus profond

que celui dont il vouloit les tirer ! Telles

étoient les impressions qui agissoient suc-

cessivement ou tout à-la-fois sur l'âme de

Jésus-Christ à l'oraison. Si nous pouvons

en comprendre l'étendue , la vivacité , l'in-

timité , nous aurons quelqu'idée des peines

intérieures que le cœur de Jésus - Christ

ressentoit à l'oraison ; et nous concevrons

que les tourmens extérieurs de sa passion

n'étoient rien au prix de ces peines .

Ames sensibles , qui êtes si avides des



( 270 )

A

,

caresses de Dicu à l'oraison, qui nevous

yprésentez que pour en recevoir , qui êtes

désolées s'il vous en prive , et s'il refuse de

nourrir votre amour - propre spirituel :

n'avez - vous pas honte de vous -mêmes

quand vous comparez vos dispositions à

celles de Jésus - Christ? Que méritoit - il à

raisonde sa sainteté de trouverà l'oraison?

toutes les douceurs du ciel sans contredit ,

Etoit-ce là ce qu'ily cherchoit; et ce qu'il

y trouvoit? Et vous , que méritez-vous , et

qu'y cherchez-vous ? Etes-vous dignes d'un

seul regard de Dieu? et lorsqu'il daigne

vous l'accorder, ne devriez-vous pas vous

enfermer dans votre néant, et fondre de

reconnoissance ? Ne devriez-vous pas pen-

ser que , quand il semble vous délaisser , il

vous rend justice , et le remercier de ce

qu'il vous mortifie et vous humilie ?

Allez à l'école de Jésus- Christ poury

apprendre qu'elle est la véritable et l'ex-

cellente oraison , celle qui glorifie Dieu

davantage , et qui est la plus utile à votre

avancement. Il vous répondra que c'est

celle qui aleplus de rapport avecla sienne ;

celle où non seulement vous vous offrez



( 271 )

en sacrifice , mais ou vous êtes réellement

sacrifices ; celle où Dieu vous accable sous

le poids de sa grandeur et de votre bas-

sesse , de sa sainteté etde votre corruption ;

celle où vous êtes pénétrécs de douleur à

la vue d'une bonté infinie si grièvement

offensée et par vous et par les autres ; celle

où par votre amour vous vous dévouez à

toutes les croix , vous les acceptez , vous

les portez pour satisfaire à sajustice ,trop

heureuses qu'il agrée votre holocauste en

union avec celui de son fils .

Vous n'aspirez qu'à la gloire et aux dé-

lices du Thabor; et vous ne songez pas

que cette vision merveilleuse passa comme

un éclair; que Jésus-Christ ne s'y envisagea

pas lui-même; mais qu'il n'eût en vue que

d'animer le courage , et d'affermir la foi de

ses disciples ; que tant qu'elle dura , il ne

s'entretînt que de sa passion avec Moïse et

Elie ; que Pierre qui se trouvoit bien là , et

qui eût voulu construire des tentes pour

s'y fixer , est repris dans l'évangile comme

ne sachant ce qu'il disoit. Retenez donc

bien que ceux qui ont un véritable amour

pour Jésus-Christ, et qui désirent sincère



(273 )

ment de lui ressembler , ne souhaitent

point pour eux-mêmes une oraison d'un

autre genre que la sienne ; qu'ils ne sont

jamais plus contens ,que lorsqu'ilsy souf-

frent dans le corps ou dans l'âme , et qu'ils

y sont profondément humiliés . Tenez

pour suspecte toute oraison , dont le déta-

chement des douccurs même spirituelles ,

et la haine de soi-même n'est pas le fruit.

CHAPITRE XXXIV.

Amour de Jésus-Christ pour la Croix.

-

Ce n'est pas sans raison que le Sauveur

déclare en plusieurs endroits del'évangile ,

que celui qui ne porte point sa croix , ne

peut être son disciple. La croix , par où il

ne faut pas entendre seulement celle où il

est mort , maistoutesles peines intéricures

et extérieures de sa vie: la croix , dis-je , a

toujours fait les délices de son cœur. Elle



( 273 )

lui fut présentée à son entrée dans le

monde; il l'accepta , non simplement avec

résignation , mais avec un amour géné-

reux , avec joie ; il l'embrassa, et il en fit

sa compagne inséparable. Il en prévoyoit

toutes les circonstances : il les voyoit se

succéder l'une à l'autre; il savoit quelles

contradictions , quels ennemis sa doctrine ,

ses exemples , ses actions devoient lui atti-

rer; et où leur haine et leur malice devoit

aboutir. Il en a fait plusieurs fois la pré-

diction à ses disciples ; et néanmoins il ne

s'estjamais démenti; il s'esttoujours avancé

d'unpas ferme vers la croix qu'il avoit de-

vant les yeux , et qui l'attendoit à la fin de

sa carrière. Si en quelques occasions il a

fui , il s'est caché , ce n'étoit point par

crainte , ni pour se soustraire à la fureur

de ses ennemis ; mais parce que son heure

n'étoit pas venue , et qu'il ne devoit pas la

prévenir. Dès qu'elle fut arrivée , il alla

lui-même au-devant de ceux qui le cher-

choient , et se livra entre leurs mains .

Voyez avec quelle force il reprend saint

Pierre , qui par un amour mal entendu

pour son maître , ne pouvoit souffrir qu'il

12*



( 274)

leur annonçât samortviolente et ignomi-

nieuse ; le repoussant comme il eût re-

poussé le démon lui-même, et lui repro-

chant qu'il n'entendoit ni ne goûtoit rien

aux choses de Dieu. Voyez quel ardent

désir il témoigne de consommer son sa-

crifice. Je dois étre baptisé d'un baptéme ,

s'écrie-t-il ; il parloit de l'effusion de son

sang , dans lequel il devoit être plongé ; et

combien me sens-je pressé , jusqu'à ce

qu'ils'accomplisse ! ( 1 ) A sadernière cène ,

la veille de sa passion, il témoigne à ses

apôtres avec quel empressement il avoit

souhaité de manger cette Pâque avec eux

avant que de souffrir. (2) Lorsque Judas

cùt pris sa dernière résolution, le Sauveur

quisavoit qu'il n'y avoitplus d'espérancede

conversion pour ce malheureux , le pressa

en quelque sorte de hâter sa trahison , lui

disant : Faites au plus vite ce que vous

avez dessein defaire. (3)

Mais qu'aimoit-il dans sa croix ? étoit-ce

les souffrances et les humiliations en elles-

(1) Luc . XII. 50, - (2) Ibid XXII. 15.-(3)Joan .

XIII, 27.



( 275 )

mêmes ? Non ; elles n'ont rien d'aimable ,

ni de désirable à les considérer en soi.

Personne , dit saint Paul , n'a jamais haï

sa chair , et Jésus-Christ avoit moins de

raison qu'aucun autre homme d'en vouloir

la destruction. Personne n'a aimé les op-

probres pour les opprobres mêmes ; et les

honneurs , la gloire étoient dûs à Jésus-

Christ à toutes sortes de titres. Il aimoit

dans sa croix le bon plaisirde son père , la

satisfaction qu'il lui faisoitau nomdu genre

humain, le témoignage qu'il lui donnoit

de son obéissance. Il aimoit la victoire

qu'il alloit remporter par sa mort sur le

diable, et la honte dont il alloit couvrir

cet ennemi de Dieu et des hommes ; il ai-

moitnotre salut , et notre bonheur attachés

à sa croix , par laquelle il nous retiroit de

l'enfer , nous ouvroit le ciel , et nous réta-

blissoit dans les droits dont nous étions

déchus. Pour concevoir donc à quel point

Jésus a aimé sa croix , il faudroit conce-

voir l'excès d'amour qu'il a eu pour son

pèreetpournous . Cet amourétoit si grand,

que je n'hésite point àdire qu'il a été le

plus violent de ses tourmens; et qu'en sur



(256 )

montant tous les autres , il a volontaire

ment succombé à celui-là , ayant rendude

son plein gré , et uniquement par la force

de son amour , le dernier soupir.

Si Jésus-Christ a aimé sa croix , parce

qu'il aimoit son père , qu'il s'intéressoit à

sagloire , et qu'il étoit soumis à sa volonté :

ne sommes - nous pas obligés d'aimer la

nôtre par la même raison. Dieu n'est-il

pas notre père, et ne nous a-t-il pas tous

adoptés en Jésus-Christ ? Ne devons-nous

pas nous intéresser à sa gloire , et nous

empresser d'autant plus de la réparer, que

c'est nous qui l'avons outragée? Ne devons-

nous pas uneégale soumission à sa volonté

dans l'acceptation des croix qu'il nous en-

voie ? Notre devoir nous est dicté dans la

conduite de Jésus-Christ; comme homme

il est notre modèle; et il nous a donné

l'exemple , pour nous apprendre ce que

nous avons à faire.

Si Jésus-Christ a aimé sa croix , parce

qu'il nous aimoit , parce qu'il vouloit notre

bonheur éternel , parce qu'il étoit déter-

miné à nous le procurer,quoi qu'il pût lui

en coûter : n'avons - nous pas les mêmes



( 277 )

motifs d'aimer notre croix ? Ne devons-

nous pas nous aimer surnaturellement ?

Est-il rien qui nous touche de plus près

que notre éternelle félicité ? pouvons-nous

l'acheter trop cher; etne mérite-t- elle pas

que , pour l'acquérir, nous endurions toutes

les peines de la vie présente ? Ne savons-

nous pas que notre croix , unie à celle du

Sauveur , est l'instrument, le gage , le prix

de notre salut , et qu'il estimpossible d'ar-

river au ciel par une autre voie que celle

de la croix ? Quoi! Jésus parlant de lui-

même a dit : Il afallu que le Christ souf-

frit, et qu'il entrát ainsi dans sa gloire ;

et il ne faudra pas que nous souffrions ,

pour partager cette gloire avec lui ? Etoit-

il exclus de la gloire céleste ,comme nous ?

avoit-il péché en Adam comme nous ? s'é-

toit - il rendu coupable , comme nous ,

d'aucunpéché personnel? Lagloire n'étoit-

elle pas dûe à sa sainte humanité en vertu

de son union avec le Verbe? Il a néanmoins

fallu qu'il souffrît : et ce ne sera pas une

nécessité pour nous , qui sommes pécheurs

par notre origine , pécheurs par notre

propre volonté, quiavons perdu tout droit



( 278 ))

à l'héritage céleste, et quineméritons que

l'enfer ! En vérité nous n'avons pas de foi ,

ou si nous en avons , nous n'en faisons nul

usage dans la pratique.

Saint Paul parlant de ses propres souf-

frances , disoit : J'accomplis dans ma chair

ce qui manque aux souffrances de Jésus-

Christ. Que veut - il dire par-là ? A-t-il

manqué quelque chose au prix que le Sau-

veur a payé pour notre rachat ? Non , sans

doute. Mais ce prix , quoique suffisant , et

très- abondant en lui-même , ne peutnous

être appliqué si nous ne payons aussi quel-

que chose de notre côté. Dieu a réglé ce

que nous avons à payer; et ce payement ce

sontles croix que sa providence nous mé-

nage. Si nous refusons de satisfaire , la

rançon de Jésus-Christ nous sera inutile.

Celui quinous a créés sans nous , ne nous

sauvera passans nous , dit saint Augustin.

Nousne serons glorifiés avecJésus- Christ,

qu'autant que nous aurons souffert avec

lui. Ce sont les paroles de l'apôtre , qui ex-

pliquent celles que j'ai rapportées de lui

plus haut.

Une raison particulière aux âmes inté



(279 )

rieures d'aimer la croix , c'est que Jésus-

Christ leur époux l'a aimée. Elles se croi-

roient indignes de lui appartenir en qua-

lité d'épouses , si elles n'avoient pas les

mêmes sentimens , les mêmes inclinations

que lui. Quoi ! mon époux a été un homme

de douleur; et je fuirois la douleur ! Mon

époux a été méprisé , le dernier des hom-

mes ; il a été non un homme , mais un ver

de terre ; et j'aurois horreurde l'humilia-

tion! Ah ! pourrois-je l'aborder, m'entre-

tenir avec lui, et aspirer àses caresses , si

je pensois ainsi ! et lui-même pourroit-il

me souffrir en sa présence ? Ce motifsug-

géré par l'amour est celui qui fait le plus

d'impression sur elles. Qu'aimeroient-elles

dans leur époux , si elles n'aimoient sa

croix ? et comment pourroient-elles aimer

sa croix , si elles n'aimoient point la leur,

qui fait partie de la sienne ?

Mais qu'est-ce que cette croix qu'il nous

faut porter à la suite de Jésus-Christ ? C'est

d'abord pour tous les chrétiens la pratique

exacte de la morale évangélique ; cela va

loin pour quiconque a une juste idée de

cette morale, Sur mille chrétiens , c'est



( 280 )

1

beaucoup s'il y en a un qui s'applique sé-

rieusementà l'observerdans tous sespoints.

C'est ensuitepour chacun d'eux , les peines

attachées à l'état qu'il a embrassé. Ce sont

encore tous les accidens de la vie , tous les

événemens de providence , tout ce qui

nous contrarie , nous afflige , nous humilie;

àpeine faisons-nous un pas sans rencontrer

de semblables croix ; elles nous seroient

utiles et douces , si nous les aimions par

des vues surnaturelles. Ce sont aussi les

privations volontaires , les pénitences et les

austérités que l'on s'impose avec une sainte

discrétion , ou que l'on embrasse pour

toute la vie en se consacrant à l'état reli-

gieux. Ce sont enfin les peines intérieures

inséparables de la vie spirituelle ; et les

épreuves auxquelles il plaît à Dieu de

mettre quelques âmes d'élite , à qui il veut

donner une ressemblance plus parfaite

avec son fils .

Il est certain que la croix proprement

dite de Jésus - Christ, celle qu'il a portée

dès sa naissance , et pendant toute sa vie ,

celle qui l'a fait incomparablement plus

souffrir que toutes ses croix extérieures , a



( 281 )

été celleque son âme a ressentie immédia-

tement, et qui lui venoitde divers objets

quitourmentoient son esprit, et qui affli-

geoient son cœur ; et c'est en ressentant

des croix de cette nature que les âmes in-

térieures ont une conformité plus mar-

quée avec lui. C'est aussi le désir de cette

conformité qui les engage à les accepter ,

et qui les soutient dans les plus rudes

épreuves.

CHAPITRE XXXV.

De l'humilité de Jésus - Christ.

-

JÉSUS-CHRIST nous adonné l'exemple le

plus parfait de toutes les vertus ; mais il en

est deux qu'il semble avoir voulu spéciale-

ment nous enseigner, et qui sont les plus

chères aux âmes intérieures , savoir la dou-

ceur et l'humilité. Apprenez de moi, nous

dit- il , que je suis doux et humble de

cœur; et vous trouverez le repos de vos



( 282 )

ames (1) Voyons d'abord àquel point il a

porté lui-même ces deux vertus ; et ensuite

jusqu'où avec sa grâce nous devons tra-

vailler à l'imiter : commençons par l'humi-

lité , qui est le principe de la douceur.

Il nous paroît que si quelqu'un ajamais

eusujet, et enquelque sorte droit den'être

pas humble , ç'a été Jésus Christ. Il étoit

Dieu. L'humilitépeut-elle convenir à Dieu?

Non; elle ne peut lui convenir dans sa

propre nature.Onajouteraqu'à proportion

elle ne lui convenoit pas davantage en tant

qu'homme; que par l'union hypostatique

sa sainte humanité étoit élevée à une di-

gnité unique , et si haute , qu'il estimpos-

sible à Dieu même de rien faire de plus en

faveur d'une nature crééc ; elle étoit im-

peccable ; elle possédoit la grâce dans sa

plénitude ; elle étoit assurée d'être un jour

assise dans le ciel à la droite du Père

éternel; et elle jouissoit déjà sur la terre de

sa vision bienheureuse; enfin clle ne voyoit

rien en soi , ni selon l'âme , ni selon le

corps , qui ne lui fût plutôt un sujet de se

(1) Math . XI. 29.



( 283 )

glorifier , que de s'humilier. Cela est vrai ;

si on l'entend de l'humilité telle que des

pécheurs comme nous peuvent et doivent

l'avoir.

Mais l'humilité de Jésus - Christ étoit

d'une autre nature , et bien autrement

profonde que la nôtre. Voici quels en

étoient les fondemens , sur lesquels on

pourra juger quelle en devoit être la me-

sure. En premier lieu , il avoit une con-

noissance éminente de la distance infinie

qu'ilya entre la grandeur de Dieu existant

par lui-même , et la bassesse de la créature

tirée du néant; et comme il unissoit en sa

personne ces deux extrêmes , son âme

étoit continuellement abîmée dans le sen-

timent le plus vif et le plus pénétrant qui

fût jamais de la majesté divine et de sa

propre bassesse. En second lieu , quelque

sainte et pure que fût cette âme , elle ne

l'étoit que par grâce, et non par nature.

Quepouvoit-elledoncpenserd'elle-même ,

lorsqu'elle se comparoit àla sainteté , à la

pureté infinie deDieu? En troisième lieu ,

par une suite nécessaire de l'union hypos-

tatique , il n'y avois qu'une personne ,



( 284 )

qu'un moi en Jésus-Christ , la personne ,

le moi du Verbe. Ainsi son âme n'ayant

pointde substance propre , il étoitdans un

anéantissementmoral , qui ne lui permet-

toit point de se rien attribuer , de se re-

garder en rien, de se glorifier de rien. Je

dirai plus ; nepouvant produire aucun acte

d'elle-même ni par son propre effort , il

ne lui étoit pas libre , comme à nous , de

s'abaisser; mais le Verbe la tenoit dans un

état d'abaissement au-dessous de ce qu'il

est possible de concevoir. Si l'on veut ap-

peler cela humilité , il faut dire que c'est

unehumilité dont nul autre qu'unHomme-

Dieu n'étoit capable. En quatrième lieu ,

Jésus-Christ en qualité de victime , qui de-

voit être immolée à la justice divine , por-

toit sans cesse dans son âme l'impression

detous les péchés dugenrehumain,comme

s'ils eussent été les siens ; il en étoit confus

ethumilié , comme s'il les eût commis ; il

se croyoit digne de tous les fléaux de la

colère céleste . Ainsi il étoit lui seul autant

et plus humble que le seroient tous les

hommes ensemble , s'ils avoient une con-

trition égale au nombre et à l'énormité de



( 285 )

leurs péchés . Je dis , plus humble , parce

qu'il connoissoit et sentoit la grièveté de

nos offenses à unpoint , auquel nulle pure

créature ne sauroit atteindre , à quelque

degré de grâce qu'elle fût élevée. L'humi-

lité de Jésus-Christ est donc un mystère

des plus incompréhensibles par son excès.

Je puis ajouter encore que le privilége

ineffable dontjouissoit son âme d'être unie

à la personne du Verbe , devoit la tenir

dans un étonnement inexprimable , dans

une reconnoissance sans bornes d'une fa-

veur si singulière, dans un dévouement

absolu à la gloire de Dieu : toutes disposi-

tions qui devoient produireen elle une in-

comparable humilité. J'en dis autant de la

dépendance où elle étoit du domaine de

Dieu , et de son inviolable correspondance

à la grâce;domaine et correspondance dont

l'effet immédiat étoit de la tenir dans une

humilitéproportionnéeà l'empirequeDieu

exerçoit sur elle en toutes choses , et au

plein consentementqu'elleydonnoit.

Je succombe , ô mon Sauveur ! accablé

que je suis de la seule pensée de votre hu-

milité; mon esprit s'y perd; ettout ce que

1



( 286 )

j'en conçois clairement, c'est qu'elle est un

abîme que nul entendement créé ne sauroit

sonder. Mais comment voulez- vous après

cela que nous apprenions devous que vous

êteshumblede cœur ? Quel profit pouvons-

nous tirer d'une leçon si fort au-dessus de

notre portée ? N'est-ce pas nous désespérer

que de nous mettre sous les yeux un mo-

dèle , nous ne sommes point en

de contempler , encore moins d'imiter ? Je

me trompe ; les mêmes motifs , les mêmes

impressions qui rendoient l'âme de Jésus-

Christ si humble , peuvent et doivent agir

sur lanôtre, ety produire le même effet

selon sa capacité.

que
état

Ne savons - nous pas que Dieu est tout

parlui-même , et que nous ne sommes rien

que par lui, tant dans l'ordre de la nature ,

que dans l'ordre de la grâce ? Ne perdons

jamais de vue cette pensée ; rappelons-

nous latoutes les foisquenous serons tentés

de nous croire quelque chose; disons-nous

sans cesse : De quoile néant peut-il se glo-

rifier ? Qu'y a-t-il de bon en moi, que je

n'aye reçu ; et si je l'ai reçu , pourquoi en

fais-je gloire, comme si jela tenois demon



( 287 )

fonds ? En faudroit-il davantage pour ra-

battre , pour confondre , pour anéantir

notre orgueil , pour nous en faire com-

prendre toute l'injustice? Nous volons à

Dieutoutle bien que nous nous attribuons;

et nul vol n'est aussi odieux , ni aussi

criminel.

Notre bonté morale , notre sainteté qui

nepeut venir que de Dieu , et quidans son

principe est un pur bienfait de sa part ,

n'est rien assurément en comparaison de

celle de Jésus-Christ. Mais si à la vue de

Dieu si pur , si saint , l'âme du Sauveur qui

tenoit toutde son union avec le Verbe , ne

pouvoit même se regarder : comment

osons-nous nous complaireennous-mêmes?

et qu'est-ce que l'atome de sainteté que

nous croyons apercevoir en nous ? Une

goutte d'eau se mesurera - t-elle avec la

vaste étendue de l'Océan ? Une bluette,

une étincelledisputera-t- elle de clartéavec

le soleil? Quesera-ce donc si nous sommes

redevables à Dieu de l'ombre de pureté

qui est ennous ?

९ Le moihumain , sourcede tout orgueil,

étoit nul en Jésus Christ; il ne peut l'être



( 288 )

en nous , parce que notre union avecDieu

n'est que morale, et non pas personnelle.

Mais cette union morale peut toujours

augmenter , et devenir plus intime; et à

mesure qu'elle augmente , notre moi s'af-

foiblit, s'évanouit et se perd de plus en plus

en Dieu ; jusqu'à ce qu'enfin , si nous ne

prévenons pas , du moins nous arrêtons

les moindres sentimens d'orgueil , les plus

petits retours d'amour-propre; et nous par-

venons àun oublihabituel denous-mêmes;

ce qui est pour nous la consommation de

P'humilité.

Jésus n'étoit pécheur que par représen-

tation ; nous l'avons été , et nous le sommes

réellement. S'il a été si humble , parce

qu'il nous représentoit, que devons-nous

donc être ? Pesons un peu cette considéra-

tion. La seule capacité de pécher , de nous

révolter contre notre Dieu , notre créateur,

notre père , de nous rendre coupables du

plus grand dės attentats , de la plus noire

ingratitude , suffit pour nous inspirer la

plus profonde humilité. Si cela est vrai ,

comment ne serons - nous pas humbles

après tant de péchés de toutes les sortes ,

,



( 289 )

si souvent réitérés , et commis avec tant

de malice ? Comment ne serons - nous pas

humbles , en songeant que nous portons

en nous le germe de tous les crimes , que

par nos infidélités et nos résistances à la

grâce nous nous sommes exposés ày tom-

ber; que nous y tomberions encore , si

Dieu , par une attention toute miséricor-

dieuse , ne nous en préservoit ? Comment

ne serions-nous pas humbles , nous qui à

tant de titres ne méritons que l'enfer , et

qui y brûlerions à jamais , si Dieu n'avoit

écouté que sa justice?

Si nous avons été honorés des faveurs

deDieu ; s'il nous a fait desdons dont il ne

gratifie que peu d'âmes , c'est une raison

de plus pour nous de nous humilier à la

vuedenotre indignité , de nous confondre

decequ'unDieu si granddaigne s'abaisser

jusqu'à nous , et nous traiter avec tant de

bonté. Mais sans recourir aux grâces ex-

traordinaires , le seul bienfaitde l'adoption

divine , bienfait purement gratuit , bienfait

qui surpasse tous les autres , et dont ils

sont la suite, bienfait qui estune commu-

nication et une extensiondu privilége inef

I. 13



( 290 )

fable qui distingue la sainte humanité de

Jésus - Christ : ce bienfait doit causer en

nous lemêmeétonnement, les mêmestrans-

ports de reconnoissance , le même dévoue-

ment, etnous entretenir dans une humi-

lité qui réponde àces sentimens.

Enfin, le domaine suprême que Dieu a

surnous; le droit qu'il a d'exercer son em-

pire sur nos pensées, nos paroles et nos

actions , sans blesser notre liberté; l'obli-

gation étroite où nous sommes de faire cé-

der notre volontéà la sienne , et de corres-

pondre fidèlement à ses grâces; tout cela

est pour nous un engagement indispensa-

ble à l'humilité. Notre dépendance de lui

est extrême sous tous les rapports ; notre

humilité doit l'être de même; et nous ne

remplirons notre devoir à cet égard, qu'en

aspirant à être aussi soumis , aussi obéis-

sans , aussi humbles que Jésus-Christ. Nous

entendons à présent suffisamment ce que

signifie cette leçon : Apprenez de moi que

je suis humble de cœur. Nous enconnois-

sons les motifs , l'obligation , l'étendue.

Nous comprenons que c'est dans le cœur

que l'humilité doit résider, et se produire



( 2001 )

ensuite au-dehors selon les occasions , sim-

plement , naturellement , sans affectation;

qu'en un mot il faut être humble , sans

penser qu'on l'est ; ce seroit un orgueil raf-

finé; et sans y faire penser les autres , ce

seroit pure hypocrisie. Demandons sans

cesse à Dieu sa lumière pour mieuxconce-

voir la nature et les qualités de cette su-

blime vertu; demandons-lui en l'amour et

le goût; mais un amour sincère , un goût

pénétrant et intime ; et par-dessus tout de-

mandons-lui qu'il nous la fasse pratiquer.

Car c'est par l'exercice qu'elle s'acquiert ,

ainsi que toutes les autres vertus ; et pour

peuque nousy réfléchissions, nous savons

par expérience quelle répugnance extrême

nous avons à la pratiquer. Toute notre na-

ture se soulève à la seule penséed'un mé-

pris, d'unehumiliation; nouscachons avecle

plus grand soin tout ce qui peut nous ra-

baisserdans l'esprit d'autrui; nous nous le

dissimulons ànous-mêmes ; et nous ne vou-

lons jamais nous voir tels que nous som-

mes . Commençons du moins par détester

notre orgueil , par nous en confondre, par

supplier Dieu qu'il nous en guérisse; et



(292 )

qu'ilnous donne la force de le combattre.

Entrons souvent dans le cœur de Jésus ; il

nousy invite. Etudions-en les sentimens ;

nous n'y découvrirons rien qui ne nous

porte à l'humilité , qui nenous la rende ai-

mable,qui nenous enfacilite l'exercice. Que

l'humilité de ce cœur adorable soit le prin-

cipal objet de notre dévotion et de notre

imitation; et disons souvent : Jésus douxх

et humble de cœur , ayez pitié de moi.

CHAPITRE XXXV I.

De la douceur de Jésus - Christ.

La douceur est fille de l'humilité ; tout

cœur humble est doux, et d'autant plus

doux , qu'il est plus humble. Quelle devoit

donc être la douceur de Jésus- Christ ! et

combien n'étoit-il pas autorisé à nous dire :

Apprenez de moique je suis doux ! Cette

vertu s'accordoit parfaitement en lui avec

le zèle et la fermeté. Quand il s'agissoit de



(293 )

défendre les intérêts de son père et de la

vérité, dereprendre leshypocrites qui abu-

soient des dehors de la piété pour séduire

le peuple , de corriger les scandales , il par-

loit avec feu et véhémence, il témoignoit

une sainte indignation , il déployoitmême

son autorité divine , comme il fit deux

fois , lorsqu'il chassa du temple ceux quiy

trafiquoient. Mais lorsqu'il n'étoit question

quede lui-même, ou il ne repoussoit point

les injures et les calomnies dont on le char-

geoit , ou il se défendoit avec une modéra-

tion extrême , ne montrant aucune altéra-

tion dans son air , ni dans ses paroles , et

employant sans s'échauffer des raisons in-

vincibles qui laissoient ses ennemis sans

réponse.

Le principe de cette ineffable douccur

étoit dans son cœur , il n'avoit qu'à en sui-

vre les mouvemens, et il n'étoit pas besoin

qu'il se fîtla moindre violence. Pourparler

dignement de lui, il faut dire qu'il étoit

absolument impossible qu'elle lui échap-

pât, ni qu'il y manquât en aucune circons-

tance: parce que son âme étoit toujours

sous le domainedu Verbe, qui la gouver-



(294)

noit et la régloit en toutes choses. Cepen-

dant il estbon d'observer qu'aucune âme

n'eut jamais le sentiment aussi vif et aussi

délicat , qu'aucun trait de l'injustice et de

lamalice de ses ennemis ne lui échappoit ,

et qu'il avoit pour leurs mauvaises disposi-

tions toute l'aversion que pouvoit avoir un

Homme-Dieu.

Sa douceur a donc paru principalement

dans les contradictions qu'il a essuyées du-

ranttout le cours de sa vie publique , dans.

lamanière dont il se justifioit des repro-

ches odieux qu'on lui faisoit , tantôt devio-

ler le sabbat , tantôt de chasser les démons

par l'invocation de Beelzébut prince desdé-

mons , tantôt de converser et de manger

avec les pécheurs , tantôt d'être un samari-

tain, unhomme possédé du démon , tantôt

d'être un blasphémateur , parce qu'il se di-

soit le fils de Dieu. Combien de fois a-t-on

voulu se saisir de lui , le précipiter , le la-

pider ? La rage de ses ennemis étoit ex-

trême, et la douceur qu'il y opposoit au

lieu de les appaiser , ne faisoit que les ir-

riter davantage.

J'ai déjà parlé de la conduite de Jésus



( 295 )

Christ à l'égard de ses apôtres. Ilnemontra

pas moinsdedouceur envers eux, et il n'en

eut pas moins besoin qu'à l'égard de ses

ennemis. Il vivoit avec eux comme un père

et comme un ami, plutôt que comme un

maître. Il les traitoit presqued'égal à égal;

et lorsqu'on pense à ce qu'il étoit , et com-

bienil leur étoit supérieur , je ne dis pas

selon sa divinité , mais même selon son

humanité : on ne peut s'empêcher d'être

étonné et ravi de sa condescendance et de

sa familiarité. C'étoit des hommes simples

et sans vices , mais sujets à beaucoupde

défauts et d'imperfections; il les en repre-

noit avec autant de sagesse que de douceur,

lorsqu'il le jugeoit à propos pour leur

avantage ; et il les supportoit patientment

en attendant qu'ils se corrigeassent ; sa-

chant au reste qu'ils n'en seroient entière-

ment guérisqu'après sa mort , àla descente

du Saint-Esprit. Plus il étoit parfait et saint

lui-même, plus il semble qu'il devoit souf-

frir de leurs foiblesses et de leurs misères;

mais nous ne voyons pas qu'il le leur ait

jamais fait sentir, ni qu'il ait cherché à les

humilier. Dans leur amendement il n'avoit



( 296 )

envueque leur bien , et nonpoint sa pro-

pre satisfaction. Il ne s'appliquoit qu'à ga-

gner leur cœur, et à les tenir unis à lui et

entr'eux par les insinuations et les préve-

nances de la charité.

C'étoit 'des hommes ignorans et gros-

siers , incapables de rien entendre aux

choses spirituelles. Combien ne dût-il pas

lui en coûter pour les instruire ? Combien

nefalloit-il pas qu'il s'abaissât poursemettre

àleur portée ?Combien defois fut-il obligé

de leur répéter les mêmes choses ? Et quel

autreque lui ne se fût pas impatienté , du

moins intérieurement, voyant qu'ils ne

comprenoient rien, et que toutes ses le-

cons étoient , pour ainsidire perdues ? Ceux

qui sont dans le cas d'enseigner les autres ,

sont d'autantplus sujets à se fâcher et à se

rebuter , qu'ils ont eux-mêmes plus d'intel-

ligence , et que leurs disciples ont l'esprit

plus bouché ; et je ne sais s'il est un saint

assez maître de lui-même pour se posséder

toujours , lorsqu'il a àinstruire de certains

esprits. Jugeons par-là de l'ineffable dou-

ceur, de Jésus-Christ, qui possédant tous .

les trésors de la science divine,avoit àcon



( 297 )

:

verser avec des hommes tout matériels et

sans entendement , ne serebutoit jamais ,

et ne négligeoit aucune occasion de les

élever aux choses de Dieu. Il ne tenoit qu'à

lui de leur communiquer plus de lumières

et plus de grâces; il pouvoit aisément les

détromper de leurs préjugés ; il pouvoit ,

comme il le fit après sa résurrection , leur

ouvrirle sens , et leur donner l'intelligence

des écritures . Mais le moment n'étoit pas

venu ; il l'attendoit avec soumission aux

volontés de son père, etnetémoigna aucun

empressement de le voir arriver plutôt.

La douceur est une vertu d'une pratique

journalière ; nous enavonsun besoin conti-

nuel àl'égard de ceux avecqui nous vivons ;

unmari et une femme entre eux , un père

et une mère à l'égard de leurs enfans ; un

maître et une maîtresse à l'égard de leurs

domestiques. Chacun a ses défauts ; ilnedé-

pend pas toujours de nousde corriger ceux

du prochain ; ou nous n'avons pas autorité

pour cela ; oul'usageque nous enfaisons est

sans succès . Il faut alors se résoudre à les

supporter. L'apôtrenous dit:Portez lesfar-

deaux les uns des autres , etvous accom

13*



(298 )

plirez ainsi la loi de Jésus- Christ. Dans

les familles , dans les communautés sécu-

lières ou religieuses , partout où les hom-

mes vivent ensemble, il n'est point de pré-

cepte d'une obligation plus indispensable ,

si l'on veut conserver l'union et la paix.

Mais de quelle douceur n'est- il pas besoin

pour cela ! je n'entends point ici une cer-

taine douceurde caractère , qui tient plutôt

de la mollesse , de l'indifférence , de la foi-

blesse , que de la vertu , et que d'ailleurs

on nepeut sedonner , quand on ne l'a pas

reçue en naissant. Je n'entends pas non

plus cette feinte douceur qui est un effet

de la politesse et du ménagement hu-

main, ou des égards qu'on croit se devoir

àsoi-même. Une telle douceur n'est qu'ex-

térieure , les motifs qui la commandent

n'ontriende commun avec la charité chré-

tienne ; et il est mille inconstances où ils

sont sans force , et même où ils n'ont pas

lieu. La douceurdont il s'agit ici est toute

surnaturelle en elle-même et dans ses mo-

tifs; elle est le fruit de l'humilité , de la

charité , de l'empire qu'on a acquis sur soi-

même à l'aide de la grâce, de l'habitude



( 209 )

1

qu'on a prise de se tenir constammentuni

à Dieu , et de posséder son âme en paix.

S'il en faut beaucoup pour supporterles

défauts du prochain; il en faut , ce me sem-

ble , encore davantage pour les reprendre ,

et pour travailler à les corriger : parce

qu'alors il faut savoir l'allier avec le zèle ,

la fermeté, et même une sainte colère allu-

mée par lagrâce. Qu'il faut que le zèle soit

pur, pour être doux ! qu'il faut que la fer-

meté soit sage , pour ne pas dégénérer en

dureté inflexible ! Qu'il faut qu'un cœur

soit pleinement possédé de Dieu , pour

que cette colère n'en altère point la paix,

qu'elle ne passe point les bornes , et qu'il

ne s'y mêle point d'impétuosité naturelle !

La correction qui a toutes les qualités re-

quises , est le chef-d'œuvre de la douceur.

Aussi rien n'est-il plus rare que le talent

de reprendre à propos , et de la manière

convenable pour ne point aigrir les esprits ,

pour les engager à reconnoître leurs fautes

et à s'en corriger. La douceur est dans la

vertu à laquelle doivent le plus s'appliquer

ceux qui ont inspection sur la conduite des

autres, et qui sont obligés de leur donner



(500 )

des avis , et de leur faire des réprimandes.

Le tempérament entre la mollesse , et la

trop grande sévérité est très-difficile à te-

nir, et àmoins que d'être bien avancé dans

la vie intérieure , on ne se préservera pas

aisément de l'un des deux excès . Il y a un

art pour préparer les esprits , pour s'y in-

sinuerdoucement , pourles ménager , pour

ne pas insister plus qu'il ne faut, pour les

gagner efficacement et les mettre sur les

voies de la guérison , qu'il n'appartient

qu'àDieu d'enseigner ; et il ne l'enseigne

qu'aux âmes dont il a pris une entière pos-

session.

Al'égard de ceux qui enseignent , une

manière douce et insinuante de proposer

les vérités chrétiennes est nécessaire tant

à ceux qui prêchent , qu'à ceux qui écri-

vent sur les matières de piété. Voyez de

quelle façon s'y prennent Thomas àKem-

pis , saint François deSales , Fénélon ; tout

respire la douceur dans leurs écrits , ils

montrent la vertu si aimable , qu'on ne

peut se refuser de l'embrasser. Il est diffi-

cilede ne pas les goûter ; et dès qu'on en est

venu à les goûter , il l'est encore plus de



(301 )

nepas se rendre. C'est que la grâce elle-

même enseignoit par ces hommes d'orai-

son , et animés de l'esprit de Jésus-Christ.

Vous connoîtrez toujours les bons et so-

lides ouvrages sur la vie intérieure à un

caractère de douceur inimitable , que vous

chercheriez en vain partout ailleurs.Les

matières spirituelles , et en général tout

cequi appartient à la morale chrétienne ,

demande d'être enseigné ainsi.

Mais la douceur est bienplus nécessaire

àceux qui enseignent enparticulier , soit au

tribunal delapénitence , soit dans les con-

versations familières , comme les confes-

seurs et les directeurs. Ils ontàluttercontre

les défauts de l'esprit et du caractère , et

contre les mauvaises dispositions des per-

sonnes à qui ils parlent. S'ils montrent de

l'humeur , de l'impatience , de la hauteur ,

je ne sais quoi d'impérieux et de subju-

guant , ils préviendront contre eux et contre

leurs instructions; ils aliénerontles esprits ,

ils les révolteront et les dégoûteront. Qu'ils

prennent garde comme la grâce enseigne ,

comme elle se proportionne à la capacité

de chacun , comme elle éclaire insensible-



(502 )

ment et pardegrés ,comme ellegagnedou-

cement et peu à peu la volonté ; ne se re-

butant point , quoiqu'elle ait été rejetée

d'abord, et revenant à la charge, saisissant

les momens favorables , et ne parlant que

dans les circonstances où elle peut être

écoutée; surmontant avec une force pleine

de suavité les obstacles qu'on lui oppose ;

proposant tout ce qui est propre à attirer

le cœur , et dissimulantou applanissantles

difficultés qui pourroient l'éloigner. Ainsi

enseignoit Jésus-Christl'auteur delagrâce.

Ainsi doivent enseigner ceux qu'il charge

de ce ministère , ou qu'ily pousse en cer-

taines rencontresparuninstinctparticulier.

Et il ne faut pas croire que la douceur

exclue le zèle ; elle entempère seulement

l'ardeur ; elle en règle l'impétuosité. Sans

sortir de son caractère de douceur , Jésus-

Christ a paru animé du zèle le plus vif ,

quand il étoit besoin. Saint Paul, son fidèle

imitateur , réunit dans ses épitres toute la

force et la véhémence du zèle , avec les

expressions de laplus tendre charité. Saint

Jean , qui est ladouceur même , fait éclater

sonzèle contre les ennemisde Jésus-Christ,



(303 )

etdela charitéfraternelle. Encore une fois

livrez-vous à l'esprit de Dieu ; que ce soit

lui qui parle par votre bouche , et quirègle

les mouvemens de votre cœur. Si la nature

entrepourquelquechoseencequi doit être

tout surnaturel, etpour le fonds et pour

la manière, elle gâtera l'œuvre ; et vous

aurez à vous reprocher d'avoir mal secondé

la grâce.

CHAPITRE XXXVII.

Del'amourde Jésus- Christ pour son Père.

JÉSUS-CHRIST est le seul homme qui ait

parfaitement accompli le grand précepte

de la loi : Vous aimerez le Seigneur votre

Dieu de tout votre esprit , de tout votre

cœur , de toutes vos forces. Il a aimé

Dicu plus qu'il n'a été aimé et qu'il ne le

sera dans le ciel et sur la terre par toutes

les créatures réunies. Etcomme il est im-

possible deconcevoirune unionplus étroite



(304 )

entre les deux natures la divine et l'hu-

maine,quel'unionhypostatique: de même

il est impossible de répondre à une telle

faveur par un amour plus grand que n'a

fait Jésus-Christ. Il est vrai qu'en un sens

cet amour étoit nécessaire , puisque son

âmejouissoit de la vue de Dieu , et qu'elle

ne pouvoit pas la perdre. Mais la claire

vision de Dieu n'empêchoit point que cette

âme ne fût libre, et qu'elle n'exerçât son

amour avec une pleine et entière liberté.

Et c'est sous ce point de vue que Jésus-

Christ nous est proposé pour modèledans

son amour pour Dieu , comme en tout le

reste , à nous qui sommes ici-bas dans

l'état de foi. Et il falloitbien queson amour

fût libre, puisqu'il étoit méritoire et pour

lui , et pour nous ; et que les témoignages

qu'il en a donnés , il a voulu les donner

parunconsentementexprès.Nouspouvons

donc etnousdevons imiter ici Jésus-Christ ,

en aimantDieu selon toute l'étendue de la

grâce quinous est communiquéepour cela.

Voyonsàprésent comment Jésus-Christ

a aimé son père. Il a aimé de tout son es-

prit ; c'est-à-dire en premier lieu que son



(305 )

amour a répondu à la connoissance qu'il

avoit de l'infinie amabilité de Dieu , et de

tous les titres auxquels il mérite notre

amour. La volonté , comme l'on sait , étant

aveugle d'elle - même , ne peut aimer un

objet qu'autant que l'entendement le lui

montre comme aimable ; et elle remplit

ce qui dépend d'elle lorqu'elle aime d'une

manièreproportionnée aux raisons d'aimer

que l'entendement lui découvre dans l'ob-

jet. Il ne s'agit pas de marquer ici à quel

point l'âme de Jésus-Christ a connu l'a-

mabilité de Dieu sous tous les rapports.

On a tout dit , en disant que cela passe

nos conceptions. Il nous suffit seulement

de savoir qu'il l'a aimé autant qu'il l'a

connu aimable. Voilà notre règle ; c'est

ainsi que nous devons aimer Dieu de tout

notre esprit. La connoissance que nous

avons de Dieu et de ses bienfaits , est in-

comparablement inférieure à celle qu'en

avoit Jésus-Christ. Mais telle que nous l'a-

vons , notre amoury répond-il ? C'est sur

quoi nous nepouvonstropnous examiner,

dans lavue de nous humilier , de nous con-

fondre, etde nous exciter à remplirlepre-



( 306 )

,

mierdenos devoirs. Nous savons queDieu

étant souverainement parfait estinfiniment

aimable en lui-même. Qu'en devons-nous

conclure ? Que nous ne l'aimerons jamais

assez ; que nous devons toujours désirer ,

toujours nous efforcer , toujours lui de-

mander de l'aimerdavantage , et n'être ja-

mais contens de nous-mêmes sur cepoint.

Nous savons que Dieu est le souverain

l'unique bien , le seul bien aimable pour

lui-même, et que le grandmotifde l'aimer

doit être pris de lui , et non de nous , ni de

notre intérêt ni même de notre reconnois-

sance. Aimons-nous Dieu principalement

parce motifsi pur , si élevé , si dégagé de

tout motif personnel ? Helas ! combiende

chrétiens qui se croient éclairés , et que

l'amour-propre aveugle , prétendent que

l'amour purn'est qu'une chimère enfantée

par des imaginations vives et échauffées ,

qu'il n'est point propre à l'état de cette

vie , et qu'il ne convient qu'aux bienheu-

reux. Cependant Jésus-Christ a aimé de la

sorte : il nous invite, nous presse , il

nous obliged'aimerdemême; etnous n'en-

trerons pas au ciel , si nous n'y portons

il



(307 )

une étincelle du pur amour. Il faut donc -

nous efforcer ici-bas de tendre à la pureté

de cet amour; et sans exclure les autres

motifs , de le rendre le motif dominant

de nos affections. Nous savons que nous

tenons deDieu, l'existence et tous les biens

qui sont dans l'ordre de la nature; que

dans l'ordre de la grâce , les bienfaits

que nous avons reçus , et ceux que nous

attendons dans l'autre vie , sont si grands ,

que nulle reconnoissance de notre part ne

peut les égaler. Nous savons encore que

Dieun'a nul besoin de nous pour sa propre

félicité ; que s'il nous a créés , s'il nous a

destinés à un bonheur éternel , c'est par

une bonté toute gratuite. Je passe sous

silence d'autres bienfaits personnels , dont

toute notre vie n'est qu'un tissu. Notre rai-

son , notre foi , nous disent que par le plus

justedesretours nous devonsaimerceluiqui

nous a aimés le premier , etl'aimer à pro-

portiondesmarques qu'il nous adonnées de

son amour. L'aimons-nous ainsi; et faisons-

nous servirà l'amour les lumières que nous

recevons de la raison et de la révélation ?

D'autant plus que pour prix de tant de



( 308 )

bienfaits naturels et surnaturels , Dieu ne

nous demande que notre amour.

Jésus-Christ a aimé son père de tout son

esprit ; c'est-à-dire en second lieu , que

depuis le premier moment de sa vie jus-

qu'au dernier soupir, toutes ses pensées ,

toutes ses vues , tous ses desseins ont été

consacrés au service et à la gloire de son

père; qu'il n'avoitnul autre objet dans l'es-

prit , et qu'il y rapportoit tout. Dieu oc-

cupe-t-il de même toute la capacité de no-

tre esprit ? D'où nous viennent donc tant

de pensées mauvaises , tant de pensées

inutiles , tant de pensées d'amour-propre ?

D'où nous viennent toutes ces vues terres-

tres et animales; tous ces projets où Dieu

n'entre pour rien , et qui, loin de le glo-

rifier , ne tendent souvent qu'à l'offenser ?

Avouons à notre honte que la pensée de

Dieu qui nous devroit être familière , et

que nous ne devrions jamais perdre , est

peut-être celle qui nous revient le moins

souvent , qu'ellenous gêne et nous impor-

tune, que nous cherchons à l'écarter et à

nous en distraire : que nous la sacrifions

volontiers au premier objet qui amuse nos



(309 )

sens ou notre imagination; que presque

toutes nos réflexions se rapportent à nous-

mêmes ; que nous nous portons partout ,

jusque dans la prière , où la plupart du

temps Dieu est celui qui nous occupe le

moins. S'il est vrai que l'on pense souvent

à ce qu'on aime , et que tout nous en rap-

pelle le souvenir : n'avons-nous pas lieu de

croirequenous n'aimons pasDieu , ou que

nous ne l'aimons que foiblement ?

Jésus - Christ a aimé son père de tout son

esprit; c'est-à-dire en troisième lieu , que

par amour il a tenu son espritdans une

dépendance continuelle de l'esprit de son

père ; qu'il n'a point eu d'autre règle de ju-

gement que l'esprit de son père; qu'il n'a

point admis d'autres pensées que celles qui

lui étoient inspirées par son père. Ce n'est

donc pas aimer Dieu de tout notre esprit ,

que de prétendre nous gouverner par le

propre esprit , quedeconserver ledomaine

denos pensées , et de ne pas nous assujettir

à l'esprit de Dieu ? Si le propre esprit est

opposé par lui-même à l'esprit de Dieu , il

est clair qu'en l'écoutant , en le suivant, en

neprenant conseil que de lui , nous allons



(310 )

directementcontre le précepte de l'amour

deDieu. Avons-nous conçu jusqu'ici que

pour remplir ce précepte , il nous falloit

absolument renoncer au propre esprit ? Et

maintenantque nous envoyons clairement

la nécessité , prendrons-nous le parti d'y

renoncer? Pour le faire efficacement, com-

mençons par nous instruire à l'oraison et

dans les bons livres spirituels de ce que

c'est que le propre esprit , à quel point il

nous domine , combien il est subtil et dan-

gereux. Quandnous auronsacquis ces con-

noissances qui nous manquent , nous se-

rons plus disposés à en faire le sacrifice à

Dieu , à le prier d'y substituer le sien , et

à travailler nous-mêmes à le détruire.

Jésus-Christ a aimé son père de tout son

cœur. La première chose qu'il a faite en

entrant au monde , a été de le lui donner

d'une donation entière , absolue , irrévo-

cable. Et ce ne fut pas un don vague , gé-

néral et sans objet déterminé. Il connut

alors dans le dernier détail et de la ma-

nière la plus distincte à quoi ce don l'en-

gageoit ; il sut quelles étoient les volontés

de son père sur lui, combien elles étoient



(311 )

rigoureuses , quel sacrifice il exigeoit de

lui; et il accepta ce sacrifice , il s'y dévoua

avec l'amour le plus fort et le plus géné-

reux. S'il eût été possible que son père lui

demandât quelque chose de plus , il n'eût

point balancé àyconsentir. Car son amour

étoitde beaucoup supérieur aux terribles

épreuves par lesquelles il devoit passer.

Une fournaise d'amour embrasa dès-lors ,

dévora et consuma ce cœur adorable ; mais

quelle immense , quelle ardente fournaise !

Tout le feu qui brûle dans le ciel les esprits

et les âmes bienheureuses ; tout celui qui a

été allumé sur la terre et qui le sera jus-

qu'à la fin des siècles dans le cœur des

justes et des saints , n'ont rien de compa-

rable au feu qui brûlale cœur de Jésus-

Christ; et il est certain, au moins pour ce

qui est des hommes,que tout ce qu'ils ont

eu, et qu'ils aurontàjamais d'amour pour

Dieu , ne sont que de foibles écoulemens ,

qui partent de cette source.

L'habitude de la charité est infuse dans

noscœurs avecle baptême; et elle nous im-

pose l'obligation de donner notre cœur à

Dieu, dès que nous avons assez de raison



(312)

pour le connoître. Combienpeu remplis-

sent cette obligation aussi-tôt qu'ils le peu-

vent ! combien peu persistent dans cette

donation en avançant en âge , et ne la ré-

voquent point , lorsque les occasions com-

mencent à se faire sentir? Ce privilége n'a

eu lieu que pour un très-petit nombre de

saints. Les autres , qui ont donné pleine-

ment leur cœur à Dieu , ne l'ont fait , ou

qu'après avoir perdu la grâce sanctifiante ,

ouqu'après avoirlong-temps balancé entre

Dieu et les créatures. La plupart vivent et

meurent , sans avoir jamais consenti à se

désaisir entièrement de leur cœur. Et puis-

qu'il le faut dire , de tant de personnes qui

font profession de piété, les âmes inté-

rieures sont les seules dont le cœur soit

tout à fait à Dieu : encore y a-t-il entre

elles du plus ou dumoins selon la mesure

de leur grâce et de leur correspondance.

Qui le croiroit! ce don de notre cœur, que

Dieu sollicite avec tant de force , qui lui

est dû si légitimement à tant de titres ,

que toutes les raisons prises de notre in-

térêtnous pressent de lui accorder. Ce don

est la chose du monde qui nous coûte le



(313 )

plus , pour qui nous ayions plus de répu-

gnance , et que nous lui refusions avec plus

d'obstination. Il faut que Dieu nous l'ar-

rache par une grâce spéciale; sans quoi il

ne l'obtiendroit jamais. Quelle honte pour

nous, et quel excès de misère causée par

le péché et par notre amour-propre , que

nous avions tant de peine à aimerDieu de

tout notre cœur !

Jésus-Christ a aimé son père de tout son

coœur; toutes ses affections ont été pour

lui, etdans toute l'étendue et la véhémence

dont il étoit capable. Il n'a rien aimé qu'en

vuede son père , et du même amour qu'il

avoit pour lui. Jamais le moindre partage.

Son cœur tendoit droit à Dieu , sans le plus

léger détour , avec une vivacité de mouve-

ment, une rapidité inconcevable; ouplutôt

il demeura toujours abîmé et perdu en

Dieu. Qu'aimoit- il dans sa sainte mère ,

dans Joseph , dans ses apôtres , dans

tous leshommes ? Dieu , uniquementDieu ;

il ne vouloit et ne pouvoity aimer autre

chose. Où sont les saints dont toutes affec

tions soient vouées à Dieu , qui n'ayent

aucun attachement humain , pour petit

I 14



(314)

qu'il soit , ou quidès qu'ils en aperçoivent

un ,le retranchent impitoyablement ! Qu'il

est difficile de n'aimer que Dieu seul en

tout ce qu'il nous commande ou nous

permetd'aimer ! etqu'un amour si pure est

rare !Nous croirions notre cœurtrop gêné ,

trop captivé , s'il étoit asservi à ce seul

amour; et nous ne pensons pas qu'au con-

traire en cela consiste sa vraie , sa parfaite

liberté , et que la moindre affection qui le

partage , est un obstacle qui l'empêche de

prendre librement son essor vers le sou-

verain bien.

Jésus-Christ a aimé son père de toutson

cœur; jamais il ne s'est recourbé sur lui-

même ; jamais il n'a jeté sur soi le moindre

regard de complaisance ;jamais il n'a rien

aimé par rapport à soi. L'amour - propre

n'a point existé , ni pu exister en lui , parce

qu'il n'avoit ni propriété , ni d'autre moi

que le moi du Verbe. N'aimoit- il donc pas

son âme, et même son corps ? Oui , il les

aimoit;maiscomme unis au Verbe, comme

appartenant auVerbe, et du même amour

qu'il a entant que Verbe de toute éternité

pour son père. Iln'est pas question pour



( 315 )

nous d'atteindre à cette ineffable pureté

d'amour; mais nous devons tendre à toute

lapureté queDieudésire , et dont sa grâce

nous rend capables , en attaquant de tout

notre pouvoir l'amour-propre , cet ennemi

irréconciliable de l'amour de Dicu , en l'af-

foiblissant chaque jour, en le poursuivant

jusque dans les derniers recoins de notre

cœur. Nous n'aimons Dieu qu'autantque

nous haïssons l'amour - propre. Et pour

haïr l'amour-propre comme il le mérite ,

pour le connoître même tel qu'il est, nous

avons besoin d'une lumière et d'une grâce

surnaturelles , que Dieu n'accorde que par

degrés à ceux qui sontdéterminés à l'aimer

de tout leur cœur.

Jésus -Christ a aimé son père de toutes

ses forces . Il n'a fait usage de son corps

que comme d'un instrument destiné à se-

conder l'âme dans les témoignages de son

amour. Il en a employé les forces å agir et

àsouffrir pour Dieu ; il ne lui a accordé de

nourriture et de repos,que pour le mettre

en état de suffire à de nouveaux travaux ,

et à de nouvelles souffrances : enfin , il a

livré par amour ce corps à tous les tour-



( 316 )

mens ; il en a versé tout le sang jusqu'à la

dernière goutte ; il l'a immolé enholocauste

sur la croix. Pensons - nous sérieusement

que ce corps que nous ménageons tous ,

doit être une victime d'amour; que toutes

les satisfactions naturelles que nous lui ac-

cordons , au-delà de la nécessité , sont au-

tantde larcins que nous faisons à l'amour ;

qu'il n'a de vie , de santé , de forces , que

pour être consacrées à l'amour ;que quand

nous lui épargnons le travail , ou que nous

prenons tant de soin de le soustraire à ce

qui l'incommode, le gêne , le fait souffrir ,

nous allons contre le précepte de l'amour :

à plus forte raison lorsque nous lui pro-

curons avec tant de recherche les plaisirs

des sens , que nous l'entretenons dans une

molle oisiveté , que nous ne sommes oc

cupés que de son bien-être, et que notre

âme en fait son idole , se dévouant à son

service, au lieu de l'user et de l'immoler au

service. de Diau ? Ah! combien sommes-

nous éloignés d'imiter en ce point Jésus-

Christ! Son corps fut la première chose

qu'il sacrifia à son père ; il ne l'a pris que

pour le faire mourird'une mort violente ;



(317 )

il ne l'a nourri et soutenu que dans cette

vue ; il ne l'a regardé toute savie , et traité

comme une victime. Cependant sa chair

étoit innocente , elle étoit sainte , et unie

immédiatement à la Divinité. Et la nôtre

est corrompue dans son origine ; elle est

rebelle à l'esprit ; elle nous porte au péché ;

elle est la principale source de nos péchés ,

et le grand objet de la plupartdes passions

est de satisfaire ses inclinations terrestres

etbrutales.

Jésus-Christ aaimé de toutes les facultés

de son âme. Sa mémoire , son entende-

ment , sa volonté , son imagination même

n'étoient remplis que de Dieu , ne s'exer-

çoient que sur Dieu , et n'étoient occupés

qu'à le servir. Le Verbe par son action

divine donnoit le branle aux puissances

de l'âme , et l'âme aux mouvemens du

corps : en sorte que tout étoit commandé

et dirigépar l'amour; tout tendoit et abou-

tissoit à l'amour. En sommes- nous là ?y

aspirons-nous par nos désirs ? nous effor-

çons-nous de tout notre pouvoir d'y par-

venir? A quoi s'occupe notre âme , qui

pense , qui veut toujours , et dont l'activité



( 318 )

ne souffre aucun repos ? Dieu , ou ce qui se

rapporte à Dieu, est-il l'objet de ses sou-

venirs , de ses réflexions , de ses affections ?

N'a-t-elle de vie etd'action quepourDieu?

Est-ce un principe surnaturel que lui im-

prime ses mouvemens , qui commande et

gouverne ses opérations , et qui les dirige

toutes vers l'amour de Dieu ? Voilà sans

contredit ce que doit être un chrétien ;

voilà du moins où il doit tendre avec une

ardcur infatigable , s'il veut aimer Dieu de

toute saforce. Cela est impossible ici-bas ,

direz-vous. D'où le savez - vous ? Vous ne

parlez ainsi , que parce que vous n'avez

pas encore commencé d'aimer. Ainmez ; et

vous verrez comment l'amour une fois

maître de votre cœur , s'emparera de tout

le reste, s'appropriera l'usage et la direc-

tionde vos facultés spirituelles et corpo-

relles , vous apprendra à lui consacrer vos

travaux et vos souffrances , vos plaisirs et

vos peines , ramènera tout à lui , et réduira

àsonunité cette multiplicité qui vous par-

tage et vous dissipe. L'amour commence

partout ramasser et rassembler au-dedans ;

de l'intérieur il se communique ensuite à



( 519 )

l'extérieur ; et il finit par posséder tout

l'homme. C'estunfeuqui du centre s'étend

de tous côtés , gagne tout , et transforme

en lui tout ce qu'il touche , après avoir

consumé ce qui lui est contraire.
1

CHAPITRE XXXVIII.

De l'amour de Jésus- Christ pour les

hommes.

-

L'AMOUR du prochain est une suite néces-

saire de l'amour de Dieu. Car on ne peut

aimer Dieu , sans aimer ce qu'il aime , et

qu'il vous ordonne d'aimer. Or Dieu aime

les hommes qui sont son ouvrage , et qu'il

n'a créés que pour les rendre heureux; et

il ordonne aux hommes , et spécialement

aux chrétiens , de s'aimer les uns les autres .

Ainsi il nous est aisé de juger de l'amour

que Jésus-Christ a eu pour les hommes ,

par celui qu'il a cu pour Dieu. La mesure



(520 )

de l'un a été la mesure de l'autre; et il les

a portée l'un et l'autre aussi loin qu'ils

peuvent aller. Pour m'expliquer encore

plus précisément , ces deux amours n'en

faisoient qu'un; ils étoient le même dans

leur principe, et ne différoient que dans

leur objet.

,

Les effets de l'amour de Jésus-Christ

pour nous nous sont connus ; la foi nous

les propose ; on nous en a instruit dès

notre enfance; et ils sont développés dans

une infinité d'ouvrages de piété. Mais nous

ne les méditons pas assez , et nous n'en

nourrissons pas assez notre cœur.

Jésus-Christ nous a aimés tous , non

simplement en général , mais chacun en

particulier ; il nous portoit tous distincte-

ment dans son cœur; et comme ce cœur

étoit d'une capacité immense , nous n'y

étions pas pressés , et l'affection qu'il avoit

pour les autres , ne nuisoit point à celle

qu'il ressentoit pour nous. En sorte que

chacunpeut s'approprier le cœur de Jésus ,

comme s'il avoit été le seul à en être aimé ;

et dire après saint Paul , ilm'a aimé , et il

s'est livré pourmoi. C'est ainsi que le soleil



(321 )

distribue salumière et sa chaleur à chacun,

avec autant de prodigalité , que s'il n'avoit

que lui à éclairer et à échauffer.

Jésus -Christ nous aaimés , lorsquenous

étions tous pécheurs , et indignes de ses

bonnes grâces . Enfans de colère par notre

naissance , à ce seul titre nous n'avions

aucun droit à l'amour de Jésus - Christ ;

non plus qu'à celui de son père; et quand

il eut refusé de nous racheter , quand il

nous eut abandonnés à la sentence d'une

mort éternelle prononcée contre nous ,

nous n'aurions point ànous en plaindre.

Combien moins de raison avoit-il de nous

aimer , après tant d'offenses personnelles

dont il voyoit que nous nous rendrions

coupables . 10

Il nous a aimés, quoiqu'il prévît quenon-

obstant son amour , nous continuerions à

pécher , et que nous l'offenserions lui-mê-

mepersonnellement , foulant aux pieds son

sang , et abusant des grâces qui en sont le

prix. Où sont les bienfaiteurs qui obligent,

lorsqu'ils savent qu'on ne les payera que

d'ingratitude , et qu'on tournera contre eux

leurs propres bienfaits ?

14



( 322 )

Ilnous a aimés , non pour lavie présente

qui passe comme un songe , mais pour la

vie future qui ne passera jamais; nonpour

nous délivrer dequelques maux temporels ,

et nous procurer un bonheur périssable ;

mais pour nous délivrer d'un malheur éter-

nel , et nous assurer un bonheur sans bor-

ne et sans fin. Nul autre que lui ne pouvoit

nous garantir de l'un , et nous mettre en

possession de l'autre; et nous étions perdus

sans ressource , s'il n'étoit venu à notre se-

cours.

-Il nous a aimés de lui même , de son

propre mouvement , sans que nous l'en sol-

licitassions , et même que nous pensassions

à l'en prier. Son amour a été un amour

prévenant , et gratuit; il n'avoit rien à es-

pérer , ni à attendre de nous ; il n'avoit

rien non plus à craindre de notre part, en

nous refusant son affection.

Mais comment nous a-t-il aimés ? de l'a-

mour le plus fort, le plus tendre , le plus

généreux , le plus effectif. Il n'a rien épar-

gné de tout ce qu'il pouvoit faire en notre

faveur , jusqu'à se mettre en notre place ,

et satisfaire pour nous à lajustice divine.



( 323 )

Il a pris sur lui nos péchés, et le châtiment

qu'ils méritoient. Il nous a ouvert le ciel

par son sang; et ce n'est que par l'applica-

tionde ses mérites que nous avons droit

d'y entrer. Il a consenti d'être aux yeuxde

son père un objet de malédiction , pour

attirer sur nous sa bienveillance , et nous

réconcilier avec lui. Il a voulu être traité

avec autant de rigueur que s'il eût été le

péchémême , pour engager sonpère à nous

adopter pour ses enfans , et à nous restituer

sonhéritage céleste dontnousétions déchus.

Comme notre médecin, non seulement

il a guéri nos maladies , mais il s'est appli-

qué à les prévenir. L'orgueil et l'amour-

propre sont les deux sources de nos maux.

Il nous en présente le remède dans son hu-

milité et sa mortification ; il a embrassé

un état pauvre , obscur , méprisable , pour

nous inspirer ledétachement des richesses ,

de l'éclat et des vains honneurs de la terre;

il a bu le calice des humiliations et des

souffrances , pour en ôter l'amertume; il

nous a de plus ouvert dans les sacremens

des sources de grâce , où il nous invite à

puiser selon nos besoins.

Comme maître , il nous a enseigné la



( 324 )

vérité qu'il avoit puisée lui-même dans le

sein de son père , il nous a découvert les

secrets de Dieu , et nousy a introduits àla

faveurde lafoi . Il nous a laissé dans l'évan-

gile une morale pure , sublime , qui nous

mène sûrement au bonheur , tant de la vie

présente, que dela vie future. AvantJesus-

Christ, connoissoit-on en quoi consistele

bonheur de l'homme ? Connoissoit-on le

chemin quiy conduit ? Qui ne sait lamul-

titude des systèmes , ou plutôt des erreurs

des anciens philosophes sur cette matière ?

Jésus-Christ d'une seule parole nous a ap-

pris qu'il est la voie qui mène l'homme au

bonheur , la vérité qui le montre , la vie

qui le renferme et qui le communique.

Comme pontife , il s'est sacrifié une fois

surla croix, et ilse sacrifietous les jours sur

nos autels , pour honorer en son nom et

aunôtre la majesté infinie de Dieu , pour

reconnoître la grandeur de ses bienfaits ,

pour expier nos péchés , pournous obtenir

les grâces nécessaires au salut. Tout autre

culteque celui où Jésus-Christ est offert et

s'offre lui-même , ne procure àDieu aucune

gloire , ne peut acquitter notre reconnois-

C



(325 )

sance, mi remettre la moindredenosoffen-

ses , ni nousprocureraucunegrâce.Cepon-

tife notremédiateur etnotre avocat, necesse

d'intercéder pour nous auprès de son père.

Comme pasteur , il conduit ses brebis

dans les meilleurs pâturages , où il les nour-

rit de sa propre chair , il les abreuvede son

propre sang ; il écarte les loups dévorans ,

qui sont les démons; il court après la bre-

bis égarée , jusqu'à ce qu'il l'ait trouvée , la

charge plein de joie sur ses épaules , et la

rapporte au bercail. Qui pourroit épuiser

le détail de toutes les marques de l'amour

de Jésus- Christ pour les hommes , et en

exprimer toute la vivacité et la tendresse ?

Celui qui nous a aimés de la sorte , a-t-il

droit de nous commander de nous aimer

les uns les autres ? A-t-il droit de se pro-

poserpourmodèle? Nous ordonne-t-ilrien

qu'il n'ait pratiqué le premier , et dela ma-

nière la plus excellente ? Serons-nous sur-

pris après cela de l'entendre nous dire : Je

vous donne un commandement nouveau ,

qui est de vous aimer mutuellement , com-

me je vous ai aimés ? Quoi deplus nouveau

en effet que le précepte d'un amour qui



( 326 )

n'avoit jamais eu d'exemple ? Aussi tout

l'univers fut-il étonné à la vue de la charité

qui régnoit entre les premiers chrétiens ;

et reconnut-il à cette marque les disciples

d'un Dieu mort victime de sa charité pour

les hommes. Il faut le dire en gémissant.

On chercheroit envain aujourd'hui parmi

la plupart des chrétiens de fidèles observa-

teurs du grand précepte du Sauveur. On

n'en apas même l'idée; et ceux qui l'ont, ne

le regardentque comme unpointde perfec-

tion.C'estquepouraimerdela sorte, etpour

s'en faire un devoir , il faut être intérieur ;

il faut vivre de l'esprit de Jésus - Christ; il

faut être entré bien avant dans son cœur.

Il estpourtant vrai que l'on n'appartient à

Jésus-Christ , qu'àproportion quel'on imite

sa charité ; et qu'il repousse loin de lui les

cœurs durs , indifférens , insensibles pour

le prochain , concentrés en eux-mêmes.

Je ne parle point ici de la compassion

naturelle ; c'est une bonne qualité , et qui

ensupposebeaucoup d'autres.Mais ce n'est

point une vertu surnaturelle , qui doit

s'exercer par un principe de grâce , etpar

les motifs les plus purs de la religion.Pour



( 327 )

avoir la charité, il ne suffit pas de ne pas

faire au prochain ce que nous nevoudrions

pasqu'il nous fit. La loi naturelle nous fait

cetteleçon ; et nous aurions honte d'yman-

quer , si l'amour-propre ne nous aveugloit.

Il ne suffit pas même de faire au prochain

tout le bienque nous voudrions qu'il nous

fit. Une telle charité, si elle se borne aux

choses temporelles , aux soins , aux atten-

tions , aux égards et aux prévenances , que

les besoins , la sensibilité, la délicatesse

des autres peuvent exiger, et qui font la

douceur et l'agrément du commerce de la

vie, peut être un fruit delabontédu cœur ,

del'éducation etde lapolitesse; et elle peut

même être dictée par l'amour-propre et

unerecherche raffinéede soi-même. Cepen-

dantcombien peude chrétiens se font une

loi de traiter le prochain comme ils dési-

reroient d'en ètre traités dans les mêmes

circonstances ! Combien peu se mettent à

saplace , et le mettentàla leur ; et se disent

à eux-mêmes : si j'étois en telle ou telle

situation , que souhaiterois-jequ'on fit pour

moi ? Commentvoudrois-je qu'on me par-

lât ? Je dois en user de même envers lui;



(328 )

et si j'y manque , je manque à Dieu , je me

manque à moi-même. Cette règle de con-

duite est d'un détail infini; et tantd'omis-

sions dont on se rend journellement cou-

pable , ne viennent quedecequ'onla viole ,

soit par défaut d'attention , soit faute de

bonnevolonté , soit parce qu'on ne se croit

pas obligé de se gêner et de s'incommoder

unpeu, pour rendre service , ou pour faire

plaisir à autrui.

Le chrétien vraiment charitable consi-

dère le prochain des yeux de la foi; il l'en-

visage comme son frère en Jésus-Christ,

comme l'enfant du même père , comme

ayant droit au même héritage , comme de-

vant vivre éternellement avec lui dans la

cité sainte , d'où le mien et le sien seront

bannis , et où tous jouiront encommun et

sans envie de la même félicité. Il se met

bienavant dans l'esprit qu'il doit , autant

qu'il se peut , être ici-bas à l'égard de ses

frères dans les mêmes dispositions où il

sera dans le ciel; leur vouloir, leur faire

tout le bien temporel et spirituel qui dé-

pend de lui; leur sacrifier , s'il est besoin ,

son travail , son repos , ses biens , sa répu-



(329 )

tation, savie même, à l'exemple de Jésus-

Christ , et s'estimer heureux par de tels sa-

crifices d'avoir quelque ressemblance avec

son maître . Hélas ! il nous en demande in-

comparablement moins qu'il n'a fait; et

nous trouvons qu'il en demande trop; et

il n'est point de loi qui nous coûte plus à

observer que cette loid'amour etde charité,

ni dont nous nous dispensions plus aisé-

ment , etavecmoins deremords. L'apôtrese

plaignoit que chacun ne songeoit qu'à son

întérêt, et qu'il oublioit celui de Jésus-

Christ. Car c'est l'intérêt de Jésus-Christ

que vous négligez , quand vous négligez

celui de vos frères . Il se tient fait à lui-mê-

me , tout ce que vous leur faites de bien

ou de mal , soit au temporel, soit au spiri-

tuel; et il déclare expressément que c'est

sur cette règle qu'il vous jugera , tantpour

vous recompenser que pour vous punir.

En vérité , nous n'y pensons pas. A chaque

page de l'évangile , nous trouvons des le-

çons de charité , des exemples de charité,

des motifs d'exercer la charité ; toute la loi

chrétienne se réduit à la charité ; et celui

qui aime son prochain , dit saint Paul , a



( 530 )

accompli la loi, dont la sainte dilection

est la plénitude; et non seulement onne

s'occupe pas de l'exercice de la charité;

mais on ne se met pas même en peine

d'en étudier les devoirs , et d'en mesurer

l'étendue . Elle est immense , cette étendue.

La charité du chrétien peut et doit avoir

lieu à l'égard de tous les hommes , et en

toutes choses , soit par le désir , soit par la

prière , soit par les effets .

CHAPITRE XXXΙΧ .

L'amour a fait à lafois le bonheur et le

tourmentde Jésus -Christ.

Lavéritéqueje vais tâcher de développer,

n'est connue par expérience que des seules

âmes intérieures , à qui elle se découvre ,

lorsqu'elles sont déjà avancées dans lavoie.

Elles en ontl'intelligence par le sentiment.

Pour le commun des chrétiens , ils la

croyent , parce qu'elle tient à la foi ; mais

ils ne la comprennent point , parce qu'ils



( 351 )

ne l'éprouvent pas , et qu'ils ne se mettent

pas en état de l'éprouver.

Deux choses sont incontestables dans

les principes de la foi ; la première , que

Jésus-Christ a été le plus heureux de tous

les hommes; laseconde, qu'il a été le plus

souffrant. Ces deux choses se sont parfaite-

ment conciliées en lui ; le bonheur n'a

pointdiminuéla souffrance ; et lasouffrance

n'a point affoibli le bonheur : il a été le

plus heureux , participant selon sonhuma

nitéàtout le bonheur quele Verbepouvoit

lui communiquer , uni intimement et in-

⚫séparablement au souverain bien , uni par

toutes les puissances de son âme , et par

tous les organes de son corps : en sorte

qu'il lui étoit impossible de rien désirer. II

a été le plus souffrant, parce qu'il a porté

des peines intérieures plus grandes , que

n'en ont porté , et que n'en pourroient

portertous les saints ensemble ; parcequ'il

a ressenti les rigueurs de la justice divine

à un point dont nul autreque lui n'étoit

capable ; parce que les tourmens qu'il a

endurés en son corps ont surpassé, quand

au sentiment qu'il en avoit, tout ce qu'ont



( 332 )

souffert les martyrs. Les peines de son

âme n'ont presque point eu d'intervalle

durant lecours de sa vie; elles lui étoient

toujours présentes , et elles agissoient sur

lui avec plus ou moins de force. Nous ne

pouvons pas estimer l'impression que ces

peines faisoientsurson corps, leslangueurs,

les foiblesses , l'abattement extrême où

elles se jetoient, lorsqu'il étoit en oraison.

Mais ce qui se passa en son agonie nous

fait juger de l'extrême violence de cette

impression. Ajoutons que dans ses peines

tant intérieures qu'extérieures , il éprouvoit

de la part de Dieu un délaissement pro-

portionné à ce que méritoit celui qui s'étoit

fait la caution de tous les pécheurs .

Quand nous considérons séparément le

bonheur de Jésus- Christ et ses souffrances ,

nous n'avons nulle peine à concevoir que

l'un et l'autre ont été à l'excès . Ce qui nous

embarrasse est comment ces deux choses ,

en apparence si contraires , s'accordoient

en lui. L'amour les accordoit. Il avoit ac-

cepté ses souffrances; il les aimoit ; il n'eût

pas voulu en être soulagé ; il préféroit cet

état auxjouissances les plus ineffables . Il se



( 333 )

faisoit en lui un miracle continuel pour

suspendre les effets merveilleux de l'union

hypostatique sur son âme et sur son corps.

De plus , son plus grand tourment venoit

de l'amour qu'il avoit pour son père , le

voyant ainsi offensé par les péchés des

hommes ,malgré le gage qu'il leur donnoit

en lui de son incompréhensible bonté , et

cet amour faisoit en même temps toutes

ses délices. Un autre tourmentqui ne cédoit

guères à celui-là , venoit de l'amour qu'il

nous portoit , lorsqu'il pensoit que son

sacrifice seroit inutile pour une infinité

d'âmes dont il n'empêcheroit pas , dont il

agraveroit même la perte et l'éternel sup-

plice. Mais le bonheur de ceux à qui sa

mort devoit ouvrir le ciel , le consoloit de

la perte des autres; et quant il n'eût dù

sauver qu'une seule âme , il eût été con-

tent de souffrir. Par une vue supérieure , il

acquiesçoit à la damnation de ceux qui ne

profiteroient pas deson bienfait ; et la paix

dont il jouissoit n'en souffroit aucune at-

teinte.

Ainsi l'amour partageoit son âme entre

deux sentimens , l'un doux et béatifiant ;



( 334 )

l'autre amer et crucifiant , qui venoient de

la même source , et qui se contrebalan-

çoient de manière qu'elle étoit également

contente de les éprouver l'un et l'autre , et

qu'elle n'eût pas voulu que le premier qui

dominoit toujours , diminuât la doulou-

reuse impression du second.

J'ai dit , et il est vrai , que l'amour

produit dans les âmes intérieures des effets

approchans. Ce n'est pas dans les commen-

cemens de la vie spirituelle , où pour l'or-

dinaire cet amourne leur fait goûter que

des consolations , pour les préparer aux

croix qui doivent suivre. Ce n'est pas non

plus lorsque la nature encore toute vivante

se révolte contre les peines , et fait les plus

grands efforts pour s'en délivrer , s'irritant

contre Dieu , qu'elle regarde comme un

cruel tyran. Je sais que la volonté n'a

nulle part en ceci ; mais il ne me semble

pas qu'on puisse encore dire que l'âme soit

souffrante etheureuse. Quanddoncpeut-on

ledire?C'est lorsque la natureétantdomp-

tée , elle n'oppose plus , ou presque plus

de résistance ; lorsqu'elle sentla peine sans

révolte , sans trouble , sans marmure :



( 335 )

lorsque l'amour a tellement pris le dessus ,

que la volonté acquiesce pleinement à ce

que Dieu ordonne ; lorsque l'âme est si

contente de souffrir , qu'elle ne voudroit

pas que la grandeur ou la durée de ses tour-

mens fussent diminuées ; qu'elle consent à

souffrir ainsi l'éternité entière , si tel est

lebonplaisirde Dieu , et qu'elle se main-

tient dans une paix inaltérable.

Alors il est exactement vrai que l'âme

est à la fois souffrante et heureuse. Il est

vrai que l'amour est en même temps le

principede son bonheur etde sa souffrance.

Car elle ne souffre que parce qu'elle aime

et autant qu'elle aime ; et par la même

raison elle s'estime si heureuse de souffrir,

que pour nulle chose au monde elle ne

voudroit changer d'état. N'a-t-on pas vu

dans cette situation des âmes généreuses

refuser les délices du ciel qui leur étoient

offertes ? N'en a-t-on pas vu demander à

Dieu pour toute faveur de nouvelles croix ?

Elles mettoient donc tout leur bonheur

dans la croix ,jusqu'à ne pouvoir vivre sans

elle . D'où leur venoit cette disposition ?

De l'amour , qui leur faisoit envisager la



( 336 )

volonté de Dieudans la croix , et sous cet

aspect la leur rendoit aimable et préférable

àtout.

Ces sentimens paroissent une chimère

aux chrétiens ordinaires , qui n'ont nulle

idée de la force prodigieuse de l'amour

divin. Mais il sont si réels , que quandDieu

a commencé d'éprouver une âme , si elle

est fidèle , il ne la quitte point qu'il ne l'ait

amené à cette manière de penser. Ce n'est

qu'alors qu'il met fin à ses épreuves ; tant

que l'âme désire cette fin , ellescontinuent,

et même elles redoublent. Il faut qu'elle

acquiesce à ce que Dieu l'exerce autant et

aussi long-temps qu'il lui plaira. Et ce n'est

point par violence que Dieu lui arrache cet

acquiescement; ce n'est point par déses-

poir qu'elle le donne. L'amour l'y dispose

peu àpeu et insensiblement : en sorte

qu'elle le donne de son plein gré ; et qu'il

ne lui est pas libre , en quelque sorte , de le

refuser , tant l'amour a pris d'empire sur



( 337 )

CHAPITRE XL、

Simplicité de Jésus- Christ. ກອນອ

-

97

COMMIOMME la simplicité est le caractère pro-

pre des perfections divines, qui ne sont in-

finies que parce qu'ellessont simples ; ainsi

elle est le distinctif des vertus de Jésus-

Christ , qui sont au- dessus de tout degré à

raison de leur extrême simplicité. Que

pourrai-je dire ici de cetteéminentequalité

qui échappe à toute expression , et qui se

laisse à peine saisir par la pensée? Notre

Seigneur m'aidera à en parler dignement,

et ceux qui liront ceci àm'entendre.

Les vertus sont simples, quand elles se

réduisent à un seul motif qui les anime, à

une seule intention qui les dirige , à une

seule fin à laquelle elles tendent. Telles

ont été les vertus de Jésus-Christ. Elles

n'avoient toutes d'autre motifque l'amour

I.
5



( 338 )

de Dieu , d'autre intention que la gloire de

Dieu , d'autre fin que l'accomplissement de

la volonté de Dieu; et ce motif, cette inten-

tion,cette fin ne sont absolument qu'une

même chose. De plus , ce motif n'étoit pas

susceptible d'aucun accroissement de pu-

reté ; cette intention d'aucune plus grande

droiture ; cette fin d'aucun épurement de

toute autre fin moins parfaite. Notre avan-

tage ,notre sainteté, notre bonheur étoient

aussiun motif, une intention, une fin , que

se proposoit Jésus-Christ. Mais son amour

pournous n'étoit qu'une suite de son amour

pour Dieu; notre perfection se rapportoit

à la gloire de Dieu ; notre bonheur étoit

renfermé dans la volonté de Dieu. Ainsi

tout cela étoit ramené à l'unité.

Les vertus sont simples dans leur exer-

cice , lorsqu'elles ne sont accompagnées ni

suivies d'aucune réflexion , d'aucun retour

sur soi , d'aucune vue d'intérêt personnel .

Telles ont été encore les vertus de Jésus-

Christ. Illes pratiquoit selon lesoccurences

par un pur instinct de la grâce , sans pré-

méditation , sans efforts , sans autre règle

que l'esprit de Dieu, sans réfléchiroşur

CI .I



(339 )

l'acte de vertu qu'il produisoit. Son âme

recevoit la motion divinepourparler,pour

agir , pour prier; et en le faisant , elle ne

mêloit rien de plus du sien , à ce qu'elle

étoit inspirée de faire, non pas même un

simple regard sur son opération.Tout étoit

direct; tout alloit à son père; rien ne s'ar-

rêtoit , ni ne revenoit à lui , et il ne s'envi

sageoit absolument en rien; il ne préten-

doit à rien pour lui-même , ni de la part

de Dicu , ni de la part des hommes.

NonseulementJésus-Christ étoitsimple

dans ses vertus et dans sa sainteté; il l'étoit

dans son extérieur; il l'étoit dans ses pa-

roles , il l'étoit dans sa conduite. Rien

d'affecté en lui , rien de trop grave , ni de

trop austère; rien qui le distinguât , ni qui

le fît remarquer , rien enfin qui eût pour

objet de frapper les yeux , et de donner

idéede sa personne. Tout étoitdivinen lui,

et rien ne paroissoit tel au sens humain ;

il falloit s'élever par la foi au-dessus de

toutes les apparences ,pour le reconnoître,

non seulement en qualité d'Homme-Dieu ,

mais même en qualité d'homme extraor-

dinaire.

t



(540 )

Nouspouvons comprendre à présent ce

que c'estquecette enfance spirituelle , dont

il faisoit de si grands éloges , et dont il

donnoit un admirable modèle ; pourquoi

I aimoit tant les enfans , pourquoi il les

embrassoit et les bénissoit ; pourquoi il

disoit : Si vous ne devenez tels que des

enfans vous n'entrerez point au royaume

des Cieux ; et encore : Quiconque se

rappetisera comme cet enfant sera le

plus grand dans le royaume des Cieux :

Et encore ; Laissez ces petits , et ne les

empéchez pas de m'approcher : car le

royaume des Cieux est pour ceux qui

leur ressemblent. C'est que l'enfance est le

symbole de la simplicité. L'enfant n'a ni

malice , ni détour , ni déguisement ; tout

ce qui se passe en son âme se montre sur

son visage. Il ne raisonne point ; ne ré-

fléchit point et se conduit par le cœur. Il

n'écoute qu'un instinct très-simple , que

Dieu luiadonné, et quile mène droit à son

but. Il est crédule ,parce qu'il ne se défie

de personne ; docile , parce qu'il ne sait

rien . Le sentiment de sa foiblesse lui

apprend à dépendre et à obéir.



( 341 )

Quand Jésus - Christ nous dit que telle

est l'image de l'enfance spirituelle ; qu'il

nous faut redevenir enfans , afin que Dieu

établisse son règne en nous ; si sa grâce ne

nous ouvre l'oreille , nous n'entendons rien

à ce langage; etnous lui dirions volontiers

avec Nicodème: Est-ce qu'un homme déjà

avancé en age , peut rentrer dans le sein

de sa mère , et naître de nouveau ? Oui ,

il le peut au sens spirituel; et jamais il ne

comprendra rien à ce que Jésus-Christ a

enseigné de plus relevé , et àce qu'il apra-

tiqué;jamais il ne pénétrera dans le fonds

de la morale évangélique , jamais il ne la

goûtera , s'il n'estmis dans la voie de l'en-

fance et de la simplicité.

Dieu endonne l'attrait dès l'entrée de la

vie intérieure; et les prémières opérations

delagrâce vont à simplifierl'âme. Il allume

d'abord le saint amour dans le cœur; il

lui apprend à agir uniquement par amour,

bannissant peu àpeu la crainte et les mo-

tifs intéressés. Il met dans la volonté une

certaine droiture , ennemie de toute malice

et de tout artifice ,qui lui inspire l'ouver-

ture de cœur, la candeur et l'ingénuité.



(342 )

Il débarrasse l'esprit d'une multiplicitéde

vues etd'intentions , qui ne font que par-

tager son attention: ramenant tout à la

gloire de Dieu , comme à l'intention qui

embrasse et comprendéminemment toutes

les autres. Il ne luiproposede mêmequ'une

seule fin , sa volonté , son bon plaisir , et

l'accoutume peu à peu à tout subordonner

à cette fin . De plus , au lieu de l'exercice

compliqué et fatigant des trois puissances

del'âme, qui s'exercent sur différens sujets ,

il la metdans une oraison simple , où l'es-

pritn'a pointd'autre objet qu'unevue con-

fuse et générale de Dieu , le cœur point

d'autre sentiment qu'un goûtde Dieu doux

etpaisible qui lanourrit sans effort , comme

lelait nourrit les enfans. L'âme aperçoit

alors si peu ses opérations , tant elles sont

subtiles et délicates , qu'il luisemble qu'elle

est oisive , et plongéedans une espèce de

sommeil. Encore au boutdequelque temps

ne lui permet-il pas d'y réfléchir , nimême

d'yjeterunregard. Enfin il la dégaged'une

multitude de pratiques dont elle se servoit

autrefois pour s'entretenir dans la piété ;

mais qui comme autant d'entraves ne fe-



(343 )

>

roientplus que la gener , et la retirer de

sa simplicité.

Voilà ceque Dieu fait de son côté pour

simplifier l'âme , et l'introduire dans la

sainte enfance. Ce qu'elledoit faire du sien

estde se tenirfidèlement dans l'étatoù Dieu

lamet, de ne point laisser travailler son

esprit , d'arrêter tout raisonnement , toute

réflexion ,toutepenséeinquièteoucurieuse;

de nel'appliquer à aucun sujet particulier ,

àmoins que Dieu nele lui présente ; de ne

point lire les livres spirituels pour les étu-

dier , mais pour les goûter; de se conser-

ver libre dans le coursde la journée , s'oc-

cupant uniquement de ses devoirs , ne se

mêlant point des affaires d'autrui , et ne

selivrant point trop aux siennes propres.

Ce qu'elle a encore à faire , est de veiller ,

mais doucement et paisiblement, sur les

mouvemens de son cœur , sur les désirs et

les craintes ; sur les sentimens de joie et

de tristesse qui s'y élèvent; et de les re-

primer si-tôt qu'elle les aperçoit ; c'est de

ne point y donner entrée aux objets du

dehors; de ne s'attacher à aucune créature

par des vues humaines et d'une manière



(344 )

naturelle; d'être en garde contre l'amour-

propre qui excite toutes les passions , selon

qu'il est flatté ou blessé ; qui se recherche

dans les choses spirituelles autant et plus

qu'en aucune autre , qui s'entretient dans

des retours et de vaines complaisances ;

qui porte l'âme à semirer et à s'applaudir ,

ouà se dépiter et se désoler , à présumer

de ses forces , ou à se décourager et s'a-

battre. Toute action de l'esprit, tout mou-

vementdu cœur dont la grâce n'est pas le

principe, estcontraire à la simplicité ; tout

ce qui ramène l'âme à soi , au lieu de

l'enfoncer et de la perdre en Dieu, est une

véritable duplicité;toute œuvre extérieure

qui n'est pas de l'ordre ou du bon plaisir

deDieu ,jette l'âmedansla mutiplicité. Les

pratiques mêmede piété , si l'on s'en charge

trop , si l'on y met trop d'empressement ,

si l'on s'y asservit trop , sont un obstacle

à la simplicité. Souvenons-nous sans cesse

des paroles du Sauveurà Marthe , qui s'em-

pressoit avec tant d'affection à le servir :

Marthe , Marthe , vous étes inquiète , et

vous vous troublez au sujet de beaucoup

de choses. Or il n'y en a qu'une qui soit



(345 )

nécessaire. Votre sœur Marie , assise tran-

quillementàmes pieds ,uniquement atten-

tive à m'écouter , à choisir la meilleure

part , qui consiste dans la simplicité , et

non dans la multiplicité : aussi jouit-elle

en repos de ma présence , et goûte-t-elle

la douceur de mon entretien : tandis que

la diversité des objets , etla vivacité de votre

action vous dissipent et vous troublent.

La simplicité se communique de l'in-

térieurà l'extérieur ; et de deux personnes

dévotes ,un œil clairvoyantdiscernera sans

peine à l'air , à la contenance , au parler ,

aux gestes , à la démarche , celle qui est

intérieure et simple, de celle qui ne l'est

pas. Il n'est pas possible de rendre ce que

Dieu imprime sur le visage , dans les re-

gards , dans les paroles et dans le maintien

d'une âme qu'il possède. Tout le monde

en est frappé ; très-peu remontent à la

cause, qui n'est autre que cette admirable

simplicité , laquelle se repand du dedans

sur le dehors . Qu'un chrétien qui n'étoit

pas intérieur,ledevienne; queDieu prenne

possession de lui dans l'oraison , et le fasse

entrerdans l'enfance spirituelle : son exté

15*



( 346 )

rieur changera, sans qu'ily pense , ni même

qu'il s'en aperçoive.

CHAPITRE XLI.

De l'abnégation de Jésus- Christ.

UNE des sentences les plus célèbres de

Pévangile est celle- ci : Si quelqu'un veut

venir àmasuite , qu'ilse renonce lui-même ,

qu'il prenne sa croix , et qu'ilme suive. (1)

Puisqu'on ne peut marcher à la suite de

Jésus - Christ , qu'après s'étre renoncé soi-

même, c'est une preuve qu'il nous a donné

le premier l'exemple de ce renoncement.

Car il n'exige rien de nous , qu'il ne l'ait

pratiqué dans le plus haut point de per-

fection.

Mais la difficulté est d'expliquer en quoi

apu consister le renoncement intérieur de

J.-C. Nous découvrons sans peine ce qu'il

y a à renoncer en nous. Tout y est cor-

(1) Math. XVI. 24 .



(347 )

rompu par le péché; tout nous éloigne du

bien ,etnous porte au mal. Nos sens , notre

imagination , pour peu que nous les écou-

tions , sont pour nous des écueils; notre es-

pritpropre , notre volontépropre sont en-

core plus dangereux ; l'un nous aveugle,

l'autre nouspervertit. L'orgueil etl'amour-

propre dont nous sommes paîtris , sont la

source de tous les vices , et mettent en jeu

toutes nos passions. Il est donc nécessaire ,

pour suivre Jésus-Christ, que nous nous

renoncions en tout ce qui appartient au

corps et à l'âme. Il n'est pas de chrétien

bien instruit de ses devoirs , et zélé pour

sonsalut , qui ne convienne engénéral de

cette vérité , lorsqu'ily réfléchit. S'il n'en

vient pas toujours à la pratique , il ne peut

l'imputer qu'à salâcheté , et il est forcé de

se condamner devant Dieu.

Mais enquoi Jésus-Christpouvoit-ilavoir

à se renoncer ? Sa chair étoit pure , sainte ,

divinisée ; elle ne pouvoit éprouver aucum

mouvement de concupiscence ; elle étoit

soumise en tout à l'esprit , comme l'esprit

l'étoit lui-même à la grâce. Il n'accordoit

à lanature que les soulagemens indispen



( 348 )

sables; et dans ce qu'exigeoient les besoins

du corps , il étoit absolument incapable

d'aucun excès . Pour ce qui est de son âme ,

toutes ses facultés gouvernées immédiate-

ment par le Verbe , conspiroient non seu-

lement au bien , mais au plus parfait. Ses

premiers mouvemens étoient essentielle-

mentdroits; et loin d'avoir à les réprimer ,

comme ils étoient tous surnaturels , inspirés

et dirigés par la grâce , il n'avoit qu'à les

seconder et à les suivre. D'ailleurs , il en

étoit tout-à-fait le maître ; et il ne s'en éle-

voit aucun en lui que de son expresse vo-

lonté qui étoit impeccable. Tout étoit par-

faitement réglé en lui , tant au-dehors

qu'au-dedans; et l'on ne pourroit supposer

sans blasphème que cela ne fût pas ainsi.

Jésus- Christ n'avoit donc aucun besoin de

se renoncer en rien ; la chose est évidente.

Aussi n'est-ce point par besoin , mais

par pur amour , par pur esprit de sacrifice

qu'il s'est renoncé; et en quoi ? En tout. A

quel point ? Au plus haut point dont un

Homme-Dieu étoit capable. ) ( а вышитоз,

Il a renoncé à son corps , à toutes les

exemptions qui lui étoient dues en vertu dé



( 349 )

l'unionhypostatique , soumettant sa chair

auxbesoins , aux foiblesses , aux infirmités

humaines , à la douleur , à la mortmême.

Il a renoncé à l'état glorieux et aux délices

célestes qui appartenoient àcette chair dès

le moment de son union : voulant qu'elle

eût enpartage la pauvreté et ses privations ,

le travail et la mortification , la souffrance

et les humiliations. Il a renoncé à ce corps ,

jusqu'à l'assujettir à une mortviolente , et

à des tourmens également douloureux et

ignominicux.

Ilarenoncéàson repos , n'ayant éprouvé

ici-bas que travail , que peine , que con-

tradiction , que calomnies , que rage et fu-

reurdelapart deses ennemis , et du démon

qui les suscitoit ; se voyant en butte dès le

berceau à leur malice et à leur envie ;

obligé de fuir en une terre étrangère , de

changer souvent de lieu , de se cacher pour

échapper aux dangers qui le menaçoient.

Il a renoncé à son honneur , ayant con-

senti à être mis en paralèle avec un scé-

lérat , et à le voir préféré à lui , et jugé

plus digne de vivre ; à être chargé devant

tous les tribunaux des accusations les plus



(350 )

odieuses , sans dire un seul mot pour sa

défense ; à être bafoué , outragé , traité

comme un insensé, un roi de théâtre , un

faux prophète ; à être dépouillé , flagellé ,

mis en croix comme un vil esclave , et in-

sulté sur la croix même avec le dernier

mépris , et la plus cruelle dérision.

Il a renoncédevant son père àson inno-

cence et àsa sainteté , se chargeant volon-

tairement de tous les péchés des hommes ,

trouvant bon que son père les transportat

sur lui , devenant ainsi à ses yeux un objet

d'horreur et de malédiction , et se dévouant

au plus terrible des anathèmes ,comme un

coupable justement réprouvé.

Il a renoncé à ce témoignage intime et

consolant que rend la conscience à tout

juste dans les plus grandes épreuves inté-

rieures ou extérieures , se voyant couvert

denos crimes , commes'illes eût réellement

commis , les regardant comme personnel ,

se les reprochant , en concevant la douleur

la plus amère , en subissant le châtiment

avec toute la confusion intérieure et l'hu-

miliation d'un criminel, et reconnoissant



(351 )

sincèrement qu'il en méritoit encore da-

vantage.

Il a renoncé à ce qui pouvoit adoucir

infiniment l'amertume de son calice , la

consolation de savoir qu'il ne le buvoit

pas en vain pour la très-grande partie du

genre humain. Il est mort , connoissant

avec autant de certitude que de clarté, que

le nombre des élus sauvés par sa mort

seroit incomparablement plus petit que

celui des réprouvés , qui ne profiteroient

pas de ses grâces , ou mêmequi en feroient

le plus horrible abus. Il est mort , sachant

que ce gage de son amour extrême pour

nous seroit unjour à une foule de libertins

et d'impies , un motif de ne pas croire en

lui , de lui insulter, de le blasphémer , de

lui marquer plus de mépris et de haine

que les juifs eux-mêmes.

Il a renoncé à toutes les consolations

qu'il pouvoit recevoir de son père , à tous

les témoignages de tendresse qu'il avoit

droit d'en attendre ; jusqu'à consentir d'en

être abandonné, et de rendre le dernier

soupir dans cet abandon.

Est- ce assez de renoncemens ? et ceux



( 552 )

qu'il exige , je ne dis pas du commundes

chrétiens , mais des âmes les plus éprou-

vées , approchent-ils de ceux-là ? Ce qu'il a

fait en ce genre l'autorise-t-il suffisamment

à nous dire que , pour marcher à sa suite ,

il faut nous renoncer nous -mêmes ? Le

détail où je viens d'entrer, et que je n'ai

pas épuisé , effraye notre imagination ,

notre raison , notre foi même ; et que

seroit-ce , si nous étions capables de con-

cevoir la grandeur de ces renoncemens en

eux-mêmes , et l'excès d'amour avec lequel

il les a embrassés et pratiqués dans toute

leur étendue , sans laisser échapper , ni

former au-dedans de lui , le moindre re--

gret , la moindre plainte.

Après un tel exemple , le précepte du

renoncement à soi - même devroit- il pa-

roître aussi dur aux disciples de Jésus-

Christ ? Que nous demande-t- il qui ne soit

bien au-dessous de ce qu'il nous montre

en sa personne , et que , sans parler de l'a-

mour que nous lui devons , nos plus chers

intérêts ne nous obligent à lui accorder ?

Puisque nous ne sommes pas sensibles aux

motifs tirés de l'amour et de la reconnois-



( 353 )

sance, soyons-le du moins àceux quinous

sont personnels. Il nous demande de nous

renoncer autant qu'il est nécessaire pour

éviter l'offense de Dieu. Est-il rien de plus

juste? Et quand il ne l'ordonneroit pas ,

ne devrions - nous pas nous y porter de

nous - mêmes ? N'est-il pas de notre plus

grand intérêt de ne pas offenser Dieu , ni

nous exposer au danger de l'offenser ? Ne

perdons-nous pas tout en perdant sa grâce ?

Est- il quelque gêne , quelque privation ,

quelque mortification,que nous ne devions

être toujours prêts à nous imposer , pour

conserver un bien de cette importance ?

Dieu a mis pour nous le bonheur éternel

à ce prix; il ne promet sa possession qu'à

ceux qui l'auront aimé sur la terre. Il est

maître de ses bienfaits ; mais cette condi-

tion est si raisonnable , et même si néces-

saire , que notre conscience ne peut s'em-

pêcher d'y souscrire. Où est-ce l'aimer ,

que de nepas vouloir veiller assez sur soi ,

et se faire assez de violence , pour ne pas

se mettre en danger de pécher et d'en-

courir sa disgrâce ? Cependant ce renonce-

ment va déjà bien loin. Si l'on renonce



( 354 )

sincèrement au péché, il faut fuir toutes

les occasions de pécher ; il faut combattre

en soi les inclinations qui nous portent au

péché ; il faut garder ses sens , faire la

guerre aux passions , observer tous les

mouvemens de son cœur : parce qu'il n'est

rienen nousqui ne soit corrompu et enclin

au péché. Tout cela se tient; l'un est la

suite de l'autre; mais il ne suffit pas de re-

noncer au péché mortel ; le renoncement

doit s'étendre à tout péché véniel , et l'on

ne doit s'enpermettre aucunde propos dé-

libéré : parce que le péché véniel , par voie

dedisposition et parvoie de punition , con-

duit au péché mortel.

De plus , si je résiste volontairement aux

grâces de Dieu; si je ne prends pas sur

moi de faire tout le bien auquel elles me

sollicitent ; de le faire aussi souvent que

l'occasion s'en présente , nonobstant toute

répugnance , et quoi qu'il m'en puisse

coûter : Dieu me retirera ses grâces ; et ce

sera ungrand hasard , si dans de certaines

circonstances critiques , dans de certaines

tentations pressantes ,je netombe point en

quelque faute grieve. Mais à quel renon-



( 555 )

cement , à quelle mortification.continuelle

entoutes choses la grâce ne me conduira-

t-elle pas , si je veux y être attentif et

fidèle ?

Mais comment serai-je attentifhabituel-

lement à la grâce , sans la retraite , le re-

cueillement , le silence, la pratique de la

- présence de Dieu , le fréquent usage dela

prière , et même de l'oraison ? La voix de

Dicu ne se fait entendre qu'au cœur qui se

maintient dans une possession continuelle

de lui-même , qui évite la dissipation , la

curiosité, l'empressement, la trop grande

activité; qui se tient en garde contre les

fantômes de l'imagination

foule de pensées et de désirs , pour le

moins inutiles , qui l'assiégent sans cesse.

Quelle source inépuisable de nouveaux re-

noncemens ! Et comment serai -je fidèle à

la grâce , s'il est un seul point en quoije

suis résolu de ne pas me renoncer ? Là

grâce s'attachera à me demander ce point;

et si je le lui refuse obstinément , puis-je

répondre des suites ?

, contre une

Le poids de la nature m'entraîne vers

les choses de la terre; elles s'offrent sans



( 556 )

cesse à mes yeux; je suis dans la nécessité

dem'en occuper, et les besoins du corps

me forcent d'en user. Je vis au milieu de

personnes qui les estiment , qui les recher-

chent, qui ne se croyent heureuses que

par leur possession; qui ne pensent qu'à

cela, qui ne parlent que de cela; et qui mé-

prisent , qui fuyent ,qui rejettent ceux qui

ne sont pas dans les mêmes sentimens.

Puis-je lutter , comme je le dois , contre le

poids de la nature ; puis-je m'élever au-

dessus des objets terrestres par des vues

surnaturelles ; puis-je m'en occuper sans

m'y attacher; regarder les besoins du corps

comme une triste nécessitéà laquelle Dieu

m'a assujetti , et gémir eny satisfaisant;

puis-je tenir boncontre le respecthumain,

contre les discours et les exemples qui

m'environnent , contre les railleries , les

mépris , l'aversiondes mondains , sans pra-

tiquer l'abnégation dans un degré éminent,

dont je ne puis néanmoins me dispenser ,

si je veux mettré mon salut dans une en-

tière pureté ? Voilàà quoi je suis obligé par

la seule vue de mon intérêt; et c'est cette

vue qui apeuplé les déserts , et qui a en-



( 357 )

gagé tant de chrétiens de l'un et de l'autre

sexe à faire un divorce absolu avec le

monde.

Que ne ferons donc point l'amour de

Dieu et le désir de marcher à la suite de

Jésus-Christ , sur une âme touchée de ces

grands motifs , sur une âme qui s'oublie

elle-même , pour ne songer qu'aux inté-

rêts deDieu , sur une âme disposée à s'im-

moler au bon plaisir de Dieu, et qui ne

connoîtd'autre bonheur que l'accomplisse-

ment de sa volonté ? Est-il un genre d'ab-

négation , un sacrifice , une épreuve , à

quoi puisse se refuser un cœur épris de

l'amour divin , un cœur qui va puiser son

courage , sa générosité, son parfait désin-

téressement dans le cœur adorable de Jé-

sus ? Ames intérieures , âmes que ce Dicu

sauveur a choisies pour ses épouses , ah !

que cette parole qui effraye les autres , est

douce et attrayante pour vous: Quiconque

veut venir à ma suite , qu'il se renonce

lui-même , qu'il se charge de sa croix , et

me suive ! Que n'êtes-vous pas prêtes à sa-

crifier , pour posséder Jésus ! attirées par

l'odeur de ses parfums, vous brûlez d'en



( 358 )

vie de courir dans le chemin qu'il vous a

frayé , et de le suivre à la trace de son

sang. Mériteriez-vous ses plus tendres ca-

resses , ses faveurs les plus intimes , si vous

n'étiez dans ces dispositions ? Ne vous

tiendriez-vouspasindignes du titre d'épou-

ses , qui est l'unique objet de votre ambi-

tion?

Oui ,mon Sauveur ,je sais que me re-

noncer est la même chose que me donner

à vous ; que je ne puis vivre de votre vie ,

qu'autant que je mourrai à moi-même.

Que votre grâce me fasse donc produire

en ce moment un acte de renoncement tel

que vous le désirez de moi , et le plus par-

fait dontje suis capable. Qu'elle m'aide

ensuite àle mettre enpratique dans toute

la suite de ma vie , et que par une mort

entière à lanature , elle me conduise entre

vos bras , pour n'être plus séparée de

yous.



( 359 ))

11

CHAPITRE XLII.

Comment Jésus- Christ a traité lesb

affaires de son Père .

--

Nous allons voir encore un parfaitmo-

dèle de renoncement à soi-même dans la

manière dont Jésus a traité les affaires de

son père. Il est venu sur la terre pour la

plus grande œuvre qui pût attirer un Dieu

ici-bas , pour procurer à son père une

gloire digne de lui , pour manifester son

nom aux hommes , pour détruire l'empire

du démon qui se faisoit adorer sous le

nom des fausses divinités , pour opérer le

salut du genre humain. Il étoit dévoré

d'amour pour son père , et de zèle pour

ses intérêts; il ne voyoit qu'avec une ex-

trême douleur le règne du démon et il

brûloit d'envie d'y mettre fin; il gémissoit

sur la malice , l'aveuglement et la perte

des hommes ; et il n'aspiroit qu'à les sanc-

tifier , à les éclairer , à les sauver. Tous

,



( 360 )

les moyens de réussir dans cette grande

entreprise étoient entre ses mains ; et de

quelque manière qu'il eût voulu la con-

duire , lui qui réunissoit la sagesse à la

puissance , il n'étoit pas possible qu'elle

manquât. Mais son père avoit tout réglé;

il lui avoit marqué la route qu'il devoit

suivre. Le plan de l'exécution étoit tracé ;

il l'exécute avec la plus grande fidélité ,

sans en rien omettre , sansy rienchanger ;

avec le plus grand désintéressement , ne

se regardant point soi-même, et se mettant

tout-à-fait de côté ; avec un parfait sacrifice

de sonesprit etde sa volonté ; ne se per-

mettant ni réflexion , ni raisonnement , et

forçant pour obéir toutes les répugnances

naturelles .

Quand à la manière dont il devoitglo-

rifier son père , il étoit réglé que ce seroit

par la voie des opprobres et des humilia-

tions. Ce moyen paroissoit contraire à la

fin proposée ; l'opprobre du fils devoit ,

ce semble , rejaillir sur le père ; et la rai-

son consultée ne pouvoit pas en juger

autrement . Mais Jésus - Christ n'écoute

point la raison ; il sait que la sagesse de



((361))

sonpère est infinie ; qu'il est incompré-

hensible dans ses desseins ; qu'il n'appar-

tient pas à une raison créée de prononcer

sur les vues de l'Eternel , ni de s'ingérer

dans ses conseils. Il se soumet donc à ce

moyen , il l'approuve , il l'embrasse avec

la plus parfaite confiance qu'il tournera à

la gloire de Dieu , quoiqu'il en puisse ar-

river de la sienne , dont il ne se met pas

en peine storeb

Il étoit réglé qu'il terrasseroit le démon ,

en se laissant vaincre par lui ; que cet ad-

versaire deDieuqui, commedit saint Paul,

avoit l'empire de la mort , et l'exerçoit

impitoyablement sur tous les hommes ,

l'exerceroit aussi sur lui ; et que son

triomphe prétendu seroit le principe de sa

destruction. Quelle répugnance Jésus ne

devoit-il point avoir à succomber sous les

coups de celui qu'il venoit désarmer ! et

comment pouvoit - il croire qu'il seroit

victorieux par sa défaite ? Il le crut sans

hésiter , assuré de l'infaillibilité des me-

sures prises par son père. Combien ne

dût-il pas lui en coûter , pour consentir à

subir le joug de la mort , dont il étoit
I. 16



( 362 )

exempt ? Il y consentit; laissant à son père

le soin de remédier aux suites de ce coup

en apparence irréparable.

Il étoit réglé qu'il sauveroit les hommes

par le plus grand crime dont les hommes

pussent se rendre coupables ; et que son

sang versé par leurs mains seroit la source

de leur salut. Quelle contradiction plus

révoltante au sens humain le plus éclairé !

Jésus-Christ la dévore , cette contradic-

tion ; il sait que son père peut tout con-

cilier, et qu'il conciliera tout ; il s'aveugle

par obéissance ; et il ne doute point de

l'effet d'une cause qui naturellement doit

produire un effet opposé.eachin

Al'égard du temps , pour retirer l'u-

nivers de l'esclavage du démon , le père

attend que le démon soit au comble de sa

puissance , que l'idolâtrie soit protégée de

toutes les forces de l'Empire romain ; que

lemonde soitplongé dans laplus profonde

corruption, etqueles fausses lumières d'une

philosophie orgueilleuse , impie , volup-

tueuse, sejoignent aux ténèbres épaisses du

paganisme. C'est dans ce moment que

Jésus-Christ paroît au monde , et que le



( 363 )

champ de bataille lui est ouvert. Ce n'est

pas tout ; il ne devoit vivre sur la terre

que trente-trois ans. Et de cet espace si

court , il étoit régléqu'il en passeroit trente

entièrement inconnu au monde, et occupé

d'un travail obscur dans la boutique d'un

artisan. Car il est certain que sa vie pu-

blique n'a duré que trois ans et quelques

mois. Que devoit penser Jésus-Christ de

cette circonstance de sa mission , qui sem-

bloit y mettre un obstacle invincible ?

Pourquoi n'ayant que si peu de temps

pour accomplir le plus vaste dessein , et

le plus difficile , celui de changer pour la

croyance et pour les mœurs la face de

l'univers, faut-il que presque tout ce temps

se consume , sans qu'il se découvre aux

hommes , et qu'il les instruise , sans qu'il

leur fasse connoître son père ? Quel tour-

ment pour son amour et pour son zèle

que cette retraite et ce silence ! Il demeure

caché , il se tait , etse réduit à travailler et

à prier , hâtant par ses désirs également

ardens et soumis le moment où il mettra

la main à l'œuvre pour laquelle il est en-

voyé. Et il avançoit plus cette œuvre en



(364 )

1001280

restant ainsi dans l'obscurité , qu'il n'eût

pu faire par les prédications les plus tou-

chantes et les miracles les plus signalés ,

en sortant de l'ordre qui lui étoit marqué

par son père. Menghaedo, liezeu unb
Pour les lieux où Jésus-Christ devoit

139 016

annoncer le vrai Dieu , ilnous semble que

comme le vrai Dieu étoitoit ignore de toutes

les nations, il eût fallu que par un miracle

qui ne lui eût rien coûté , Jésus- Christ se

transportât partout et que par la force

invincible de ses raisons

commod

et par l'éclat de

ses prodiges , il détrompât tout l'univers .

Du moins s'il devoit fixer sasa mission en un

endroit , il paroissoit plus à propos que ce

fût à Rome , maîtresse du monde alors

connu; et que de-là comme d'un centre

sa doctrine se répandit chez tous les peu-

ples , qui , pour la religion comme pour

le reste eussent.reçu sa peine la loi des

empereurs etdu sénat romain. Mais Dieu

en avoit ordonné autrement. Jésus-Christ

ne prêchera l'évangile que dans la Judée ,

a un peuple obscur , ignorant dans les

sciences prophanes , séparé de tous temps

des autres peuples , qui les haïssoit , et qui

,

112-00



( 365 )

en étoit haï et méprisé. Encore n'établira-

t-il point sa mission dans la capitale , où

il ne paroîtra que par occasion et comme

en passant ; mais dans les petites villes et

les bourgades de la Galilée , contrée d'où

les juifs étoient persuadés que le grand

prophète ne devoit point sortir ; en sorte

que pour eux c'étoit une raison plausible

de nepas ajouter foi à Jésus-Christ. Pour

les gentils , c'est-à-dire tout l'univers à

l'exception des juifs , il ne leur portera

point la parole , ils ne connoîtront ni sa

personne , ni son caractère , ni l'objet de

sa venue; et ils n'en entendront parler

que lorsqu'il leur sera livré par les juifs ,

pour être mis à mort comme un malfai-

teur. C'est uniquement sous ce rapport

qu'il leur sera connu d'abord.. Il déclare

lui-même qu'il n'est envoyé qu'aux brebis

de la maison d'Israël qui se sont égarées ;

il appelle les gentils des chiens à qui il ne

convientpas de donner le pain des enfans ;

et en envoyant prêcher les soixante et

douze disciples , il leur défend expressé-

ment d'aller chez les gentils. Ainsi sa car-

rière sera bornée à la Judée ; et il est

3



( 366 )

venu néanmoins pour éclairer et instruire

l'univers ; et il n'est point d'autre nom

donné aux hommes , par qui ils puissent

être sauvés . Il se soumet à cet arrange-

ment de la Providence , tout incompré-

hensible qu'il est à la raison humaine.

Devant se choisir des coopérateurs , et

les prendre parmi les juifs, il étoit naturel

qu'il choisît les plus considérés , les plus

habiles , les plus éloquens , les plus ca-

pables à tous égards de faire impression

sur le peuple; et puisqu'après sa mort ils

devoient se disperser chez les nations , il

paroissoit nécessaire que ce fussent dés

hommes versés dans les lettres humaines ,

au fait des fables du paganisme , et des

systèmes de la philosophie. Point du tout.

Dieuvoulut qu'il s'attachât douze hommes

sans éducation , sans savoir , sans élo-

quence , sans aucun des talens ou des

avantages qui peuvent donner quelque

considération ; si grossiers du reste ,

d'un esprit si borné , qu'ils ne compre-

noient rien à sa doctrine , et qu'ils ne

l'entendoient que dans un sens humain ,

n'ayant aucune intelligence des écritures ,

et



(367 )

:

1

et des prophéties qui le regardoient. Il

pouvoit leur ouvrir le sens ; mais son père

ne le lui permettoit pas ; et ils persévé-

rèrent dans cette ignorance et cette stupi-

dité jusqu'à sa mort. Si Jésus-Christ eût pu

donner quelque chose à la réflexion et au

raisonnement , n'eût-il pas jugé l'exécu-

tion de son entreprise absolument impos-

sible avec de tels instrumens ? Il s'appuya

sur la puissance de son père , et sur la

sagesse de ses conseils ; et ne laissa point

agir en lui la raisonhumaine, qui ne devoit

pas être écoutée dans un dessein tout sur-

naturel.

Pour ce qui est du succès , il étoit arrêté

qu'iln'en auroitpresqu'aucunde sonvivant,

et qu'à la fin tout se tourneroit contre lui ,

etsembleroit renverser ses espérances A

peine put-il rassembler autour de lui un

petitnombrede disciples , laplupart de la

lie du peuple , dontla foi étoit foible , et

ne portoit que sur les effets sensibles de

ses miracles , sans remonter à leur cause ,

ni à leurbut. Deuxou trois des principaux

juifs crurent enlui ; mais ils n'osoient se

déclarer , et ils ne l'alloient voir que de



((568 ))

nuit, comme fit Nicodême , par la crainte

des juifs. Le peuple qui le suivoit , qui

admiroit sa doctrine , qui étoit étonné de

sés prodiges , changea tout à coupdesen-

timens , dès qu'il le vit au pouvoir de ses

ennemis ; il lui préféra un séditieux , un

homicide; il demanda sa mort à grands

cris , et forçalejuge à la lui accorder. De

ses apôtres même l'un le trahit , l'autre le

renonça , tous l'abandonnèrent. On peut

jugerpar-là dela fidélité des autres. Nous

espérions , disoient les disciples d'Em-

maüs le troisième jour après sa mort ; ils

n'espéroient donc plus. Mais qu'avoient-ils

espéré ? Qu'il délivreroit Israël. De quoi ?

de la captivité du démon ? Non ; du joug

des Romains . Les autres, sans en excepter

les apôtres , n'attendoient de lui rien de

plus; etquand ils le virentmort , ils per-

dirent toute espérance , malgré les assu-

rances réitérées qu'il leur avoit données de

sa résurrection. En un motil étoit réglé

dans le conseil de l'Eternel , que la nation ,

dépositaire unique des promesses , qui

Pattendoitcomme son Messie et son libé-

rateur, le renonceroit en sa qualité de

:



(369 )

Messie , de Roi , de Prophète , et le met-

troit à mort comme un blasphémateur ,

pour s'être dit le fils de Dieu. Mourir en

croix entre deux voleurs , voir tous ses

travaux anéantis , ne laisser après lui que

l'incrédulité et le désespoir dans le cœur

de ceux qui s'étoient attachés à lui , telle

devoit être la fin , tel le fruit de la mission

du Sauveur. Il le savoit , il est vrai. Mais

cette connoissance même devoit naturel-

lement le décourager , le rebuter , lui faire

abandonner une entreprise dont l'issue

devoit lui être si funeste. La plus grande

vertu, ayant devant les yeux une si affreuse

perspective , pourroit-elle se soutenir , et

persévérer jusqu'au bout , si elle donnoit

prise sur soi à la moindre réflexion , si

elle écoutoit tant soit peu la nature ? Oui ,

Jésus-Christ savoit que les choses tourne-

roient de la sorte ; et c'est en cela que con-

siste la merveille de son abnégation , et

de son abandon entre les mains de son

père. S'il eût tenu à lui-mêmepar quelque

endroit , s'il se fût envisagé en rien ; s'il

eût été capable de raisonner le moins du

monde : j'ose le dire : son dessein eût

16 *



( 370 )

manqué , son père n'eût pas été glorifié ,

ni l'univers racheté , ni lui-même élevé ,

selonson humanité, au comble de la puis-

sancedans le ciel et sur la terre; parceque

tout cela étoit attaché au mauvais succès

apparent de son entreprise.

On dira qu'il étoit instruit d'avance de

ce qui arriveroit après sa mort; qu'il avoit

annoncé que quand il auroit été élevé de

terre , il attireroit tout à lui ; qu'il étoit

assuré que ce qu'il n'auroit pas fait par

lui-même , il le feroitpar ses apôtres . J'en

conviens; mais il ne faut pas croire qu'il

fit usagede cette vue pourse soutenirdans

ses travaux , etdans ses peines ; il ne s'y

arrêtoit pas ; et ilne lui étoit pas même

libre d'y réfléchir , pour en tirer quelque

consolation. Ce ne seroit pas connoître

l'intérieur de Jésus-Christ, que de penser

que le motifdu succès , connu et imman-

quable, influât pour rien dans ses déter-

minations etdans sa conduite. S'il en par-

loit quelquefois à ses disciples, c'étoitpour

les fortifier ; mais il ne s'en servoit pas ,

et il ne pouvoit pas s'en servir à dessein de

s'animer lui-même. Sa force toute divine



(371)

n'avoit pas besoin d'un tel soutien ; et son

renoncement absolu à tout intérêt per-

sonnel ne souffroit pas qu'il s'y appuyat.

C'est ainsi qu'il traita la grande affaire de

son père ; il n'y vit que lui ; il ne se confia

qu'en lui; il ne songea qu'à accomplir en

tout sa volonté ; et il ne pensa à lui-même

que pour se dévouer et s'immoler. leirtan

Appliquons-nous bien à considérer ces

deux choses. La manière dont a été con-

duit le grand dessein de la rédemption du

monde , et les dispositions intérieures de

Jésus - Christ dans son exécution. Dieu

pourra se servir un jour de nous pour sa

gloire; etpourlebien spirituel duprochain.

Car ce sont les âmes intérieures , et qui

lui sont toutes dévouées , qu'il employe

ordinairement en ces occasions . Mettons-

nous d'abord bien avant dans l'esprit , pre-

mièrement ,que Dieu est infinimentjaloux

deconduirepar lui-même toutes les œuvres

qui intéressent directement sa gloire. Se-

condement , que le plan de ces sortes

d'œuvres est toujours conçu et formé sur

leplan qui a dirigé la sagesse éternelle dans

l'œuvre de la rédemption; parce qu'en



( 372 )

effet toute œuvre qui tend à la gloire de

Dieu et au salut des âmes est une dépen-

dance et une suite du grand ouvrage de

la rédemption . Troisièmement , que les

moyens employés par Dieu pour l'accom-

plissement de ces œuvres , n'ont par eux-

mêmes aucuneproportion , aucun rapport

naturel avec la fin qu'il se propose ; que

souventmême , à ne consulter que la raison

humaine, ilsy paroissent absolumentcon-

traires. C'estqu'en effet il estdignedeDieu,

lorsqu'il veut que toute la gloire d'une

entreprise lui revienne , d'agir par des

moyens qui tirent de lui seul toute leur

vertu , qui déconcertentlasagessehumaine,

jusqu'à lui paroître une folie. Quatrième-

ment, que les obstacles et les difficultés

naturellement invincibles , les contradic-

tions , les absurdités et les impossibilités

apparentes , doivent se rencontrer en ce

qui porte le caractère d'œuvre de Dieu , et

que c'est à cette marque qu'elle se fait re-

connoître, ob, only slepopestasrashnoo

Une fois convaincus de ces vérités , il

nous est aisé de juger quelles doivent être

nos dispositions pour seconder Dieu en de



( 373 )

2

tels desseins. La première est, qu'iln'y

faut point agirdenous-mêmes ; mais atten

dre que Dieu nous employe comme des

- instrumens ; nous rendre attentifs et sou-

ples à ses inspirations, et nous tenir dans

une entière dépendance de la grâce. La

seconde , que notre devoir est de nous

assujettir au plan tracé par la Providence ,

àmesure qu'elle le découvre : ce qu'elle ne

fait que peu à peu , pour exercer notre foi;

parconséquent qu'il ne faut point laisser

travailler notre esprit pour chercher des

moyens , pour imaginer des ressources ,

pourremédier auxinconvéniens ; mais nous

servir de ce que Dieu lui-même nous met

sous la main, de ne point compter sur

notre industrie, et pour quelque raison

que ce soit, ne rien déranger de notre

chefdans l'ordre de ses desseins. La troi-

sième , denepointnous étonnerdes contre-

temps qui surviennent ; de nous attendre

àtout ce qui est capable dedéconcerternos

vues humaines , de nous décourager , de

ruiner nos espérances ; il nous semblera

quelquefois que nous tournons le dos à

notre but , que nous reculons au lieu d'a-



( 374)

vancer,que tout est désespéré. N'aban-

donnons point l'ouvrage ; et redoublons

alors de confiance. Dieu prend presque

toujours pour arriver à ses fins une route

en apparence toute opposée; il nous cache

ses ressources; et nous touchons au terme,

lorsquenous nous encroyons plus éloignés

que jamais. La quatrième enfin., est de ne

nous regarder en rien nous-mêmes dans

l'œuvre de Dieu, de n'y envisager ni notre

intérêt , ni notre réputation ; de consentir ,

siDieu le veut ainsi, à prendre une peine

inutile ; de sacrifier notre repos , notre vie

même.Ongagnetout , en perdanttoutpour

Dieu. Il faut même pousser le sacrifice

jusqu'aux choses qui nous paroissent inté-

resser directement la gloire de Dieu , et

notre perfection. Nous ne sommes debons

jugesnide l'une ni de l'autre ; et quand la

volonté deDieunous estclairement connue,

nousn'avons rienà craindre ni pour l'une ,

ni pour l'autre. Il arrive quelquefois qu'au

commencement ou dans le cours de ces

entreprises , Dieu en révèle le succès Ne

nous appuyons jamais sur ces sortes de

révélations , quelqu'assurés que nous en



( 375 )

puissions être ; n'y réfléchissons pas volon-

tairement dans la vue de nous soutenir ;

et surtout ne nous en servons pas pour

nous diriger. Nous irions contre l'inten-

tion de Dieu ; il ne révèle jamais rien au

préjudice de la foi ,dont l'exercice fait sa

gloire et notre mérite. Ce qu'il révèle est

toujours accompagné d'une certaine obs-

curité , qui n'est bien éclaircic que par l'é-

vénement. La révélation est vraie ; mais

l'interprétation que nousy donnons pré-

maturement ,est presque toujours fausse ,

et ne sertqu'à nous induire en erreur. Cet

avis estde laderniere conséquence ;et l'on

peut poser comme un principe que pour

les révélations quiregardentl'avenir , l'évé-

nement seul en est le véritable interprète ,

etqu'en aucun cas elles ne doivent servir

denourriture au propre esprit , ni de di-

rection pour la conduite. παρτέριε

Ce que je viens de dire , il faut l'appli-

quer avec proportion aux affaires tempo-

relles ; elles sontdans l'ordre de la Provi-

dence; Dicuveut en tirer sa gloire et notre

satisfaction. Pour cela il est nécessaire qu'il

les gouverne; et si nous savions le consul-



(36 )

ter, et nous soumettre à sa volonté , il en

prendroit un soin spécial . N'ayons donc

jamais de projet fixe et arrêté , dont nous

désirions la réussite , à quelque prix que

ce soit. N'y mettons point trop d'empres

sement et d'ardeur; ne nous livrons point

à l'impatience et au chagrin , quand les

choses tournent autrement que nous le

souhaitons. Mais avant tout tâchons de

découvrir dans la prière quel parti Dieu

veut que nous prenions , et comment il

faut nous conduire pour lui être agréables,

Suivons ensuite les vues qu'il nous aura

données. Soyons indifférens pour le succès :

persuadés que toutes choses contribuent

au bien de ceux qui aiment Dieu.Peu nous

importe de réussir ou non dans nos des-

seins,pourvu que lagloirede Dieu etnotre

salut n'y soient point intéressés ; et cela

n'arrivera jamais , si avec une intention

droite; et une parfaite soumission à ce que

Dieu ordonnera , nous ne donnons rien à

la passion dans les projets que nous for-

mons , ni dans la manière de les poursuivre.

Il faut être bien mort aux choses d'ici-bas ,

et à soi-même , pour se comporter ainsi.



( 377 )

T

2 CHAPITRE XLldJalatoot

bsbios

Jésus-Christ n'est révélé qu'aux petits .
J

JEE vous bénis mon père , s'écria Jésus-

Christ dans une occasion , de ce que vous

avez caché ces choses aux sages et aux

prudens, et les avez révélées auxpetits . (1)

Les choses dont il parle sont le mystère de

l'Incarnation et ses suites. Ce mystère est

unmystère de petitesse , et même d'anéan

tissement. Par son union avec la personne

du Verbe , l'humanité en Jésus-Christ est

tellement abaissée , qu'elle devient mora-

lementun véritable néant. Ce néant moral

s'humilie encore , en passant par les états

les plus méprisables selon nos idées hu-

maines , en embrassant la pauvreté , l'obs-

curité , l'abjection , tous les genres d'op-

probres , le supplice le plus infâme. Ce

n'est point assez ; il pousse l'humiliation

(1) Math . XI. 25. 26.00-aged no 1200 , 100



( 378 )

intérieure , jusqu'à se revêtir de tous nos

péchés , jusqu'à en éprouver devant Dicu

toute la confusion , jusqu'à en prendre sur

soi le châtiment , et s'en juger digne. Et

parce qu'en Jésus-Christ il n'y a qu'une

seule personne , c'est cette personnedivine

qui s'approprie le sentiment , laconfusion ,

le châtiment du péché , avec toutes les au

tres humiliations qui ne sont rien en com-

paraisonde celle-là .

Chrétiens sages et prudens de votrepro-

pre sagesse , ( carje ne m'adresse ici qu'à

vous ) vous croyez ce mystère , et vous en

scelleriez la foi devotre sang;vous le dites ,

etje n'en doute pas. Mais vous n'en appro-

fondissez pas , vous n'en pénétrez pas les

raisons ; vous ne le goûtez pas ,votre cœur

n'enestpas touché; vous n'en êtes pasmoins

sensibles , délicats , orgueilleux. Vous en

faites peut- être l'objet de vos spéculations

sèches et subtiles ; mais ce fonds inépuisa-

ble de morale surnaturelle qu'il renferme,

vous est tout-à-fait inconnu , et vous n'en

tirez aucune conséquence pratique pour

entrer dans la voie d'une solide humilité.

Qui , c'est en Jésus-Christ , c'est dans les



(379 )

고

dispositions intimesde soncœur, bienplus

quedans l'appareil extérieur de sa bassesse

etdesesignominies , qu'ilfaut étudier cette

vertu; vous n'en prendrez la véritable idée

que là; vous n'apprendrez que là à l'esti-

meret à l'aimer par-dessus toutes les autres

vertus morales ; vous toucherez au doigt

qu'il n'y apoint, ni ne peuty avoir de vrai

christianisme sans elle.

Savez-vous cela ? Non, vous ne le savez

pas. Tous vos sentimens , toutes vos pa-

roles , toute votre conduite le témoignent.

Etpourquoi l'ignorez-vous ?Parce quevous

ne voulez pas renoncer à votre propre sa-

gesse ; parce que vous n'approchez de Jé-

sus-Christ , et que vous ne lisez son évan-

gile qu'avec une raison pleine d'orgueil et

de suffisance ; parce que jamais vous ne

vous êtes faits petits àl'oraison , et que vous

êtes révoltés de la seule pensée de vous

présenter devant Dieu comme des enfans ,

mettantàses pieds toutes vos lumières pré-

tendues , et consentant à être aveugles en

vous-mêmes , afin d'être éclairés d'en haut.

Vous repoussez la petitesse , vous en avez

horreur; et c'est pour celamême que Dicu



( 380 )

vous cache ses secrets , et les trésors infinis

de la sagesse renfermés en Jésus-Christ

Vous croiriezdégraderladignité humaine ,

si vous faisiez un plein et entier sacrifice

de votre raison , et vous ne songez pas que

le chrétien, qui est tout surnaturel , nepeut

s'édifier et s'élever que sur la dégradation

et la destruction de l'homme superbe. Ja-

mais vous ne serez rien devant Dieu par

l'endroit où vous serez quelque chose en

vous-même. Creusez jusqu'aux fondemens

de l'orgueil ; arrachez-les ; qu'il n'en reste

pas lemoindre vestige ; et vous commen-

cerez alors à connoître et à goûter la lon-

gueur, la largeur et laprofondeur de l'hu-

milité de Jésus-Christ. Vous trouverez dans

vous-même et dans le désordre étrange de

votre nature les raisons de cetteincompré-

hensiblehumilité. Vous serez étonnésqu'un

și puissant remède n'ait pas eu la vertu de

vous guérir , et que votre volonté rebelle

ait résisté jusqu'ici à son efficacité. Ainsi

votre propre cœur d'une part , et de l'autre

le cœur de Jésus , vous offriront les motifs

les plus pressans de vous confondre , de

vous rappetisser, de vous anéantireoiod



(( 381) )

19 2Ceciregardé tous les chrétiens qui ne

sont pas intérieurs; qui ne se mettent pas

en peine de le devenir; qui dans le cœur

ne font nul cas de la vie spirituelle , et de

la voie de recueillement et d'oraison qui y

conduit; qui jugent des chosesdeDicu par

le propre esprit , auquel ils sont détermi-

nés à ne pas renoncer ; qui vont même

quelquefois jusqu'à blasphémer , combattre

et condamner ce qu'ils ignorent. Jésus-

Christ les avoit tous en vue , lorsqu'il bé-

nissoit son père d'avoir caché aux sages et

aux prudens les mystères de l'évangile .

Plusieurs d'entre eux se flattent de con-

noître à fond la religion': parce qu'ils ont

passé une bonnepartie de leur vieàl'étude.

Mais s'ils ne l'ont pas envisagée du côté de

l'humilité; s'ils n'ont pas tourné de ce côté

leur principale attention ; si pour réussir

dans cette étude, ils n'ont pas commencé

parhumilier leur esprit etleur cœur; peut-

être seront-ils en état de disputer et derai-

Sonuer savamment surles matières dethéo-

logie;mais je leurdis hardiment etje leur

soutiens qu'ils ne connoissent pas même

les élémens de cette science divine, qui



( 382 )

n'est pas destinée à faire des raisonneurs et

des savans ; mais des saints , des hommes

profondément humbles. O ! qui pourroit

persuader cette importante vérité à ceux

qui par état sont proposés de Dieu pour

enseigner la religion aux autres , et les en-

gager à la pratiquer ! je réduis tout pour

euxà un seul point : qu'ils deviennent pe-

tits , et qu'ils apprennent aux autres à le

devenir.
19

Pour vous , âmes simples et enfantines ,

qui convaincues de votre incapacité à com-

prendre les choses divines , vous êtes ren-

dues les disciples du Saint-Esprit ; vous à

qui son onction enseigne tout , et pour qui

les ténèbres de la foi me sont une source

de lumière: je vous félicite de ce que le

père céleste vous a révélé ce qu'il tient ca-

ché à tant d'autres. Vous devez ces hautes

connoissances à l'humilité ; mais souvenez-

vousqu'elles nevous sontdonnéesquepour

vous rendre plus humbles. Faites-les donc

servir à croître dans cette admirable vertu .

Le mystère de Jésus-Christ ne vous est

découvert qu'à cette fin ; et si vous en faites

ce saint usage, il vous sera toujours mani-



( 383 )

festé deplus en plus. Commevous ne devez

jamais vous lasser de l'approfondirvous ne

devez pas non plus cesserdevous enfoncer

dans l'humilité. Au moment où vous vous

arrêteriez , et où vous mettriez quelques

bornes à la perte de vous-mêmes en Dieu ,

vos lumières s'arrêteroient , elles s'obcur-

ciroient , et vous vous exposeriez à les per-

dre. Dieu ne les accorde point pour qu'on

s'y repose , pour qu'on y prenne unesub-

tile complaisance, pour qu'on se préfère

aux autres qui en sont privés; mais pour

qu'on s'en fasse un motif de s'abaisser , et

de se laisser détruire de plus en plus par

l'opération anéantissante de lagrâce. Pour-

quoi Jésus-Christ a-t-il été le plus humble

des hommes? parce qu'il a été le plus

éclairé sur la grandeur de Dieu , et sur le

néant de la créature. Et par où a-t- il mé

rité cette plénitude de lumières surnatu-

relles ? parce que, comme dit saint Paul ,

le premier acte libre qu'il ait produit, a

étéde s'anéantir devant son père. La pre-

mière lumière que nous recevons du ciel ,

doit produire ennous l'humilité; et c'est

l'humilité qui nous mérite ensuite toutes



( 384 )

les autres . Ce sont deux abîmes dont l'un

attire l'autre . Notre élévation enDieu nous

'enfonce ennous-mêmes ; et notre abaisse-

ment ennous-mêmes augmente notre élé-

vation enDieu , εί 19

<

2016 201

15 CHAPITRE XLVupino

не
resup sab

Jésus - Christ ennemi du faux zèle.
a

ног до тер

JÉSUS - CHRIST passant par une ville de

Samarie pour se rendre à Jérusalem , les

samaritains ennemis déclarés des juifs , lui

refusèrent le passage. Sur quoi les deux

frères , Jacques et Jean , animés d'un zèle

mal entendus pour la personne de leur

maître , voulurent faire usage , pour le ven-

ger , du don des miracles qu'il leur avoit

communiqué. Seigneur , lui dirent - ils ,

voulez-vous que nous disions que le feu

descende du ciel, et qu'il les consume ?

Mais se tournant vers eux il les reprit ,

disant : Vous ne savez à quel esprit vous

appartenez . Le fils de l'homme n'estpas



( 385 )

venu pour perdre les âmes , mais pour les

sauver. ( 1) Ces deux apôtres vouloient em-

ployerle pouvoir surnaturel qu'ils tenoient

de Jésus - Christ àvenger ses injures per-

sonnelles ; et Jésus pleinde douceur et de

miséricorde , ne songeoit qu'à pardonner ,

et qu'à expier les outrages commis contre

sa personne. Ils vouloient ôter la vie à ses

ennemis par un châtiment du ciel , qui ap-

prît à le respecter et à le craindre. Mais

Jésus , loin de vouloir faire périr les corps ,

n'étoit venu que pour sauver les âmes ; et

les gagner à Dieu en leur donnantdutemps

pour se repentir , et en les y excitant au-

dedans par sa grâce , au-dehors par sa pa-

tience et sa clémence. Aussi étoit-il écrit

de lui qu'il ne briseroit point le roseau

froissé , et qu'il n'éteindroit point la méche

encorefumante. (1 ) Les caractères du zèle

de Jésus-Christ ont été d'être infiniment

vif pour les intérêts de son père , de con-

cilier cette vivacité avec une bonté et une

tendresse extrême pour les pécheurs , qui

le portoient à en avoir compassion; à leur

(1) Luc. IX. 54. et seq. - (2) Math. XII. 20.

Isai . XLII. 1. et seq.

1.
17



( 586 )

faire grâce , lorsqu'il les voyoit humiliés ;

et à ne point les abandonner à leur malice ,

qu'ils ne fussent tout-à-fait obstinés et en-

durcis ; enfin de n'avoir nul intérêt propre ,

ct de ne point se venger lui-même, sous

prétexte de prendre en main la causede

son père , avec laquelle la sienne paroissoit

si étroitement liée.

Tel doit être notre zèle ; et s'il n'est for-

mé sur celui de Jésus-Christ , il ne sera

jamais exemptde défauts; et il seramême

souvent suspect à juste titre. Qu'est-ce que

le zèle ? C'est une jalousie pure et sincère

de la gloire de Dieu , qui nous fait souffrir

impatiemmentqu'onydonne atteinte , et

qui nous porteàl'empêcherou à la réparer.

Mais en premier lieu , cezèle , pour être

une vertu , doit être surnaturel dans son

principe. Il faut que ce soit la grâce qui

l'allume en nous , et qui le dirige et lemo-

dère dans son exercice. Si la nature s'en

mêle , si le caractère y entre pour quelque

<chose, si l'on suitl'ardeur du temparem-

ment et la vivacité de l'imagination : l'in-

tention peut être bonne; mais ily aura de

l'excès dans les paroles ou dans l'action,



( 387 )

Lamarque du vrai zèle est une parfaite

possesion de soi-même, où l'on s'anime

autant que le sujet le demande , mais sans

que la paix du cœur en souffre. La grâce

a son feu , et sa sainte impétuosité ; mais

au fond elle est tranquille, et ne dérange

riendans l'économie intérieure d'une âme

qu'elle possède. Lors donc que nous nous

sentons agités et troublés , lorsque l'ima-

gination s'échauffe , et qu'il s'élève en nous

des émotions naturelles ; lorsqu'on se livre

à son caractère, et qu'il mène la grâce au

lieu de la suivre, il faut se défier de son

zèle , se retenir , et ne rien précipiter.

En second lieu , le zèle doit être éclairé ,

et il ne peut l'être comme il faut, que par

la lumière divine. Saint Paul reprochoit

aux juifs de son temps qu'ils avoient du

zèle pour Dicu ; mais que ce zèle n'étoitpas

selon la science. (1) C'est qu'ils se laissoient

aveugler par leurs préjugés; et quepréve-

nus en faveur de leurs fausses lumières ,

ils n'étoient plus capables de discerner la

vérité. Un zèle de cette nature avoit rendu

(1) Rom. X. 2.



( 388 )

saint Paul lui-même persécuteur. Que ce

défaut est commun, et qu'il est difficile

d'en guérir ! sans examiner, sans consulter ,

sans prendre les mesures nécessaires pour

s'instruire du fond des choses; souvent

même n'ayant pas la capacité requise , et

rempli néanmoins de la bonne opinion de

soi , on se prévient , on se passionne , on

s'entête , on s'avance et l'on ne peut plus

revenir sur ses pas ; on n'est plus en dis-

position d'écouter , ni même en état d'en-

tendre ; on condamne ou l'on approuve à

tort et à travers soit les choses , soit les

personnes ; et l'on nuitinfiniment à la cause

de Dieu, croyant la servir. Les deux apô-

tres repris par Jésus-Christ étoientdans ce

cas ; leur zèle étoit un effet de leur igno-

rance; mieux instruits du véritable esprit

de l'évangile , ils n'auroient pas conçu la

pensée et le désir de punir les samaritains.

Le zèle peu éclairé pour la réforme des

abus de l'église , a produit presque toutes

les hérésies qui se sont élevées , depuis les

siècles d'ignorance. Le zèle peu éclairé a

causé des dommages considérables aux or-

dres religieux , parce qu'on s'y estmal pris



( 389 )

pour y rétablir l'ancienne discipline. Le

zèle peu éclairé a porté et porte encore

beaucoup de personnes à condamner les

voies d'oraison comme contraires à la so-

lidepiété ; et la direction des âmes , comme

sujette aux plus grands inconvéniens . En

général , c'est le zèle peu éclairé qui , sous

prétexte de retrancher les abus , a supprimé

les meilleurs choses , et en a même intro-

duitde mauvaises. Les supérieurs ecclésias-

tiques , séculiers ou réguliers, les prédica-

teurs , les confesseurs , les directeurs , ne

peuvent trop s'appliquer à acquérir les lu-

mières nécessaires pourbienjugerdetout

ce qui leurpasse par les mains , pour éviter

tout excès , soit de relâchement , soit de

sévérité dans leur morale , pour donner

dans le tribunal des décisions justes , pour

conduire sûrement les âmes à la perfection.

Ces lumières s'acquièrent par l'étude , par

le recours aux personnes habiles , et sur.

tout par la prière , et par un humble dé-

fiance de son proprejugement.

Entroisième lieu , il doit être exercé avec

toute la douceur possible. Point de voies

violentes; pointd'aigreur; point d'injures ,



( 390 )

ni de reproches amers et trop sensibles.

Voyez comment Dieu lui-même se conduit

ici-bas à l'égard des pécheurs , dans ses

propres offenses. Fait-il tout d'abord écla-

ter contre eux sa justice ? Au premier pé-

ché les précipite-t-il dans les flammes éter-

nelles ? Il en a le droit, et nul ne pourroit

s'en plaindre. Mais non ; il représente dou-

cement au pécheur son crime; il l'invite au

repentir , il attend patiemment qu'il re-

vienne à lui; s'il le châtie, c'est toujours pa-

ternellement , et avec des vues de miséri-

corde. En un mot il met tout en œuvre

pourgagner et changer la volonté ; et jus-

qu'au dernier moment où se consomme

l'impénitence finale, il n'est pas permis de

présumerque Dieu ait abandonné tout-à-

fait le pécheur, sans aucun espoir de par-

don. Vous conviendrez sans doute que vo-

tre zèle pour Dieu doit être conforme, au-

tant qu'il se peut , au zèle qu'il a pour lui-

même. Vous n'avez pointla correction des

abus , et l'amendement des mœurs plus à

cœur que lui ; vous ne sauriez employer

des moyens plus efficaces que les siens.

Agissezdonc au-dehors comme il agit au-



(591 )

dedans. Que vos avis, que vos invitations ,

que vos reproches secondent les siens; tra-

vaillez de concert avec la grâce; et pour

cela que la grâce elle-même vous anime ,

vous dirige , vous soutienne dans l'exercice

de votre zèle . Ne vous rebutez pas ; ne vous

impatientez pas ; ne vous portez point à

de fâcheuses extrémités , qui feroient nat-

tre le désespoir dans l'âme de votre frère ,

etdontvous auriez ensuite à vous repentir.

Ne renoncez pas non plus à la correction ,

parce qu'à la première ou à la seconde fois

ellen'aurapas réussi. Revenez àla charge;

attendez les occasions favorables; et n'aban-

donnezpoint commeincorrigible celuiqui,

malgré vos réprimandes , retombe encore

dans la même faute. Il entre dans cette

conduite un dépit secret de l'amour-pro-

pre, irrité de ce qu'il n'obtient pas du

premier coup ce qu'il demande; il y entre

de l'orgueil , et l'on se croit méprisé. Ah !

si Dieu en agissoit de même à notre égard ,

où en serions-nous ? Vous voulez corriger

efficacement. Appliquez-vous donc à ga-

gner le cœur ; faites-vous aimer; montrez

à votre prochainune tendresse de père ;



( 392 )

A

qu'il sente ce qu'il vous en coûte pour le

reprendre ; et que c'est à regret que vous

avez recours aux remèdes amers. C'est ici

qu'il faut traiter les autres , comme en pa-

reil cas vous voudriez en être traité vous-

même.

Enfin , que votre zèle soit tout-à-fait pur

et désintéressé. Ne vengez jamais vos pro-

pres injures , sous prétexte que Dieuy est

offensé. Ne croyez pas , comme beaucoup

de supérieurs , que manquer à la règle , ce

soitvous manquer à vous-même ; comme

beaucoup deconfesseur , que de ne pas se

rendretoutde suite à ce que vous exigez ,

ou de ne pas s'assujettir fidèlement à ce

que vous avez prescrit , ce soit un mépris

de votre autorité ; comme beaucoup de

directeurs , que si l'on s'écarte le moins

dumondede vos méthodes et de vos pra-

tiques , on n'a point de confiance en vous

onnevous rendpoint l'obéissance qui vous

est dûe. Si l'on n'y prend garde de très-

près , il se mêle beaucoup de personnel

dans notre zèle pour Dieu et pour le bien

des âmes . C'est nous-mêmes que nous en-

visageons ; c'est notre amour-propre que



(593 )

nous cherchons à contenter ; c'est notre

domination que nous prétendons exercer ;

ce n'est pas le règne de Dieu , mais lenôtre

que nous voulons établir. De-là cette dé-

licatesse extrême , cette facilité à se cho-

quer , cette disposition à s'irriter , cette

dureté , cette tyrannie , cette hypocrisie

même qui allègue les droits de Dieu , tan-

dis qu'elle ne pense qu'à faire valoir les

siens propres .

Le détail sur cette matière du zèle seroit

infini ; et elle mériteroit un ouvrage à part

pour être traitée dans toute son étendue.

Ce que je puis ajouter , c'est que le zèle

ne s'exercera jamais comme il faut sans la

charité et l'humilité; que l'on ne sauroit

posséder ces deuxvertus àuncertaindegré,

que par la pratique de l'oraison ; et que

Dieu n'accorde le don d'oraison qu'aux

âmes qui lui sont entièremens dévouées ,

et déterminées à suivre en tout la conduite

de la grâce. C'est encore , que le zèle par-

faitdans son principe et dans son exercice

estla consommation de la vertu , le fruit

de l'union divine et de la mort totale à

soi-même. C'est pourquoi il faut l'avoir

17*



(394 )

long-temps exercésur soi-même, avantque

d'être en état de l'exercer sur les autres .

CHAPITRE XLV.

Aversion de Jésus-Christ pour lesfaux

Docteurs.

C'EST une chose digne de remarque que

Jésus-Christ qui étoit la douceur même ,

tant de bonté envers les plus grands pé-

cheurs , ait témoigné tant d'aversion et

d'indignation contre les scribes et les pha-

risiens , ces hommes si zélés en apparence

pour l'observation de la loi , qui se pi

quoient d'être plus justes que les autres ,

et qui poussoient l'exactitude jusqu'aux

dernières minuties. Nulle part il ne les

ménage; entoute occasion iltient en garde

contre eux , et ses disciples , et le peuple.

Il en fait le portrait , et met augrand jour

tous leurs vices; il les charge de ses plus

terribles malédictions. Ils étoient pourtant



( 395 )

lesdocteurs et les guides de lanation ; ils

étoient assis sur la chaire de Moïse; ils

avoient le caractère et l'autorité néces-

saires pour interpréter la loi ; c'étoit à eux

qu'il falloit s'adresser ; et le Sauveur lui-

même recommande de respecter et de

suivre leurs décisions.i

Comme ily atoujours eu , et qu'ily aura

jusqu'à la fin dans l'église des pharisiens

et de faux docteurs , dont le peuple fidèle

doit se défier ; il est très-important qu'il

les reconnaisse à la peinture que Jésus-

Christ en a tracée. Je ne recueillerai point

cequ'il endit endivers endroits de l'Evan-

gile ; et jem'en tiendrai à ce qu'on en lit

dans le vingt-troisième chapitre de saint

Mathieu , qui les regarde d'un bout à

l'autre. Voyons comment il les dépeint.

Premier trait. Ils disent , et ils nefont

pas. Ils chargent sur les épaules des autres

des fardeaux pesans et insupportables ,

qu'ils ne veulent pas remuer seulement

du bout du doigt. Les vrais saints , durs

et austères à eux-mêmes , sontdoux et in-

dulgens pour les autres ; ils ont égard à

la foiblesse humaine , ils n'outrent rien ;



( 396 )

etdistinguant soigneusementlepréceptedu

conseil , l'obligation de la perfection , ils

n'exigentd'abordd'autrui quecequi est in-

dispensable pour le salut ,et ils nelemènent

plus loin qu'après avoir consulté ses forces

et sa bonnevolonté. Ils font tout ce qu'ils

disent, et plus qu'ils ne disent, à l'exemple

du Sauveur , qui à commencé par faire ,

avant que d'enseigner ; qui en demande

infiniment moinsde nous,mêmepournotre

perfection , qu'il n'en a fait lui-même ; et

dont les exemples l'emportentde beaucoup

sur les leçons. Au contraire , les saints

contrefaits , pleins d'indulgence pour eux-

mêmes , ne sont rigoureux que pour les

autres. Incapables de ménagemens , ils

exigent d'un pécheur nouvellement con-

verti , d'un commençant , d'un novice , des

efforts de vertu , et une perfection qui les

effraye , qui les rebute , qui est au-dessus

de leurs forces. Ils prescrivent des jeûnes ,

des veilles , des austérités , de longues

prières , dont ils savent très-bien se dis-

penser. Si l'on ne se corrige pas tout de

suite d'une mauvaise habitude , qui dure

depuis long-temps; si malgré le propos le



( 397 )

1

plus ferme et le plus sincère , on retombe

encore, ils refusent de vous absoudre ; ils

exagèrent les dispositions nécessaires pour

approcher des sacremens , et par-là ils en

tiennent les fidèles éloignés des années

entières . Pour les moindres fautes , ils

imposent de longues etsévères pénitences,

et quelquefois impraticables. Dans leurs

discours , dans leurs écrits , ce ne sontque

déclamations contre le relâchement et la

corruption de la morale; et eux-mêmes

dans le secret sont les plus relâchés et les

plus corrompus de tous les hommes. Ils

s'accordent tous; et rient entre eux de la

crédulité de ceux qu'ils ont séduits par la

bonne opinionde leurvertu. Ames simples

etdroites , qui voulez aller bonnement à

Dieu , quand vous rencontrerez des doc-

teurs de ce caractère , tenez -les pour jus-

tement suspects , sur la sévérité excessive

de leur morale. Croyez fermement qu'ils

disent et qu'ils ne font pas ; Jésus-Christ

vous y autorise. Fuyez les comme des

charlatans et des imposteurs , et adressez-

vous à d'autres.

Second trait. Ilsfont toutes leurs œuvres



(398 )

à dessein d'être vus des hommes. Les

vrais saints dérobent autant qu'ils peuvent

leurs bonnes œuvres à la vue des hommes ;

il ne tient pas même à eux qu'ils ne les

dérobent à leurs propres regards. Parce

qu'ils n'ont en vue que de plaire à Dieu ,

qui voit dans le secret , ils cherchent le

secret dans tout le bien qu'ils font. La

grâce qui les fait agir , les y pousse ; ils

rougissent presque d'être surpris dans une

bonneaction , qui peutdonner quelqu'idée

de leur sainteté. Ce n'est pas qu'ils crai-

gnent d'édifier le prochain; mais ils savent

que, comme il est des devoirs de religion

qu'il faut remplir ouvertement et sans res-

pect humain pour l'édification publique ;

il est aussi de certaines œuvres de piété

dont il faut s'acquitter en particulier. Loin.

d'être jaloux de l'estime des hommes , ils

l'appréhendent comme l'écueil de l'humi-

lité ; ils aspirent à être ignorés ; et ils pré-

féreroient le blâme à la louange , s'il ne

s'agissoit que d'eux , et que l'intérêt de

Dieu n'y fût point compromis. Ils n'affec-

tent donc rien qui puisse les faire remar-

quer; et ils se conduisent avec simplicité,



( 309 )

sans se mettre en peine si l'on prend

garde à eux.

Les saints contrefaits n'ont en vue que

leur réputation; ils n'aiment que les œu-

vres d'éclat ; ils prennent toutes les me-

sures pour que le bien qu'ils font vienne à

la connoissance du public; et s'ils n'en

parlent par eux-mêmes , ils ont des gens

apostés qui en parlent pour eux. S'ils ne

font pas sonner devant eux de la trom-

pette, pour annoncer leurs bonnes actions ;

s'ils ne prient pas , comme les pharisiens ,

dans les places publiques , c'est qu'avec le

mérite de la sainteté , ils veulent encore

avoir celui de la modestie et de l'humilité.

Plus raffinés dans leur orgueil , ils font

en sorte que l'on dise du bien d'eux , com-

me si c'étoit malgré eux; ils paroissent

souffrir violence en entendant leurs louan-

ges; et ils les rejettent de manière à laisser

penser qu'ils en méritentde plus grandes.

Soyez extrêmement en garde contre ces

gens de parti qui ontdes prôneurs à gage ,

qui se donnent le mot pour s'encenser

mutuellement , qui ne laissent rien ignorer

au public de ce qu'ils fontde bien, et sou



(400 )

ventdecequ'ils ne font pas; qui se com-.

posent , et qui prennent le masque de la

piété , lorsqu'ils sont aperçus , pour le

quitter dès qu'ils n'auront plus d'autre té-

moinque Dieu. Vous les reconnoîtrez sans

peine à leur affectation ; de ramener tout

à eux , d'occuper tout lemonde d'eux , de

se faire remarquer en tout , de dire cha-

ritablement du mal de quiconque , sans

leur ressembler, jouitde l'estimepublique;

c'est un crime qu'ils ne pardonnent pas ,

parce qu'ils veulent avoir cette estime à

eux seuls. Souvenez-vous seulement que le

propre de la sainteté est d'être simple ,

naturelle , d'aimer à se cacher , de laisser

tomber le bien qu'on dit d'elle , sansy faire

attention ; et que si elle est en bonne re-

nommée auprès des hommes , elle ne fait

jamais riendans la vue expresse de se la

procurer.

Troisième trait : Ils aimentles premières

places à table, et les premières chaires

dans les assemblées ; à étre salués dans

les places publiques , et à étre appelés

maîtres par les hommes. Rien n'est plus

avide d'honneurs , de distinctions , de pré-



( 401 )

férences , que les faux saints ,justes de leur

propre justice , et plein d'estime pour eux-

mêmes, qui croyent que tout leur est dû

de la part des autres , et que partout les

premiers rangs leur appartiennent. Il ne

les faut aborder qu'avec respect, leur don-

nertoutes sortes demarques de vénération ;

ils les exigent par leur gravité feinte; et

leur air de suffisance; et ils font paroître

leur mécontentement , si on ne les leur

accorde pas. Ils ne prennent pied dans une

maison , que poury dominer; il faut que

tout plie sous eux; à table et ailleurs la

place d'honneur estpour eux. On se tait

pourles écouter, etl'on recueille leurs sen-.

tences comme des oracles. Ils aiment sur-

tout être regardés comme les maîtres en

Israël , commelesdépositaires delascience;

il faut que tout passe par leur décision ;

rien n'est bien que ce qu'ils approuvent,

Ils sont flattés qu'on s'adresse à eux comme

aux voyans ; ils s'attirent de toutes parts

des visites etdes lettres de consultation , et

ils ont grand soin qu'on n'ignore pas dans

quel crédit ils sont pour leurs lumières et

leur vertu. Les vrais saints tiennent une



(402 )

conduite toute opposée. Ils sont surpris et

honteuxintérieurementqu'onlesdistingue,

et qu'on fasse attention à eux; ils prennent

d'eux - mêmes la dernière place , comme

celle qui leur convient. Quoique très-éclai-

rés et très-capables , ils ne s'en font point

accroire ; ils disent modestement leur sen-

timent ; ils écoutent plus volontiers qu'ils

ne parlent ; et sont toujours prêts à ap-

prendre plutôt qu'à enseigner. Ils ne sont

point jaloux d'être consultés ; et ils tien-

nentsecretsles rapports queles personnes,

même du plus haut rang , ont avec eux

pourleur conscience. Rien n'est plus éloi-

gné d'eux que l'esprit de domination; et

ils n'appréhendent rientant que le crédit

et la vogue. Tout pour Dieu , rien pour

eux-mêmes ; telle est leur maxime .

Quatrième trait : Ils rendent le royaume

des cieux inaccessible auxhommes ;ilsn'y

entrent pas ; et ils n'y laissent pas entrer

les autres . Tel est l'effet du rigorisme dont

ils font gloire , et qu'ils n'affectent quedans

cette intention. Ils se ferment l'entrée du

ciel par leur orgueil; et ils la ferment aux

autres par leur excessive sévérité. On sort



(403)

d'avec eux désespéré, disant en soi-même,

qui pourra se sauver? On abandonne tout,

prenant le parti de se livrer à ses passions ;

et c'est ce que prétend le démon , dont ils

sont les agens. Les saints n'élargissent

pas le chemin du ciel ; mais aussi ils ne le

bouchent pas avec des épines. Ils applanis-

sent au contraire les difficultés; ils soutien-

nent , ils encouragent la bonne volonté ; ils

l'inspirent même à ceux quine l'ont pas ;

et ils leur font concevoir que ce qui est im-

possible à la nature, est facile à la grâce.

En quittant , on se reproche sa lâcheté ,

on se sent le cœur plus au large , on est

disposé à mieux faire.

Cinquième trait. Ils dévorent les mai-

sons des veuves , après les avoir séduites

parleurs longues prières. Les prêtres , les

religieux intéressés , qui , selon l'expression

de saint Paul, font un trafic de la piété ,

s'attachent surtout aux femmes riches , et

aux veuves qui disposent de leurs biens.

Comme elles se prennent aisément par les

sens et par l'imagination , ils les gagnent

par leurs longues prières , et par tout ce

que la dévotion a d'extérieur. Il nefaut pas



(404)

demander s'ils accompagnent ces prières

de grimaces , d'élans , de soupirs , de ges-

tes , qui en imposent aux esprits foibles et

ignorans . Et lorsqu'ils s'en sont une fois

rendus maîtres , ils ne tardent pas à pro-

fiter de leurs offres etde leurs largesses ,

pour se mettre à l'aise , et se procurer tou-

tes les douceurs de la vie. Par leur crédit

et leurs sollicitations , ils obtiennent des

pensions et des bénéfices . Ils se logent, se

nourrissent , s'entretiennent à leurs dé-

pens; ils les sucent et les dévorent , sans

se mettre enpeine des discours du monde ,

etdes plaintes des héritiers. Les vrais saints

sont désintéressés , et ils se croiroieut cou-

pables des plus horribles abus , s'ils tour-

noient la direction des âmes à leur profit.

Ils ne refusent point de se charger de la

conduite des personnes riches que Dieu

leur adresse : car de quel droit , et pour

quelles raisons les refuseroient- ils ? Mais

ils sont en garde contre la bonne volonté

qu'elles leur témoignent ; ils ne la sollici-

tent jamais , et ils en usent avec une ex-

trême réserve , autant qu'il faut pour ne

pas les choquer. S'ils ont des besoins réels ,



(405 )

ils attendent en paix queDicu les leur fasse

connoître , et leur inspire de les soulager.

Ils acceptent alors ces secours , comme

notre seigneur acceptoit celui des saintes

femmes , qui le suivoient dans ses voyages .

Du reste , il est inoui dans l'histoire des

saints , qu'aucun d'eux ait employé la piété

ou l'exercice du sacré ministère , comme

un moyen de s'enrichir , et de se procurer

une vie molle et voluptueuse.

Sixième trait. Ils parcourent la mer et

la terre pourfaire un prosélyte ; et quand

ils en ont fait un , ils le rendent digne

du supplice éternel deuxfois plus qu'eux .

Les pharisiens du christianisme , comme

ceux du judaïsme , ne sont pas pour l'or-

dinaire des hommes isolés; ils forment une

secte qui a son esprit , ses intérêts , ses ca-

bales , ses intrigues et ses fonds nécessaires

aux besoins de l'œuvre. Pour perpétuer et

étendre cette secte , il faut faire des prosé-

lytes , et c'est à quoi ils travaillent avec une

ardeur infatigable , mettant en œuvre tous

les moyensde séduction. Lorsqu'ils en ont

gagné quelqu'un , ils l'initient peu à peu

aux secrets de la secte; ils lui en inspirent



(406 )

tout le venin; et comme la malice va tou-

jours s'augmentant et se raffinant , les dis-

ciples deviennent plus méchans , et plus

dignes de châtiment que leurs maîtres . Les

saints sont entrop petit nombre pour faire

secte; et comme la grâce les pousse de dif-

férens côtés , il est rare qu'ils se réunis-

sent pour agir sur unmêmeplan , et suivre

le même objet. Plusieurs d'entr'eux , et en

particulier les instituteurs d'ordres reli-

gieux, ont eu des disciples , mais c'est

Dieu qui les leur adressoit; et nous ne

voyons pas qu'ils ayent montré un zèle ar-

dent et empressé pour se les attacher. De

plus , ils n'avoient qu'un seul but , leur

sanctification et celle de leurs élèves ; ou la

gloire de Dicu et le bien spirituel du pro-

chain. Et lorsqu'ils ont pensé àformer un

corps , ils se sont soumis pour l'objet de

leur institut,pour leur genrede leur règle ,

aux premiers pasteurs et au saint siége.

Ainsi il n'y a nulle comparaison à faire

sur ce point contre eux, et les pharisiens

detous les temps.

Septième trait. Ils sontfidèles aux me-

nues observances de la loi; et ils en aban-



(407 )

donnent les points essentiels , tels que la

justice, la miséricorde et la foi ; ils font

passer aucouloir le moucheron , et ils ava-

lent le chameau. Etudiez bien l'esprit pha-

risaïque ; vous découvrirez qu'il est obser-

vateurminutieuxdes pratiques extérieures

du culte; qu'il se fait des points de cons-

cience de choses indifférentes , ou en tous

cas de très-petite conséquence; tandis qu'il

ne se fait point scrupule d'être dévoré

d'envie et de jalousie, de déchirer le pro-

chain par la médisance et la calomnie ,

d'avoir recours au mensonge et à l'artifice

pour arriver à ses fins . Ce caractère odieux

se montre ouvertementdanspresquetoutes

les hérésies anciennes et modernes. Mais

on l'aperçoit aussi plus ou moins dans tous

les dévots de parti et de cabale. On l'a vu

au grand scandale de l'église , dans des or-

dres religieux , qui ont pris à tâche d'en

décrier d'autres , et de les traverser dans

les fonctionsdu ministère , par un malheu-

reux esprit de rivalité. On s'aveugle néan-

moius , etonse tranquilliselà-dessus, ons'en

fait presque un mérite devant Dieu; et en

se reprochant surd'autres pointsles fautes



( 408 )

les plus légères , on n'a nul remords des

péchés les plus considérables contre la vé-

rité , la justice et la charité. Il me semble

voir les pharisiens qui délibèrent sur l'u-

sage qu'ils feront des trente deniers don-

nés à Judas , et qui disent , Il ne nous est

pas permis de le remettre dans le trésor

du temple : mais qui n'ont aucun scrupule

d'avoir suborné ce traitre à prix d'argent

pour leur livrer le fils de Dieu. Il est inu-

tile d'observer que l'esprit des saints est

tout opposé à celui-là ; et que s'ils sont

délicats sur les petites fautes, ils ont hor-

reur des grandes. Sans négliger ce qu'il y

a d'extérieur dans la loi , ils donnent leur

principale attention à ce qu'elle a d'inté-

rieur et d'essentiel : l'amour de Dieu et du

prochain.

Huitième trait. Ils purifient les dehors

de la coupe et du plat; et au-dedans ils

sont pleins de rapine et d'impureté. C'est

que ledehors paroît auxyeuxdes hommes ,

auxquels ils veulent en imposer : au licu

que le dedans n'est visible qu'à Dieu , au-

quel ils ne se soucient pas de plaire. Déficz-

vous donc de ĉes extérieurs sisi réguliers , si



(409 )

composés , où tout sent l'affectation. Les

vrais gens de bien s'appliquent par-dessus

tout à purifier l'intérieur ; et si chez eux

le dehors est saint , c'est uniquement de la

saintetéquivientdudedans.Rienn'estgêné,

nicontraintdansleursmaintiens, dans leurs

discours , dans leurs actions ; tout coule

de source , ils n'ont besoinni de réflexions,

ni d'efforts , pour paroître ce qu'ils sont.

Nul esprit n'a jamais été , ni ne peut-être

plus opposé à l'esprit pharisaïque , que l'es-

prit de Jésus-Christ; et l'on conçoit sans

peinepourquoi il en a eu , et il en a inspiré

à ses disciples tant d'aversion. C'est qu'en

effet cet esprit est le plus grand et le plus

dangereux ennemi de la piété; le piége le

plus adroit que le diable puisse tendre

pour séduire les âmes , l'artifice dont on se

défie le moins , et auquel il est le plus aisé

de se laisser prendre, si l'on ne joint la

prudence da serpent à la simplicité de la

colombe. Jésus-Christ qui connoissoit par-

faitement cet esprit infernal , a voulu être

lavictime des fauxdévots etdes hypocrites ,

pour nous donner autant d'horreur pour

eux , que nous devons avoir d'amour pour

1. 18



(410 )

lui; pour nous faire craindrede leur res-

sembler , à la vue de l'abîme d'iniquité où

ils se sont précipités , et nous faire détester

l'orgueil et l'amour - propre qui donnent

naissance à l'hypocrisie, laquelle est à son

combledanslespersonnes spirituelles aveu-

glées par ces deux vices.

CHAPITRE XLV I.

Jésus -Christ objet de contradiction , et

sujet de scandale .

UNE des prédictions les plus profondes

qui ayent été faites au sujet de Jésus-

Christ , est celle du saint vieillard Siméon .

Il dit , le tenant entre ses bras : Celui - ci

est établi pour étre un sujet de chute et

de relèvement à beaucoup de personnes

en Israël , et pour étre un signe de con-

tradiction : afin que les pensées d'un

grand nombre de cœur soient mises à



( 411 )

découvert. (1) Les mêmes choses en Jésus-

Christ, les divers états de sa vie , sa doc-

trine , sa conduite , ses miracles , ont fait

tomber les uns , et en ont relevé d'autres ,

selon leurs dispositions intérieures . Il a été

admiré en tout , et contredit sur tout; et

par-là se sont manifestées les pensées se-

crètes des cœurs. Ceux en qui la grâce

agissoit , l'ont écouté et suivi; ç'a été le

petit nombre. Ceux qui résistoient à la

grâce , l'ont haï et persécuté. Tout étoit

édifiant en lui au souverain degré , et tout

étoit matière de scandale , selon qu'onl'en-

visageoit des yeux de la foi , ou des yeux

de la nature. Il enchantoit et ravissoit l'es-

prit humain , lorsqu'il s'élevoit à des vues

surnaturelles ; il effarouchoit et révoltoit

ce même esprit, livré à ses préjugés et à

ses passions . Sa vie commune et son abord

facile étoient un attrait pour les pécheurs ;

et pour les faux justes , c'étoit un motifde

le rejeter , et de dire : Cet homme aime la

bonne chère , et à boire du vin ; il est

l'ami des publicains et des pécheurs. (2)

(1) Luc. II. 34. - (2) Ibid. VII. 34. (1)

D



(412)

Sa doctrine pure et sublime extasioit les

âmes droites et simples ; les cœurs doubles

et faux ne pouvoient la supporter. Les uns

ne pouvoient s'empêcher de reconnoître

en lui quelque chose de divin , voyant

quelle étoit sa sagesse , et qu'il ne la tenoit

pointdes hommes. Les autres nepouvoient

se résoudre à croire en lui , parce qu'il

étoit le fils d'un artisan , et artisan lui-

même. Comment sait-il les lettres , di-

soient-ils , ne les ayant point apprises . (1)

D'un côté Nicodême lui disoit : Maître,

nous savons que vous étes venu de la

part de Dieu pour nous enseigner : car

personne ne peut faire les signes que

vous faites , à moins que Dieu ne soit

avec lui. (2) En toute occasion le peuple ,

témoin de ses miracles , bénissoit Dieu ,

et avouoit qu'il ne s'étoit jamais rien vu de

semblable en Israël. D'un autre côté , ses

ennemis prétendoient qu'il chassoit les

démons par la vertu du prince des dé-

mons ; ils révoquoient en doute ses mi-

racles , parce qu'il les faisoit le jour du

(1 ) Joan. VII. 15. - (2) Ibid III . a .



(413 )

sabbat , et ne pouvant en soutenir l'éclat

et lamultitude, ils se confirmèrent par-là

dans le dessein de le perdre.

Qui croiroitqu'au sujetdumêmehomme,

et d'un homme aussi extraordinaire que

Jésus- Christ , le partage des sentimens pût

aller si loin ! Mais nous ne réfléchissons

pas assez sur la corruption du cœur hu-

main , et la profondeur de sa malice. Ce

n'étoit pas l'esprit , c'étoit le cœur qui ju-

geoit de Jésus- Christ ; et voilà pourquoi

lesjugemens qu'on en portoit s'accordoient

si mal. Les moins éclairés ne pouvoient se

tromper sur lui , pour peu qu'ils eussent

de droiture. S'ils en manquoient , les plus

clairvoyans ne pouvoient point ne pas s'a-

veugler. Aussi Jésus-Christdisoit-il : Heu-

reux celui qui ne sera point scandalisé à

mon sujet ! (1 ) Quoi! le scandale au sujet

de Jésus-Christ est si aisé à prendre qu'il

appelle lui-même heureux ceux qui s'en

garantissent ! En vérité , cette sentence

doit nous faire trembler tous . Car nous ne

sommes pas d'une autre nature que les

(1 ) Math. ΧΙ. 6.



(414 )

juifs ; nous n'avons ni l'esprit , ni le cœur

autrement fait qu'eux. Et si cette nation à

qui le Messie étoit promis , qui ne soupi-

roit qu'après le Messie , qui fondoit toutes

ses espérances sur le Messie , qui n'existoit

même , qui ne faisoit un peuple à part ,

qui n'avoit reçu de Dieu sa loi , son culte ,

ses cérémonies ,quin'avoit eu une si longue

suite de prophètes , que Dieu n'avoit spé-

cialement gouvernée, protégée , adoptée ,

qu'en vue du Messie : si , dis-je , cette na-

tion chérie et privilégiée s'est scandalisée

de son Messie , lorsqu'il a paru dans la

personne de l'Homme - Dieu, jusqu'à le

mettre en croix : comment n'en serions-

nous pas scandalisés , nous gentils d'ori-

gine , nous étrangers aux promesses ,

nous substitués aux juifs par une pure mi-

séricorde , nous qui , outre les raisons ap-

parentes de scandale qu'ils avoient , avons

de plus celle de l'opprobre et des tourmens

de sa passion ? Oui , heureux le chrétien

qui ne se scandalise en rien de ce qui con-

cerne lapersonne adorable de J.-C. , sa doc-

trine , savie , sa mort , ses sentimens et ses

vertus. Ce chrétien n'écoute ni la chair, ni



(415 )

le sang , ni une fausse raison; il n'écoute

que la foi; il ne pense etne juge que selon

les lumières de la foi. La foi lui montre

quetout est digne pour lui de vénération ,

d'amour , d'imitation en Jésus - Christ , et

d'autant plus digne,que la nature en est

plus choquée et plus révoltée. Mais que

ces sortes de chrétiens sont rares , et l'ont

toujours été ! Sans parler des hérétiques ,

des libertins , des incrédules , qui tous se

sont scandalisés de Jésus- Christ , tout chré-

tien qui n'est pas véritablement unhomme

intérieur, qui ne travaille pas à le devenir,

qui ne sait pas, qui ne veut pas même sa-

voir ce que c'est , se scandalise plus ou

moins de Jésus-Christ. Il consent à l'ado-

rer; mais consent-il à lui ressembler ? Il

le respecte comme son maître ; mais

goûte-t-il sa doctrine? la suit-il dans la

pratique ? Il le reconnoît pour son mo-

dèle ; mais dès qu'on lui propose ses

exemples , il recule , il ne les croit pas faits

pour lui , il ne les juge pas praticables.

N'est-ce pas se scandaliserde Jésus-Christ,

que d'estimer , d'aimer , de rechercher , ce

qu'il a méprisé, haï , rejeté? que d'avoir



( 416 )

du mépris , de l'aversion , de l'horreur ,

pour ce qu'il a estimé , désiré , embrassé ,

préféré à tout le reste? Et quel est le chré-

tien qui , jusqu'à un certain point , n'est

pas dans cette disposition ? Quel est le

chrétien qui rougit, qui se confond devant

Dieu d'y être , qui lui demande sincère-

ment la grâce d'en sortir , qui fait tous ses

efforts pour cela? Quel est même le chré-

tien qui ne se justifie pas à lui-même sa

manière de penser et d'agir à cet égard?

Mais se justifier dans les choses où l'on est

manifestement opposé à Jésus - Christ ,

c'est le condamner, et à plus forte raison

s'en scandaliser. Voilà néanmoins où nous

en sommespresque tous. Les saints pour-

suivent en eux tout ce qu'ils yremarquent

de contraire à l'esprit de Jésus - Christ , et

ils s'appliquent à le détruire. Mais on se

scandalise des saints , et on les condamne

par cette seule raison qu'ils sont fidèles

imitateurs de Jésus- Christ. Toutes les per-

sécutions que les saints ont eues à essuyer ,

n'ont point eu d'autre cause.

Remontons à la source , et tâchons d'ou-

vrir les yeux à tant de chrétiens qui ne le



(417 )

sont que de nom et de profession exté-

rieure , non seulement dans le siècle ,

mais dans l'église , mais dans le cloître.

Nous avons tous un fonds d'orgueil et

d'amour de notre propre excellence , inhé-

rent à tout être créé , qui a précédé tout

péché, et qui en a été la source. Cet or-

gueil , quand nous lui cédons , nous sou-

lève contre Dieu , nous rend odieuse notre

dépendance , nous porte ànous soustraire

à son domaine , nous fait oublier que nous

tenons de lui tout ce que nous sommes ,

que nous ne pouvons être heureux que par

lui. Il s'approprie tout ; rapporte tout à

soi ; s'appuie uniquement sur soi ; il ne

peut souffrir cequi le rappelle à son néant ,

et à la connoissance de soi - même , à ce

qu'il doit d'adoration , d'obéissance et d'a-

mour , à l'Etre- Suprême. C'est par ce vice

que l'ange y est tombé , ayant voulu s'éga-

ler à Dieu ; c'est par ce même vice qu'il a

tenté le premier homme , et qu'il l'a fait

succomber , le flattant qu'il deviendroit

semblable à Dieu en mangeant du fruit

défendu.

La juste punition de notre orgueil a en-

18 *



(418 )

traîné la révolte de la chair , et sa concu-

piscence contre l'esprit. De-là cet amour

désordonné de notre corps , ce soindéme-

suré de lui procurer ses aises et ses com-

modités , ce penchant violent vers les plai-

sirs des sens : autre source de nos péchés

et de notre attachement aux choses d'ici-

bas , où nous mettons notre félicité , qui

ne peut être que dans la possession de

Dieu.

L'orgueil et la sensualité ayant jeté le

genre humain dans un prodigieux égare-

ment , dont il étoit impossible qu'il revînt

de lui-même : Jésus - Christ a paru sur la

terre pour apporter le remède à ces deux

vices. Ila montré dans sa personne unDieu

obéissant , humilié , anéanti , à cause de la

nature humaine qu'il s'étoit unie ; et par-là

il a mis dans le plus grand jour l'injustice

excessive , et le crime impardonnable de

l'orgueil d'une simple créature qui ose se

révolter contre Dieu. Infiniment riche par

lui-même , il a montré un souverain mé-

pris des choses de la terre ; il a vécu dans

la pauvreté et dans le travail , il est mort

dans les tourmens , pour nous apprendre



( 419 )

àquel point nous nous avilissons par l'a-

mour des voluptés criminelles , à traiter

durement notre corps , et à le sacrifier,

s'il est nécessaire , pour conserver notre

âme. Sa doctrine a été conforme à ses

exemples . Il n'a prêché que l'humilité , que

le renoncement à tout ce qui excite et sa-

tisfait les désirs corrompus de la chair.

Et c'est cela même qui a scandalisé , et

qui scandalisera toujoursl'homme orgueil-

leux et sensuel. Il ne peut soutenir le pa-

rallèlede ses sentimens avec ceux de Jésus-

Christ , de sa conduite avec celle de Jésus-

Christ; il faut qu'il prononcecontreJésus-

Christ , ou contre lui-même. Il s'estime , il

s'aime trop pour se condamner : sa foi ,

tant qu'il la conserve , ne lui permet pas

de condamner Jésus- Christ. Que fera-t-il?

Il raisonnera contre les preuves etles prin-

cipes de la foi ; il l'affoiblira et l'éteindra

peu à peu dans son cœur; il en écartera la

pensée , il en négligera les pratiques. C'est

le parti que prennent les hérétiques , les

incrédules et les libertins. Il s'en tiendra

à l'extérieur de la religion , aux prières vo-

cales , à l'accomplissement des devoirs in-



(420 )

dispensablement nécessairespour le salut ;

mais il ne pensera seulement pas à com-

battresonorgueil, savanité , sa sensualité ,

sinon en ce qu'ils ont d'évidemment cri-

minel. A cela près , il sera plein de soi-

même , il contentera ses sens , il sera at-

taché aux choses de ce monde , comme s'il

n'avoit nulle connoissance de Jésus-Christ,

nulle obigatiou de l'imiter. Ainsi se com-

portent les chrétiens ordinaires. Il aura

chaque jour ses heures réglées pour la

prière , pour une lecture de piété; il en-

tendra régulièrement la messe , assistera

aux offices de l'église, approchera souvent

des sacremens de pénitence et d'eucha-

ristie , ne négligera aucune occasion de

gagner les indulgences , fera quelques

œuvres de charité. Mais dans son cœur il

ne pourra souffrir une marque de mépris ,

une humiliation , un manque d'égard et

d'attention , il ne sera occupé que de soi-

même, de sa noblesse , de sa dignité , de

son mérite , de la considération dont il

jouit , ou de ses richesses qui tiennent lieu

de tout cela. Il se nourrira délicatement ,

se vêtira mollement, ne refusera rien à



(421 )

son corps de ce qui ne blesse pas ouverte-

ment la conscience ; la crainte d'endom-

mager sa santé ne lui permettra pas d'ob-

server les abstinences et les jeûnes de l'é-

glise. Avec cela il se croira un chrétien au-

dessus du commun, un dévot de profes-

sion , et ne verra pas ce que Jésus - Christ

peut lui demander davantage : n'ayant pas

même la notion des vertus intérieures et

de la mort à soi-même. Enfin il s'adonnera

peut-être à la spiritualité ; et lira les livres

quientraitent; ilferalaméditation,ou même

l'oraison à sa manière ; il aura des entre-

tiens avec d'autres spirituels comme lui sur

les choses mystiques , ou chacun à l'envi

voudra paroître plus éclairé que les autres.

Mais aura-t- il en cela pour objet d'acquérir

l'humilité , et de se tenir caché en Dieu , et

oublié des hommes ? Nullement. Il en

prendra occasion de s'estimer davantage

comme un homme versé dans les voies de

Dieu , et de s'en faire la réputation auprès

de certaines personnes ; dans son oraison

il ne cherchera que les lumières qui élè-

vent , qui éblouissent , qui jettent dans

l'illusion; ou que les douceurs et les sen-



(422 )

timens tendres qui nourrissent l'amour-

propre ; il aura horreur des sécheresses ,

des ténèbres , de la nudité , et des autres

épreuves qui conduisent au mépris de soi-

même , au détachement , à la mort inté-

ricure.

Tous ces chrériens que je viens de dé-

peindre sont- ils de vrais disciples de Jé-

sus-Crist ? Ont-ils pénétrés dans les dispo-

sitions intimes de son cœur ? Goûtent-ils

les différens états de pauvreté , d'obscuri-

tés , de contradictions , de souffrances ,d'op-

probres,parlesquels ilavoulu passer?Con-

sentiroient - ils d'éprouver quelque chose

d'approchant ? le désirent-ils ? S'humilient-

ils du moins de se sentir incapable d'un tel

effort de vertu , et reconnoissent-ils que

tel est le véritable esprit du christianisme ?

On peut assurer que non; qu'ils sontbien

éloignés de porter jusques-là leurs vues et

leurs pensées ; qu'ils voudroient bien que

Jésus-Christ en eût moins fait pour les

sauver , et qu'il en exigeât moins de ceux

qu'il appelle à sa suite. Ils ne le renoncent

pas absolument; mais ils refusent de le

suivre par des sentiers si étroits ; ils se

4



(423 )

frayent un chemin moins pénible pour

l'esprit et pour la chair. Ils n'osent dire

qu'ils sont scandalisés de Jésus - Christ ;

mais ils s'accommoderoient mieux de sa

morale, si elle accordoit quelque chose à

l'amour - propre; et de ses exemples , s'ils

ne lui portoientpas le coup mortel.

CHAPITRE XLVII.

Jésus- Christ est venu apporter l'amour

de Dieu sur la terre .

.

L'AMOUR divin est ce feudontparle Jésus-

Christ , lorsqu'il dit : Je suis venu apporter

lefeu sur la terre et que veux-je autre

chose , sinon qu'ils'allume ? (1 ) Avantlui ,

le genre humain s'aimoit lui - même , il

aimoit ses vices et ses passions dans les

fausses divinités qu'il s'étoit faites. Le juif

connoissoit le vrai Dieu ; mais il ne l'ai-

(1) Luc. XII. 49 .



(424 )

moit pas , du moins en vertu de sa loi , et

de l'alliance spéciale que Dieu avoit con-

tractée avec lui. Cette loi lui promettoit

seulement des biens temporels , s'il étoit

fidèle à Dieu , et le menaçoit de châtimens

temporels , s'il abandonnoit son cultepour

celui des idoles. J'excepte unpetit nombre

de vrais enfans d'Abraham , qui apparte-

noient d'avance à la loi nouvelle , et en qui

la grâce du libérateur promis agissoit ,

pour élever leurs esprits et leurs cœurs

au-dessus des choses de la terre. Tous les

autres servoient Dieu par des motifs d'es-

pérance et de crainte purement humaine ;

et ils étoient tellement entêtés de ces vues

basses et serviles , que la principale raison

qui les porta à méconnoître Jésus-Christ ,

c'est qu'il trompa leur attente ne leur

annonçant que des biens et de maux spi-

rituels et leur apprenant à aimer Dieu pour

lui-même , et à le servir dans l'espoir de

leposséder , et dansla craintede leperdre ,

sans y faire entrer pour rien les biens et

les maux de la vie présente.

,

Il est donc venu apporter sur la terre le

feu de la charité , pour consumer dans



(425 )

l'homme tout ce qu'ily a de grossier et de

terrestre , tout ce qui sert d'aliment à ses

vices et à ses passions , tout ce qui le dé-

grade et l'avilit en bornant ses désirs et

son ambition aux grandeurs temporelles ,

tout ce qui corrompt et détourne de leur

vrai but ses affections , en les fixant aux

objets périssables , tout ce qui le rend en

effet ennemi de lui-même , en concentrant

en lui son amour , au lieu de l'élever à un

bienplus excellent. Il propose avec la plus

grande force en plusieurs endroits de son

évangile le motifde craindre Dieu et de lui

obéir , tiré des peines éternelles del'enfer ;

mais il veut que ce motifn'agisse sur les

cœurs qu'au défaut des autres plus tou-

chans , plus purs et plus sublimes ; il veut

que l'on commence par trembler devant

Dieu , comme maître et commejuge , pour

en venir ensuite àl'aimer , comme le meil-

leur des pères , et que la crainte de l'of-

fenser naisse du désir de lui plaire. Il pro-

pose aussi entoute occasion la récompense

céleste , pour animer notrelâcheté, et nous

soutenir dans la pratique des vertus chré-

tiennes. Mais il ennoblit , il perfectionne



( 426 )

cemotif d'espérance , en nous montrant

le ciel commeunhéritage promis à l'amour

filial , comme n'étantautre chose que lavue

et lajouissance de notre père céleste; ainsi

il prétend que ce soit l'affection quenous

lui portons , qui nous fasse désirer de le

posséder , et tout faire, tout souffrir , tout

sacrifier , pour y parvenir. J.-C. réduit

donc tout à l'amour de Dieu , comme notre

père, et du prochain , comme notre frère.

Il déclare expressément que dans ces deux

préceptes , qui n'en font qu'un , sont ren-

fermés la loi et les prophètes.

Toute sa morale , qui paroît si dure à la

nature corrompue , n'a en effet d'autre

objet que d'écarter ou d'oter du cœur hu-

main ce quiseroit un obstacle à l'amourde

Dieu; elle détache le cœurde tout le reste ,

afin que rien ne le détourne d'aimerDieu ,

et ne partage son affection. Elle défend à

l'homme de s'aimer lui - même autrement

que par rapport à Dieu ; et dans tous les

biens qu'il reçoit ou qu'il attend de Dieu ,

elleveut que ce soit Dieu qu'il envisage ,

Dieu qu'il aime , qu'il bénisse , et qu'il re-

mercie. Suivez exactement cette morale;



(427 )

elle vous menera par degrés à la pafaite

charité. Nous ne l'ignorons pas ; et c'est

pourcelamême qu'elle nousdéplaît , parce

que nous ne pouvons nous résoudre à re-

noncer à l'amour-propre , le grand et l'u-

nique ennemi de l'amour de Dieu. La cha-

rité , qui nous paroît si belle,dont le nom

est si doux , et dont l'idée nous charme ,

est en effet la chose dont nous avons le

plus d'aversion,et qui nous coûte le plus à

mettre en pratique , parce qu'elle exclud

tout amour désordonné de nous mêmes.

Le ciel est le séjour de ce feu divin. Il

brûle en Dieu de toute éternité ; il est la

viede trois personnes divines ,dont l'amour

est l'essence et la félicité. Que peut aimer

Dieu hors de lui ? Rien n'existe que par

lui ; rien n'est aimable que par la com-

munication de ses perfections. Les esprits

bienheureux qui le contemplent , ne peu-

vent aimer que lui ; ils s'aiment , mais en

lui , par lui , et pour lui ; il ne leur est pas

libre de s'aimer d'une autre manière ; ils

perdroient tout , si par impossible , ils ve-

noient à perdre la pure charité.

C'est par un excès d'amour pour nous



( 428 )

que Jésus-Christ a apporté ce feu sur la

terre. C'est pournotre bonheur qu'ildésire

si ardemmentquece feu s'allume dans nos

cœurs. Il sait quelacharité seule peut nous

ouvrir l'entrée du ciel ; et que notre place

yseraplus oumoinshaute , suivant le degré

de charité que nous aurons acquis ici-bas.

Il sait que celui qui n'aime pas , demeure

etdemeurera éternellement dans la mort;

que le malheur du diable et de ses anges

est de ne pas aimer Dieu , et de n'en avoir

plus ni lepouvoir ni la volonté ; etque si

nous n'aimons pas Dieudurant cette courte

vie, qui nenous est donnée que pour cela ,

nous partagerons à jamais le sort de ces

esprits rebelles . Sur ces connoissances , et

sur l'amour que Jésus-Christ nous a té-

moigné , jugeons de ce qu'il éprouvoit en

son âme enprononçant ces paroles : Jesuis

venu apporter lefeu sur la terre ; et que

veux-je , sinon qu'il s'allume ?

Se borne-t-il à le vouloir ? Et son désir

est-il sans effet de sa part? Tant qu'il a

vécu , ses paroles , ses actions , ses prières ,

ses souffrances , n'ont point eu d'autreobjet

ni d'autre fin , que de nous mettre en état



( 429 )

d'aimer Dieu , que de nous y engager ,

quede fairepourcela à nos cœurs unedouce

violence. En quelqu'état que nous le con-

sidérions , depuis l'étable de Betlhéem jus-

qu'au Calvaire , que nous présente-t-il en

sa personne ? Un modèle d'amour. Que

nous dit- il ? Voyez comme j'aime monpère

et le vôtre ? A quel point il mérite d'être

aimé , et comment vous devez l'aimer. S'il

vous découvroit son cœur , qu'y verriez-

vous ? Une fournaise d'amour , et de l'a-

mour le plus pur; une fournaise immense ,

capable d'embraser l'univers entier. Eh

bien, son désir répond à l'ardeur de cette

fournaise. Il vousyinvite ,il vousy attirede

toute la force dont il est capable. Venez-y

prendre seulement une étincelle dufeu qui

le dévore ; mettez - la dans votre cœur ;

nourrissez - la , entretenez - la par tous les

moyens que lui - même vous enseigne et

vous inspire ; et bientôt cette étincelle de-

viendra un brasier qui vous consumera.

Auciel où il est, que fait-il , quede nous

envoyer continuellement des grâces , qui

sont comme autant debrandon defeu qu'il

lance vers notre cœur ? S'ils ne sont pas



(430 )

assez ardens pouren fondre la glace , à qui

pouvons-nous nous en prendre qu'à nous-

mêmes ? Si nous étions seulement confus

de notre froideur ; si nous gémissions de-

vantlui; sinous le pressions par son amour

pour nous de la vaincre , nous serions

bientôt échauffés. Ille veut; mais nous ne le

voulons pas ; et tant que nousserons obsti-

nés à ne le pas vouloir , ses désirs les plus

ardens seront inutiles: parce qu'on n'aime

point , àmoins qu'on ne veuille aimer. Et

encore une fois nous ne voulons pas aimer

Dieu , parce que nous voulons nous aimer

nous-mêmes.

Et sans nous élever par la foi jusqu'au

ciel , contemplons-le dans le saint taber-

nacle , où il réside , et résidera jusqu'à la

fin des siècles . Pourquoiy est-il , si ce n'est

pour nous communiquer l'amour dont il

brûle pour son père ?Pourquoi se donne-

t-il à nous dans l'eucharistie , sinon pour

nous faire vivre , comme lui , d'amour ?

Celui , dit-il , qui mange ma chair, et qui

boit mon sang , demeure enmoi , etjede-

meure en lui. Jésus-Christpeut-il demeurer

en nous , sans allumer dans notre cœur le



( 431 )

feu dont le sien est embrasé ? Et pouvons-

nous demeurer en lui , si nous n'avons un

soincontinuel d'entretenir , etd'augmenter

le feu qu'il y a allumé ? Ah ! si chaque fois

que nous approchons de la sainte table ,

nous lui disions : Seigneur , souvenez - vous

du dessein qui vous a amené sur la terre ,

etqui vousy retient. Je meprésente à vous

pour recevoir le feu sacré que vous avez

apporté du ciel. Ce feu , c'est vous-même ,

c'est votre adorable personne , Dieu est

charité;votre apôtre l'a dit. Dieu estun feu

consumant. Moïse l'a dit : en vous rece-

vant, ce n'estpas uneparcelledecefeu,mais

cefeu toutentierqueje reçois.Qui empêche

donc , ômon Sauveur , que jen'en sois con-

sumé? vous le désirez; je le désire aussi ;

et si nous le désirons vous etmoi , rien ne

peut arrêter l'effet de ce feu divin. Mais

pour tenir sincèrement un pareil langage

à Jésus-Christ, il faut avoir en horreur l'a-

mour-propre , et être résolu de le pour-

suivre jusqu'à l'entière destruction.

Si lebut de nos visites du saint sacre-

nient , étoit de ranimer notre ferveur

auprès de Jésus-Christ , d'exposer notre



(432 )

âmeauxrayons brûlans quipartentde ce so-

leild'amour , etdel'en laisserpénétrer: nous

enéprouverions des effets , quelquefois sen-

sibles , maistoujours réels , qui nous trans-

formeroient en autant de séraphins. Faut-il

des livres , faut-il des actes etdes méthodes

pour s'approcher du feu , et s'en laisser

réchauffer . Livrons-nous seulement à son

action ; tenons-nous le plus près de lui que

nous pourrons ; demeurons-y tranquilles ;

et il agira sur nous avec d'autant plus de

force , que nous nous agiterons moins.

Mais l'amour - propre vient encore ici

s'opposer aux intentions de Jésus-Christ.

Ce n'est pas pour lui , c'est pournous que

nous lui rendons visite. Nous y portons

souvent un cœur attaché aux créatures , un

cœur immortifié et sensible à des baga-

telles; un cœur superbe , dédaigneux , mé-

prisant , plein d'envie etd'amertume contre

le prochain , un cœur léger , dissipé , in-

capable de recueillement , un cœur agité ,

troublé , de mille soins et de mille projets ;

un cœur vuidede la présence de Dieu , qui

ne sait point ce que c'est que l'oraison , et

qui craint d'en faire l'expérience; un coœur



( 433 )

enfin tout plein de soi, tout occupé de soi,

et qui tout au moins veutconcilier l'amour

de Dieu avec l'amour - propre. Dans ces

visites nous ne cherchons que des douceurs

et des consolations , dont nous puissions

nous repaître. Ce n'est pas l'époux, ce sont

ses caresses qui nous attirent. Nous ne de-

mandons pas mieuxque dejouir de ce que

l'amour a de tendre , d'affectueux , de dé-

licieux ; mais nous ne voulons point de ce

qu'il a de fort , de douloureux , de cruci-

fiant. Comme si le propredu feu , lorsqu'il

s'attache à sonsujet, n'étoit pasde la diviser

en le pénétrant , de le dévorer et de le

changer en soi , en détruisant sa première

forme, J

CHAPITRE XLVΙΙΙΠοδια

Jésus-Christ adorateur en esprit et en

vérité.

-

DIEU nepouvoitêtre dignement adoréque

par un Homme-Dieu. Il mérite un hom-

I

19



(434 )

mage infini ; et nulle pure créature n'est

en étatde lui rendre un pareil hommage:

ne pouvant lui donner un prix au-dessus

de ce qu'elle est elle-même. Il faut à la

vérité que l'hommage dû à Dieu lui soit

rendu par une nature inférieure : parce

que c'estunhommage qui affectetout l'être,

par lequel on reconnoît le tenir de lui , et

devoir le consacrer entièrement à son ser-

vice. Mais pour être digne de Dieu , il faut

qu'il soit infini comme lui , et par consé-

quent qu'il lui soit renduparune personne

égale à lui. C'est ce qu'a fait Jésus-Christ ,

dont la personne divine adoroit son père ,

en reconnoissant qu'elle tenoit de lui la

nature humaine, à qui elle étoit unie , et

en la dévouant à sa gloire.

En ce sens Jésus-Christ est l'unique ado-

rateur : et cela est si vrai , queDieun'agrée

notre hommage , et qu'il n'est de quelque

valeur à ses yeux , qu'à cause qu'il est

compris dans celui de son fils , et qu'il lui

est inséparablement uni. Car Jésus-Christ

homme nous représentoit tous ; il adoroit

Dieu en son nom et au notre; et si nous

ne lui sommes incorporés; si nous ne lui



(435 )

appartenons comme des membres à leur

chef ; si nous ne recevons de lui l'in-

fluence surnaturelle ; si enfin cen'est pas

en lui et par lui que nous adorons Dieu :

notre adoration n'est point acceptée , et

elle ne nous est d'aucun mérite pour le

salut. Cette vérité qui est un des premiers

principes de notre foi , nous fait concevoir

de quelle nécessité est pour nous l'union

avec Jésus - Christ , et quel intérêt nous

avons à resserrer cette union par tous les

moyens possibles. Horneal

Puisque l'adoration de Jésus - Christ a

été la seule parfaite , et que la nôtre n'a

de perfection , qu'autant qu'elle en appro-

che ; il nous importe extrêmement decon-

sidérer quelles ont été les qualités de la

sienne , afin de les exprimer fidèlement

dans la nôtreesupapattiopla

Jésus-Christ a été un adorateur en es

prit ; c'est-à-dire que son adoration a été

intérieure , portant sur la connoissance

qu'il avoit de ce qu'est Dieu , de ce qu'il

étoit et de ce qu'il lui devoitcommehom-

me. C'est-à-dire encore que le cœur se

joignoit en lui à l'esprit, pour se soumettre



( 436 )

àDieu de toute sa volonté , autant qu'il

reconnoissoit devoir lui être soumis. Voilà

ce que c'est qu'adorer en esprit ; c'est-à-

diredufondde l'âme , etde toute l'étendue

de ses puissances . Dieu est esprit ; ainsi

l'adoration qu'on lui rend doit être spiri-

tuelle. Le juif lui immoloit des victimes ,

etcroyoit par-là avoir satisfait à sondevoir.

Mais Dieu déclare en plusieurs endroits

de l'Ecriture que ces sacrifices purement

extérieurs ne l'honoroient point ; qu'il les

rejetoit ; qu'il les avoit en horreur ; et

qu'il n'étoit glorifié que par un sacrifice

de louange que lui offre le cœur : ne pour-

roit-il pas faire le même reproche à la

plupart des chrétiens , qui ne manquent

en rien au culte extérieur , qui adorent

Dieu de bouche et par la posturédu corps;

mais quine savent ce que c'estque l'adorer

en esprit?L'hommage extérieur ne signifie

rien par lui-même ; et l'on n'en rendra

pas d'autre àDieu, si l'on n'est pas inté-

rieur. L'esprit peut adorer par ses actes

intimes, sans paroles ni démonstrations ;

et c'est-là proprement l'adoration qui con-

vient à Dieu, pur esprit, qui pénètre dans



( 437 )

nos pensées les plus secrètes , dans nos

sentimens les plus profonds. Les démons-

trations et les paroles , qui en imposent

auxhommes , ne lui en imposent pas ; il

n'y a point d'égards ; et il ne fait attention

qu'à l'esprit qui les anime et les dicte. C'est

à chacun de s'examiner sérieusement sur

ce point , et de voir quelle part a son es-

prit au tribut de prières qu'il offre chaque

jour à Dieu , si c'est la langue , ou tout au

plus l'imagination , ou si c'est le cœur qui

s'en acquitte.oιότη εποεί Gummer

Jésus-Christ a été unadorateur en vérité.

Il ne s'en est pas tenu aux simples senti-

mens; il a passé aux effets ; il a consenti

queson père exerçât librement et pleine-

ment sur lui son domaine ; il s'est offert à

toutes ses volontés , et il les a accomplies.

La durée entière de sa vie n'a été qu'une

immolation continuelle de tout son être à

la majesté divine. S'oubliant lui- même ,

il n'a été occupé qu'à sanctifier le nom

de son père ; afin d'établir son règne ,

il ne s'est refusé à aucun travail , à

aucune humiliation ; il adonné l'exemple

d'une parfaite obéissance. La volonté de



( 438 )

sonpère a été son unique règle ; et il l'a

exécutée plus fidèlement et avec plus d'a-

mour sur la terre , qu'elle ne s'exécute

dans le cielning iad Jize 四 格 し

Telle est l'adoration véritable et effective

queDieuattend de nous. Lesprotestations

de dévouement que nous lui faisons sans

cesse,ne sontqu'une illusion,si nousn'en

venons pas à la pratique; si nous ne lui

laissons pas en toutes choses la disposition

de nous-mêmes ; et si , parce qu'il nous a

donné la liberté , nous prétendons avoir le

droitdenous gouverner ànotre fantaisie ,

entoutcequinous paroît indifférent. Nulle

de nos actions ne doit être soustraite au

domaine de Dieu. Il faut que nous l'ado-

rions par notre genre de vie , par notre

situation , par notre occupation actuelle ;

etqu'entout cela nous soyons dépendans

de sa volonté , et soumis à son bon plaisir.

S'il est dans notre vieun seul instant , une

seule pensée , un seul projet , une seule

démarche , où nous ne consultions que

nous-mêmes , où nous agissions de nous-

mêmes , où nous n'ayons égard qu'à nous-

mêmes , nous allons contre le premier



(439 )

devoir de l'adoration en vérité , qui doit

s'étendre à toutes nos intentions et nos

actions. Ainsi le concevoit Jésus-Christ ,

et je n'exprime que ses sentimens. Saint

Paul le concevoit de même , lorsqu'il di-

sait : Soit que vous mangiez , soit que

vous buviez , quelque chose que vous

fassiez , faites tout pour la gloire de

Dieu. Agir pour la gloire de Dieu , c'est

l'adorer en vérité. Cette adoration com-

prend donc jusqu'aux actions lesplus com-

munes , même celles qui ont pour objet

les besoins du corps ; et l'on y manque,

lorsqu'on ne se propose point en ces ac-

tions la gloire de Dieu.

Cen'est pas tout. La Providence , soit

naturelle , soit surnaturelle , est propre-

ment l'exercice du domaine de Dieu sur

nous ; et nous ne l'adorons en vérité que

par notre soumission à ce domaine.Voyez,

je vous prie , tout ce que cela embrasse.

La Providence naturelle se déclare par

tous les événemens généraux ou particu-

liers , par tous les accidens de la vie où

nous prenons quelqu'intérêt , par toutes

les situations de santé , de maladie , de



(440 )

richesses , de pauvreté , de prospérité ,

d'adversité où nous nous trouvons . En ces

diverses circonstances qui sont journa-

lières , il faut adorer Dieupar l'acceptation

et lebon usage des biens et des maux qui

nous viennent de sa main. Toute plainte

volontaire , tout murmure , toute révolte

intérieure au sujet de ce qui nous arrive

de fâcheux ; tout manque de reconnois-

sance , toutsentiment purement humain ,

ou immodéré , tout abus de ce qui nous

arrive d'heureux ou de conforme à nos

souhaits, estune dispositionplus ou moins

contraire à l'adoration en vérité ; parce

que Dieu n'est point honoré comme il doit

l'être , ou même qu'il est offensé en ces

rencontres .

LaProvidence surnaturelle va plus loin

encore. Dieu prétend exercer sur notre

volonté un domaine libre , par la dona-

tion absolue et irrévocable denous-mêmes .

Il prétend que nous nous mettions en tout

sous la dépendance de sa grâce; que nous

n'agissions plus que par son impression ,

par des motifs qu'elle nous suggérera , et

pour la grande fin pour laquelle nous



(441 )

sommes créés , la gloire de Dieu et notre

bonheur. En conséquence il faut , pour

adorer Dieu en esprit et en vérité , que

nous soyons tout à faitdétachés des choses

de la terre , toujours élevés par la pensée

et par l'affection aux choses du ciel ; que

nous envisagions d'une vue surnaturelle ,

et par rapport à l'éternité tout cequi se

passe ici-bas ; que nous renoncions à nous-

mèmes , au propre esprit , à la propre vo-

lonté , pour ne plus vivre que de l'esprit

et de la volonté de Dieu ; que nous nous

proposions enfinJésus-Christpourmodèle,

n'ayant point d'autre désir ni d'autre but

que de l'imiter dans ses sentimens et dans

sa conduite.

Nous récitons tous les jours et plusieurs

fois le jour ces paroles de la prière qu'il

nous a enseignée : Que votre nom soit

sanctifié ; que votre règne arrive ; que

votre volonté soitfaite en la terre comme

au ciel. Avons-nous jamais pénétré lesens

de ces trois demandes ? Savons

qu'elles comprennent la plus parfaite ado-

ration en esprit et en vérité ? Si nous dé-

sirons de tout notre cœur que le nom de

★

nous

19



( 442 )

Dieu soit sanctifié , c'est-à-dire glorifié ,

avant tout par nous-mêmes , par ceux qui

dépendent de nous à quelque titre que ce

soit , ou qui nous sont unis ; ensuite par

tous les chrétiens ; enfin par tout le genre

humain qui n'existe que pour glorifier

Dieu ; qu'il soit ainsi glorifié de chacun ,

autant qu'il peut et qu'il veut l'être , dans

le temps etdans l'éternité : nous l'adorons

en esprit , comme Jésus - Christ en nous

dictant cette prière avoit en vue que nous

l'adorassions . Si par tous les moyens qui

sont ennotre pouvoir , par le bon usage

de toutes les grâces générales et particu-

lières que nous avons reçues et que nous

recevons continuellement de Dieu , nous

faisons en sorte dans tout le cours denotre

vie , en toutes les occasions qui se pré-

sentent , que le nom de Dieu soitsanctifié

par nous et par les autres : nous l'adorons

envérité.

Il en estdemême , si nous désirons qu'il

règne ici-bas par sa grâce dans notre cœur ,

d'abord , puis dans le cœur des autres ; et

si nous l'y faisons régner par notre doci-

lité et notre fidélité à ses inspirations , dé-



(443 )

,

truisant en nous avec son secours tout ce

qui s'opposeàson empire,portantles autres

par notre autorité, par nos exhortations

par notre exemple à enfaire autant , et of-

frant souvent à Dieu nos prières pour cet

objet: nous l'adorons en esprit et en vérité.

C'est encore l'adorer ainsi , que de sou-

haiter sincèrement que savolonté s'accom-

plisse sur la terre , aussi parfaitement

qu'elle s'accomplit dans le ciel; de nous

étudier nous - mêmes à l'accomplir de la

sorte, et dene rien négliger poury enga-

ger les autres , selon l'obligationque nous

en pouvons avoir.

Voilà comme en trois courtes paroles

Jésus-Christ a renfermé l'adoration inté-

ricure et extérieure que nous devons à

Dieu ; il ne s'agit que d'en prendre les sen-

timens , mais dans toute leur étendue; et

d'en faire ensuite la règle de notre con-

duite. De cette sorte notre adoration sera

digne d'être unic à celle de Jésus-Christ ;

il l'offrira à son père avec lasienne , et la

lui fera agréer par les mérites infinis de la

sienne.



(444 )

CHAPITRE XLIX.

Jésus- Christ ne s'est rien approprié.

-

Tour bien vient de Dieu ; tout bien doit

retourner à Dieu, La créature n'a rien de

son fond; elle ne peut donc rien s'appro-

prier. Si elle ne rend pas à Dieu ce qu'elle

en a reçu ; si elle le retient , et le regarde

comme rien , c'est une injustice manifeste;

c'estun larcin dont elle se rend coupable ,

et qui mérite que Dieu la dépouille des

biens qu'elle s'attribue. Ces principes sont

clairs ; ils nous donnent une juste idée de

l'appropriation et de sondésordre.

Jésus-Christ estde tous les hommes celui

qui sans comparaison a été le plus favorisé

de Dieu; tous les biens surnaturels ont

été accumulés sur lui ; l'union hypostatique

les comprend et les surpasse tous. De tous

les hommes Jésus-Christ a éte aussi le plus

désapproprié. Les trésors de science et de



(445 )

sagesse , l'assemblage de tous les avantages

divins qui étoient en lui, il les a constam-

ment renvoyés à leur source, sans jamais

s'en attribuer rien , ni en rien retenir pour

soi , ni même y jeter un seul regard de

complaisance. Ainsi il a été à la fois le plus

riche et le plus pauvre des hommes en fait

de richesses spirituelles: le plusriche , puis-

que Dieu même ne pouvoit l'enrichir da-

vantage ; le plus pauvre , puisque rien de

de ce qu'il possédoit n'étoit à lui , et qu'il

ne pouvoit en aucune manière le regarder

comme sien. Et comment l'auroit-il pu ,

puisque , comme la foi nous l'apprend , il

n'y avoit pas même en lui de moihumain ?

Mais ce qu'il ne pouvoit pas , il le vouloit ,

si je l'ose dire , encore moins. Sa volonté

répugnoit de toute sa force à dérober quoi-

que ce fût à son père , pour se l'attribuer ;

et il n'a point d'autre usage de sa liberté

que de lui restituer enson entier ce qu'il

en avoit reçu. Sa désappropriation alloit

si loin , qu'il nous est impossible de la

concevoir.

Ecoutons-le parler lui-même. Ma doc-

trine , dit-il , n'est pas ma doctrine , mais



( 446 )

la doctrine de celui qui m'a envoyé. (1) 11

savoittout comme homme; mais n'ayant

rien appris de lui-même , ne devant rien

ni à la lecture , ni à la méditation, n'ayant

rien acquis par l'étude et par l'expérience ,

il ne pouvoit douter qu'il ne tînt de son

père tout ce qu'il savoit; etqu'ainsi ce qu'il

enseignoit , n'étoit en aucun sens sa doc-

trine , mais celle de son père. Lorsqu'il dit,

ma doctrine , il ne le dit pas pour se l'at-

tribuer , puisqu'il ajoute aussi - tôt qu'elle

n'est pas sienne; mais il veut dire la doc-

trine que j'enseigne. Saint Augustin expli-

que ce passage du Verbe lui-même , qui

étant engendré du père , reçoit toutde lui,

la doctrine et le reste. Cette explication

est vraie sans doute. Mais il est plus na-

turel d'entendre que Jésus-Christ parle ici

commehomme , et qu'il déclare que celui

qui l'a envoyé lui metà l'esprit et à la bou-

che ce qu'il enseigne. Je parle , dit-il ail-

leurs , selon que mon père m'a enseigné. (2)

Et encore : Ceque je dis ,je le dis comme

mon père me l'a appris. (3) Ici et partout

(1) Joan. VII. 16. - (2) Ibid. VIII. 28. -- (3) Ib .

XII . 50.



(447 )

ailleurs , il ne veut pas que les juifs regar-

dent en lui l'homme, ni qu'ils s'arrêtent à

l'homme , pour l'admirer, comme s'il di-

soit de lui-même de si grandes choses; il

élève leurs esprits plus haut , et les fait re-

monter à son père, comme à la source des

discours qu'ils entendoient de lui.

Il ne s'attribue pas davantage les mira-

cles , qu'il n'appelle pas ses œuvres , mais

les œuvres de son père , les œuvres que

sonpèreluiadonnéesàfaire. (1)Cependant

il avoit comme homme uni à la personne

du Verbe , le pouvoir de faire des miracles;

et il n'avoit pas besoind'invoquer son père ,

pour qu'il en fit à sa prière ; il n'avoit qu'à

vouloir , comme il le dit au lépreux : Je le

veux , soyez nettoyé de votre lèpre. Mais

parce que ce pouvoir étoit une suite de l'u-

nion hypostatique, et que par cette union

l'humanité étoit moralement anéantie , il

ne vouloit , ni ne pouvoit, s'attribuer en

tantqu'homme les miracles , non plus que

la doctrine ; et il enrenvoye non seulement

la gloire , mais l'effet même à son père

(1) Joan. X. 37. v. 36.



( 448 )

Enfin il dit qu'il ne fait rien , et qu'il ne

peut rienfaire de lui-méme. ( 1) Celui qui

fait un tel aveu , et qui ne dit que ce qu'il

pense , n'a garde de s'approprier la moin-

dre chose.

Que nous sommes éloigné de ressem-

bler ici à Jésus-Christ ! et que la plus haute

vertu a de peine à s'en rapprocher ! Nous

tenons tout de Dieu dans l'ordre de la na-

ture , et dans celui de la grâce ; et nous

nous approprions tout; nos qualités de

l'esprit et du cœur ; nos talens , notre

science , nos vertus; il n'est pas jusqu'aux

avantages du corps dont nous ne soyons

vains; comme d'un bien qui est à nous.

Dieu ne nous a rien donné pour nous , non

pas même l'existence. Il a tout fait pour

lui-méme , dit l'écriture ; et il exige que tout

lui soit rapporté. Mais l'esprit de propriété

est si enraciné chez nous , que le premier

sentiment qui s'élève dans notre âme , est

de nous regarder comme les maîtres de ce

quenous n'avons que d'emprunt ; quenous

croyons nous dessaisir de notre bien , quand

(1) Joan. v. 30. VIII. 29.



(449 )

nous en faisons l'hommage à Dieu; et que

nous appelons cela un sacrifice , tandis que

cen'est qu'une restitution. Ainsi nous avons

bien de la peine , même à la réflexion , à

reconnoîtreque tout ce qui est en nous , et

à notreusage , appartient à Dieu , et à nous

en dessaisir , lorsqu'il juge à propos de le

reprendre; ou qu'il veutque nousy renon-

cions , soit d'affection , soit en effet. Il nous

semble qu'on nous arrache à nous-mêmes ;

et il faut nous faire un effort pour ne point

accuser Dieu d'injustice et de tyrannie.

De-là cette sensibilité extrême à la perte

denos biens , de notre santé , des person-

nes qui nous sont chères; de-là cette peine

inconcevable que nous avons à nous résou-

dreà mourir. Nos plaintes , nos regrets ,

nos pleurs , ont leur source dans l'esprit

de propriété. Il en coûte infiniment aux

personnes les plus vertueuses de dire alors

comme Job : Le Seigneur me l'a donné ;

le Seigneurme l'a été; il n'est arrivé que

ce qui a plu au Seigneur ; que son nom

soit béni. ( 1 ) De-là cet étonnement des

gens du monde quand une personne re-

(1) Job. I. 21 .



(450 )

nonce àune brillante fortune, et aux plus

grandes espérances du siècle , pour em-

brasser l'état religieux. Quel sacrifice s'é-

crie-t-on ! quel courage! quelle générosité!

Cette personne elle-même croit en effet

avoir beaucoup donné à Dieu , en lui accor-

dant ce que sa grâce sollicitoitdepuis long-

temps. Cependant rien n'étoit à elle , à le

bien prendre elle n'a rien donné ; et c'est à

Dieu une pure bonté de lui tenir compte

de ce qu'elle avoit reçu de lui , pour le lui

rendre , quand il lui plairoit, et qu'il étoit

le maître de lui ravir , sans qu'elle eût à se

plaindre. De-là cette délicatesse incroyable

sur l'honneur et la réputation, le bien qui

nous est le plus cher, et sur lequel nous

croyons avoir des droits inviolables. Otez

l'esprit de propriété, nous cesserons de le

regarder comme à nous , nous trouverons

bonque Dieu endispose , et nous acquies-

cerons sans peine à sa perte , en n'y consi-

dérant que notre intérêt, qui deviendra

nul à nosyeux. De-là enfin (car je ne veux

paspousser plus loin ce détail) cette com-

plaisance dans les louanges qu'on nous

donne , et que nous recevons comme une



(451 )

justicequ'on nous rend, comme un tribut

quinous est dû. Je suppose que ces louan-

gessont fondées ; mais s'arrêteroient-elles

à nous , et ne nous ferions-nous pas un de-

voir de les renvoyer à Dieu , sans cette

malheureuse pente à nous approprier ce

qu'ily a en nous de bon, et ce que nous

faisons de bien ?

Ce renoncementàcettepropriété est sans

contredit le pointleplus sublime et le plus

difficile de la perfection. Sacrifier en toutes

choses l'esprit propre, la volonté propre ,

l'amour-propre , s'est se dépouiller de ce

qu'ily a en nous de plus intime , et il n'y

a qu'une grâce spéciale , secondée d'un

grand courage , qui puisse nous en rendre

capables. On n'en vient làque par degrés ,

après bien des épreuves , et les plus vio-

lens efforts sur soi-même. Je n'en suis pas

surpris ; il s'agit d'arracher le moihumain ,

qui est l'imperfection radicale de la créa-

ture. Quandje dis le moi, on voit bien que

j'entends le moimoral; mais ce moimoral

est tellement confondu avec le moiphysi-

que , que nous répugnons autant àsa des-

truction , qu'à ladestructionde notre être;



(452)

et qu'il nous semble que vouloir nous

l'ôter, c'estnous anéantir.isjacent top

Voilà pourquoi si peu de chrétiens com-

prennent ce que c'est que se renoncer soi-

même , etquelle est l'étendue de cette obli-

gation; et ceux qui le comprennent, trou-

vent cette parole de Jésus-Christ si dure ,

pour ne pas dire impraticable. Parlez à un

dévot attaché à son sens , et gouverné par

soncaractère , de renoncer àsonjugement,

de se dépouiller de son propre esprit pour

prendre l'esprit de Jésus-Christ : il ne vous

entendra pas : ou vous verrez en lui un

homme prévenu, intraitable, qui vous re-

poussera bien loin , vous et vos discours.

Pourquoi , vous dira-t-il , faut-il que je re-

nonce à mes lumières naturelles ? Dieu ne

m'a-t-il pas donné la raison pour juger de

tout , même de la morale chrétienne , et

des choses spirituelles ? SaintPaul ne per-

met-il pas à chacun d'abonder enson sens?

Puis-je me défaire de mon caractère ; et

n'ai-je pas droit de le suivre en tout ce qui

n'est pas mauvais ? Quoi que vous puissiez

lui dire, il ne changera pas; il ne concevra

pas la nécessité , ni peut-être la possibilité



(453 )

de changer. Dites à cette dévote qui n'a

qu'une routine de pratiques et de prières ,

et qui est asservie à son amour-propre ; qui

ne recherche que soi dans sa dévotion ; qui

s'attache au sensible; et qui lorsqu'elle

éprouve quelque douceur, quelque mouve.

ment de tendresse , qu'elle a versé quel-

ques larmes , croit beaucoup aimer Dieu ,

tandis qu'elle nefaitque s'aimer elle-même;

qui du reste ne se gêne et ne se mortifie

en rien: dites-lui que la vraie, la solide

piété estincompatibleavec l'amour-propre;

qu'il faut qu'elle se haïsse ; que sa dévotion

ne sera bonne , qu'autant qu'elle n'y cher-

chera point sa propre satisfaction , mais

- uniquement à plaire à Dieu par le sacrifice

de tout cequi peut la flatter: de quelques

ménagemens , dequelques précautions que

vous usiez ; quelques saintes adresses que

vous employiez pour vous insinuer dans

son esprit , et lui faire goûter cette morale ,

elle n'écoutera pas long-temps ce langage

de mort et de désappropriation; et elle

vous quittera pour chercher un autre di-

recteur , qui la conduise selon ses vues et

ses inclinationsave aishitomilchs skold



(454 )

Quand on veuty faire attention , il est

aisé de s'apercevoir que dans la dévotion

c'est presque toujours soi-même que l'on

a en vue, à soi qu'on rapporte tout , à ses

efforts , à sa fidélité qu'on attribue tout;

qu'on s'approprię ses vertus , les victoires

qu'on a remportées sur soi-même , les

dons de Dieu , et les faveurs qu'on en re-

çoit ; qu'on regarde tout cela comme ses

mérites , comme son bien ; et que quand

Dieu pour nous élever à l'amour pur , au

service désintéressé , nous ôte toute vue de

nous-mêmes , nous réduit à l'indigence

spirituelle , à une nudité quinous fait hor-

reur , nous jettons les hauts cris , nous

l'accusons de cruauté , nous avons une

peine infinie ànous laisser ainsidépouiller.

La vérité est qu'on n'a nulle idée de la

désappropriation , à moins qu'on ne soit

intérieur ; encore ne l'a-t-on point au com-

mencement de la voie , où l'amour-propre

s'attache fortement aux douceurs spiri-

tuelles , etoù Dicu souffre cet attachement,

tout imparfait qu'il est , parce qu'alors il

est comme nécessaire , vu l'extrême foi-

blesse de l'âme. Mais à mesure qu'elle



( 455 )

change d'état , c'est-à-dire qu'elle avance ,

elle apprend à connoître et à pratiquer la

désappropriation ;parcequ'àchaquenouvel

état elle est dépouillée de ce qui apparte-

noit à l'état précédent , et que si elle ré-

sistoit à ce dépouillement , elle ne feroit

point de progrès. D'où l'on voit que ce

n'est point à l'âme à se dépouiller elle-

même par un désintéressement mal en-

tendu : outre qu'elle ignore dans quel

temps etselonquelle mesure il est àpro-

pos de le faire : au lieu de renoncer à la

propriété , elle ne feroit que s'y confirmer

davantage par son action propre. Mais il

faut qu'elle attende que Dieu la dépouille ,

et qu'il tire d'elle un consentement qu'elle

a toujours quelque peine à donner. En un

un mot dans la désappropriation l'âme

est passive ; elle n'a qu'a laisser faire Dieu ,

et qu'à acquiescer à ce qui se passe en elle.

----



( 456 )

>

CHAPITRE L.

Jésus - Christ ne s'est pas glorifié

lui-même.

2

TOUTE gloire sans doute étoit dûe à l'hu-

manité sainte que le Verbe divin avoit

daigné unir à sa propre nature ; et la gloire

extérieure qu'il lui auroit procurée , n'étoit

rien au prix de celle qu'elle avoit acquise

par cette union. Il sembleroit donc juste

qu'il ne se fût occupé qu'à la glorifier aux

yeux des hommes : d'autant plus qu'il n'é-

toit pas à craindre qu'elle en abusât; mais

qu'aucontraire l'éclat qu'elle recevroit, re-

jailliroittout entier sur sa personne. Telles

sont nos idées ; mais que les pensées de

Dieu sont différentes des nôtres ! Le temps

étoit marqué où la nature humaine en

Jésus-Christ devoit être souverainement

glorifiée et dans le ciel , et par toute la

terre. Mais avant ce temps Jésus-Christ ,



(457 )

quin'étoit venu ici-bas que pour la gloire

de sonpère , au lieu de penser à la sienne ,

devoit lui enfaire un sacrificeabsolu, etmé-

riterpar ce sacrifice que son père leglorifiât

à son tour. Ainsi les choses étoient - elles

arrangées dans le conseil de l'Eternel.

Jamais ordres n'ont été plus ponctuelle-

ment èt plus amoureusement suivis. Nulle

part vous ne trouverez dans toute la con-

duite de Jésus-Christ un seul mot , un seul

trait, un seul miracle qui ait eu pour objet

sa propre gloire. La seule parole qu'on

puisse remarquer est lademande qu'il fait

à son père immédiatement avant sa pas-

sion , de glorifier son fils , afin que son

fils le glorifie ; de lui donner la méme

gloire dont il étoit en possession avant

l'existence du monde. (1) Mais il ne parle

ainsi qu'en présence de ses apôtres , dans

la vue de fortifier leur foi , et de les con-

soler; qu'au moment où il alloit subir la

mort la plus ignominieuse, et où il ne se

regardoit pluscommeétantdans lemonde,

puisqu'il touchoit à la fin de sa carrière ; il

(1 ) Joan . XVII . 1. 5.

I. 20



( 458 )

ne demande cettegloire pour sa sainte hu-

manité qu'après qu'il sera ressuscité , et

qu'il sera entré dans une vie immortelle ;

il ne la demande que comme le prix de ses

souffrances , et en vertu de la promesse

que son père lui en avoit faite : enfin , à

bien prendre la chose, c'étoit moins une

prière qu'il adressoit à son père , qu'une

prédiction de la gloire qui devoit couron-

ner ses humiliations et son obéissance

jusqu'à la mort de la croix.

Mais durant le cours de sa vie , et lors-

qu'il parle aux juifs , il tient un langage

bien différent. Je ne cherche point ma

gloire , leur dit-il ; si je me glorifie moi-

méme , ma gloire n'est rien. (1) Peut-on

faire une déclaration plus expresse et plus

forte ? La gloireque je me rendrois àmoi-

même , n'est rien. C'est un Homme-Dieu

qui parle ainsi, et qui avoit en unsens les

plus justes sujets de se glorifier . Quel

titre avons-nous donc pour chercher notre

gloire, après que Jésus a déclaré qu'il n'en

avoit point? Et si la sienne n'eût été rien ,

(1) Joan. VIII . 50. 54.



(459 )

que faut-il penser de celle que nous nous

attribuons ? Orgueil humain , vanité hu-

maine , osez-vous bien vous produire après

cela ? N'êtes-vous pas honteux de la misé-

rable gloire que vous ambitionnez , dont

vous faites votre idole , à qui vous sacrifiez

tout , jusqu'au salut éternel? Peut-on être

chrétien , et être jaloux ici-bas de quelque

gloire que ce soit ?

Sijeme rends témoignage à moi-même,

dit-il encore , mon témoignage n'est pas

vrai. (1) Quoi ! le témoignage que Jésus-

Christ se seroit rendu à lui-même eût été

faux ! Oui , s'il se l'étoit rendu en qualité

d'homme; lui, qui est la vérité même ,

nous en assure. Ce qui n'empêche pas qu'il

n'eût droit de dire , et qu'en effet il n'ait

dit commeDieu : Quoique je rende témoi-

gnage demoi-méme , mon témoignage est

vrai; parce queje sais d'oùje suis venu ,

etoùjevais . (2) Quel mensonge doncque

ces louanges qu'on se donne à soi-même ,

soit intérieurement, soit devant les hom-

mes , pour quelque sujet que ce puisse

(1) Joan. V. 31. - Ibid. VIII. .14.



(460 )

être! Quandce sujet seroit louable , quand

nous serions fondés à le reconnoître en

nous, la louange par laquelle on se l'attri-

bueroit n'en seroit pas moins fausse, parce

que cette louange n'appartient qu'à Dieu.

Il se sert de cette différence pour sa

propre gloire comme d'un argument pour

prouver aux juifs que ce qu'il leur dit , il

ne le dit pas de lui- même. Celui , dit- il ,

qui parle de lui- même et de son chef ,

cherche sa propre gloire. Mais celui qui

cherche la gloire de celui qui l'a envoyé,

est véridique , et iln'y a point d'injustice

en lui. (1) Il ne vouloit donc pas que l'on

crût à sa parole , si l'on pouvoit le soup-

connerd'avoir envuesa gloirepersonnelle;

il ne s'attribue de vérité et de justice ,

qu'autant qu'il ne cherchoit que la gloire

de son père qui l'avoit envoyé. Il y a bien

ici de quoi confondre tous ceux qui par-

lant aunom de Dieu , et en qualité de ses

envoyés , se font du sacré ministère une

voie pour acquérir de la gloire et de la ré-

putation auprès des hommes. Ce n'est pas

(1) Joan. VII. 18, Millte Viqeol (1)



(461 )

Dieu qui les inspire , mais ils parlent en

leur propre nom. Dès qu'ils visent à leur

propre gloire , ils ne sont ni vrais dans

leurs discours , ni justes dans leurintention.

Ames fidèles , qui ne voulez vous adresser

qu'à des hommes quivous conduisent droit

à Dieu , et qui craignez d'être trompées

dans votre choix : observez-les avec soin ;

et si vous apercevez en eux quelque re-

cherche de leur gloire personnelle , croyez

que Dieu infiniment jaloux de la sienne ,

ne leur donne ni ses lumières , ni sa grâce

pour vous instruire et pourvous conduire.

Je ne dis pas qu'il ne puisse échapperà un

bon et zélé ministre quelque sentiment ,

quelque parole de vanité; mais il n'aura

jamais le dessein suivi de travailler pour

sa propre gloire ; et quiconque a ce des-

sein, est positivement indigne du minis-

tère dont il fait le plus énorme abus .

Jésus -Christ étoit si peu sensible à sa

propre gloire , qu'il ne prenoit pas même

pour lui les témoignages que lui rendoit

s̀on père. Dans une occasion ou il dit pu-

bliquement : Mon père , glorifiez votre

nom , une voix venue du ciel se fit en-



(462 )

,

tendre : Je l'ai glorifié , et je le glori-

fierai de nouveau. Sur quoi il dit à la foule

qui l'environnoit : Ce n'est pas pour moi,

maispourvous qu'est venue cette voix. (1 )

C'est pour la même raison qu'il exigeoit

le secret de ceux qu'ilguérissoit ; qu'il vou-

loit qu'on rendît grâces à Dieu , et non à

lui de ses miracles ; qu'il imposoit silence

aux démons qui publioient ses grandeurs ;

qu'il défendit à Pierre , Jacques et Jean

témoins de sa transfiguration, d'en parler

à personne , jusqu'àce qu'il fût ressuscité;

qu'il reprit celui qui le regardant simple.

ment comme un homme , l'appeloit bon

maître , etlui dit : Pourquoim'appelez-vous

bon? nul n'est bon que Dieu seul; qu'il

prit la fuite , lorsque le peuple en faveur

de qui il avoit multiplié les pains , vouloit

l'enlever pour le faire roi ; que son entrée

triomphante dans Jérusalem , fut si éloi-

gnée de toute pompehumaine.

C'est donc avec raison que saint Paul ,

qui connoissoit 'si bien l'esprit de son

maître , nous assure qu'il n'a jamais pris

(1 ) Joan. XII. 28. 30.



( 463 )

la moindre complaisance en lui-même; et

qu'il luimet dans la bouche ces paroles du

psaume : Les insultes de ceux qui vous

outrageoient , ô mon Dieu ! sont retombée

surmoi. (1) Et qu'en un autre endroit il

dit que Jésus-Christ ne s'est pas glorifié

lui-même , pour devenirpontife; mais qu'il

a été glorifié par celui qui lui a dit : Vous

étes mon fils , je vous ai engendré au-

jourd'hui. (2)

Jugeons combienc'estunechose injuste,

odieuse et abominable aux yeux de Dieu ,

de chercher en quoi que ce soit sa propre

gloire: puisque le fils de Dieu lui-même se

l'est absolument interdit. C'est pourtant là

le vice le plus profond de la créature ,

celui sur lequel elle s'aveugle le plus aisé-

ment , dont elle conçoit et sent le moins

l'injustice , dont elle travaille le moins à se

corriger , et dont elle ne se défait jamais

tellement , qu'il ne lui en reste toujours

quelque chose , du moins une propension

involentaire. Ceux qui s'appliquent à pu-

rifier leur cœur, et qui en étudient lesplus

(1) Rom. XV. 3. -(2) Hebr. V. Sist meh



(464 )

secrets mouvemens , savent que l'homme

est portéà se glorifierde tout, de ses avan-

tages intérieurs , et extérieurs , même les

plus vains et les plus fragiles ; que c'est un

des plus dangereux écueils de la piété , et

des voies intérieures; que la tentation de

la vaine gloire , des retours sur soi-même ,

de la recherche ouverte ou cachée de l'es-

time des hommes , de lacomplaisance dans

leurs éloges , etdans les marques de res-

pect qu'ils nous donnent, est unede celles

contre lesquelles ils ont à lutter le plus

souvent, le plus fortement et le plus long-

temps; que le premier sentiment qui s'é-

lève dans le cœur , est celui-là ; et que ce

n'est qu'à la réflexion , ou qu'après une

longue habitude , qu'on rend à Dieu ce qui

lui est dû , et qu'on parvient à ne songer

presque plus à soi.

Le poison de ce malheureux vice est si

subtil , qu'il s'insinue partout , qu'il cor-

rompt toutes les vertus , qu'il engendre ,

lorsqu'ons'y livre , l'hypocrisie et les autres

vices de l'esprit , et qu'enfin il devient un

mal sans remède. Les pharisiens en ont

fait la triste épreuve; et leur exemple doit



( 465 )

nous faire trembler. Jésus-Christ attribue

à ce vice seul leur défaut de foi , et leur

endurcissement. Comment pouvez - vous

croire, leur dit- il, vous quirecevez la gloire

lesunsde sautres,etqui en faites commerce;

et quine cherchezpoint la gloire qui vient

de Dieu seul ? (1) L'évangéliste saint Jean

réfléchissant sur le même sujet , et étonné

de ce qu'après tant de miracles qu'avait

fait Jésus , ils ne croyoient point en lui ,

n'en allègue point d'autre raison sinon

qu'ils ont mieux aimé la gloire qui vient

des hommes que celle qui vient de

Dieu. (2) On n'est point exposé à tirer

vanité de la gloire qui vient de Dieu ;

parce qu'il ne l'accorde qu'aux humbles ,

qui la lui renvoyent toute entière ; et l'or-

gueilleux ne fait point cas d'une telle gloire

qu'il ne sauroit s'approprier.. Mais il est

jaloux de celle qui vient des hommes ; il

la savoure , il s'en enivre ; il ne connoît

point de breuvage plus délicieux ; et dans

son ivresse il oublie tout à fait Dieu , et

devient à lui - même son dieu . Chassons ,

(1) Joan. V. 44.- (2) Ibid. XII. 43.

20*



( 466 )

déracinons ce vice de notre cœur ; et pre-

nons les mesures les plus efficaces pour lui

en fermer toutes les avenues .

CHAPITRE LI.

Jésus lave les pieds de ses Apôtres.

Le récit que fait saint Jean du lavement

des pieds , et le début surtout , a quelque

chose de bien frappant pour quiconque y

fait attention. Jésus , dit- il , sachant que

son heure étoit venue de passer de ce

monde à son père : après avoir aimé les

siens qui étoient dans le monde , il les

aima jusqu'à la fin. Et la cène étantfinie ,

sachant que son père lui a tout remis

entre les mains , qu'il est sorti de Dieu ,

et qu'il retourne à Dieu. (1) Qu'annonce

ce début si magnifique , qui tient l'esprit

en suspens ; et àquoi le prépare-t- il ? Sans

(1) Joan. XIII. I et seq.



(467 )

doute à quelqu'action éclatante de la part

de Jésus-Christ, à quelqu'effet merveilleux

de sa puissance ? C'est à quoi s'attend tout

lecteur qui n'est pas prévenu sur ce qui

doit suivre : d'autant plus que nul autre

trait de la vie du Sauveur n'est précédé

d'un tel préambule.

Mais que suit-il immédiatement après ?

Ilse lève de table; il quitte ses vétemens,

et ayant pris un linge , il s'en ceignit.

Ensuite il verse de l'eau dans un bassin ,

et se met àlaver les pieds de ses disciples,

et à les essuyer avec le linge dont il étoit

ceint. Il falloit que saint Jean eût une idée

bienhautede cette action si basse en appa-

rence , pour la raconter avec tant d'appa-

reil , sans en omettre la moindre circons-

tance. Il est visible que son intention étoit

qu'elle fît la plus vive impression sur ceux

quila liroient. En effet , quelle incompré-

hensible humilité ! Une personne divine

s'abaisser devant ses créatures , jusqu'à

leur laver les pieds, et remplirà leur égard

l'office d'un vil esclave ! Faut-il être surpris

de l'étonnement de Pierre , dont la foi se

réveille en ce moment , et qu'il se soit



( 468 )

écrié : Quoi! Seigneur , vous me lavez les

pieds ! vous à moi ! Cela dit tout. Faut- il

être surpris qu'il se refuse à un traitement

si étrange ; et qu'il lui dise : Non , vous

ne me laverez jamais les pieds , je ne

souffrirai pas que vous vous dégradiez à ce

point ?On sait ce que lui répondit Jésus ,

et par quelle menace il vainquit sa ré-

pugnance.

Si le plus grand monarque de la terre

rendoit le même service au dernier de ses

sujets , on croiroit sa majesté compro-

mise; et l'on auroitmême peine à se per-

suader qu'il fût en son bon sens. A parler

humainement, on auroit raison. La dignité

royale nepermet pointdetels abaissemens;

et l'affection la plusjuste, lamieux méritée,

ne sauroit les excuser. Ce ne seroit néan-

moins qu'un homme humilié devant un

autre homme. Ici c'est un Dieu qui s'hu-

milie devant l'ouvrage de ses mains , et

qui en se mettant au-dessous de l'homme ,

ne croit rien faire d'indigne de sa gran-

deur suprême. C'est dans sa nature hu-

maine , il est vrai , qu'il s'abaisse ainsi.

Maisce n'en est pas moins une personne



(469 )

divine ; et c'est sur la personne que touche

l'humiliation ; c'est elle qui la veut , et qui

l'embrasse de son plein gré.

Et qui a pu engager Jésus-Christ à une

telle action ? L'amour , qui ne réfléchit

point , qui ne raisonne point, qui ne cher-

che qu'à se contenter , et qui est admirable

dans ses inventions. L'amour imposa ce

devoir à Jésus-Christ ; et qui pourroit dire

avec quel zèle , quelle affection , quelle

joie intérieure il s'en acquitta ! Qu'il en

ait agi de la sorte envers ses autres disciples

dont il étoit tendrement aimé , c'est déjà

un prodige qu'on ne peut concevoir. Mais

qu'il se soit mis au pieddu traître Judas ,

qu'il les lui ait lavés et essuyés avec autant

d'affection et d'humilité qu'aux autres ,

c'est ce qui renverse absolument toutes

nos idées , ce qui ne répugne pas moins à

notre cœur , et dont le cœur de Jésus étoit

seul capable.

Dans quelle circonstance lava-t-il ainsi

les pieds de ses apôtres ? avant que de leur

donner son corps à manger. Ils étoient

déjà purs , comme il le leurdit lui-même;

mais ils ne l'étoient pas encore assez pour



(470 )

participer à ce divin banquet avec la sain-

teté requise ; ils avoient besoin d'être net-

toyés des plus légères souillures
et il

falloit que ce fût Jésus-Christ lui - même

qui les purifiât. L'application de ceci est

manifeste aux dispositions que nous de-

vons apporter à la Sainte-Communion. Si

nous apercevons la moindre tache dans

notre âme , il n'est pas nécessaire d'aller

nous présenter au tribunal de la pénitence,

mais concevons-en une véritable douleur ,

et prions Jésus - Christ , avant que de

le recevoir , qu'il daigne l'effacer par sa

grâce.

et

Après qu'il leur eut lavé les pieds ,

qu'il eut repris ses vétemens , s'étant

remis à table , il leur dit : Savez-vous ce

que je viens de vousfaire ? Voyez comme

il les invite à réfléchir sur ce qui venoit de

se passer , et comme il les rend attentifs à

l'instruction qu'il va leur donner. Vous

m'appelez Maître et Seigneur ; et vous

faites bien : carje le suis. Si donc je vous

ai lavé les pieds , moiqui suis votre Sei-

gneur et votre Maître , vous devez aussi

vous laver les pieds les uns aux autres.



(471 )

Carje vous ai donné cet exemple , afin

que vousfassiez commeje viens de vous

faire. Que cette raison est pressante ! Peut-

on être un vrai disciple de Jésus- Christ ,

et nepas s'y rendre ?Par quel autre motif

plus puissant pouvoit-il nous engager à

pratiquer l'humilité envers nos frères ?

Puisqu'il estnotre Seigneur etnotreMaître,

il étoit en droit de nous commander ce

qu'il jugeoit à propos. Ces deux titres le

dispensoient sans doute de nous donner

un tel exemple d'abaissement. Mais non ;

il ne veutrien exigerde nous , qu'il ne l'ait

fait le premier. Il savoit combien ce com-

mandement étoit durà notre orgueil. S'hu-

milierdevant nos égaux , devant nos in-

férieurs , jusqu'à leur rendre par un prin-

cipe de charité les services les plus bas !

notre cœur se soulève à cette seule pensée.

Pour abattre son enflure , pour le gagner ,

il nous met sous les yeux sa personne di-

vine prosternée par amour aux pieds de

ses apôtres ; et c'est dans cet état qu'il

nous dit: Faites ce que vous me voyez

faire.

Qu'on remonte à la première cause :



(472)

on trouvera que c'est l'orgueil qui nous

empêche d'être charitables envers le pro-

chain , d'user de prévenance à son égard ,

de lui donner certaines démonstratious de

bienveillance , de lui rendre des soins et

de petits services qui ne nous coûteraient

rien , mais auxquels notre orgueil refuse

de se prêter. Nous nous faisons honneur

de montrer de la bienfaisance , de la com-

passion , de la générosité ; mais s'il est

question de montrer de l'humilité , et de

faire pour le prochain des choses qui sem-

blentnous mettre au-dessous delui , nousy

sentons une répugnance extrême. Ce n'est

pas qu'il ne se soit trouvé dans le monde

mème du plus haut rang , des personnes

quise sont consacrées aux œuvres de cha-

rité envers les pauvres , les malades , les

prisonniers . L'exemple de Jésus-Christ n'a

pas été sans fruit. Mais sans prétendre ici

pénétrer dans les intentions , on peut dire

que ces œuvres ne sont pas toujours ac-

compagnées de l'esprit d'humilité qui doit

les caractériser; que si elles étoient tout

à fait secrètes ; si elles n'attiroient pas les

regards et l'admirationdupublic ; si pour

२



(473 )

les exercer il ne suffisoit pas de s'abaisser

extérieurement , et qu'il y fallût joindre

des abaissemens intérieurs : beaucoup

moins de personnes sedévoueroient à leur

pratique. Il est besoin d'une très-haute

vertu pour entrer ici dans les dispositions

intimes de Jésus-Christ , etpour semettre

avec les mêmes sentimens aux pieds de ceux

mêmes que nous connoissons pour nos

ennemis. Dans les maisons religieuses , où

l'on est dans le cas de se rendre mutuelle-

ment de petits secours et de petits services;

qui supposent del'humilité et de la charité ;

quelle violence ne faut-il pas se faire pour

s'acquitterde ces devoirs franchement, cor-

dialement,généreusement,àl'égarddeceux

ou de celles qu'onn'aime point ,ou dont on

n'estpoint aimé, et dont on aquelque sujet

demécontentement ? etcombien peu sont

capables d'une telleviolence ! Montrez-moi

une communauté dont tous les membres

soient ainsi disposés les uns à l'égard des

autres : et je n'hésiterai point à dire que

c'est une assemblée de saints , de parfaits

imitateurs de Jésus - Christ. En religion

comme ailleurs , il est de certains points



(474)

surlesquels on ne consentpas volontiers à

se mettreau-dessous des autres. Si l'orgueil

du siècle en est banni , il yrègne un autre

orgueil plus délicat, plus subtil , sujet à se

blesser pour les moindres choses. Presque

nulle part l'humilité ne se pratique par

amour pour l'humilité.

CHAPITRE LII.

De l'institution de l'Eucharistie.

Je parlerai plus bas de lavie eucharistique

de Jésus-Christ , laquelle est le plus parfait

modèle de lavieintérieure. Il n'estquestion

ici que de l'institution même de l'eucha-

ristie, dontje ne dirai que peu de chose ,

cette matière étant traitée au longdans un

si grand nombre d'ouvrages de piété.

Qu'est-ce que l'eucharistie ? c'est un sa-

crifice et un sacrement ; l'unique sacrifice

et le plus grand des sacremens. Par l'eu-

charistie , Jésus-Christ renouvelle , ou si



(475 )

l'on aime mieux , continue et perpétue jus-

qu'à la fin du mondelesacrificede la croix.

Il s'offre , il s'immole sur nos autels d'une

manière mystique et nonsanglante , mais

réelle , par le ministère des prêtres. Il rend

àson père en notre nom et au sien le seul

culte qu'il agrée; il l'adore, le remercie de

ses bienfaits , satisfait à sa justice pour nos

péchés, nous obtient de lui touteslesgrâces

quinous sont nécessaires. Il nous est im-

possible d'honorer Dieu dignement par

nous-mêmes ; de lui rendre des actions de

grâces proportionnéesàses bienfaits ; d'ob-

tenir, etmême de nous disposer à obtenir

la rémission d'aucun péché ; de mériter la

- moindredes grâcesdontnous avons besoin.

Mais tout cela nous est aisé en nous unis-

sant au sacrifice de Jésus-Christ , qui rem-

plit éminemment tous ces objets .

L'eucharistie est le plus grand , le plus

auguste de nos sacremens. Dans les autres

il est présent par sa vertus ; dans celui - ci

il est présent par lui-même. Làil nous fait

part de ses grâces , ici il nous donne sa

chair , et avec elle son âme etsa divinité.

Il ne pouvoit nous donner un gage plus



(456 )

précieuxde sonamour, ni contracter aveć

nous une union plus intime. C'est une vé-

ritable extension de l'Incarnation. Il nous

en communique les effets ; et comme en

lui la nature humaine est divinisée par la

personne du Verbe quise l'est appropriée;

demême il nous divinise en quelque sorte

en s'incorporant à nous. Sa chairpasse spi-

rituellementennotre substance par laman-

ducation; il nesetransforme point ennous ;

mais il nous transforme en lui. Par une

merveille naturelle , les alimens deviennent

partie de notre corps ; par une merveille

surnaturelle , c'est nous qui devenons une

partiede Jésus-Christ enle prenant comme

aliment. En un mot, il communique à nos

âmes et à nos corps la même vertu divine

qui sanctifie son âme et son corps.

Pour parvenir à cette ineffable union

avec nous , les plus grands miracles ne lui

coûtent rien. Ce sacrement en renferme de

tels et en si grand nombre , qu'il surpasse

tout ce que la puissance divine a fait de

plus éclatant , et qu'il en est comme le

dernier effort. Aussi est-il l'ouvrage de

l'amour; et c'estparceque cet amour est in-



( 477 )

compréhensible , queson chef-d'œuvre l'est

aussi. Peut-on mieux exprimerà quel point

Jésus-Christ nous aime , qu'en disant : il

nous donne à manger sa propre chair , et

àboire son propre sang.

Il nous donne l'une sous l'apparence du

pain , et l'autre sous l'apparence du vin ,

pour nous faire entendre que comme le

pain et le vin sont la nourriture ordinaire

de nos corps ; ainsi il veut que sa chair et

son sang soient la nourriture habituelle de

nos âmes. Aussi dit-il : Ma chair est véri-

tablement une viande ; et mon sang est

véritablement un breuvage . Si vous ne

mangez la chair dufils de l'homme , et ne

buvez son sang , vous n'aurez point la vie

en vous. (1) Et comment aurions-nous en

nous la vie , n'ayant pas Jésus-Christ , qui

est la vie , lavie surnaturellede nos âmes ?

Nous recevons à la vérité cette vie au bap-

tême par la grâce sanctifiante , ou nous la

recevons par le sacrement de pénitence.

Mais l'eucharistie seule nous la donne

dans sa plénitude; et nous perdrions celle

(1) Joan. VI. 54. 56,



(478 )

quenous avons déjà , sans la participation

du corps et du sang de Jésus-Christ. La

nourriture corporelle suppose la vie; mais

elle est nécessaire à sa conservation ; elle

l'entretient , elle en augmente la rigueur.

Il en est ainsi du pain eucharistique par

rapport à la vie spirituelle. Il faut vivre

pourlemanger avec fruit;mais si l'on s'en

abstient, onlanguira,onmourra. Commeje

visparmon père , dit-il encore : ainsi celui

quimemange , vivra parmoi. (1 ) Le fils

qui reçoit toutdu père, qui en est toujours

actuellement engendré , vivroit- il , si l'on

pouvoit le concevoir séparé de lui ? L'âme

qui ne communique point au corps de

Jésus- Christ , et qui s'en éloigne , ne vivra

pas davantage. L'unionintime et insépa-

rable qui est entre le père et le fils par la

génération éternelle , est produite avec la

proportion convenable entre Jésus-Christ

et nous par la manducation de sa chair

adorable. De même que le pere demeure

dans le fils , et le fils dans le père , l'un en

communiquant, l'autre en recevant la subs-

(1) Joan. VI. 58.



( 479 )

tance divine : de même Jésus-Christ de-

meure en nous par la communication de

son corps , et nous demeurons en lui par

sa réception. (1) La force de ses paroles

nous feroit-elle douter de leur vérité ? Ah !

les saints , les âmes vraiment intérieures

n'en doutent pas. Si nous n'en faisons pas

l'épreuve , c'est que nous n'approchons pas

de cet auguste sacrement avec les disposi-

tions requises ; et que nousne mettons pas

notre bonheur dans l'union habituelle avec

Jésus-Christ. Oùestnotre amour pour lui ?

Nous n'aimons que nous-mêmes. Où est

la conformité de nos sentimens avec les

siens ? Oserions-nous dire que nous pen-

sons , que nousjugeonsde toutcomme lui ?

où estnotre recueillement notre esprit d'o-

raison? Jésus-Christvivantparsonpère , est

toujours absorbé en lui. Sommes-nous de

même toujours absorbé enJésus- Christ ,

d'une communion à l'autre ? Si cela n'est

pas , nous ne vivons pointpar lui; ou notre

vie est bien foible , bienlanguissante .

Quel momenta-t-il choisipour instituer

(1) Joan. VI. 57 .



(480 )

l'eucharistie ? Celui qui précéda immédia-

tementsapassion, il alloit mourir. Comme

un bon père , il fait ses dernières disposi-

tions en faveur de ses enfans. Et que pou-

voit-il leur laisser ? Il n'avoit jamais rien

possédé sur laterre ; ses vêtemens mêmes ,

son unique bien , devoient être le partage

des soldats qui le crucifièrent. Il se laisse

lui-même à eux , et tout entier à chacun

d'eux. C'est ainsi qu'il dédommage ses dis-

ciples de saprésence sensible qu'ils alloient

perdre, et nous , quin'en avonsjamais joui.

Ilne nous quittera point ; son amour ne

lelui permetpas; nous lepossedérons sous

le voile de la foi; nous ferons plus que dele

voir , nouslemangerons ,nonunefois , mais

tous les jours de notre vie , si nous en

sommes dignes , et si nous répondons à ses

intentions . L'amour seul , mais l'amour

poussé au dernier excès , pouvoit suggérer

un tel testament à un Homme-Dieu .

Enfinil faut ajouter àl'institution del'eu-

charistie la circonstancedu souper , le seul

repas que les anciens fissent en commun

et qui pour cette raison s'appelait Cène.

Sans parler de la raison qui fit choisir à



(481 )

L

Jésus-Christ la circonstance de la mandu-

cation solennelle de l'Agneau-Paschal : je

m'arrête seulement à observer que comme

c'estunemarque d'union entre les hommes

demanger ensemble à la mêmetable : l'in-

tention du Sauveur en donnant à table

même son corps àses apôtres , a été que les

fidèles regardassentcesacrement comme le

plus puissant motif de la charité qui doit

régner entre eux , et le moyen le plus

efficace de l'entretenir. C'est pour cela que

dans la primitive église la célébration du

sacrifice , auquel chaque chrétien se faisoit

un devoir de participer , étoit suivie d'un

repas qu'ils prenoient encommun , grands

et petits , riches et pauvres , maîtres et es-

claves sans distinction , et qui se nommoit

Agape , c'est-à-dire charité. Aussi leur

amour mutuel faisoit- il l'admiration des

payens. La charité s'est refroidie parmi les

chrétiens , à mesureque l'usage de la com-

munication est devenu moins fréquent; et

elle ne se conserve que dans les familles

et les communautés où l'on approche sou-

vent et avec ferveur de la table sacrée.

Depuis long- temps on se tourmente

1. 21



(482 )

beaucoup à chercher des méthodes pour

bien entendre la messe , et pour commu-

nier dévotement. On ne les trouvera ja-

mais , tant qu'on ne les cherchera que dans

les livres . C'est dans le cœur qu'elle doit

être; et les livres ne sont bons qu'aussi

long-temps qu'ils peuvent servir à l'y éta-

blir. Parce que dans ses premiers ans on

a fait usage pour ces deux grandes actions

d'un livre de prières , est-ce à dire qu'on

doivey recourir toujours , et qu'il ne faille

pas apprendre à s'en passer ?Voici lameil-

leure méthode queje connoisse , et je la

tire de la nature même de l'Eucharistie .

A la considérer comme sacrifice , Jésus-

Christ s'y offre à son père , et nous offre

avec lui . Par-là il nous dit assez que nous

n'avons qu'à nous unir à cette offrande de

lui-même et de nous , et qu'à la faire dans

les mêmes intentions , et avec les mêmes

dispositions que lui. Nous connoissons ses

intentions et ses dispositions. Rendons-

nous les propres , non par une multitude

d'actes distincts, mais par un acte très-

simple ettrès-intime. Prions-lede les mettre

enuous; ensuite tenons-nous dans unsaint



( 483 )

e

그

C

recueillement ; et laissons à sa grâce le

soin de nous occuper pendant la célébra-

tion des saints mystères. Tout cequ'il nous

demande , est de ne point y apporter de

pensées profanes ou étrangères , de ne

point nous y distraire volontairement , en

laissant égarer nos sens et notre imagina-

tion ; il se chargera du reste , si nous met-

tons en lui notre confiance. Je suis assuré

d'après l'expérience , que si à l'entrée de

lamesse , nous disions avec simplicité et

du fonds du cœur : Seigneur , faites-moi

assister à votre saint sacrifice d'une ma-

nière digne de vous ; j'en suis incapable

par moi-méme ; nous sentirions les effets

de notre foi et de notre humilité ; Jésus-

Christ agiroit dans notre âme ; il la tien-

droitdans un silence de respect etd'amour;

et nous en sortirions avec une impression

degrâce , qu'ilnous seroit aisé deconserver

toute la journée.

Aconsidérerl'Eucharistie comme sacre-

ment , Jésus-Christ s'y donne à nous de

toutela plénitude de son amour.Donnons-

nous à lui de la même manière avec droi-

ture et sincérité. Il brûle du désir de s'unir



(484 )

ànous : ayons le même désir de nousunir

àlui. Ses délices sont d'être avec nous :

faisons nos délices de sa possession. Il n'est

pas besoin de tant d'actes pour cela ; il

suffit que telle soit notre disposition inté-

rieure. Si nous n'y sommes pas , prions- le,

mais simplement et sans tant d'effort de

nousy mettre; humilions-nous doucement

etconfondons-nous de cequenous sommes

si froids , si indifférens . Que notre prépa-

ration soit dele supplier de nous préparer

lui-même. Ne le fera-t-il pas mieux que

nous nepourrions le faire avec toutes nos

méthodes ? Pourquoi ne pas nous en re-

poser sur lui ? Que notre action de grâce

soit de le laisser agir en nous comme il lui

plaira. S'il veut des actes , il saura bien

nous en suggérer:jen'en vois point d'autre

à faire de notre part , que de l'adorer et

de l'aimer du fond de l'âme , sans lui rien

dire. Mais on veut agir soi-même ; onveut

sentir; on s'empresse , on se remue , on

s'agite pour cela ; et l'on ne pense pas que

la vraie dévotion ne vient pas de nous ;

qu'il faut l'attendre avec confiance ethumi-

lité , et ne point la désirer pour soi par



( 485 )

C

a

er

an

0

e

1

e

amour-propre. On veut être content de

ses communions ; et c'est Jésus - Christ ,

uniquement qu'il faudroit chercher à con-

tenter. Dans son contentement ,nous trou-

verions le nôtre , mais d'une manière plus

solide , plus relevée , plus excellente que

nous ne saurions croire.

L'assistance au saint sacrifice , et la ré-

ception de l'Eucharistie selon la méthode

que je propose , où nous ferions peu , et

nous laisserions beaucoup faire à Jésus-

Christ , disposeroient les âmes à la vie in-

térieure ; et une fois devenues intérieures ,

elles s'acquitteront dignement et avec un

grand profit spirituel de ces deux princi-

pales actions de la religion , sans autre

soin de leur part que de se livrer à l'opé-

ration de l'esprit saint, et d'en suivre les

mouvemens.

FIN DU TOME PREMIER.



TABLE

DES CHAPITRES.

AVANT-PROPOS,

CHAP. Ir. L'Incarnation de Jésus a

page j

répondu au dessein de l'Incar-

tion ,

II. Dévouement de J.-C. en

entrant au monde ,
13

III. Quels parens Jésus-Christ

se choisit ,
38

IV. Par où Jésus-Christ relève

la bassesse de sa naissance , 45

V. Jésus dans le sein de sa mère , 49

VI. Naissance de Jésus-Christ

àBethleem ,
53

VII. Jésus appelle les bergers

à sa crèche ,
60

VIII. Cantique des anges à la

naissance de Jésus-Christ , 67



TABLE.
487

CHAP. IX. Circoncision de Jésus-Christ , 72

X. Les Mages appelés à Bethleem , 81

XI. Présentation de Jésus-Christ

au temple ,
94

XII. Fuite en Egypte , 102

XIII. Consolations de Jésus dans

son enfance , 108

XIV. Vie de Jésus àNazareth , 116

XV. Jésus dans le Temple parmi

lesDocteurs , 121

XVI. Jésus rend obéissance à ses

parens , 128

XVII. Jésus gagne sa vieparle

travail des mains , 136

XVIII. Baptême de J.-C.
144

XIX. Tentation de J.-C.
150

XX. Comment J.-C. repousse

la tentation , 158

XXI. Fin de cette tentation , 168

XXII. Choix des Apôtres ,
174

XXIII. Commencemens dela pré-

dication de Jésus-Christ , 182



488
TABLE.

CHAP. XXIV. Manière d'enseigner de

J.-C. page 189

XXV. Travaux de J.-C. dans sa

prédication , 196

201 XXVI. Miracles deJ.-C. 204

XXVII Réserve de J.-C. dans la

manifestation de sadivinité , 211

XXVIII. Conduite de J.-C.àl'égard

de ses Apôtres , 217

XXIX. Vie commune de J.-C. 226

XXX. Accueil que J.-C. fait aux

pécheurs ,
231

XXXI. Conduite contraire des

Pharisiens, 239

XXXII . Pleurs de J.-C. sur Jéru-

salem , 249

XXXIII. Oraison de J.-C. 257

XXXIV. Amour de J.-C. pour la

Croix , 272

XXXV. De l'humilité de J.-C.
281

XXXVI. De la douceur de

292



TABLE.
489

CHAP. XXXVII. De l'amourde J.-C.

pour son Père , page
303

XXXVIII. De l'amour de J.-C.

pour les hommes , 319

XXXIX. L'amour a fait à la fois

le bonheur et le tourment de

J.-C. 330

XL. Simplicité de J.-C. 337

XLI. De l'abnégation de J.-C. 346

XLII. Comment J.-C. a traité les

affaires de son Père , 359

XLIII. J.-C. n'est révélé qu'aux

petits , 377

XLIV. J.-C. ennemi du faux zèle, 384

XLV. Aversion de J.-C.pour les

faux Docteurs ,
394

XLVI. J.-C. objetde contradiction

et sujet de scandale ,
410

XLVII. J.-C. est venu apporter

l'amour de Dieu sur la terre ,
423

XLVIII. J.-C. adorateur enesprit

et envérité ,
433



TABLE.

490

CAAP. XLIX. J.-C. ne s'est rien appro-

prié , page 444

L. J.-C. ne s'est pas glorifié lui-

même , 456

LI. Jésus lavé les pieds de ses

Apôtres , 466

C. LII. De l'institution de l'Eu-

charistie , 474

Fin de la Table.










	Front Cover
	Dévouement de J -C 
	la bassesse de sa naissance, 
	Jésus appelle les bergers 

