A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothéque avant d’étre nun
précaution par Google dans le cadre d'un projet visant a permettre aux internautes de découvrir I'ensemble du patrimoine littéraire mc
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient a présent au domaine public. Lex|
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’'un pays a l'autre. Les livres libres de d
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance hum:
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme
du long chemin parcouru par I'ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothéque pour finalement se retrouver entre vos

Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothéques a la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de
ainsi accessibles a tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce

Il s’agit toutefois d’un projet colteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avor
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en ins
contraintes techniques relatives aux requétes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers a des fins commercidesis avons concu le programme Google Recherche de Livres a I'usage des particu
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers a des fins personnelles. lls ne sauraient en effet étre employés
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder a des requétes automatidBesvoyez aucune requéte automatisée quelle qu’elle soit au systéme Google. Si vous effe
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractéres ou tout autre domaine nécessitant
d'importantes quantités de texte, n’hésitez pas a nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux I'utili
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous étre utile.

+ Ne pas supprimer l'attributioh.e filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre
et leur permettre d'accéder a davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le sup
aucun cas.

+ Rester dans la légalitQuelle que soit I'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabili
veiller a respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu'il en va de mé
les autres pays. La durée Iégale des droits d’auteur d’un livre varie d'un pays a l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de r
les ouvrages dont I'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne I'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut étre utilisé de quelque facon que ce soit dans le monde entier. La condamnation a laqt
Vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut étre sévére.

A propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et I'accés a un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frangais, Goog
contribuer a promouvoir la diversité culturelle grace a Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livre
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs a élargir leur public. Vous pouvez
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage a I'glditps#Books.google.com |



https://books.google.be/books?id=gZ_6IfNGc6IC&hl=fr

Digitized by Google



Digitized by Google



Digitized by Google



-
Y
e - .
~ -
N .
“ L
‘ .
Y K
4
T * -
*
/










. LINTERIEUR
DE. JESUS ET DE MARIE;

TOME I“' .

T e socean



DE mmamﬁﬂwmﬂ E;HA;R:LES

~ RUE THIONVILLE, N6 36.

T B e b C i 4 !
. e s »‘:L. RN —tn taAn o e T
.

Propu¥ié (Hb I dlteur.




- INTERIEUR
DE JESUS ET DE MARIE,
PAR.LER.'_P;GRO'U,, |

DE LA COMPAGNIE DE JESUS. - -

- TOME I~

| PARIS,
o ‘BEAUC:E'},LIBRAIRE,#UE J'.-J.VROUS.SEAU!
' Ne. 14, '

KAV

‘1815.:




élf Iy &



| |
AVANT-PROPOS.

St—
e

Jisus est Punique et le parfait modéle
propos¢ a tous les chrétiens; ils ne sont
chrétiens dans leurs sentimens et danél ’
leur conduite, quautant qu’ils appro-
chent de ce modele. Sa vie est Pexplica-
tion la plus claire etla plusstire de sadoc-
trine;il a pratiqué excellemment ce qu'il
aenseigné; etiln’est pasun seul point, ni
de ses préceptes, ni de ses conseils évan-
géliques, qu’il n’ait pleinement et cons~
tamment accompli. On ne saurait donc
étudier avec trop d’attention jusqu’aux
moindres traits de sa vie, pour appren-
dre de quelle maniére on doit se com-

porter dans les mémes. circonstances.

-



ij AVANT-PROPOS.

Mais ce qui demande le plus notre appli-
cation, ce sont sesdispositions intérieures
qui ont été 'dme de ses actions. Nous n'e
parlerons, nous n’agirons , nous ne souf-
Irirons jamais comme lui, si nous ne
pensons, si nous ne sommes affectés
comme lui. C’est dans son esprit, c’est
dans son coeur que nous devons nous
efforcer de pénétrer; et c’est par-la qu'il
yous importe le plus de lui ressembler.
‘Au reste, n’espérons pas d’entrer bien
avant dans cet intérieur divin par nos
réflexions. Que pouvons-nous connaitre
de ce qui se passait dans son dme; que
ce qu'il daignera lui-méme nous en dé-
couvrir? Cettefaveur précieuse, qui est
la source de toutes les autres, il ne
Paccorde qu'a ceux qui la désirent avec
ardeur, qui lalui demandent avec ins-
tance, et qui sy disposent par une

'




AVANT-PROPOS. ij
extréme fidélité & la'gféc'ev. Sommtes-nous
de ce nombre? ‘Adpiromrsinous 2 com-
noftre Tintéricur de Jésus |, A dessein de
Pimiter ? Est-ce 13 le grand objet e nos
- pri¢res? Nous y préparons-nous par une
docilité entiere a suivre les mouvemens
du Saint-Esprit? O qu'il est peu de chré-
tiens,’méme parmi ceux qui font une
- profession ouverte de piété, qui puissent
se rendre un pareil fémoignage !etdela
vient sans doute que les hommes spiri-
tuels et intérieurs sont si rares, tandis
que tous devraient I’étre plus ou moins,
chacun selon le degré de sa grice. ‘

Quant & YIntérieur de Marie, pour
exécuter mon dessein, je m’en tiendrai
a ce que l'évangile et la tradition de
I'église nous apprennent d’elle. Dieu n’a
- pas jugé a propos que nous fussions
instruits du détail de sa vie; mais le peu



iv ~ AVANT-PROPOS.

que nous en savons, est suffisant pour
~notre édification. Respe'ctant lesecret de
Dieu, nous ne devons pas désirer d’en
savoir davantage.




ﬁM:_—_—:_—-—__&a
SUJETS

DE MEDITATION

Pour tous les Dimanches et Fétes prin-
cipales de l'année, tirés de Ilntérieur
de Jésus et de Marie.

Pour le premier Dimanche de I’Avent et la
Semaine.

L'Tntérieur de Jésus a répondu au dessein
de I'Incarnation, pag. I
‘ 2° Dimanche et Semaine.
Dévouement de J.-C. en entrantaumonde, 13
3¢ Dimanche ct Semaine.
Jésus dans lé sein de sa mére, 49
4° Dimanche et Semaine,

Quels parens J.-C. se choisit, 38
Par ou J.-C. releva la bassesse de sa
naissance , .. 4h8



ij SUJETS
Pour Noél et 'Octave.
Naissance de J.-C. & Bethléem, 53
Jésus appelle les Bergers & sa créche, 60
Cantique des Anges ala naissance de Jésus, 67
Le 1°* janvier.
" Circoncision de J.-C. .2
Le jour de l’flpiphanie et POctave.
‘Les Mages appelés & Bethléem-par J.-C. 81
Depuis VEpiphanie jusqu’a la Quinquagésime.

Fuite en Egypte , 102
Consolations de Jésus dans son enfance, ~ 108
Vie de Jésus 4 Nazareth , . ‘116
Jésus dansle Temple parmiles Docteurs, 121
- Jésus rend obéissance 4 ses parens , 128

Jésus gagne sa vie par le travail des mains , 136
. Le 2° février.: |
Présentation de J.-C. au Temple, . 94
Le Dimanche de la Quinquagésisme et Semaine.
BaptémedeJ.-C., o 144
Le 1°* Dimanche de Caréme -et Semaine:

"Tantation de J.-C. s L 150



DE MEDITATION. iy

Le 2¢ Dimanche de Caréme et Semaine.

Comment J.—C. i‘epousse la tentation, 156
Fin de cette tentation, 168

Le 3¢ Dimanche de Caréme et Semaine.
Amour de J.-C. pour la Croix, 272 .
Le 4° Dimanche et Semaine. ‘

Passion de J.-C., ordonnée de Dieu,” = 1
Le 5¢ Dimanche dei(}aré'me.

J.-C. a sacrifié sa vie de lui-méme, | 12
Te 6° Dimaq;he dé Caréme et Semaine. -
Agonie de J.-C. au jardin des Olives, 17
Le lundi Saint.

Trahison (l;e Judas et douceurde J.~C. 24

o Le mardi Saint.
Renoncement de Saint-Pierre , - 33
-Le mercredi Saint. |
Silence de J.-C. en présence de ses juges, . 4t
Le jeudi Saint.
Jesus lave les pieds 4 ses apdtres, 466



iv .. SUJETS

La nuit du jeudi au vendredi,
Souffrances de J.~C. dans la passion,

Le vendredi Saint,
Double abandon de J.<C. mourant,
. Le samedi Saint.

J.~C. prié pour ses ennemis ,

Le jour-de PAques et | lpctave.
Résurrection de J.-C., -

53

62

78

Le 1°* Dimanche aprés Paques et Semaine.

Oraison de J-~C.,
) Le 2¢ Dimanche et Semaine.
De Thumilité de J.-C. ,

Le 3¢ Dimanche et Semaine.
" De la douceur de J.-C.,
Le 4° Dimanche et Semaine.

De I'amour de J.-C. pour son pére,

Le 5¢ Dimanche et Semaine.

De l'amour de J.-C. pour les hommes ,

56

281

303

319



DE MEDITATION. v
Le 6° D_imanche et Semair\e.
T’amour a fait & la fois le bonheur et le

‘tourment de J.-C. - 330
Le 7° Dimanche et Semaine.
Simplicité de J.-C. - 337
La Pentecote et I'Octave.

Descente du Saint-Esprit , 33

Le1er Dimanche aprés la Pentecéte jusqu’a la
féte du Saint-Sacrement.

Choix des Apbtres , 174
La féce du Saint-Sacrement.
De I'institution de 'Eucharistie , 474

Le 2°. Dimanche aprés la Pentecote,
Vie eucharistique de J.-C. , ‘ 94
Le jour du sacfé Ceeur et le Dimanche suivant
_ et Semaine.
De 1a dévotion au Coéur de Jésus, 99
Le 4° Dimanche aprés la Pentecéte et Semaine,
Commencemens de laprédication de J.-C., 182
Le 5¢. Dimanche et Semaine.
Maniére d’enseigner de J.-C., - 189
‘ Le 6°, Dimanche et Semaine. - ,
- Lrayaux de J-C, dans sa prédication;- 196



v : SUJETS
Le 7¢ Dim anche et Semame.

" Mu‘acles de Jésus-Christ > '

Le 8¢ Dimanche et.Semame

Réserve de J.-C. dans la mamfesta(.lon de

sadivinités - o o

Le ¢° Dlmanche et Semame.

204

CGonduite de J.-C. al’égai-d de ses A’pétres, 217

Le 10¢ Dimanche et Semaine.

Vie commune de Jésus=Gliristry- .

226

Le 11° . Dimanche ét Semame. S

Accueil ‘que J:2C! fait aux pécheurs .
Te 12° Dimanche et Semaine.

Conduite contraire des Ph’arisi‘ens N A

N Le 13e Dlmanche eq; ‘Semaine..

Pleurs de J mC. sur J érusalem y

.- ..Le 14 Dimanche et Semame.

De Pabnégation de Jésus-Christ ,

. Te 15¢ Dimanche et Semaine:

Commem Ji-Cia trané Tes affanes de son
Pél‘e 2¢ N :

231

23§

.o249

346 ‘

. 359



_ DE MEDITATION.

Le 16° Dimanche et Semaine.
Jésus-Christ n’est révélé ;Iu’aux petits ,
* Le 17° Dimanche et Semaine,
Jésus-Christ ennemi du fanx zdle ,
Le 18¢ Dimanche et Semaine.
Aversion de J.-C. par les faux Doctenrs N
Le 19° Dimanche et Serilaine.

J.—C. objet de contradiction et sujet de
scandale,

Le 20° Dimanche et Semaine.

J.-C. estvenu apporter I’amour de Dieu
sur la terre,

Le 21° Dimanche et Semaine.,
J.~C. adorateur en esprit et en vérité s
22° Dimanche et Semaine.
J.~C. ne sest rien approprié
23¢ Dimanche et Semaine.

J.-C. ne s'est pas glorifié lui-méme,

~

Fin des Méditations.

vij

377

384

410

. 423

433

444

456






———

. INTERIEUR
DE JESUS ET DE MARIE

[ S S~ Mw~w~m~w~w~d

PREMIERE PARTIE. |

~—r )
~ W N ! v " -

CHAPITRE . PRI’:MIER :

L Intérieur de Jésus a répondu aux Je:-

seins de l’lncamatzon. !

Pour se former une idée de Fintéricur
" de Jésus , il faut remonter jusqu’an des-
sein de Dicu , dans {'ineffable Mystere de
Plicarnation \Dxeu » ayant prévu et perms
la chute du premier homme , laquelle en-
" trainoit sa perte éternelle et celle de sa:
postérité , n’a point voulu que cette chute
fiit sans remede , comme 'avoit été celle-
des Anges rebelles , mais il a résolu de la-
réparer d’une maniére avanlageusc pour s#

1. . 3




(2}

gloire et pour notre salut. Dans cette vue;,..
il a choisi , parmi les enfans d’Adam , un
homme qui fit le médiateur de sa récon-
ciliation avec le genre humain, qui se dé-
vouét, en qualité de victime, pour I’expia-
tion du péché d’Adam, et de tous les
autres péchés qui ont été commis depuis ;
qui se chargeit de satisfaire pleinement
sa justice , de désarmer sa eolére, en con-
sentant a porter lui seul tous les coups,
et qui, par son obéissance et son immo-
lation volontaire, lui rendit plus de gloire
que le péché nc lui en avoit 6té, et nous
rétablit dans un nouvel état préférable a
celui dont nous étions déchus. ‘

Mais si cet homme eiit été pécheur ,
commenous , incapable de satifaire 4 Dieu
pour lui-méme, comment eiit-il pu Pap-
paiser en notre faveur? Il falloit donc qu'il.
fut exempt de tout péché, méme de celui
que nous contractons par notre seule ori-
gine. L'innocence ne suffisoit pas , il falloit,
qu’il fat saint, et qu’il n'offrit rien en sa
personne que d’agréable a Dieu. Ce n’éloit
pas encore assez :un pur homme, quel-,
guinnocernit, quelque saint quon le sup-



(3)

pose , ne' pouvoit presenter 3 la majesté
infinie de:Dieu , une satisfaction’ propor-
tionnée a la grandeur de Poffense. T était
nécessaire qu'une telle satisfaction, finie
en elle-méme , tirat une valeur infinie de
Ia drgnue de la personne qui la presentou,
et qu'a ce titre, non seulement elle mé-
ritat d’étre acceptée , mais elle ne pht étre
refusée. Par conséquent, cette personne
devoit nécessairement étre une personne
divine. Ainsi il falloit que le médiateur
entre Dicu et les hommes fit Dieu et
homme tout ensemble: homme, pour s’hu=
milier, pour se soumettre en notre place
ala peine qui nous étoit dire ; Dieu, pour
commimiquer a cette humiliation et 4 cette
pexne un prix qui égalit , et qui surpassit
mémeincomparablement toutes nos dettes.
. Tel estle but que Dieu s’est proposé

dans le Mpystére de PIncarnation , Mystere
qui, par son 1n.comprehen51b111te méme ,
nous fait gomprendre quel mal cest quc le
péché, par rapport 4 Dieu qu'il offense , et
par.rapport 4 'homnie qui s’en rend cou-
pable. C’est un mal si grand, qu'il ne faut
pas moins qu'un Homme-Dieu pourle ré-



(4) :
parer, sans quoi loutrage qu’il fait 4 Dien
subs:ste toujours., et toutes les- -peines. qpe
Ihomme soutfriroit, duram I'éternité, ne
sauroient. l’expler Dicu ne fait rien dmuf
tile , et ce qui est vrai de toutes ses ceuvyes ,
lest a plus forte raison, de son ceuvre par
excellence. , de-la plus grande qui -soif
sortle‘, el.qui ait jamais.pn sortir de seg
mams L’mcamat;on du fils. de Dieu o "est
qu un mioyen ;. la fin’ esl , & une part , ,]vz,l
gloire de Dieu, non cette 0101re essentielle
qu ‘il se rend & lui-méme , et.qu’il ne peut
jamais perdre; mais.ls gloire qu ’il attend
de.ses créatures, ct dont clles peuvent le

frustrer ; et d’autre part, le salutde 'homs -

me, son bonheur éiernel, qui est la ré-
compense de la gloire qull aura rendue
librement 4 Dicu. Et puisque tout moyen
est de sa nature subordonnéa sa fin, qu'on
juge de la grandeur de celle . douhle fin,
par celle- du moyen que Dieu a emp]oye
pour y parvenir ; qu on juge encore de la
malice du péché , qui seul peut faire man-

quer cetle fin, et en rendre le moyen ‘

inutile.
En Jésus-Christ donc la nagure dwme

\
\



. . (5)
¢t la nature humaine ; ont ¢1é unies ‘dans
la personne da 'Verbe, duné union'qui a
commencé dés le moment de sa ‘concep-
tion; d’'une union ¢communc 4 ‘son dme et
a son corps ; d'une union indissoluble, et
que la mort méme ne pouvoit rompre ;
d’une union, en ¥ertu dé laquelle il n'y
avoit en Jésus-Christ qu'un’ seul moi, le
moi du verbe : en‘'sorte que tout ce qu'il a
peusé,-dit, fait , souflert sclon sa nature
. humadine, appartenoit personmellement an
verbe; et qu'a cause de cette unité de per-
sonne , il toit égalément vrai de dire que
Ie fils de Dien étoit le fils de Marie, et le
fils de Marie fils de Dien. ©

Cette faveur est , sans contredlt la plas
grande que Dieu piit faire 4 notre nature,
et aux deux substances qui la composent.
Elle est purement gratuite ; €t il éuoit ab-
solument impossible que ame, et encore,
moins la chair de Jésus-Christ , la méri-
tassent en aucune maniére. Flle a é1é I'effet
d’une prédilection unique de Dicu, aTé-
gard de cette ame et de cette chair, pré-
dilection qui est au-dessous de Pamour
quil a cu et qu’il aurajamais pour lous



(6)y

les anges et tous les hommes ensemble;
~ En vertu de cette union, Jésus-Christ
comme homme aregula plénitude de toutes
Ies grices ; et clest de cette plénitude que
nous recevons celles qui nous sont com-.
muniquées. (1) Elles lul ont éié données
pour les répandre sur nous; mais il nous
en fait part sans s’appauvrir ; et la source
ne diminue point par tous les ruisseaux
qui en découlent. C’est que nous n’avons
Yesprit de Dicu Lvec mesure , au lien
qu’il I'a eu sans mesure. {2) Son emende-
ment a été rempli de tous les trésors de la
sagesse et de la scicnce. (3) 11 a eu une
connoissance de Dieu, de sa nature, de
ses perfections, dece qui lui est du de
ses ocuvres naturelles et surnaturelles ,
supéricure sans aucune proportion , i
celle des plus sublimes mtellngences. Sa
volonté a éié rendue impeccable, inca-
“pable de ]a moindre imperfection , libre

uniquement dans le choix da bien , et
établie dans une disposition continuelle et

(1) Joan. I, 16, (2) 1bid IL. 34, — (3) Colos,
1L 3. '



(7)

invariable de tout faire et'de tout souffrir
pour la gloire de son pére. En lui, la
divinité a exercé I'empire le plus absolu
sur 'humanité , et 'a tenue en toutes
choses dans la dépendance la plus soumise
et laplus volontaire.

Quels ont di étre les sentimens, quelles -
ont db étre les vertus d’une telle 4me? La
foinilespérance, quisontune suitede 'im-
perfectionde notre condition présente, n’a-
voient point lien parrapport a lui, puisqu’it
voyoit toujours Dieu intuitivement, et qu’il
jouissoit du bonheur attaché a cettevision.
Mais quel amour pour son pere ! quel zéle
‘pour sa gloire ! quelle reconnoissance de
ses bienfaits , dont il sentoit tout le prix !
quelle humilité , ou plutét quel anéantis~
-sement! quelle chame pour les hommes !
Je ne parle point ici de exercice de ces
vertus ; mdis de leur habitude, telle qu’elle
fut infuse dans 'dme de Jésus-Christ, au
moment de sa création, et de son union
avec le verbe. Cette habitude étoit d’abord
a un si haut point de,perfeclion » quelle ne
pouvoit croitre , et que les actes qu’il ep

' pt&duisit depuis , n’y ajoutérent rien. -



(8)

- Quand aux qualités naturelles , elles ré-
pondoient enlui aux surnaturelles. Son sme
fut douée de faculiés plus excellentes, sans
comparaison quecelles desesprits bien heu-
reuxet enrichie des plus hautes connoissan-,
ces, qu’elle puisoit immédiatement dansle
sein de la divinité. Ses sentimens étoient
d’unedroiture,d’'unenoblesse,d’une pureté,
d’unedélicatesse,qu’il esump0551blede con-
cevoir. Toutes ses passnons se réduisoient &
FPamour du vrai bien, ¢l 4 la hathe du vrai
mal. 1l n’étoit susceptible ni d’esprit propre,
ni de volon!é propre , ni damour-propre.
Lapersonne du verbe commandoit tout,
animoit tout, dirigeoit tout, sapproprioit
tout ;’humanité sainte opéroit ou souflroit

“conformément 4 sa nature , sans pouvoir
se Yien attribuer , nirien rapporler a elle.

Maitre absolu de son 1magmauon et de ses.
passwns il n’en éprouvoit que lesimpres-.
sions qu'il vouloit, quand il vouloit , et
autant qu’il vouloit ; et il ne vouloit rien a.
cet égard que ce qui avoit é1é réglé par son
pere, et conseguemment par lui-méme en
tant que Dieu. 1l ne s’cst rien passé dans
son &me, soit indépendamment , soit %e-



9)

pcndamment du-corps, soit parsa volome,
soit par unc volonté étrangére , qui neiit
été vésolu de toute éternité dm;t il n’eut
uhe conmoissance anticipée , qui ne se
rappowat au ‘grand bbjet de  sa mission ,
euqu’il n'ait librément accepté et accomphi
dans la vacde remplir cetobjet. ‘Son corps,
formé par le Sui'ul—Esp"’ aveit toutes les
disposition$ requises pour seconder par-
faitement les operauons de T4me. Leur
union ; leur coneeért, ‘teir subordination
étonent admirables; et]amms instrument
ne corresponcht plus ﬁdelement au ressort
intérieur qui la’ gouvernoit: En un mot ,
Jésus - Christ, quoique sujet, parce qu ﬂ
le vouloit bien , &' toutes nos infirmités
natureiles , étoit’ s’elo‘n Time et sclon ¢
corps, le chef-d'eeavré le plus accompli,
" qui soit sorti des mains du créateur: le
premier' homme n’en approchait pas; et
par son union avec le verbe '’humaniié en
Tui a é1é élevée a une sainteté, qui ne peut
étre inférienre qu’a celle de Dieu seul.

Telles orit été les $uites nécessaires deé
PIncarnation, par rapport & J.-C. Jugeons’

par-la de son intérieur. Que ces idées ne
P
k



(10}

nous quittent pas, et qu'elles nous diri-
gent dans le détail ol nous allons entrer.

Eﬁ'rayes d’une perfection qu’il n’est pas
possible a aucune intelligence créée de se
représenter, vous me demanderez en quoi
il dépend de nous d'imiter lintériear de )
Jésus-Christ, tel que je viens de Pexposer.
Je vous réponds que cela ne dépend pas
de nous, et que ce n’est pas non plus ce
qui est proposé a4 molre imitation. Jésus-
Christ, comme homme , n’a rien mis du
sicn dans les dispositions parfaites .ol I’a
mis son union avec le verbe. Cette union ,

4 qui comprenoit la plénitude de toutes les
gréces , étoit un pur donde Dieu; et sa
sainte humanité n’en a été favorisée qu'en
conséquence du grand dessein que Dieu
avoit formé sur elle. Elle étoit destinée &
ére la repax atrice de la gloire de Dien , a
payer le prix de notre rédemption, 4 sa-

tistaire pour tous nos péchés , a nous re-

meltre dans la voie du ciel , a nous mé- -
riter toutes les grices qui nous y con-
duisent, Jésus-Christ seul (1) est 'agneau

'.(n) Joan. L. 2.



\' (1)
de Dieu . qui éte le péché du monde ; il’
est le seul vrai adorateur qui ait adoré
~Dieu en esprit et en vérité,, en son nom
et au ndtre. 11 est la seule victime que nous
_ puissions lui offrir , qui lui soit agréable,
qui 'honore d’'une maniére digne de lui,
qui nous autorise & lui demander tout ce
qui peut contribuer & notre salut, et qui
ne lui permette pas de nous le refuser.
Cec dessein de Dieu sur J.-C. est unique.
Dieu n’a jamais eu, ni n'aura jamais
de pareil dessein sur aucun des élus : ainsi.
il n’a point fait, nine fera en lcur faveur
rien de semblable i ce qu'il a fait pour lui.
Mais il est certain, ctla foi nous I'apprend,
que Dicu a sur chacun des élus des desseins
particuliers de sainteté ; il est certain
qu’outre les dispositions naturelles , rela-
tives & ces desseins , il leur a préparé une
chaine de grices propres a les élever a ce
degré de sainteté, et qu'il ne dépend pas
de luiqu’ils n’y parviennent. En ce sens, il
est vrai qu'ils afait pour cux la méme chose
que pour Jésus-Christ, et qu’il attend
d’eux une correspondance proportionnée.
Persuadons-nous donc bien que rien me



(12) -
fious manque de la part de Dieu, comme
rien n'a manqué & Jésus-Christ ; qu’il
n’exige de nous, comme de lui, qu’a raison
de ce quil nous a donné, et de ce qu'il
nous a mis en état de faire et de souffrir
pour lui. L’un a recu cinq talens, l'autre
deux , Pautre un , chacun selon sa capacité.
Ce qu'il nous demande avee justice, est
que nous mettions ces talens & profit, selon
ec quils doivent rapporter. Le champ de
nos ceeurs, ou est semé le bon grain, n’est
pas dans tous d’une égale fersilité. Celui-ci
ne peut rendre que trente pour un; celui-l
peut rendre jusqu’a soixante , et quelques-
uns jusqu'a cent. Ces différens degrés de
fertilité sont un don de Dieu, qui met dans
chaque 4me ce qu'il lui plait, suivant les
desseins qu’il a sur elle. Mais il dépend de
nous de faire valoir ce don de Dieu, a pro-
portion de ce qu’il a° droit d’en attendre ;
et nous sommes plus ou moins coupables ,
si le profit ne répond pas a la mesure des
talens , ni la moisson a Ja fertilité de la
terre, par ledéfaut de notre coopération.
Voila uniquement en quoi il nous est pro-
posé d’imiter UIntérieur de Jésus-Christ,



(13) .
ce qui est tout - i - fait en notre pouvoir.
"« -Laissons donc les regrets inutiles sur le
passé. Demandons-en sincerement pardon,
nous l'obtiendrons, si nous sommes ré-
solus de mieux faire a I'avenir. Voyons ou
nous en sommes; et commencons par bien
user de la grice présente. Que notre fidé~
lité se soutienne; ne.nous rebutons pas des
chutes , pourvu que nous nous en relevions
au- plutét; elles n’auront d’autre effet que
"-de nous humilier , de nous encourager, de
diminuer notre confiance en nous-mémes,
et d’augmenter celle que nous devois met-
tre en Dieu. '

CHAPITRE II

Dévouement de Jésus-Christ en entrant
au monde.

———

L= premier acte que fit Jésus-Christ en
entrant au monde, c’est-a-dire au moment
de sa conception dans le ,sein"de Marie ,
fut de se dévouer absolument i toutes les
,volontes de son pére. Clest saint Paul qui




_ ("14) -
nous en assure, et qui lui fait alors pro-
férer de cceur les paroles d'un psaume,
qui contiennent cette offrande. Pour cette
raison, & son entrée dans le monde il ditx
Pous rlaves point accepté les hosties ni
- les oblations ; mais vous m’aves formé un

corps. Les holocaustes et les victimes pour

le péché ne vous ont point été agréables.
Alors j'ai dit : Voici que je viens : il est
écrit a M téte du livre a mon sujet, que
* jaccomplisse, ¢ Dieu , votre volonté. (1)
Le psaume ajoute : Mon Dieu, jy con-
sens; et votre loi est au milieu de mon
ceeur (2). Voila donc Jésus - Christ qui se
substitue aux sacrifices de l'ancienne loi,
lesquits n’étoient que 'ombre et la figure.
du sien. Il offre et dévoue son corps a la
place des holocaustes, des victimes d’ex-
piations, des hosties d’actions de grices et
d’impétration : victimes qui par elles-mé-
mes n’avoient rien que Dieu piit agréer,
rien qui fut propre a 'honorer, a recon-

poitre ses bienfaits, & expier les péchés, a

atlirer sa grice sur les hommes.

:-‘(1) Hebr. X. 5, 6, 7. — (2) Psalm. 39.



(15) :

- Par ce grand acte de dévouement, Jé-
sus-Christ reconnoit solennellement qu’il
n’est point 4 lui, qu'il n’existe point pour
lui, quil n’a recu un corps que pour l'im-
moler i la gloire de son pére, et pour le
salut du genre humain. Il 'immole d’avance
d’une volonté prompte, généreuse, éga-
lement libre et soumise.’

Que d’actes renfermés dans ce seul acte.
Acte d’adoratron la plus profonde d’hom-
mage rendu i la majesté supréme, et au
domaine de Dieu, par un- Homme-Dieu..
Acte d’amour le plus parfait, par lequel il
consacre 'sa vie a celui de-qui il la tient.
Acte d’obéissance a toutes les volontés de
son peére sur lui. Acte d’humilité, ou plu-
. 16t d’anéantiss¢ment, se mettant dans I'état
d’une victime destinée a étre détruite et.
consumée. Acte d’'une charité incompré-
hensible pour les hommes, au nom et a
la place desquels ilse dévoue, afin de les re-
urerde’enfer, etdeles rétablir daus leurs
droits a ’héritage céleste. Toute la suitede.
laviede Jésus-Christn’aété quele dévelop-’
pement et Pexécution de ce preémier acte,:
qm en effet en embrassoit -distinctement:
jusqu’aux momdx es cxrconslances. '



(16)

“€ar en cet instant méme il -cut une vue
claire et détaillée de toutes ses souffrances
intéricures et extérieures. Il en connut le
nombre, la variété, le degré, la durée:
tout lui fut. montré; il accepta tout; et il
entra ainsi dans cette longue carriére de
peines, qui devoit se terminer par la croix.
Elle lui fut toujours présente cette croix ;
et i chaque pas qu'il faisoit, il s’avancoit,
vers elle, le sachant, le voulant , le désirant
ardemment, sans s arreter nt sen dé-
tourner.

Ici Pintériear de Jésus commence d étre
le modele du chrétien, et je ne crains pas.
de dire que cest 12 le point capital de son
imjtation, et«que tout le reste en dépend.
Le dévouement a Dieuest 'dme de la piéLé;
il n’est pas moins possible de concevoir de.
véritable religion sans cela.' On ne rend,.
dit saint Augaustin, de culte & Dicu que par
Pamour; et il est évident qu'on ne Paime,
qu’autant qu’on lui est dévoué. Ainsi 'on:
vest, et Pon ne'peut étre chrétien-que par:
le dévouement de I'esprit et du ceeur ; les-
démonstrationset les pr atiqpies extérieures,.
He sont qu'une vaine grimace, si elles ne.



i)

sont I'expression déece dévouement, qui
doit se manifester dans toute la conduite.

Pour en connoitre la nature et les qua-
lités, étudiez celui de Jésus-Christ, et con-
formez-vous y en vous soumettant, comme
lui, en tout et sans réserve a la volonté
divine, en voug consacrant, comme lui,
avant tout et par-dessus tout a la gloire de
Dieu, en subordonnant vos intéréts méme
spirituels et éternels aux siens, et en ne les
envisageant quc dans les siens. Penser &
son salut uniquement par rapport i soi;
remplir ses devoirs de chrétien dans la
crainte de se damuer, et dans la vue d’as-
surer son bonheur, c’est une bonne dispo-
sition sans doute, mais une dispositidn
tres - iniparfaite ; c'est étre dévoué a soi-
méme plutét qu'a Dien. Quoique Vintérét
de Dieu n’en soit point exclus, ce qui la
rendroit criminelle; il n’y tient néanmoins
que le second rang, tandis que ’ordre veut:
qu’il soit au premier. La crainte est le com-
mencement de la sagesse; I'espérance en
est le progrés ; mais amour et le dévoue-
ment en sont la consommation : Ayez la
vue de votre salut, ayez celle de votre per-

-

-



/ (18)
fection et de votre sainteté, Dieu vous I'or-
donne; mais ne vous fixez point 4 cetle
vue, élevez-vous plus haut, et envisagez
dans votre sainteté et dans votre salut la
gloire de Dieu, qui est sa dernicre fin, et
qui doit étre la votre. :
~ Ainsi I'a entendu et pratiqué Jésus-
Christ; et ce n’est pas ici un point de con-
seil, c’est un précepte aussi formel et aussi
expres que celui d’aimer Dieu de tout son
ceeur. Expliquez le précepte de 'amour de
Dieu comme il vous plaira, vous trouverez
qu’il suppose le dévouement, et quiil ne
peut étre accompli que par la. On ne réflé-
chit pas assez la- dessus dans le christia-
nisme; et j'ose le dire, les prédicateurs ,
les confesseurs, les écrivains sur les ma-
titres de piété, n'insistent pas assez sur ce
point, qui est I'objet principal de I'imita-
tion de Jésus-Christ. Si ce n’est point la la
source des désordres des chrétiens, cest
“du moins celle de lcur tiédeur, de leur 14-
cheté, de leur imperfection ; c’est aussi
celle de leurs scrupules, de leurs doutes ,
de leurs anxiétés, et de toutes les peines de.
conscience qui les tourmentent. Une 4me,



(19

tout-a-fait dévouée est mise par la grice
au-dessus de ces peines, qui ne viennent
que d’un cceur étroit , intéressé, quidispute
avec Dieu sur ce qu’il doit lui donner, ou
ce qu'il peut lui refuser. Si clle est tour-
mentée, c’est par voie de purification et
d’épreuve; cest Dicu qui I'exerce parce
qu’elle lui est dévouée; et non clle-méme
‘quFse trouble et s'agite, parce quelle ne
lest pas. Elle entre aussi par son dévoue-
ment dans le senuer dela pecfection, et
tant qu’elie y persiste elle ne sauroit de-
yenir ni tiéde, ni liche. Tant qu’elle de-
meure devouee elle est sous I'empire de
la grice, et la nature ne peut commencer
d’avoir prise sur elle, que lorsqu’elle rela-
che les nceuds de son dévouement.

On demandepourquoi les premiers chré-
tiens étoient presque lous des hommes inté-
rieurs, au point qu’ils ne concevoicent pas
qu’on piit étre chrélien, sans étre intérieur;
et pourquoi au contraire les chrétiens de
nQs jours n’ont pas méme la plupart I'idée
dela vie intéricure, ne la croyent pas es-
sentielle au christianisme, et la regardent,
les uns comme ung belle chimere, les au-



(20)

tres comme une mysticité dangereuse , dont
il faut s’éloigner avec horreur, La raison
n’en est pas difficile rendre. Les premiers
chrétiens qui éloient ou des juifs ou des
payens convertis, étoient intimement per-
suadés qu’embrasser la religion chrétienne,
et se dévouer a Dieu 4 I'exemple de Jésus-
Christ, c’é1oit absolument la méme chose;
qu’unchrétien étoit un homme céleste, qui
ne tenoit alaterre que par nécessité, et qui
devroit étre toujours prét A sacrifier biens,
amis, parens , patrie, réputation, vie méme,
quandlintérét de Dieu le demandoit ; qu’il
ne-devoit plus écouter ni suivre enrien les
mouvemens de la nature corrompue, mais
se livrer entierement aux impressions de
la grace, se laisser gouverner par Vesprit
de Dieu, et se conduire en tout par des
principes surnaturels. Le baptéme étoit
pour eux une consécration 4 Dieu, un di-
vorce éternel avec le monde et le démon
1n renoncement absolu 4 eux-mémes, une
mort totale au péché, un engagement ir-
révocable 4 une vie nouvelle, un revéte-
-ment de Jésus-Christ. C’est sur ce pied 14,
quiils le-recevoient avec une parfaite con-



(21)

noissance de cause; et-au softir de ¢e bain,
salutaire, tout leur soiix éLoit de se mainte-
riir dans la pureté de conscience qui en étoit
i’eﬁ'et par la fuite des occasions, par l'u-
sage contmuel de la pritre , des sacremens,
dela parolede Dieu ; parla pratique exacte
des vertus chrétiennes: Pour leurs enfans ,
qui recevorent le’ baptéme dés leur nais-,
sance, ils leur en rappeloient sans cesse les
obhgauons ils les formoient a la piété ; ils’
les menoient ou les. portmem de bonne
heure aux assemblés; ils, leur” procuroxent
ou lear donnoient eux - mémes les instruc-
tions necessan'es et n’avoient rien tant
toenr quede lés conserver dans Iinnocence.
De tels enfans dévoués a Diea par leurs
parens, ratifioient ce devoaement dés le
premler usage de leur Taison ; et:la grice
ne rencontroit_ aucun obs'tacle dans des
toeurs si bien préparés.

A-t'ondu christianisme les mémes idées
aujourd’hui; et les parens les inspirent-
ils de bonue heure a leurs enfans? Pres-
_ qu'aussi-16t chrétiens que nés, nous rap-
pelons -nous dans la suite les engagemens
qu’on & pris pour nous au bapiéme et qug




. (22)
nous n’élions pas en état de ‘connoftre-?
Les renouvellons -nous en notre propre
nom? prenons-nous méme soin de nous
instruire en quoi ils consistent ? Si lon
nous disoit , d’aprés saint Paul, qu’en vertu”
de notre baptéme nous ne sommes plus a
nous, que nous appartenons a Jésus-Christ,
que nous devons étre revétus de Jésus-
Christ, en avoir les pensées et les senti-
mens, et les exprimer dans notre con-
duite ; qu’il ne s’agit méme plus de nous
dévouer 4 Mi, puisque nous le sommes
déja par notre qualité de chrétiens ; mais
'de nous comporter en tout comme étant
déveués a son service, c'est-a-dire de ne
vivre que pour lui, et d’étre morts a tout
le reste : si, dis-je, on nous tenoit un tel
langage, le comprendrions - nous? croi-
rions-nous qu’il s’adresse 4 nous? et en y
confrontant notre maniere de penser et
d’agir , ne serions-nous pas forcés d’avouer
qu'il nous est tout-a-fait étranger? Ceux
qui font profession de piété (car jene parle
ici que dc ceux-la) sont fideles aux devoirs
essentiels qui les obligent , sous peinc de
péché; les plus fervens y ajoutent quel-



*___—'—7_

(23)

ques pratiques extérieures de dévotion:
~ Presque tous , méme dans les états les plus
sainls , servent Dieu pour eux-mémes , et
non pour lui; ils n’ont en vue que de se
sauver ; et s'ils pensent & se sanctifier, c'est
~pour sapproprier leur perfection, et en
faire secretement la pature deleur amour-
propre. Mais de s’oublier eux-mémes, ou
dumoins de ne se regarder qu’aprés Dieu,
“et en Dicu; mais de se rapporter tout en-
tier 4 Dieu; mais de s’occuper principale-
ment de ses intéréts , de sa volonté, de son
bon plaisir , comme étant tous dévoués a
sa gloire, et ne devant respirer que sa
gloire; d’éire dans la disposition habituelle
de tout faire, de tout souffrir, de tout sa-
crifier pour lui; et de croire que tel est le
premier devoir, la derniére fin, ct ce qui
constitue proprement essence du chré-
* tien, Cest une morale qui n’est pratiquée;
connue, entendue, presque de personne;
parce que pour I'entendre et la mettre en
pratique , il faudrait s’élever au-dessus de
soi, se renoncer, se livrer entlitrement i
la grice, se laisser gouverner en véritable

gnfant de Dicu, par I'esprit de Dicu,



T e e ey

(24) : |

Une telle maniere de penser ct de vivre
est, dit-on, au-dessous de la nature. Sans
doute elle Pest; mais un disciple de J.-C.,
un imitateur de Jésus-Christ, ne doit-il pas
é.re tout surnaturel et tout divin? Ne s'é-
carte-t-il pas de son modéle, dés qu'il suit
en quoi que ce soit la nature? Peut-il étre
dévoué a son exemple, dés qu'il se croit
en droit d’accorder quelque chose 4 la na-
ture? Si Jésus-Christ amis quelque borne,
quelque réserve 4 son-dévouement, nous
sommes autorisés & en mettre apres lui ;

" mais s'il ’en a pas mis, s'il n’en a pas pu

mettre, de quel droit en mettrions-nous ?
Nest-ce pas pour nous qu'il s’est dévoué?
ne nous représentoit-il pas? ne s’engageoit-
il. pas en notre nom? Sommes-nous libres
apres cela de ne pas nous dévouer a Dicu,
ou de restreindrc comme il nous plaira
potre dévouement? o

Mais un dévouement si universel et si
absolu n’est pas praticable. 11 faut bien
quil le soit, puisque c’est le point capital
en quox J esus-Clmst nous tient lieu de mo-
déle C'est par-la quw'il acommencé, et par-
la qu’il veat que npus commencions; nous




A

(25)

" wentrerons jamais dans la véritable vie

chrétienne que par cette porte. Il faut bien
qu'un tcl dévouementsoit praticable, puis-
qu'on nc peut aimer Dieu de tout son
cceur quen le pratiquant., Vous n’aimez
Dicu qu'avec réserve, si vous ne lui étes
dévoué quavec réserve; cela est évident
vous renoncez donc formellement a accom-
plir le premier et le plus grand des pré-
ceptes, si vous ne portez pas votre dévoue-
ment aussi loin qu’il peut aller, et que la
grice vous ]’inspire. Il faut bien qu’il soit
praticable , puisque tous les saints, c’est-a-
dire tout ce qu’ily a eu de vrais et de par-
faits chrétiens, l’ont pratiqué, et ne sont
devenus saints qu’en le pratiquant. Lisez
leurs avis; et vous verrez que la premxere
chose qu 1ls ont faite, lorsqu’ils ont é1é
touchés de la grice, a éié de se dévouer a
Dieu, qui en conséquence a pris posses-
sion d’eux, et a disposé d’eux, comme il

 lui a plu, pour sa gloire. Les uns se sont

donnés a lui plutét, les autres plus tard;

les uns avoient vécu auparavant dans l'in-

nocence; les autres avoient été pecheurs H

les uns ont embrassé un genre de vie, les
I, 2



(26)

auntres un autre, chacun selon savocation;
mais tous ont é1é dévoués a Dieu ; c’est par
ce premier pas qu’ils sont entrés-dans la
voie de la sainteté chrétienne ; et ils ne
sont parvenus i la perfection, que par leur
persévérance dans ce dévouement. Leur
grice a é1é inégale ; mais tous ont été fideles
a la grace; ils ont du moins constamment
voulu Iétre; ils se sont appliqués sérieu-
sement a l'étre; ils se sont reprochés les
plus légeres infidélités;-et ils ont fait
servir leurs fautes passageéres a leur sanc-

tification. ' ‘
Vous n’aspirez pas, dites-vous, a étre
un saint ; vous n’aspirez qu’a étre un bon
-chéticn: Comme si les saints avoient aspiré
2 autre chose qu’a étre de bons chrétiens’;
ou quiils eussent cru pouvoir le devenir
. autrement que par un entier dévouement.
Ils n’ont jamais distingué , comme vous
faites , la sainteté de la profession de chré-
tien, ni concu cette- profession sous.une
autre idée que celle du dévouementetd’une
consécration de tout son étre i Dieu. L'im-
perfection , le relichement , et ensuite le
désordre , ne se sont introduits dans le



| (27)

christianisme , que depuis qu’on a fait cetie
fausse et pernicieuse distinction, et qu’on
n’a plus mis dans le dévouement intérieur

Yessence de la perfection chrétienne.
Vous ajoutez qu’exiger un tel dévoue-
ment, c’est assujettir le chiciien i une vie
bien dure, et tout-a-fait intolérable. Vous
vous trompez , et vous ne pariez ainsi que
faute d’expérience. C’ast précisément le
~contraire. 1l n’est point de vie si douce et
siheurcuse que celle d’un chrétien dévoué;
il n’est pas méme d’autrevie douce <t heu-
reuse que celle-la. Ne vous prévenez point
_contre ce que j’avance ; mais écoulez-moi,
et consultez votre coeur. D’ou viennent vos
peines dans la pratique de la vertu? Est-ce
dela difficulté dés objets? Non; clles vien-
nent du défaut de bonne volonté; de votre
- résistance; de ce que vous w'étes pas for-
tement déterminé 4 embrasser tout bien ,
et a fuir tout mal ; de ce que vous voulez
composer avec Dleu lui accorder de cer-,
taines choses, et lui cn refuser d’autres; de
ce que vaus avez fixé de certaines bornes
dans lesquelles vous étes résolu de vous
tenir; de ce que vous prétendez ménager

v




(28)
la nature, et concilier, du moins jusqu’a
un certain point, ses intéréts avec ce que
la grace demande de vous; de ce qu’en un
mot vous n’envisagez dans le service de
Dieu que votre salut, et que vous étes con-
tent, pourvu que vous nc mettiecz point
votre ame en danger. Il vous est aisé de
vous convaincre vous-méme que telle est’
Ia source de vos peines, et que Cest la ce
qui vous rend le joug du Seigneu.r st dur,
etsonfardeausipesant. Ajoutez que comme
vous éles resserré a I'égard de Dieu, Dieu
Test aussi a votre égard. 1l ne vous donne

. point ces grices puissanles, qui vous fe-

roient triompher de tous les obstacles; il
ne vous les doit point, et vous en étes po-
sitivement indigne par la bassesse de vos
sentimens etlamaniére dont vous le traitez.

11 ne vous fait point goiiter ses douceurs "

dans vos exércices de piété; elles sont ré-
servées aux ames qui lui sont dévouées.
‘Vous étes froid pour lui; il Vest pour vous;
et cette froideur mutuelle vous rend né-
cessairement lache , languissant dans son
service , vous vous trainez avec effort dans
nn sentier que tout conspire a vous faire




| (29)

trouver étroit, difficile, hérissé d’épines,
et o1 vous succombez & chaque pas.

Demandez aux chrétiens qui se sont gé-
néreusement dévoués a Dicu, s’ils ne cou-
rent pas, sils ne volent pas dans cette
‘méme voie ou vous marchez avec tant de
peine; si elle ne s elarglt pas, et.ne s’ap-
planit pas pour eux a mesure qu’ils avan-
‘cent; s’ils sont las, épuisés ,” dégohités
comme vous , el tentés a tout instant de
retourner en arriere. Cependant ils en font
incomparablement plus que vous ; ils ne
s’éparguent sar rien; ils appréhendent
tovjours den’en’pas f'urc asscz; ils se char-
"gent de tout le fardeau, et loin den rien
diminuer, ils ajoutent ]e conscil au pré-
ceple, et cc qui n’estque de perfection 4 ce
"qui est d’obligation. La vie qu'ils ménent
“épouvante ct fait frémir votre lacheté. De-
mandez-leur s’ils voudroient la (hanger
pOur la vétre ; si elle n’abonde pas pour
eux en (_onsolauon si une seule visite du
“Seigneur ne la dedommage pas de toutes
leurs souffrances ; s’ils ne ]oulssent pas
d’une paix inaltérable , d’une paix 'qui,
“selon saint Paul sm'pﬂsse tout sentiment,



(30)
et quiest pour cux unavant-gotit des déli-
cescélestes. Vousles plaignez ; vous ne con-
cevez pas comment ils peuventsoutenirune
telle vic. Ils vous plaignent 4 leur tour avec
bien plas de raison; ils gémissent survotre
aveuglement et votre folie, et ils ne com-

Pprennent pas qu’on puisse consentircomme

vous i se rendre malheureux , en servant

‘aussi mal que vous faites un aussi grand,

un aussi bon maitre que Dieu. Nommez-
inci nn seul saint qui nait pas été dans ces
sentimens; un seul qui n’ait pas regar rdé
comme I'époque de son bonheur le j jour ol

Jil s’est pleinement dévoué 4 Dieu; un seul

qui, comme saint Augustin, n’ait pas re-
greuté de ne s'éire pas dévoué plutdt a

_lul?

Apres tout, est- il rien de plus juste,

‘de plus raisonnable, que ce dévouement
. qu ‘on vous propose, comme Ventréede la

vie chréiienne? Que vous demande-t-on ?
Une disposition sincere et généreuse d’es-
prit etde coeur qui vous porte a vous don-

‘ner enlierement & Dieu; a laisser avec une
plaine confiance a sa providence le soin de
disposcr de toute la suite de votre vie; a




(31)

vous livrer & la direction de sa grice, re-

nongant a vous conduire vous-méme ,

~ parce que vous en étes incapable, et que
vous ne pouvez que vous perdre; a accepter

d’avance les croix qu’il plaira & sa bonté’
de vous envoyer pour votre salut, afin que
‘quand elles viendront , elles vous supren-

nent moins, parce qu’elles vous y trouve-
ront préparé; afin que vous les receviez .
avec plus de soumission , que vous les
portiez avec plus de paix, de patience et
d’amour, que Dieu en tire plus de gloire
et vous plus de profit; a seconder Dieu,
en un mot, dans les desseins de prédesti-
nation qu’il a formés sur vous de toute
éternité , et & ne mettre aucun obstacle 3
leur accomplissement, qui se terminera
infailliblement 4 votre bonhcur éternel.
'Voila uniquement ce qu’on vous demande.
Pouvez-vous le refuser, soit que vous con-
sidériez la chose du c6té de Dieu, soit que
vous U'envisagiez par rapport 4 vous ?,

' De qui tenez-vous votre étre, et la con=
servation de votre existence & tous les ins-
tans ? N’est-ce pas de ‘Dieu? Vous a-t-il
créé pour vous ou pour lui? Peut-il

A



(32)
cesser d’étre volre maitre? Pouvez-vous
vous soustraire & son souverain domaine ?
Etde gré ou de force ne faut-il pas que
vous cn dépendiez? “Cette liberté dont
vous lui étes redevable, 'avez-vous recue
pour en user comme il vous plaira ? Votre
premier devoir n’est-il pas de la lui consa-
crer ? Mais si vous lui devez votre liberté,
il ne vous reste plus rien qui soit en votre
puissance. Si vous appartenez déja a Dieu
corame homme , vous lui appartenez 4 un
nouveau titre comme chrélien. Voyez ce
. qﬁ’il a fait pour vous, dc quel inévitable
abime de malhcurs il vous a tiré, ce que
" yotre Ame luia cotité ,’amour inconcevable
qu’il lui a témoigné, le désir qu'il a dela
sauver, le soin qu'il en prend, les secours
généraux et particuliers qu'il lui prodigue;
parcourez enfin tous les motifs que vous
propose la religion; vous n’en trouverez
pas un seul qui ne vous pressc fortement
“de vous dévouer 2 Dieu, qui ne vous en
impose la plus étroite obligation.
- Quand 2 volre avantage spirituel, soit
pour le temps , soit pour Iéternité, il ne-
peut se rencontrer. que dans votre dévoue-




(33) S
_ment, il y est attaché, il en dépend absos
lument. Vous ne vivrez heureux, quau-
tant que vous serez dévoué; vous n’assu-
rercz votre salut que par la, et quel qae
soit votre état durant la vie;, 'si vous ne
mourez pas dans cette disposition de dé-
vouement , le ciel vous sera’ fermé san$
retour. :
 Vous craignez, dites-vous, les suites
d’un pareil dévouement. Quelles suites?
Est-ce la géne 4 laquelled] vous tiendra as-
sujetti ? Vous ne savez donc pas ce que dit
saint Paul, qu'olr est Pesprit de Dieu, la
est la liberté? (1) Est-ce la privation de
toute consolation humiaine ? Ignorez-vous
que la consolation qu’on cherche dans les
créatures , est vaine ; quelle peut flatter
Yamour-propre, mais qu'elle ne pénetre
point jusqu’au cceur, qu’elle ne I'adoucit
point, qu'elle ne le contente point? Et
doutez-vous que Dieu ne console intime-
ment, ou qu’il ne’ soutienne puissamment
une 4me assez généreuse, assezabandonnée,
pour ne recourir qu’a lui dans toutes ses

(1) 24 Cor, IIL 17..
2 *



(34)
peines? Appréhendez-vous que Dieu ne
vous mene trop loin, et qu’abusant de la
donation que vous lui aurez faite de vous+
méme, il ne vous traite en maitre dur et
impitoyable ? En vérité, y pensez-vous de
vous faire une telle idée de Dieu? Vous le
connoissez bien mal, et vous ne pouvez
pas outrager plus sensiblement son amour.
Se plait-il donc a vous tourmenter ? Et ce
qu’il exige de nous, n’est-ce pas pour notre
avantage qu’il l’eenge? N’avons-nous pas
le plus grand intérét a lui donner toutes
les preuves possibles de notre amour ? Et
n’est-ce pas nous qui en recucillons le fruit

des cette vie méme? Drailleurs, reposez-

vous en sur sa sagesse et sur sa bonté. 1l
ne vous demandera 4 mesure, que ce qu’il
vous aura mis en état de faire ou de souf-

frir ; ce qu’il veut de vous, il fera en sorte’

que vous le veuillez vous-méme; il tirera
votre exprés consentement ; en un mot, il

~p’usera point de contrainte, et il n’em-

ployera pour vous déterminer que la dou-
ceur et la force de Vamour. 1l y va de sa
gloire d’étre servi de la sorte; il ne veut

point d’une obéissance forcéc, et c'est afin




(35)

qu'elle soit libre qu’il exige avant tout le
dévouement de votre volonté. |

Ce dévouement, direz-vous enfin,, m’en«
gage 2 des croix, auxquelles je ne serois
pas exposé sans cela. Voila en effet ce qui
arréle les ames pusillanimes. Mais qu’elles
m’écoutent un moment. Il faut renoncer 2
P'évangile, ou convenir qu’on ne peut étre
sauvé qu’en portant sa croix a la suite de
Jésus-Christ. Cette croix:est évidemment
du choix de Dieu, et non_pas du nétre;
Cest lui qui I'impose a chacun de nous,
selon les desseins de sanctification qu’il a
sur chaque 4me. A quoi vous engagez-vous
donc en vous dévouant a Dieu ? Unique-
ment A porter la croix qu’il vous a destinée,
a laquelle est attachée votre salut, et la
sainteté ol1 vous étes appelé. Vous ne con-
noissez pas cette Croix; mais vous savez
en général qu'elle vous est nécessaire, que
si vousne la portez pas, vous courez risque
de vous perdre; qu'au moins vous ne par-
viendrez pas ala perfection que Dicu attend
de vous; et que si vous vous sauyez, ce ne
sera que par le regret de nc I’avoir poriée.
Yous lacceptez donc, vous I'embrassez



(36)
d’avance; et par-la vous vous disposez i [a
porter de bonne grace, quand elle se pré-
senlera. Et qu’est-ce que cette croix pour
Ie commun des chrétiens? C'est la pratique

fidelle et constante des maximes de Pévan- -
gile; cest I’exactitude & remplir les devoirs

de son état, malgré les peines qui y sont
attachées; ce sont les contradictions, les
afllictions, les accidens et les maux de
toute espece, auxquels la condition hu-
maine nous assujettit, et que la providence
ordonne ou permet, sans qu’il nous soit
possible de nous y soustraire ; ce sont enfin
les combats qu’il nous faut livrer & nous-
mémes, et les violences qu’il faut se faire,
tant pour éviter le mal que pour pratiquer
te bien. Y a t-il rien 12 & quoi un vrai chré-
tien ne doive se soumettre d’avance de tout

son coeur ? Bt n’est-il pas vrai que par cette

soumission il naugmentera ni le nombre
ni la rigueur de ses croix; quau contraire
il les rendra plus douces et plus suppor-
tables ?

Javoue que la vie intéricure a ses croix
qui lui sont propres. Mais au fond, la vie
intérieure doit étrela.vie de tout chrétien;;



(37).

et quoi quon en puisse dire, elle est com-

' patible avectous les états. De plus, les croix

qul lui sont propres, sont infiniment adou-
cies par les consolations qm l’accompa-

_gnent; enfin Pamour des croix est le vrai

caractere des Ames intéricures: ensorte que
si elles n’avoient pas toujours quelque
chose a souffrir, la vie leur seroit insup-
portable.

A I’égard des croix extraordinaires , elles
sont le partage d’un petit nombre d’dmes
d’élite; ce n’est pas le dévouement qui les
leur attire: mais Dieu, avant que de les
leur proposer, sollicite d’elles ce dévoue-
ment comme une dlsposmonmdlspensablc-
il leur montre comme & Jésus-Christ, si-
non cn détail, du moins en gros, les épreu-

“ves par o il veut les faire passer; et il ne

“les y soumet qu’aprés une acceptation vo-

lontaire dec leur part. Si vous n’étes pas

~destiné & de pareilles épreuves, votre dé-

‘vouement geueral ne fera pas que vous les
~ subissiez; et tout son effet sera de vous en
'procurer ]usqua un certain pomt lemé.

rile, comime si vous les avicz subiecs; st
vous y étes destiné, vous vous fericz un



(38)

Ctort inexprimable de les craindre, et de

refuser sous ce prétexte de vous dévouer

sans réserve a toutes les volontés de Dieu,
a 'exemple de Jésus-Christ. .

e 1 T, O, N PP ~ ~ PPy - ..

CHAPITRE IIL

Quels parens Jésus-Christ se choisit.

TOUT ce qui regarde Jésus-Christ a été
arrété de toute éternité dans le conseil des
trois personnes divines; ct il a réglé comme
Dicu jusqu’a ta moindre crconstance ce

“qu’il devoit éprouver comme homme; il .

I'aréglé, dis-je, par rapport au grand des-
sein de rendre a son peére en notre nom,
la gloire qui lui est die, et de sauver le
genre humain.

1l cstlescul d’entre les hommes, qui,
maitre de sa destinée,, a choisi sa condi-
tion, et les parens dont il a voulu naitre.
David avait recu de Dieu la promesse que
le Messie sortiroit de sa race,et qu'il seroit

T ——————— ________'.. Co e e—.-




oo Tmaas=bo

« e
RESHPRIRE o

i

\ (39)
un jour assis sur son tréne. Comment cette
promesse saccomplit-elle ? A T'entendre
selon le sens humain, il nous semble qu’elle
annoncoit a Jésus-Christ la naissance la
plus éclatante ; que par une longue suite
de rois ses aicux, le sceptre' de Juda
passeroit entre ses mains , el qu’il mettroit
. le comble a la gloire de cette illustre fa-
mille. Mais que les idées de Dieu sont
éloignées desnétres !l attend, pour donner
au monde ce Messie tant promis, non
seulement que les descendans de David
soient déchus depuls plusleurs si¢cles de
la royauté, mais qu’ils soient tombés dans
une obscurité , dans unc indigence qui les
rende , pour ainsi dire, méconnoissables &
eux-mémes et a toute leur nation. Marie ,
quidevoit étre samere, confinéea Nazareth,
dans.la Galilée, n’étoit riche que des biens
spirituels ; et confondue dans la foule, elle
ne se dislinguoit que par sa piété , n’ayant
d’ailleurs, pour subsister, que le travail de
ses parens ct le sien. Joseph, destiné a
étre'son époux, et a passer dans opinion
publique, pour le pere du Messie, étoit un.
simple artisan. lls étoient issus, l'un et



(4o} |

Fautre, du sang de David; mais quelle
chute de ladignité royale & leur condition !
Tels sont néanmoins les parens dont le fils
du Trés-Haut , daignant sabaisser jusqua
prendre notre nature, a fait le choix; tel
est lc premier degré parlequel il Sest élevé
ala royauté, la plus méprisable et la plas
digne d’horreur selon nos vues ; mais la
plus sublime et la plus glorieuse selon les
vues de Dieu. =

Qu’apprenons-nous ici ? et en quoi de-
vons-nous imiter Jésus-Christ? La condi-
tion noble ou vile , riche ou pauvre , bril-
lante ou obscure , dans laquelle nous nais-
sons, ne dépend pas de nous; ct nous
sommes soumis en ce point a lordre de la
Providence. Mais ce qui dépend de nous,
est de porter de notre condition , quelle
quelle soit , le jugement quen a porié
Jésus-Christ : st nous-sommes nés grands, ‘
riches, puissans, de ne pas nous en faire
un titre pour étre vain_,. orgueilleux ; pour
fouler aux pieds, etregarder i peine comme
des hommes ‘ceux qui sont d’un état trés-
inféx’-ieﬁrs.au nétre; sinous sommes nés
dans labassesse ; 1a pauvreté Aobscurité,,




( 41)
de ne pas rougir de notre naissance , de
ne pas nous efforcer de I'oublier et de la
faire oublier aux autres, de ne pas porter
envie aux conditions plus relevées, et gémir
intérieurcment de la ndtre,, comme d’une
humiliation. '

Qui ne saitce que pense a cesujet, je ne
dis pas le monde profane , mais le monde
méme chrétien , et qui fait profession d’une

"sincere piété? Est-il un avantagequ’il mette
au-dessus d’une haute gaissance?Est-il une
disgrice plus affligeante aux yeux de ceux
en qui 'éducation a développé les senti-

mens, que d’étre d'une basse extraction ?

‘Ni la raison, ni Pévangile ne peuvent
réussir a rabaisser Porgueil des uns , et a
étouffer Penvie et le dépit sceret des autres :

‘nous sucons ce préjugé avec le lait, et le
premier usage que les enfans font de la
réflexion, est de sentir ce qu’ils sont par
leur naissance, de se mesurer avec ceux
de lcur 4ge, de se préférer avec dédain a
ceux-ci,, el de se voir avec chagrin au-
dessous de ceuxla. Funeste effet de Por-
gueil, qui n’est pas moindre dans les petits
que dans les grands , et qui rend les uns



(42) ’
et les autres également malheurcux et
coupables.

Ot sont, méme dans les cloftres et les
autres asiles de ’humilité chrétienne , les
dmes tout-a-fait guéries de ce préjugé!qui
ne se souviennent plus du rang qu’elles
tenoient, ou quelles auroient pu tenir
dans le monde , qui dans 'occasion n’en
fassent pas ressouvenir les autres, ou qui
ne soient pas flattées des égards qu’on leur
témoigne! Ol sont les Ames qui n'aient pas
Yesprit plus ou moins occupé, le coeur plus
ou moins, affecté de la bassesse de leur
condition , qui ne se montrent pas sen-
sibles, délicates, ombrageuses sur ce point,

. y rapportant tout, et s'imaginant voir en
tout le mépris qu'on fait d’elles !0 quelle
misere et quel tourment! Que n’a pas fait
Jésus, pour nous en délivrer ! C'est la
premiére lecon qu'il nous ait donnée ; il I'a
continuée toute sa vie; il I'a poriée a sa
mort au plus haut point de perfection.

Mais pour sentir toute la vérité, toute
Ia beauté, toute lutilité de cette lecon ;
pour en avoir le gotit, pour en embrasser
gaiement et généreusement la pratique;

»

-




(43)

pour étre enun mot solidement ct profon.
dément humble, en ce qui concerne la
naissance ct la condition , il faut étre in-
térieur et adonné a I'oraison ; il faut ré-
former , d’aprés la doctrine et I'exemple
de Jésus-Christ, notre maniére de penser
et de sentir ; il faut pénétrer bien avant
dans son ceeur et laisser sa grice agir en
toute liberté sur le nétre. Ge n’est pas I'af-
faire d’un jour; et louvrage demeurera
imparfait, si les épreuves ne mettent la
‘derniére main 3 ce que la grice et les ré
flexions salutaires auront commencé. Eiu-
dious-nous en tou'e occasion, et tant que
nous apercevrons en nous quelque pente a
nous estimer nous-mémes, ou i craindre
le mépris des autres a raison de notre con-
dition, ne cessons de nous reprocher notre
peu de ressemblance avec Jésus-Christ.

Si les disciples’ pensment comme le mai-
tre, ceux d’entr’eux qui sont d’une nais-
sance distinguée , Join de sen applaudir,
seroient confus de n’étre pas conformes en
ce point a leur modele; ils seroient en
garde contre la hauteur et lavanité que cet
avantage humain leur inspire ; ils pren-



| (44) '
droient plaisir & s’abaisser au niveau des
petits, loin de leur faire sentir Ieur supé-
riorité , et de les écraser du poids de leur
grandeur ; ils seroient modestes , préve-
nans, aflables, et ne seroient pas si diffi-
ciles sur ce qu'ils croyent qu'il leur est di.
Ceux au contraire qui occupent les derniers
rangs dans la société, au lieu d’en étre
honteux et de s'en affliger, s’en feroient
gloire et s’en félicitervient comme d’un
trait de conformité que la Providence leur
a donné avec Jésus-Christ ; ils seroient
contens et saintement avides des humilia-
tions auxquelles les expose leur état, au
lieu de les appréhender et de les fuir ; ils
ne prendroient point tant de précautions
pour dissimuler aux autres ce qu'ils sont;
ils ne feroient nul effort pour s’élever au-
dessus de leur condition ; la tristesse , les
soupcons , lenvie, la malignité, la haine,
et les autres passions , filles de I'orgueil ,
seroient bannies de leur cceur. Les pre-
miers n’abuseroient point de leur rang,
de leur pouvoir, de leurs richesses ; les
seconds vivroient heureux dans leur mé-
diocrité et leur obscurité; la morale chréx




| (45)
ticnne , bien entendue et bien pratiquée ,
introduiroit ainsi et maintiendroit , parmi
“les hommes , la seule égalité dont soit
sﬁsceplible état de société, avec la con-
corde , 'union, la charité mutuelle, qui cn
sont les suites. O mon sauveur, dés votre
naissance, et par votre naissance méme , -
vous avez travaillé & nous rendre heureux,
et si nous ne le sommes pas, c’est que nous
refusons d’entrer dans vos vues et dans vos
sentimens. - .

T A R ) st ) (S A A e 0 0 R P ) R PRI, B0 PR (0 ) O (PSS

CHAPITRE 1V.

Par ou Jésus-Christ reléve la bassesse
de sa Naissance.

Ce seroit se livrer 3 des. pensées abso-
lument indignes de Dieu, de s’imaginer
que Jésus-Christ ait choisi David pour un
de ses ancétres, parce qu'il étoit roi. Non ’
il ne lui a fait cet honneur que parce qu'il
étoit un homme selon le ceeur de Dieu ; et
comme je l'ai dit, la prcuve que ce west:



( 46.)

point la royauté qu’il a considérée en lui ,

c’est que pour naitre de sa postérité, il a_

attendu qu’elle fat réduite a I'état le plus
obscur. Ce n’est donc point par cet endroit
quil a prétendu relever sa mnaissance :

qu’auroit-clle e de divin et de convenable

au verbe fait chair?

Qu’a-t-il donc fait ? 11 s’est donné pour
mere une vierge , qu'il s’est plu d’enrichir
_ des dons les plus précieux de sa gréce;

une vierge qui, par un privilége unique,
a été congue sans péché; qui, dés ce mo-
ment a été, et n’a jamais cessé d’étre I'objet

des complaisances du Seigneur par sa par-

- faite innocence, par son éminente sainteté,.
par I'assemblage de toutes les vertus, dans

un degré qui ne convient qu’a elle.

Ce n’est pas tout, il n’a point voulu
naitre d’elle par la -voie ordinaire; mais ,
par une merveille inouie jusqu’alors, et
qui ne sera jamais renouvellée, il a formé

dans son chaste-sein, par 'opération du S,-’

Esprit, le corps auquel sa personne divine
devoit s’unir; et, par une suite du méme
prodige, ce corps animé paroitra au jour
sans porter Jamoindre alteinte a I'intégrité



(41 )

de Marie. Arbitre souverain des lois de la
nature, il les franchira toutes , pour donner
4 sa naissance une grandeur digne d'un
Homme-Dieu.
Mais, pour accorder cette merveille avee
Thumilité dont il vient présenter aux hom-
mes le modele , il la tiendra cachée toute
savie, et elle ne sera révélée qu'aprés sa
mort , par Marie aux apétres , et par les
évangélistes saint Mathieu et saint Luc &
toute I'église. De plus, il couvrira du voile
de 'umion con]ugale cet auguste Mystere,
ct il donnera 4 Marie un époux chaste
comme elle , qui sera le témoin et le gar-
dien de sa virginilé. Aux yeux des hom-
~ mes , Joseph passera pour son pere; il en
exercera l'autorité ; il en aura les soins et

“latendresse ; et il sera saint lui - méme
d’'une sainteté approchante de celle de
Marie.

Si la foi étoit, comme elle devroit I'étre,
Yunique régle de nos sentimens , de quoi
s’applaudiroient , de quoi remerciroient
Dieu des enfans vraiment chrétiens; se-
roit-ce d’éire nés dans la grandeur et dans
Yopulence ?"Non, mais’ d’avoir eu des



(48)
parené vertueux , de quiils ont fecu une
bonne éducation , et qui par leurs ins-
tructions, leurs exemples et leurs prieres,
les ont formés a la piété. On ne connoit
pas assez dans les premieres années tout
le prix de cet avantage, d’oi dépend le
reste de lavie , et presque toujours nolre
bonheur’ éternel. Mais lorsqu’on est de-
venu capable de réflexion; lorsque Yon
envisage les dangers auxquels la jeanesse
est exposée, et dont on a été préservé ;
lorsqu’on observe quelle est sur toute la
conduite, linfluence des bons principes
won nous a inculqués des le bas 4ge ; et
quelle est 'empire des bonnes habitudes
qu'on a contractées de bonne heure,; lors-
qu'on remarque quels sont dans les autres
les effels d’'une mauvaisc éducation, les
désordres ou elle les précipite , sans qu'il
_soit presque possible deles retirer du mal,
et de les ramener au bien : c’est alors que
Yon se sent pénétré de reconmoissance
envers Dieu, et qu'on le bénit mille fois
d’un bienfait dont on est redevable a sa
pure bonté, et quil n’étoit pas en notre
pouvoir de nous procurer. -




‘ (49)
-~~W~m--~w ' AT
CHAPITRE V.

Jésus dans le sein de sa Mére. *

Tirenest pas d’'un Enfant-Dieu comme des
enfans ordinaires, qui dans le sein de lear -
mére w'ont que la vie animale, et encore -
bien 1mparfa1te et dont I'dime enveloppée
d’organes & peine formés , n’est capable
&’aucune opération, L'omede J ésus-Christ,
dés le moment de son union avecle corps,
non sculement a eu 'usage libre de ses fa-
cultés; mais encorela connoissance entiere
et parfaite des objets sur lesquels elle de-
voitles exercer. Elle a donc commencé dés
lors la prauque de son dévouement, et elle
Y'a continuée sansla moindre interruption,
Elle adoroit Dieu son pére, elle 'aimoit ,
elle se soumetloit 4 sa volonté; elle accep-
toit son état actuel ,dont elle sentoit toute
1a foiblesse , toute l'humlhauon ,toutesles
incommodités. Qui de nous voudroit reve-
nira un tel état avec une pleine jouissance
L : '3 o



( 50)
do-var ¥aison ol -do- s réftoxionr?-Qui pours
roil soulenir un martyresilong, si pénible,
si génanl en toufe maniére ? Quelle aflicuse
pnsou I Quel :cachpt. ohsenr ! Quel- assu]et-
tissement de tous les membres ramassés ,
resserrés et privés de tout mouvemem.!

Jésus-Christ cst entré par-la dans sa dou- '

ourcuse ct humiliante carriere. C'est ainisi

qu’il a commencé & s’anéantir devant son

pere; & nous apprendre ce que Dieu mérité
de la'part'de sa créature, et Pétat ot nous
devrions nous :mettre pour ’houorer, si'la
cliose dépendoit de nous. Ce qu'il consen-
toil d'étre alors,il I'éroit pour nous , il I'é-
toit & notre place; il‘expioit notre orgucil,
source de tous nos péchés ; il nous en fai-
sétt sentir fe désordre et le crime.
Quelle gloire pour Dieu, de voir une
'personne divine réduite & un tel anéantis-
sement , pour rendre hommage a sa ma-
jesté supremc' Quelle lecon pour nous, si
nous savons Ja méditer et lapprofondnr!
Pour ce quiest deta comprendre parfaite-
ment, jamais nous n’y parviendrons; et il
falloit qu'elle fat incompréhensible, pour
nous donner une juste idée de Vorgueil



(51) . .
~ humain: oui, il étoit nécessaire queles deux
extrénies , que deux infinis opposés fussent
réunis dans la méme personne, pour nous
faireconcevoir & quel: point la créature dox];
s'abaisser devant Dleu et combien ellc est
coapable, lorsque parsd désobéissance elle
ose's’égaleret se preferer 4 lui. O humik le,
premier dévoir et premiere vertu du chré-
tien, qm pourra craindre d’excéder dans
les'sentimens que vous inspirez, en voyant
jusqu’otr Jésus-Christ vous a poriée, méme
avant que de naitre.

‘Unissons-nous anx adorations duverbe
incarné dans le sein de Marie; unissons-
f10us & son profond abaissement ; et que ce
soitlale premier effet de notre devouemem
Hélas ! nous nous’ donnons & Dieu pour
devemr quelque chose. Qu'il entre &’ 'or-
guc’ll et d’amour-propre dans notre conce- ,
cration ! Donnons-nous  lui, pour 1’ ‘éire
plus rien, pour étre entiérement consumés
et déuruits,, pour perdre 4 jamais toute es-
time de nous-mémes, toute recherche de
notre propre grandeur , méme spirituelle,
toule vue intéressée; tout regard, tout re-
tour sur nous-mémes. Disparoissons une



(52)
bonne fois & nos propres yeux ; et que Dieu
seul soit tout pour nous.’

Nous désirons de faire la véritable orai-
son. Commengons par en prendre une
juste idée , et contemplons Jésus dans le
sein de samére. Il prie, et de la maniére
Ia plus excellente. Il ne parle pas;il ne
médite pas ; il ne se répand pas en tendre
affection. Son étatméme, accepté dans l'in-
tention d’honorer Dieu, est sa pri¢re. Get
€tat exprime éminemment tout ce que
Dieu mérite , et de quelle maniére il veut
. ¢tre adoré, L’oraison qui nous rappelisse ,
qui nous confond , qui nous humilicdevant
Jui, qui nous laisse une vive impression
de sa grandeur et de notre néant ; Porai-
son qui rabaisse notre orgueil , qui désole
notre amour propre , qui mortifie et dé-
truit la nature , qui nous arrache tout
appui ,toute confiance en nous-mémes ,est
la bonne oraison. Nous ne le croyons pas ;
souvent nous en sommes mécontens ; et
c’est celle qui est la plus agréable a Dieu,,
ct dont il est plus glorifié, par la raison
‘que nous en sommes plus humiliés. Ne ju-
geons pas de nolre oraison ; nos jugemens



. (53)
ne peuvent que nous tromper. Jésus-Christ -
n’a jamais réfléchi , ni pu réfléchir sur la
. sienne. Son 4me y étoit perdue, el abimée
dans la Divinité.

N

RN W R ) W

CHAPITRE VI

Naissance de Jésus-Christ a Bethléem.

J Esus avoil été concu a Nazareth , ol
demecuroient Joseph et Marie; selon toutes
les apparences humaines , ¢’étoit la 'qu’il
devoit naitre. Mais Dieu en avoit disposé au-
trement; et les prophétes avoient annoncé
que le Messie naitroit 2 Bethléem de Juda,
Cité de David. Pour accomplir cette pré=
diction, Dieu se sert d’un moyen qui sem-
bloit n’y avoir aucun rapport. L’empereur -
Auguste ordonne un dénombrement de
tous les sujets de 'Empire romain ; et en
consequence de son édit il falloit que cha~
que famille se rendit au lieu dont elle étoit
originaire, AisiDavid étant néa Bethléem,



]

(54)

Marieet Joseph qui éloient ses descendans,

" ne purent se dispenser de s’y rendre, ainsi

quc tous les autres qui étoient da méme

sang. Nila grossesse de Marie qui étoit fore
avancée , ni la nécessité du travail journa-
lier d’ot Joseph tiroit sa subsistance ,neles.
excmpla de ce long et pénible voyage dans.
la saison la plus incommode.

Ames intérieures, arrétez-vous un mo-
ment ici pour considérer & quel point il faut
que vous dépendiez de la providence. Vous
ne connoissez ni la suite des desscins de

‘Dieu sur vous, nilamaniére dont il doit les

accomplir. Si vous formez de vous-mémes.
le moindre projet; si vous faites quelque
démarche sans consulter Dieu; si vous ne

wvous laissez pas gouverner absolument aux

circonstances ; si sous quelque prétexte et
pour quelque raison que ce soit vous ne
cédez pas & ceux quiont autorité sur vous;

“vous rompez les desseins de Dieu, vous

sortez de sa voie, vous n'étes plus dans
Yordre;eta qu01 ne vous exposez-vous pas?
Jésus n'ignoroit pas en quel lieu il devoit
naitre. Mais son état ne lui permettant pas.
de disposer de lui-méme, 1l s'abandonne

.




(85

é la conduite de ses parens, a quiili msplre
en secret de 8 abaudonner eux-mémes a la
providence , et de coneourir ainsi sans le
savoiri I'exécution de ses desseins. Ce poing
est le p]us 1mporlant de la vie splmucllc.
Des qu on¥’est dévoué a Dieu, on n’est plus
4 soi ; on n’a plus droit de dnquser de soi;
il ne faut plus vouloir que ce que Dieu veut
a chaque instant pour nous, et le suivre
aveuglemem méme dans les choses exté«
rieures , telles que les changemens delicu ,
partout ouw il Tui plaxra de nous conduire ,
vous aurez occasion d’observer cetle dé-
pendance et cette inviolable fidélité dans
toute la suite .de }a vie de Jésus Christ ; et
¢’est en quoi les saints vrarment inlérienrs.
se sont le plus ap’pl’iqués‘&]’imiler-, n’ayant
de propre volonté sur rien.

Joseph et Marie arrivent a Bethléem y
el cherchent un logement dans les hételle-
ries; ils n’en trouvent point, soit que tout
fut occupé, soit qu’on les rebutatacause de
leur pauvreté. Jésus éloit celui qui essnyait
principalement eesrebuts, et qui se les étoit
ménagés. Ce que saint Jean a éerit.qu'd est
veru-dans son propre-domq;ﬁe, et que les



(36)
siens ne Pont pas regu, (1) s'est vérifié de
lui-méme,avant sa naissance. Ses parens ont
partagé avec lui cet opprobre, a cause du
bonheur qu’ils avoient de lui appartenir,
et ils y furent moins sensibles pour eux,
que pour hii.

Les voila donc réduils & se retirer dans
une élable abandonnée, ot il les conduisit -
lui-méme. C'éloit dans cet endroit que de
toute éternité le Roi, le sauveur de I'uni-
vers avoit résolu de naftre, couché dans
une créche, sur un peu de paille, enve-
loppé de pauvres langes , destitué de tout
secours, exposé a toutes les rigueurs de Ia
saison. Il'souffre en cet état tout ce qu'un
enfant peut souffrir; il est humilié, autant
qu'il lui étoit possxble de l'étre. Mais il ac-
«cepte avec joie et les souffrances et les hu-

~ miliations , parce qu’elles tournent a la
gloire de son pére, et quelles apportent

Ia paix aux hommes de bonne volonté.
Innocente et tendre victime de 'amour,
quel cceur assez dur ne seroit pas touché en
vous 'i*egardant desyeux dela foi, et enson-
geant que c’est pour nous qu Il vous a plu

(1) Joan, I, ! :



(57)
denaitre ainsi? Quine méleroit ses larmes
aux votres! Mais ce-n’est pas une vaine
compassion, ni-de stériles sentimens qu’il
attend de nous; il ne veut pas qu'on le
plaigne, ni qu'on sattendrisse sur lui;
mais qu'on l'imite, et qu'on le seconde en
ce qu'il fait pour détruire notre orgueil et
notre sensualité. Ces deux vices, 'un de
Yesprit l'autre de la chair, sontle principe
de tous nos peches. Unissons-nous a Jésus.
naissant , expions avec lui ct par lui ceux:
qu’ils nous ont fait*commettre, et préve-
nons ceux auxquels ils nous tieanent sans
cesse exposés. Attaquons ce malsi profond
jusque dans sa racine, et ne nous bornons
pas 4 couper des branches qui repousse-
ront toujours. Embrassons la pratique des
vertus contraires, et faisons notre capital
de Phumilité et de la mortification. La vie
spirituelle n’a point d’autre objet que de
combattre , et d’exterminer, s'il se peut,
notre nature orgueilleuse et sensuelle.
Prenez-y bien garde, et vous verrez qu’elle
ne tend qu’a faire mourir les sens, en atti-
ran Idme au-dedans par le recueillement
et le saint exercice de la présence de Dieu;
3x



(58)

qu’a humilier 'esprit, en liant ses facultés:
par une oraison nue,.obscure, vuide en.
apparence de tout opjet, ou l'on croit.
étre oisif, parce que. I'imagination ne re-
présenterien, que la mémoire ne rappelle
rien , que I'entendement n’apercoit rien et
ne raisonne sur rien, quc la volonté elle-.
méme ne produit souvent aucun acte mar-."’
qué. , dont elle puisse se rendre: 1émoi-:
gnage. Si cette oraison est douce, lorsque:
Dicu y fait sentir sa présence , qu’elle est
pénible, qu’ellee st désolante-ct cracifiante,.
lorsqu'il paroit se retirer, et que son ab-.
sence dure long-temps! Mais aussi qu’elle-
nous est utile par Ja peine méme qu’elle-
nous cause ! puisque ce qui patit en nous,.
c’est le- propre esprit, c’est la propre vo-.
lonté, que la grice sc propose d’anéanr .
pour nous rendre couformes a Jésus-Christ..
Que Pon sort humble d’une: sémblable-
oraison, don! la nature est mécontente 3
parce qu velle n’y trouve que sadestruction !

Est-il éionnant que tant de- chrétiens.
qui ne cherchent qu’a se contenter eux-
mémes dans la pratique de la piéié, aient
une si grande aversion pour la vie intés



(5)

rieure, qui est une mort continuclle & soi-
méme ? L’amour-propre veut vivre de tout
ot partout; il renoncera. volontiers aux
plaisirs des sens , pour gotiter les douccurs.
* spirituclles , gui sont bien autrement sa-
vourcuses et 8élicates. L’esprit orgueilleux.
quittera sans peine toute auire occupation.
pour une oraison sublime, remplie de u-
mieres et de grands sentimens , qui lui
msplrera autant d’estime de lui-méme, que
de mépris des autres. Mais qu'on lui parlé
d’une oraison seche et de pure foi, ou I'on
ne voit rien, ou1 l'on ne sent rien, il n’en’
veut point, et il abandonne 1oat, plaidt
que d’y entrer. Que sera-ce donc des autres
croix et des aulfes épreuves de la vie inté-
rieare, §’il ne peut soutenir celles qui se
préscntent dés I'entrée de la carriére?

Ne nous y méprenons point , €t ne npus
formons point de faussesidées, quin’abon-
tiroient qu'a notre illusion, et notre pexte.
L’éiatintérieur et extéricur de Jésus-Christ,
depuis la créche jusqu’au Calvaire , ne
nous présente que Phumilité et Ja moriiﬁ- ‘
cation portées par degrés jusqua lcur
camble. Si mous vo.ulons smce,remcnt;l;-



(6o) :
miter, demandons-lui en la force, et il
nous l'accordera. Si nous refusons de le
suivre par ce chemin, n’espérons pas qu'il
nous avoue un jour pour ses disciples.

e ~ e 27 v~
CHAPITRE VIL

‘Jésus appelle les Bergers a sa créche.

Tour se soutient , et rien ne se dément
-dans Ta conduite de Jésus-Christ ; parce
qu'il est fidele au plan que Dicu son pére
en a tracé dans Péternité. Il nait pauvre;
{es pauvres sont les premiers & qui il se
fait connoitre; sa prédilection est pour eunx.

Tous les descendans de David s'étant
rendus 3 Bethléem pour se faire enrdler,
quin’elit cru que la Providence elle-méme
avoit ménagé cette renconltre, afin que le
Messie naquit au milien de sa parenté, et
qu’il fit solennellement reconnu de ceux
aquiil appartenoit par le sang. Il sembloit

que cela fiit nécessaire a manifester Paccom=

plissement de la prongesse faite & David,
et & disposer les juifs a reconnoftre un jour




(61)

Jésus pour leur Messie. Mais Dien n'en
jugeoit pas ainsi, Les prophélies se mani-
festeront en leur temps, sans préjudice de
Pobscurité ol le Sauveur devoit naitre , et
de lexercice ou il falloit que fat mise la
foi de ceux: qui croiroient en lui. Non seu-
lement la maison de David , mais tout Be-
thléem ignore la naissance de Jésus ;
‘Marie et Joseph gardent la-dessus un pro-
frond silence; et si Dieu ne la révéle, clle
demecurera inconnue 4 la Judée.

Mais dés cette nuit méme un ange 'an-
nonce & des bergers qui gardoient leurs
troupeaux dans cette contrée. La clarté qui
Penvironne les saisit de frayeur; il les ras-
sure ; et apres leur avoir dit : I/ vous est -
né aujourdhui un Sauveur, qui est le
Christ Seigneur , dans la cité de Dayid ;
il ajoute : Et voici & quel signe vous le
reconnoitrez : Fous trouveres un enfant
enveloppé de langes., et couché dans une
créche. (1) Quel signe! et quelle foi ne
falloit-il pas pour s’y rendre sans raison-
ner! L'elit- on jamais soupgonné, si un

(1) Luc. IL 11, 12,



. (62)
ange n'étoit descendu du ciel pour le dé-
elarer? Les propheétes avoient bien dit que
le Messie naitroit a Bethléem ; mais 1ils
n’avoient pas dit qu’il viendroit au monde
dans un état si misérable, qui paroissoit
contredire les grandes choses qu’ils en
avoicnt publiées, et qui répondoit si mal
aux idées que la nation juive $’en éloit
formées.

Combien d’ames éprises de la vie inté~
rieure sont dans la méme illusion? Elles.
y cherchent Jésus, disent-elles, et préten-
dent 'y trouver; mais dans quel état? dans.
la magnificence de sa gloire, dans la su-.
blimité des lumiéres , dans l'abondance
des consolations, dans les faveurs extraor-
dinaires. Elles sont bien trompées dans.
leur attente. Ce n’est pas a de tels signes.
que Jésas se fait connoitre ici-bas. Voulez--
vous le trouver? Cherchez-le dans l'en-.
fance spirituelle,, dans la petitesse, dans la.
foiblesse, dans la simplicité, dans le dé-.
nucment. Il laissera de temps en temps.
échapper-quclques rayons ; mais il se re-
plongera bicntét dans Uobscurité , et vous
ne le posséderez, vous ne le golterez,.



(63)
qu’enveloppé des images de Ia foi.:-Voilad
quoi vous devez vous attendre. Et quel
mérite auriez-vous a le posséder autre-
ment ? quelie gloire lui en reviendroit-il 7
quel amour lui témoigneriez-vous?
- Au'reste, pour étre appelés a la creche,
il ne suffisoit pas que les bergers fussent
pauvres , sils n’eussent pas.été contens
de leur pauvreté; s'ils.eussent porté envie
aux riches, et quils eussent désiré ce qu’ils
ne possédoient pas. La pauvreté par clle-
méme n’est pas-une vertu, ni méme une
disposition prechaine & la vertu, sile cecear
est révolié contre elle, s'il en murmure,
s'il fait tous ses efforts pour s'en délivrer.
J.-C.pauvre d’affection et par choix, n’invile
et n’accucille que ceux qui ne font nul cas
des richesses , §'il n’en ont pas; puisqu’ils
en sont sincérement délachés , en usant
comme s’ils n’en usaient pas ; ouvrant vo-
Jontiers lamain i Pindigent, et riches pour
les autres autant que pour eux-mémes.
“Mais il fait unaccueil encore plus favorable
aux pauvres volontaires, quiont tout quitté
pourle suivre, et qui se sont engagés par
Weu a ne rien posséder en propre. Geuxla



(64)

sont ses parfaits imitateurs, et ils ont des.
droits particuliers & ses caresses. ‘

Mais la pauvreté, en quelque sens qu’on:
la prenne, n'introduit pas I'ime dans la
vie intérieure; elle ne fait que I'y préparer,
et en écarter les obstacles. Cest la simpli-
cité qui en ouvre l'entrée, et quiy fait
avancer. Aussi les bergers ¢étoient-ils sim-
ples. 1ls ajoutérent foi sans. raisonner aux
paroles de I'ange, quelques contraires
quelles fussent & tous les préjugés hu-
mains; ils n’hésiterent point ; ils se rendi-
rent a Bethléem ; et ayant trouvé ce qui
leur avait été annoncé , loin d’étre rebutés
del'appareil d’'indigence que leur offroit I¢-
table, ils n’en furent que plus encouragés
a s'approcher du Sauveur, & lui rendre
leurs hommages, a le contempler, & lui
témoigner leur affection et leur recon-
noissance , A offrir 2 Marie et 2 Joseph les
petits soulagemens qui étoient en leur
pouvoir. :

Enfant-Dieu, qui pourroit rendre ce qui

‘se passoit alors dans votre 4me! Combien

vous futes touché de la foi de ces ceeurs
simples et drojts; et combien vous. futes



(65)

sensible & 'hommage de vos premiers ado-
rateurs! Avec quelle profusion leur fites-
vous part des trésors de vos grices! lls
s’en retournérent pleins de joie, comblés
des richesses célestes, ct allérent publier
partout ce qu'ils avoient vu et entendu.

Allons a Dieu avec simplicité, oui avee
la plus grande simplicité. Laissons-la les
raisonnemens , les discours étudiés,, les mé-
thodes et les formules. Que le coeur seul
parle, et qu'il exprime ce qu’il sent; s'il ne
sent rien, qu’il gémisse de ne rien senlir,
qu'il s’en plaigne amoureusement a Dieu,
et qu'il lui dise tout par sonsilence. Quand:
nous sommes A l'oraison, qu’est-ce que
Dieu écoute ? sont-ce nos paroles et nos
actes? non, Cest notre intention ; nos sen-
timens intimes , c’est la préparation de no-
tre coeur. Moins d’activité , moins d’efforts;:
plus de paix et de recucillement; une sim-
ple exposition de notre ame devant lui;
Pexpression des mouvemens qu’il inspire,
et non de ceux que nous excitons nous-mé-
mes. Telle est Ioraison qu’il agrée par-
dessus tout, parce qu’elle est plus son ou-
- vrage que le ndtre; el que nos empresse-



(66) |
mens, suggérés par I'amour-propre, ne
nuisent point a son gpération.

Ces bons bergers furent en oraison tout -

~Ietemps qutls furent & la créche, et au sor-

tirde-la ils en conservérent une impression
durable, qui cn fit des homnres nouveaux.
Savoient-ils auparavant ce que clest que
Poraison 7 Avoicnt-ils lu des livres et des
méthodes pour apprendre -4 la faire ? Ob-
servérent-ils curicusement ce qui se pas-
soit en eux, etraisonnercat-ils subtilenrent
sur les opérations de la grice ? Rien de
tout cela. Hs presenterent leur ceeur 4 Jé-
sus ; ils le laissérent y agir libremrent ; il ne
firent que coopérer a son action, s ne la
génerent point, ilsne latraversérent point
par Jeur propre activité, par leurs réfle-
xions, ¢t leurs retours sur eux-mémes. lls

p’étoient plus a eux dans ce moment : et Jé-

sus disposoit ason gré deleur dme toute en-
titre. Entrons dans les dispositions de ces
bergers; et Jésus fera l'oraison en nous,
comme il la fit en eux. Notre mal est que
nous prelendons la tairc mous-mémes , ou
du moins que Dieu la fasse.¢n nous suivant
nos idées et nos désirs.

kY * N .




(67) :

. «CHAPITRE VIIL

Canttque des Arzges a Ia naissance de
' Jésus-Christ,

g —
~

Arnis que I'ange eut annoncé avx bergers
qu’anSauveur leur étoit né, une multitude
de la milice céleste se ]mg‘mt a lui, louant |
Dieu, ct disant : Glozre & Dieu ay plus
haut des cieux , et paix surla terre auz
hommes de bonne volonté: (x) Ne laissons
poxnt passer sans explication , ce beau can-
thue qui regarde Jésus-Christ, et qm a
un si gra'nd rapport avec la vie intéricure:

- ‘Sans ‘examiner ici siles anges n’ont glo-
nﬁe Dieu que parJesus-Chml etn’ont dix
lcur bonheur qu’a Jésus-Christ, qu’ils ont
reconnu et adoré dans le mystére de lns
earnation : il est certain que Dien n'a regu
de glo:re des hommes et n’en a voulu res
cevoir que par Jésus- Cbs'lst Dés Poriginé
du monde, la foi en Jésus-Christ, attendu

-

V’ () Luc. 1L 13, 14, ~ =




(68)
comme libérateur du genre humain, a éié
le fondement de la vraie religion , et du
vrai culte rendu a Dieu.

Avant que de naitre, il le glorifioit déjA
en son nom et au nétre dans le sein de sa
meére; mais tout s’y passoit dans le secret
entre son pere et lui. Son dévouement étoit
purcment intérieur , et ne paroissoit point
au-dchors. Le premier hommage public et
solennel qu’il lui ait rendu, a été a sa nais-
sance; et c'est aussi & ce moment que les
anges chantent: Gloire & Dieuau plus haut
des cieux. Ce cantique était celui que Jésus
naissant proferon dans son ccear, et qu'il ’
expnmon par son état. Il glorlﬁon Dien
éminemment par cette forme d’esclave qu'il
avoit prise, en s'unissant a nolre nature,
tout Dieu qu’il étoit; il le glorifioit par sa
pauvreté, par ses souffrances, par ses
pleurs; par 'obscurité, par 'abandon dans
lequel il a voulu naitre. Son pére voyoit en’
lui dans la créche, un Dicu anéanli, et im-
~ molé comme victime-a la réparation de-sa
- gloire; anéanti, dis-je, dans une personne
égale a lui, qui l'adoroit, qui le servoit,
qui lui obéissoit, qui s'offroit aux coups



(69) \
de sajuste vengeance en qualité depécheur;
~ et.qui les éprouvoit déja, Toutes les.créa-
turés ensemble n’eussent jamais pu glori-

fier Dieu de la sorte par leur plus parfaite
soumission ; elles nelui eussent rien offert
de proportionné 4 sa grandeur infinie , rien
~qui le dédommageat de I'outrage fait 2 sa
majesté par le moindre péché,

Mais, outre le mérite infini de sa per-
sonne dnv.me, par o Jésus-Christ glori-
fioit-il principalement son pere? Etoit-ce
par Pappareil extéricur de sa naissance ?
‘Non; c’éoit-par sa disposition intérieare,
-par le dévouement sans bornes deson 4me.

Ce qui étoit en lui une source de gloire
pour Dieu, £toit aussi un principe de paix
pour -les hommes, non seulement en ce
qu’il commencoit dés-lors a les réconcilier
avec son pex-e, en rompant le mur de di-
vision qui les tenoient séparés de lui; mais -
en ce-qu'il leur apprenoit par son exemple
en quoi consiste la yraie paix de 'homme,
et par quels moyens il peut se la procurer.
Jésus-Christ naissant daps la pauvrete dans
la souffrance , dans Ihumiliation , jouissoit
néanmoins d'une paix délicieuse, profonde,



(70) o
inaltérable. La paix de '’homme n’est donc
pas attachée aux ‘riches_ses',"aux plaisirs,
aux honneurs, qui sont au contraire pour
lui une source inépuisable d'inquiétudes et
de tourmens, soit qu’il les désire, soit qu’il
les posséde. Lies maux de cette vie ne sont
pas uon plus un obstacle 4 la paix; et 'on
peut étre heurcux quoique pauvre, souft
frant, humilié. Jésus-Christ découvre au-
]ourd hui aux hommes ce secret jusqu’alors
inconnu. ’

Mais & qui le decouvre-t-ll ? a qui ap-
porte-t-il la paix ? Lux hommes de bonne
wolonté. Et c’est dans cette bonne volonté
méme qu’elle consiste: Et qu’est-ce qu'un
homme de bonne volonté? Clest une vo-
lonté conforme 4 la volonté de Dieu ; une
volonté qui se soumet par amour au bon
plaisir de Dieu sur elle, qui acceple avee
joie tout ce qui lui vient de sa part, per-
suadée que ce qu’il ordonne est le meilleur
pour elle: Tele estladisposition de Jésus-
Christ. A chacune des circonstances de sa,
maissance, il disoit: Mon Dieu, je le veux,
parce que vous le voulez ; et votre lof st

S




C71)
au miliéu de mon ceeur. (1) La nature pa-
tissoit en lui; mais il s’estimoit heurcux de
patir; et il Tétoit en effet par-son union in-
time avec Diea. . .. .

La vie intérieure nous établit, avec Ia
proportion: convenable, dans celts dispo-
sition de Jésus:Christ: elle nous tient unis
ADieu, soumis en toumte chose & savolonté;

et par-la elle le glorifie, et nous apporte la

paix. Hors-de-cette adorable volonté il n’y

2, et ne peuty avoirni gloire pour lui, ni

Ppaix pournous. Voulez-vous étre heurcwx ?

envisagez par-dessus.tout la gloire dé Dicu.

Youlez-vous: le glorifier, autant quil: le

désire, et qu’il Fattend dé vous? N’ayez en

tout d'autre volonté que la sienne. Ce qui

s'oppose 3 notre bonheur, c’est ce.qui dans

nos intentions, dans nos desseins, ne se’
Tapporte point a la.gloire de Dieu ; ce qui
s’oppose a sa gloire,, s’est toul ce qui 5’é-
carte de ‘sa volonté. Croyons fermement

deux choses : la 'prcm-iére , qu'en quelque

état intéricur ou extérieur que Dieu noys

mette; il ‘ne Sy propose que sia‘ gloix‘je‘ct

(1) Psalm. 3.



72 )

‘et notre paix; la seconde, que si nous ac-
ceptons de grand coeur cel état, nous assu-
rons sa gloire el notre paix; et qu'avec sa
grice, qui ne nous manque jamais , cette
acceptation dépend de notre bonne volonté.
Nous aurons & souffrir sans doute; il fant
nous y attendre ; nous éprouverons des ré-
voltes intérieures , et de violens combals;
la nature ne mourra pas sans pousser de
grans cris , et opposer de fortes résistances.
Mais si PAme demeurc ferme et inébran=
lable au milieu de ce tumulte involontaire ,
la gloire d¢ Dieu n’y perdra rien, et notre
paix n’en sera point altérée. Ces principes
sont’ simples et clairs ; attachons-nous y ,
et faisons en la regle de notre conduite.

- 0 < ~ ]

- o«

CHAPITRE IX.
Cz%éoncglszbn de Jésus-Christ.

_A_pni;s que les Ruit jours furent écoulés ,
oz lenfant deyoit étre circoncis, on lui
donna le nom de Jésus : nom qui lui ayoit




(73)

été donné par lange , avant qu'il fit con-
cu dans le sein de Marie. (1) Quel grand
mystére, exprimé en peu de paroles, et
de la maniere la plus simple! Le fait seul
est énoncé; le reste est laissé a nos ré-
flexions. Tel est, pour I'observerunc fois
pour toutes, le récit des évangélistes. lls
racontent les choses les plus merveillcuses
et les plus divines; et ils les racontent avec
une briéveté et une simplicité, dont toute
Téloquence humaine n’approcha jamais.
Quandon y réfléchit un peu profondément,
on est forcé d’avouer qu’il n’y a que I'esprit
saint qui ait pu leur inspirer une telle ma-
niere d’écrire, et que P'évangile n’est pas
moins surnaturel dans le style que dans la
substance. Il ne contient pas un seul ver-
set , sur lequel on ne puisse faire cette ob-
servation. Développons pour notre instruc-
tiqp ce qui est dit ici en si peu de mots; et
en général ne croyons pas pouvoir enten-
dre I'évangile par un autre esprit, que ce-
lui qui I'a dicié.

Qu’étoit-ce que la circoncision ? Quel est

(1) Luc. IL 21.
1 4



(74)

celuiqgaise fuit circoncire? Y étoit-il obligé?
A quoi s’engageoit il par 13 ? Quel rapport
y a-t-il entre la circoncision et le nom de
Jésus qu'on lui donne? Quelle circoncision
nouvelle vient-1l établir , en abolissant
Pancienne? Autant de questions qu'il faut
éclaircir pour Tintelligence de ce mystére,
etpour celle de lavieintérieure, dont Jésus
st I'unique modcle. )

Lacirconcision étoit le signe de l'alliance
que Dieu avoit établi entre lui et le peuple
juif,descendant d’Abraham. Ge patriarche
y fut le premier assujetti ; et Pobligation
en étoit si rigoureuse , que tout Israélite,
quine portoit pas cetle marque sur sachair,
devoit étre cxlerminé du milien de son
peuple. Dien avoit choisi ce signe, pour
rappeleraux juifs qu’ils naissoient pécheurs,
et que le péché originel se propageoit par
lavoie dela génération. Peut-étre en avgjt-
il aussi attaché Pexpiation a cette cérémo-
nie , jointe 2 la foi des parens dans le
Messie. Elle étoit aussi la marque de leur
dépendance de Dieu, et de leur servitude,
semblable a celle que les maitres impri-
moient sur le corps de leurs esclaves. Cé-




(75) ,
rémonie par conséquent plus humiliante
encore que doulourcuse : puisqu’elle étoit
la reconnoissance d’un double esclavage:
celui de la nature et celui du péché. ,

Ne doit - il pas nous sembler étrange
apres cela qu'un Dieu ail consenti & se faire
circoncire dans la chair qu’il avoit prise?
N’éloit-ce pas une assez grande humilia-
tion pour lui de se faire homme ? falloit-il
qu’a cette forme d'esclave il joignit la res-
semblance de pécheur ? Les autres enfans
ne se soumeltoient pas d’cux - mémes 2
celle opération ; ils n’en sentoienl que la
douleur. Jésus en connoil et en acceple
librement la douleur et 'ignominie.

Y étoit-il obligé ? Non sans doute, si
Yon considere la dignité infinie de sa per-
sonne, la sainteté de son Ame, et la pureté
ineffable de sa conception. Quoique des-
cendant d’Abraham selon la chair , il étoit,
ou plutét il est de toute éternité, avant

. qu’ Abraham fit fait; il est une méme chose
avec son pere , en tout égal a lui. A cet
égard le souverain domarne sur les créa-
tures lui appartient ainsi qu’a son pére;
puisque toutes choses ont été faites par Jui;



(76)

et il est absolument indépendant. Mais in-
férieur & Dieu par son humanité, il re-
connoit avec joie son domaine sur lui; il
serend le plus dépendant de tous les hom-
mes, et il en veut porter le sceau sur sa
chair. Son 4me est de méme sainte ‘et im-
peccable en vertu de I'union hypostatique :
son corps formé par le Saint-Esprit , et
devenu le corps du verbe, est essentielle-
ment cxempt de toute souillure, Mais il
n’a pas oublié, qu’il ne s’est fait homme ,
que pour étre le représentant et la caution
des pécheurs ; et que ne pouvant contracter
la tache du péché, il faut du moins que sa
chair en recoive 'empreinte, et qu’il té-
moigne par 1a qu’il en veut étre la victime.
11 étoit donc par cette raison plus obligé.
que nul autre juif a la circonsion légale,
non pas en son nom, mais au nétre,

Ainsi il s’engageoit volontairement , en
premier lieu a accomplir avec exactitude
toute la loi. Saint Paul déclare expressé-
ment que telle est 'obligation de quiconque
se fait circoncire; et Jésus I'a remplie
ponctucllement jusqu’a lamort. Cependant
cette loi w’'étoit pas pour lui, En qualité de




C77)

législateur , cllene le regardoit pas ; il en
étoit le maitre ; il pouvoit 'abroger ; et il
ne Pavoit instituée , que pour figurer la
loi nouvelle dont il devoit étre l'auteur. 1
s'engageoit - en second lieu & répandre
un jour tout son sang pour Pexpiation
de nos péchés, et il en versoit déja les
prémices. 1I est vrai qu'une seule goutte de
ce sang suffisoit pour racheter Lunivers.
_Mais ce qui étoit suffisant au payement de
nos detles , .n’éloit pas assez pour SOn.
amour. Il s’engageoit enfin 4 autoriser son
pered’exercer sur lui son domaine absolu,
et.d’exiger de lui 4 la derniere riguear ce
qui étoit dit a sa justice.Tels étoient les
sentimens qui occupoient l'dime de Jésus
au moment de sa circoncision. Il la souffrit
en enfant, poussant des cris et versant
des pleurs., tandis qu’en son coeur il étoit
au comble de ses veeux; el sous une répu-
gnance apparente il cachoit le désir ardent

qu’il avoit de souflrir. ‘
Le nom, thez les juifs , ne s'imposoit a
Penfant, qu’a linstant qu'il étoit circoncis.
'L’Enfant-Dieu re¢ut donc alors le nom de
Jésus, quine lui fut point donné par les



(78)

hommes, mais qui ]m venoit du ciel, comme
Fange T'avoit annoncé d’abord a Marie,
puis a Joseph. Le rapport entre ce nom et
la circoncision est manifeste. Jésus signifie
Sauveur ; et dans sa circoncision méme
Jésus commence 'ccuvre de notre salut,
qu’il devoit achever sur la croix. Au reste,
# la commence tellement, que ce quil
fait alors suffisoit en soi pour I'accomplir.
Jamais nom ne fut mieux mérité , puis-
quil I'a acheté de son sang, lorsqu’on le
lui imposoit ; et que toute sa vie jusqu’aa
dernier soupir n’a eu pour objet que d’en
remplir parfaitement lasignification. Quel
Sauveur ! un Dieu mourant sur la croix ;
et dts sa naissance versant du sang et des
larmes sous le couteau de la circoncision.
Quelle délivrance ! celle de l’esclavage du
péché, et des supplices éternels de I'enfer.
Quelsalut‘ un bonheur sans fin dans lapos-
session assurée du souverain bien. D’autres
avant Jésus avoient porté le méme nom
que lui , mais leur a-t-il cotuté si-cher?
a-t-il procuré aux hommes des avantages
égaux ou approchans.

Entre un grand nombre de merveilles




(79)
que nous offre ce mystére , une des plus
étonnantes est que Jésus-Christait vouluse
soumeltre a une loi qu’il venoit abroger ,
et qu'il abrogeoit méme ens’y soumettant.
Car cen’est pointlacirconcision cxtérieure,
mais la eirconcision du cceur qu’il pré-
tendoit établir-, et proposer & ceux qui,
de son nom, scroient appelés chrétiens.
Et cette circoncision du ceeur il la prati-
quoit éminemment dans le lemps qu'il
}ivroit sa chair au couteau de la loi. Il v’y
avoit a la vérité rien de vicieux & retran-
cher dans ce cceur sanctuaire de la pureté;
mais il avoit de grands sacrifices & faire,

et il les faisoit d’avance ; des épréuves in-

térieures et extérieures a subir, ct il g’y
offroit; et sa circoncision étoit elle-méme
une épreuve proportionnée a son dge et &
la foiblesse de son corps.

La circoncision du ccear est le grand.
objet de la morale chréiienne, et touts’y
rapporte. Elle estnécessaire aux pécheurs,
pour qu'ils deviennent justes ; elle est né-
cessaire aux justes, pour qu’ils perséverent
dans les voies de la justice. Ce nest que
par elle quon fait des progrées dans la



( 80) .
saintcté. Elle a des degrés & l'infini, et
P'on pecut toujours y avancer. 1l y abien a
faire pour retrancher en nous ce qui nous
porte aumal; il y a encore plus a faire
pour éter de notre fonds ce qui répugue
au bien. Il faut avoir entrepris sérieu-
sement l'ouvrage , pour en connoiire
toute I'étendue , et en sentir toute la
dificulté. Ce qui est d’obligation étroite
el rigourcuse en cette matiére, mene déja
bien loin; et il faut enfoncer le couteau
bien avant, si 'on veut mettre, autant
qu’on le doit et qu'il est possible , son salut -
en surelé. Mais c’est bien autre chose,
lorsqu’on aspire A la perfection , et quon
ne met nulles bornes & 'a pratique des
vertus; lorsqu’on sec livre entierement a la
grace, ct qu'on est résolu a tous les sa-
crifices que Pamour exigera. Ceux qui y
ont passé , savent seuls combien cette cir-
concision est douloureuse et intime , lors-
que leglaive tranchant va chercher'amour-
propre jusques dans les replis les plus
secrets , et qu'il ne ’épargne nulle part ou
il le rencontre.

Cependant qui que vous soyez qui vous




- (81)

sentez appelés & ce que la circoncision
intérieure a deplus parfait, ne vous effrayez
pas. Wous pourriez désespérer d’y arriver ,
vous pourriez craindre de manquer de
courage , s’il falloit vous exécuter vous-
mémes. Mais c’est Dieu qui tient le cou-
teau; cest lui qui Papplique 1a ou il est
besoin de couper; c’est lui qui ménage
Vincision , et qui donne la force de la
soutenir. Sa main est également sire et
douce, et jamais elle ne fait souffrir au-
dela de ce qui est nécessaire pour notre
bien. Abandonnez - vous donc avec con-
fiance"a cette main bienfaisante, et tandis
qu’elle opérera, tenez les yeux attachés
sur Jésus-Christ , dont la vue vous ani-
mera et yous consolera,

N e ) 4 g o

CHAPITRE X.

Les Mages appelés & Bethléem par
Jésus-Christ.

aasnety

Jisus fait voir dés sa naissance qu’il est
venu pour sauver tous les hommes. 1l a

. .4*



- (82)

appelé a son berceau les juifs dans la per=
sonne des bergers; il y appelle les gentils
dans la personne des mages. Les premiers
étoient des hommes simples et de la plus
basse condition. Les scconds étoient des.
savans, el selon la commune tradition ,
des rois. Ainsi nulle distinction, ni de
peuple , ni d’état, ni de talens naturels ou:
acquis. La sagesse incarnée infiniment su-
périeure aux plus grands, sait se rabaisser-
jusqu’aux plas petits; elle humilie I'orgueil
des uns, et inspire de la confiance aux
autres. , o

S'il est plus rare que>les savans, les ri-
ches, les puissans du siecle se donnent tout-.
a-fait 2 Dieu, parce qu’ils ont plus d’obs-.
tacles a vaincre, soit au-dedans, soit au-
dehors : il est vrai aussi que, quand la grace:
triomphe enti¢rement de leur coeur,ils ho-
norent Dieu davaniage , leur piété est plus.
sincere et plus solide, et ils portent la vertu
a un plus haut point de perfection. Etre-
chaste an milieu des occasions continuelles.
de ne I'étre pas; étre humble au faite des
grandeurs ct de la puissance; étre tempé-
rant, mortifié méme, dans L'afflucnce des



(8)

biens de la terre; étre petit a ses propres
- yeux, tandis gn'on jouit de la plushaute es-
time  raison deson esprit et de sascience,
ctrapporter a Dieu Loute la gloire quinous
enrevient, est quelque chosede plus digne
d’admiration, que d’avoir les mémes vertus
dans une situation ou il en a moins cotté
pour les acquérir, et ou il est plus aisé de
les conserver. Si Jésus enfant vit avee plus
de complaisance les mages & ses pieds ; si
leurs hommages lui agréercnt davanlage ,
ce ne fat point parce que leur condition
" étoit. plus relevée sclon le monde ; mais
parce quiils eurent besoin d’une foi plus
vive pour Padorer et le reconnoitre dans
Pétathumble et pauvreou ilsle trouverent,
Que les personnes distinguées par. leur
naissance , par leur sang et leur dignités,
parleur mérite et leur capacité, ne pensent
donc pas que la vie intérieure ne leur con-
vient point, et quils n’y sont pas appelés.
La grace parle  tous les coeurs qui loi pré-
tent P'oreille ;il lui est facile de les guérir
du. vain préjugé de la noblesse , de déta-
cher leur affection des richesses , de leur
wspirer le mépris des honneurs , qui ne



(84)
sont qu'une fumée; et plus ils ont de génie
et de lumieres , plus lears sgntimens ont
é1édéveloppés par I'éducation , plusils sont
a portée de connoitre toute la sublimité,
de sentir toute la beauté dela morale évan-
gélique. ’

Au reste , je trouve des rapports frap-
pans entre la vocation des mages , et la vo-
cation a la vie spirituelle. Une éloile extra-
ordinaire brilla a leurs yeux , et attira leur
atlention. Instruits , par quelque voie que
ce fut, de la venue prochaine du véritable
roi des juifs, ils reconnurent quecette étoile
annoncoit sa naissance. Quand Dicu des-
tine une dme a la vie intérieure , il la pré-
pare communément de loin par de cer-
taines connoissances et de certaines ré--
flexions dont elle n’apercoit pas d’abord le

~but. Ce sont des lectures, des entretiens ,
des exemples qui I'éclairent, la touchent, la

remuent ; il n’y a rien encore de distinct et
de bien marqué. Enfin le moment arrive ou
une lumiére subite vient la frapper ; Dieu
lui montre la carrieredela perfection ou il
veut qu'clle entre, et le chemin qui doit I'y
conduire ; il agit fortement sur sa volonté



(85)
‘pour'l’auirer ‘et il lui inspire une ardeur
~qu'elle n'a point encore sentie. A ce mo-
ment ce qu’elle a la, ce quelle a entendu,
ce quelle a éprouvé par le passé, lui re-
vient & Pesprit; et elle comprend claire-
ment les desseins.de Dieu sur elle.

Dés que les mages eurent connu par I'é-
toile que le Roi des juifs étoit né, ils ne dé-
libérerent point,ilsquitiérenttout, ct entre-
prirentun long voyage pour venir 'adorer.
Ainsi se comporte I'ame fidelle i la voca-
tion divine. Dicu a parlé; tout est dit pour
elle; nul attachement humain , nulle con-
sidération , nulle difficulté ne arréte; clle
renonce a tout; elle s’estime heurcuse de
sacrifier tout, pour suivre la voix qui I'ap-
pelle. Son ceeur luidit qu’elle trouvera au-
prés deDieu infiniment plus que ce qu'elle
quitte pour lui.

A peineles mages sesont-ils mis enroute
pour Jérusalem, que I'éioile qu'ils avoient
vue dans leur pays, disparoit. Ce fut une
épreuve pour leur foi; mais ils la soutin-
rent génércusement ; sa lumiére ne leur
€tloit pas nécessaire pour se conduire ; ils
avoient les moyens ordinaires , dont ils



(86)
f‘rentusage et qui les menerent sirement ‘
a leur terme. Ses lumieres sont gxandes
dans les commencemens de la vie spm-
tuelle, ainsi que les consolations qui- les
accompaunent ony vit dans un repos ad-
mirable, et dans une assurance parfaue
de son état; on sent qu'on aime et qu'on
est aimé, par les preuves quon donne a
Dicu dans son amour , et quon regoit du
sien. On marche donc d’un pas ferme et
slr ; on mesure ,. pour ainsi dire, son pro-
grés; et dans son abondance ,on ditcomme
David : Je ne serai jamais ébranié. L'ame
ne s’engageroit pas autrement dans la voie,
Mais lorsqu’clle y estentrée un peuavant,
Dicu cache sa présence; lalumiere disparoit
insensiblement, et ’on entre daus I'obscu-
rité de la foi. On perd de méme les senti-
timens si doux qu’'on avoit pour Dieu; ct
les 1émoignages qu’il nous dounoit de sa
tendnesse dc.vxenncm plus raye. Nous en
aime-t-il moins ? L’en aimons-nous moins
nous-mémes ? Nonsans doute. Aulicud’étre
caressaut , Pumour de Dieu dcvient pluas

“fort ; et des simples affectionsle noéire passe
aux cﬂ‘ets Cependant parmiles téncbres. ow.



| (87)

Fonse trouve, on nemanque pas de guide;
etPon sent plus quejamaisla nécessité de se
conficrenlui, delecroire et deluiobéir. On
ne voit plus sa roate; et ’en ne sait qu'on
est dans le vrai chemin, que parce qu’il
nous en assure. On sent toute la faligue de
la marche, et Fon n’a aucun moyen de ju-
ger par soi-méme qu’on avance; il faut s’en
rapporter au directcur: ¢’est ainsi que sous
sa conduite *on arrive a la sainte cité de
Jésusalem.. ,

A peine entrés dans Jérusalem, les ma-
ges s'informent ot est le Roi des juifs qui
vient de naitre; nul respect humain, nulle
crainte ne les retient. H est aisé de juger
queclle réponse ils recurent des habitans ,
qui ignoroient absolument la naissance de
Jésus-Christ. Ce sont des étrangers venus
de loin qui leur en portent la premiere
nouvelle , qui les tirent de leur assoupis-
sement, et qui réveillent leurs idées sur le
messie, quon atlendoit en effet dans ce
‘temps-la. Hérode instruit du sujet de la
venue des mages , en fut troublé, et toute
la ville avec lui. Il assembla les priuces des
preuea, et les docteurs de la nation, et

4



(8)

s’enquit d’eux ou le Messie devoit naitre ;
ils lui répondirent d’aprés les prophéties
que c'éloit a Bethléem. Sur quoi ayant ap-
pelé les mages en secret, il les envoya a
Bethléem , et leur dit: Allez; informez- .
vous avec soin de 'enfant ; et quand vous
Iaurez trouvé , venez m’en instruire, afin
quejaillemoi-mémeladorer. Voila comme
ce prince ambilicux et politique dissimuloit
sa crainte, ¢t cachoit ses noirs desseins sous
le voile de la religion.

Entre beaucoup d’autres épreuves, la
vie intérieure est exposée a bien des pié-

ges de la part des hommes. Sans qu’on

ignore qu'une 4me marche dans ccs voies, -
on la laisse tranquille. Elle doit garder le
secret, el ne jamais se découvrir d’elle-
méme. Mais souvent Dieu , pour l’éccomg
plissement de ses desseins, veut qu’elle soit
connue; et c’est alors qu’elle doit s’atten-
dre aux persécutions ; qu’elle doit s'armer
de courage et d’intrépidité; et se tenir en
gardes contre les embiiches qu'on lui dres-
sera. Il faut, si elle &t interrogée par ceux
qui ont autorité sur elle, qu’elle ne rou-
gisse point de son élat , qu'elle déclare



(89)

hardiment ce que Dieu a fait en elle, et
qu’elle se mette pea en peine de ce qu'on
en pensera, et de ce quilui-en arrivra. La
prévention, Pignorance, I'envie, la ma-
lignité , Porgueil s’éleveront contre elle;
on la condamnera, on la méprisera, on
la traitera -d’hypocrite, ou tout au moins
- d’imagination échauffée ; on I'humiliera ;-
on mettra tout en ceuvre pour la retirer
de sa voie. Mais qu'elle tienne ferme, et
qu’elle soitcontente d’étre dans 'opprobre,
pourvu que Dieu en tire sd gloire : ce qu'il
fera infailliblement, en confondant la ma-
lice des uns, en guérissant la prévention
des autres , et en faisant éclater sa protec-
tion sur ceux qui lui sont abandonnés.

Les mages, instruits parles savans de la
nation du lieu ol les prophétes avoient
prédit que le Messie'devoit naitre ,semirent
en marche pour Betlhéemavec une entiére
confiance. Pour comble de sureté , Pétoile
qu’ils avoicnt vue en Orient , reparul; elle
les précédoit , jusqu’a ce qu’enfin elle s’ar.
réta sur I'endroit our étoit Penfant. Toutes
les recherches, tous les examens que Pon
fait touchant Pétat d'une personne inté-



(90}
rieure, n'aboutissent pour Pordinaire qu'a
la rassurer , en lui donnant des connois«
sances plus distinctes et plus précises =
pourvu qu’elle sc fie a Dieu, et qu'elle n’é-
coute point le propre raisonnement. Car
ellen’a a craindre que d’elle-méme; et les.
questions les plus insidieuses, les argu-
mens les plus captieux, les décisions méme
les moinsfavorables nel’ébranléront poimt 5
si elle impose silence & ses réflexions. Elle
continuera sa routc; et sapprochera de
plus en plus de Fésus-Christ avec plus d’as=
surance qu’auparavant. Dieu méme dissi~
pera les ténebres ou il I'avoit laissée pen-
dant long-temps ; etil lui donnera de nou-~
velles lumiéres plus vivesct plus pénétran-
tes, qui ne la quitteront point , jusqu’a ce
qu’elle ait trouvé celui qu’elle cherche avec
tant d’ardeur et de persévérance. Quels
transporis de joie , lorsque Dieu se montre
de nouveau aprés une si. longue ahsence,.
lorsqu’elle se voit prés du terme, dont clle
se croyoit fort éloignée ! mais pour goiter
une telle joie , il falloit que sa foi el été
long-temps éprouvée.. Si I'étoile efit accom-
pagné les mages pendant tout leur voyage,.



(91)

- outre qu'ils n’auroient eu nul mérite & la
suivre, ils auroient €éé privés de la conso-
lation incroyable qu’ils eurent de la revoir.

Ils entrérent dans la maison indiquée
par I'étoile, et y ayant-trouvé I'enfant avec
Marie sa mere, ils se prosterneérent , I'a-

dorérent , ouvrirent leurs trésors , et lui
offrirent en présent de l'or , de I'encens et
de lamyrrhe : présens mystérieux, par les-
quelsilsreconnoissoienten Jésus-Christscs
deux natures, la divine et 'humaine , et
son titre de Roi. L’union béatifique avec
Jésus-Christ est réservée par le séjour de
la gloire. Mais sur la terre méme les Ames
intérieures, lorsqu’elles sont au bout de
leur carriére , contractent avec lui en qua-
lité d’époux une union qui n’est que pour
elle, et dont les délices sont inexprima-
bles. Elles se tiennent alors bien dédom-
magées. de tout ce qu’clles ont souffert, et
de ce qu’elles souflrent encore;; et une expé- -
riencq intime leur apprend qu’on gagnetout
en perdant tout pour Dieu. En trouvant
Jésus , elles trouvent aussi Marie qui en
est inséparable;etle fils leur communique
pour sa mere des sentimens approchans



(92)

des siens. C'est alors qu’anéanties d'esprit
et de cceur, clles adorent Jésus-Christ dans
une disposition semblable a celle o il a
lui-méme adoré son pere; et qu'elles lui
offrent 'or pur de la-charité, Uencens d’une
oraison toute d’amour , qui les consunie ,
et la myrrhe d’une mortification qui s'é~
tend a tous leurs sens et a toutes leurs
facultés.

Avertis en songe parun ange de ne point
revoir Hérode, les mages s’en retourne-
rent en leur pays par un autre chemin, et
trompérent ainsi ce rusé politique. Quoi-
que I'évangéliste ne le dise pas, de retour
chez eux ils publiérent sans doute la grace
-que le Seigneur leur avoit faite, les mer-
veilles dont ils avoient été témoins, et ils
devinrent les apétres de Jésus - Christ.
Quand les 4mes intérieures ont passée par
les derniéres épreuves, et qu’elles sont par-
venucs a Pétat d’'union, Dieu s’en sert or-
dinairement pour se faire des conquétes,
et pour enseigner ad'autres les voies spiri-
tuelles. Elles rentrent alorsdans le monde,
dont elles s’étoient tenues jusques-la sépa-
rées; mais clles y rentrent par un autre



- (93)

chemin que celui qu’elles avoient pris en
le quittant. Elles n’ont de commerce avec
le prochain, que pour le porter a Dieu.
Ce commerce avantageux aux autres, n'a
plus rien de contagieux pour elles; il ne
les dissipe point, il nc les retire point de
leur oraison, il n’altére point leur paix, il
ne suspend point leur intime communica-
tion avec Dieu. Mais qu’elles se gardent
bien d’entrer d’elles-mémes dans cet apos-
tolat, qu’elles attendent la mission divine,
et que des occasions ménagées par lagrice
leur adressent les 4mes & qui elles doivent
étre utiles. Elles ne courront alors aucun
risque & dévoiler selon les occurrences les
faveurs que Dicu leur a faites, les secours
qu’clles en ont regus dans leurs tentations
et leurs épreuves, et la maniere dont elles
se sont conduites dans cette longiie route
pleine d’écueils et de dangers, dans ces ré-
cits, soit de vive voix, soit par écrit, leur
intention étant pure, elles ne’seront point
exposées a la vanité; Dieu en sera glorifié;
le prochain édifié, ct elles-mémes recom-
pensées. ’



CHAPITRE XI.

Présentation de Jésus-Christ au Temple.

L. paroit, a suivrele récit de I'évangéliste,
que Jésus est porté au temple, ct présenté
a Dieu comme un enfant ordinaire, par la
volontéde ses parens, sans qu’il y ait d’au-
ire part que de les laisser faire. 1l est cer-
tain néanmoins que c’étoit lui qui gou-
vernoit 'esprit de Marie et de Joseph, ct
qui leur inspiroit secrétement la maniére
dont ils devoient se conduire en tout ce
qui le regardoit.

La loi ordonnoit qu’en reconnoissance
du souverain domaine de Dieu, et pour
conserver le souvenir de la mort des pre-
miers nés dés Egyptiens, et de la préser-
vation de ceux des Israélites, chaque pre-
mier né taut des hommes que des animaux
lui fat offert. Cette loi ne'pouvoit regarder
fa personne de Jésus-Christ, qui, comme




(95)

fils 'de Dieu, avoit sur toute la nature le
méme domaine que son pere. 1l en étoit
méme exempl comme homme, w’ayant pas
été concu, et w’élant pas né par la voic or-
dinaire. Pour la plaie d’Egypte, lui-méme,
Favoit opérée en faveur de son peuple; et
il ne pouvoit en perdre la mémoire. D'ail-
leurs que penseront les hommes de lui, et
-commentle regarderont-ils pour le Messie,
s’il se confond avec les autres enfans; et
¢'il ne s’en distisgue point en montrant
qu'il est au-dessus de la loi ?

Toutes ces raisons si [gitimes, et que’
rotre orgucil jugercit méme nécessaires,
ne Pempéchent pas de s’y soumettre, de
l'accomplir avec exactitude, et d’y joindre
les dispositions intérieures les plus parfai-
tes. Il s’humilia donc devant son pere; il
reconnut le droit .de vie et de mort qu’il
avoit sur lui; il lui fit une nouvelle consé-
cration de tout son étre, et se dévoua cn-
tierement a ses volontés.

. Cequ’il Hous importe extrémement d’ob-
server, est que Jésus-Christ ne se dévoua
pas ainsi seulement en son propre nom,
mais encore au nétre, et'quil consacra a



T e e

(96)
son pere tous les chrétiens avec lui; en
sorte que nous n’appartenons au Sauveur,

et qu'il ne nous avoue pour siens, qu’au-’

tant que nous ratifions la consécration qu’il
a faite de nous. Or cette consécration em-
brasse tout par rapport a nous, comme elle
embrassa tout par rapport a Jésus-Christ :
en sorte qu’elle ne nous laisse en rien la
libre disposition de nous-mémes, qu’elle
ne nous permet pas de nous rechercher en
rien, ni de nous proposer pour la derniere
fin de nos actions. 1l faut que Dieu, de no-
tre plein consentement, exerce son do-
maine sur nous en toutes choses, a tous les
momens, tant pour lintérieur que pour
Pextérieur; et que sa gloire toujours atta-
chée a Paccomplissement de sa volonté,, soit
notre principale fin.

Examinons sérieusement si c’est de cette
maniérc que nous sommes consacrés aDien,
non de paroles simplement , mais d’effet, et
si nousnouscomportons en toul et toujours
suivant celte regle. Nous trouvérons a l'e-
xamen que nous en sommes bien éloignés ,
que nous nous réservons en uneinfinité de
choses des droits sur nous-mémes , sur nos



(91)
pensées, sur nos affections, sur nos déli-
Lérations. Partout ol nous ne voyons pas
de péché manifeste, nous croyons pouvoir
2 notre gré accorder ou refuser a Dieu ce
que nous jugeons & propos, et nous avons
moins d’égard a sa volonté qu’a la nétre,
Comme si le domaine de Dieu, qui est un
domaine d’amour, le domaine d’un pere
sur ses enfans, ne s'étendoit qu’a ce qu’il
nous ordonne ou nous défend sous peine
de Poffenser; et que la vue de lui plaire ne
dat entrer pour rien dans notre soumission
el notre ohéissanee. J'ose pourtant le dire :
a I'égard d’un pére tel que Dieu, tout vrai
chréiiecn, sans négliger ses ordres ni ses
défenses, ses promesses ni ses mendces,
ses récompenses ni ses chitimens, fera par-
dessus tout attention a son bon plaisir, et
n’hésitera point a s’y conformer, partout
ou il le croira découvrir: telle est Pétendue
et la perfection que Jésus-Christ a donnée
& saconsécration, tant pour nous que pour
lui-méme, et qu’il désire que nous dom-
ntons a la nOire; autrement elle ne méri-
tera pas sa pleine approbation; et ily mane
quera ce qui lui serait le plus agréable, lg
I 5



(98)
plus glorieux pour Dieu, le plus avanta-
geux pour nous. Mais il faut étreintéricur,

‘et éclairé par une gréce spéciale, pour se

former l'idée d'une consécration dé cette
nature: il faut de grands sentimens et beau-

.coup de générosité pour sy résoudre ; il

faut un courage i toute épreuve pour
Pexécuter , et ne jamais se démentir. Jus-
qu'a ce que nous ayons fait ce grand pas,
nous ne serons que des chrétiens impar-
faits , que des esclaves de 'amour-propre ;
que des serviteurs mercénaires, qui nous
trainerons avec peine dans la voie des
commandemens , que les moindres diffi-
cultés rebuteront, que les plus légers sa-
crifices épouvanteront.

La loi de Moise ordonnoit encore de.
racheter les premiers nés des hommes, en
offrant & leur place quelques animaux; et
celte offrande pour les pauvres étoit deux
tourterelles , ou deux petits de colombes.
C’est par une semblable offrande que le
fils de Dicu, en qualité de pauvre voulut
étre racheté. Quelle humilité ! pouvoit-il
1a porter plus loin ? Et s'il se rachete, ce
west pas pour se soustraire a la mort ; mais



(9

pour se réserver a un sacrifice plus donlou=

reux, plus humiliant et plus éclatant.
O mon Sauveur, quels exemples de ver-
tu vous nous donnez des I'dge le plus ten-
~dre ! partout je vous vois appliqué a4 con-
fondre mon orgueil ; et ce vice que vous
détestez, est celui que j’épargue le plus, et
que je nourris en moi avec plus de com-
plaisance. Je trouve toujours des raisons de
le ménager , et méme de le justifier : vous
consentez & passer dans I’esprit des hom-
mes pour ce que vous n’étes pas, et moi
je rougis souvent d’étre connu pour ce que
je suis. Vous vous plaisez a descendre; et
moi je ne songe qu'a monter. Vous n’étes
iamais assez petit 4 votre gré; et je ne suis
jamais assez grand au mien. Cependant je
‘me dis votre disciple, tandis que jai en
horreur vos lecons et vos exemples. Que
puis-je penser de moi, quand je me dom-
pare a vous ? Quelle effroyable opposition.
Si Jésus-Christ oublie sa propre gloire,
pour ne s’'occuper quede celle de son pére:
e pere de son c6té pense d’autant plus &
manifester son fils,.qu’il est plus soigneux
de se cacher. A Bethléem il I'a fait connof-



( 100 )
tre par les anges et par upe étoile miracu-
leuse. Lors de sa présentation au temple ;
il lni ménage la rencontre du saint vieillard
Siméon, qui poussé par I'esprit se rend au
temple en cc moment, et en présence du
peuple le reconuoit pour le Messie et pour
son Dieu, Ie prend entre ses bras, joint
Ies caresses anx adorattons, ct content
d®voir vu le Christ du Seigneur, ne sou-
pire plus quaprés la mort. A la méme
heure survient Anre la prophétesse, qui
jusqu'a lextréme vieillesse avoit passé sa
vie dans le jefine et la priére, ne quittant

“point le temple; ct qui ala vae de Jésus-

Eunfant, louoit Dien dans un saint trans-
port, et parloit de cctte enfant & tous ceux -
qui attendoient la rédemption d'Israél.
Les témoignages les plus éclatans ne man-
querent donc point & jésus, lorsqu’il sem-
bloit les fuir davantage; les eft-il trouveé,
8'il elit é1é copable de fes chercher?
A Dieu ne plaise que nous soyons hum-
bles dans la vue qu’il nous glorifie. 1F est
+ pourtant vrai que Dieu se plait & glorifier
Jes humbles, toujours sans préjudice de
leur humilité. Il en fait les instrumens de



( 101)

sa gloire. Apres qu'ils se sont abaissés, et

qu’il les a abaissés lui-méme, il les releve

aux yeux des hoimes, afin qu’on le loue

en eux. Toute I'étude des saints, & P'imi-

tation du Sauveur, est de fuir 'éclat, d’ai-

mer l'obscurité, d’étre méprisé du monde ,

et réputé pour rien. Quand la véritable et

la solide gloire pourroit venir du monde,

ils n’en voudroient pas pour eux-mémes,

parce quelle n’appartient qu’a Dieu, et

qu’elle doit lui revenir toute entiere. Jésus-
Christ lui-méme , en tant quhomme, ne
pouvoit avoir aucune juste prétention a la

gloire; sous ce rapport il ne s'est jamais

rien attribué : au contraire son univn per-
sonnelle avec la divinité a été pour luiune
raison de s’humilier davantage. Plus on
connoit Dieus plus on est uni a Dieu; plus
il faut éire anéanti en soi; ces deux choses

seliennent, et s¢ correspondent ; lhumilité
est la suite et la preuve de/la sainteté.



( 102)

T A 0 0 N ) ) A ) ) ) I o ) ) ) A T P 00) i P 0 )
CHAPITRE XII.

Fuite en Egypte.

H¢rope trompé par les mages, poursuit
a mort Jésus-Christ deés le berceau; et de
peur qu'il ne lui échappit, il ordonne le
massacre de tous les enfans de Bethléem
ct des environs, depuis deux ans et au-
dessous. Jésus n’ignoroit pas les desseins
cruels de ce roi- ambmcux ; 1l pouvoit les
traverser, et pourvoir lui-méme a sa si-
rété; il nele fait pas, et il en laisse le soin
3 son pére. Un ange avertit Joseph , qui
prend la meére et l'enfant, et s’enfuit en
Egypte. En quoi Jésus differe-t-il ici d’un
enfant ordinaire, qui foible,.sans res-
source, ne connoissant pas méme le danger
qu’il court, doit son salutaux timides pré-
cautions de ses parens? Ln userions-nous
de méme pour nos intéréts temporels et
pour notre vie, si, instruits d’avance des
périls qui nous menacent, nous avions a



) ( 103)
notre disposition les miracles et la toute
puissance de Dieu? Consentirions-nous a
n’en faire aucun usage , 2 nous abandonner
a la Providence, et & étre soustraits au
danger par des moyens communs et ordi-
naires? Notre vertu n'’irait pas jusques-la;
‘nous mnous croirions en droit d’agir par
nous-mémes, et de nous servir du pouvoir
surnaturel que Dieu nous auroit confié.
Mais laissons cetle supposition, qui ne
sauroit se réaliser; les saints mémes qui
ont recu le don des miracles, ne l'ont recu
que pour les autres, et n'ont point été
tentés de Pemployer pour eux-mémes.
Considérons plutét le fils de Dien qui fuit
devant Hérode, I'usurpateur du tréne de
ses peres. Et'pourquoi fuit- il ? est-ce qu’il
craint? Non; c’est que son pere le veut
ainsi; c’'est qu'en se dérobant de la sorte,
il cache micux aux yeux des homimes ce
quiil est, et -quil nous donne un grand
exemplcd humilité, Et ou fuit-il ? dans une
terre étrangere , idolatre , ennemie de sa
. nation, qu’elle a persecatee des son ori-
gine. Tel est I'asile ol il cherchesa stireté;
il y restera, tant qu’il plaira“a son pére,



(104)

et n'en sortira que par ses ordres. Ses pa-
rens, déja pauvres chez eux, y souffriront
un plus grand dénuement de toutes choses ;
i} le partagera avec eux. L'Egypte igno-
rera le bien qu’elle posscde etil nesedé-
couvrira a elle par aucun signe. Je ne dis
ricn de ce quil elit & souffrir dans ce
voyage , ni combien il diit étre sensible aux
inquiétudes el aux frayeurs que sa mére
eprouvou 4 cause de lui, et qu'il pouvoit
lui épargner, s'il n’etit pas été plus avanta-
geux pour elle de subir cette humiliation.

En lisant ce trait dans I’évangile , nous
sommes peut-étre touchés de compassion
pour le fils et la mcre. Stérile compassion !
ce n’est pas 1a ce que Jésus attend de nous;
il ne veut pas éire plaint; il veut étre

imité. Entrons dans son coeur. Quels sen-

timens y trouverons-nous? un parfait ac-

‘quiescement aux volontés de son pére yune

confiance sans bornes en lui ; un abandon
total & la Providence ; une pmx profonde
au milicu des plus justes su]ets d’alarmes ;

unejoie incroyable de se voir déja en butte
aux plus violenies persécutions, el victime

" des passions humaines.

\



(105)

O mon Sauveur ! ‘quand apprendrons-
nous a penser comme vous? Que de révol-
tes intérieures., que de murmures , que | de
défiances et de craintes dans les moindres
traverses de la vie! que de ressentimens
et de plaintes contre l'injustice de ceux qui
nous exercent ! Que devient alors notre
paix, notre recueilement, notre oraison?
Les disgraces temporelles nous, agitent ,
nous obsedent, nous absorbent ; et s'il s’y
jointdes circonstances qui nous humilient ,
notre ceeur se gonfle et se souleve. Est-ce
la éire chrétien? et est-ce vouloir I'étre que
d’appréhender eomme la meort de tels
‘maux, de faire tous ses efforts pour s’en
garantir, et de ne gouler aucun repos ,
qu’ils ne soient finis ? Voila néanmoins ce
que nous sommes, ce que nous ne nDOus
reprochons pas , ce que nous trouverious
déraisonnable . et _injuste qu'on nous re- |
prochdt; et nous croyons que de tels senti-
mens peuvent subsister avec la vraie et la
solide piéié. Est-ce ainsi que pensoient les
chrétiens des trois premiers siécles da
christianisme ? et s’ils marchoient sur les
traces de Jésus-Christ , y marchons-nous ?

Y



v

( 106)
Tant de dévotions extérieures , tant de
jetines, tant de veilles, tant d’austérités que

Ton voudra; bien des personnes pieuses

les embrasseront sans peine; mais d’es-
suyer des contradiclions, des persécutions,
bes renversemens de fortune; de tomber

dans un étatl pauvre et humlllant ,etdes’y

soumettre,d’y élrecontentenvue de Jésus-

-Christ, par un désir sinceére de lui ressem-

bler, cest une disposition’ rare parmi les
chrétiens les plus fervens , parmi ceux
mémes qui font profession de vie inté-
rieure et d’oraison. - .
Je ne veux pas dire au reste que la na-
ture soit muette ct insensible en ces ren-
contres. Mais autre chose est de sentir de
la douleur, et autre chose de s’y livrer.
C’est autre chose encore de laisser échapper
quelques plaintes, et autre chose de les ap-
prouver. On se tromperoit beaucoup si I'on
croyoit que pour porter sa croix d’une ma-

‘niére digne de Dieu, il ne falloit éprouver -

aucune sorte de répugnance. Ne confon-
dons pas la répugnance naturelle avec la
répugnance volontaire. Ne boit-on pas vo-
lontiers une médecine,amere ,. quoiqu’on



(r07)
v’cn aime pas Pamertume? Ne se soumet-
on pas 4 une opération douloureuse, quoi-
qu’on pousse les hauts cris en la souffrant ?
Dieu ne demande pas de nous d’autre dis-
position aTégard des épreuves. Que 'ame
les envisage dans la volonté de Dieu,
qu’clle les regarde comme une portion qui
lui est échue de la croix de Jésus-Christ,
comme un gage de son amour pour elle,
ct un moyen efticace de lui témoigner le
sicn, comme la chose la plus avantageuse
pour son bien spirituel ; que dans cette
persuasion elle les accepte, lorsqu’elles se
présentent, ct que laissant crier la nature
sans I'écouter, elle tienne ferme contre les
soulévemens de I'imagination ; qu ‘elle dé-
savoue le trouble involontaire qui I'agite ;
qu’elle condamne les efforts mdchbéres
qu’elle fait pour les repousser, Dieu est
content, et cela s'appelle souffrir en chré-
tien. Je veux que dans les premieres épreu-
‘ves, malgré ses bonnes résolutions, n’étant
pas encore aguerri, on ait fait paroftre
trop de'tendresse sur soi, on ait euun peu
recours aux consolations humames quon
se soit.plaint, qu’on ait é1é bien aise d’étre



( 108)

plaint; il suffit de se le reprocher, et de
s’en humilier 4 la réflexion, sans se décou-
rager, espérant gu'avec la grice de Dien
on fera micux a la premiere occasion. 1l
est bon que dans nos soufirances, qu’elles
qu’clles soient, nous n’ayons pas sujet d’dire
1rop contens de nous-mémes ; et ¢’est pour
cela que Dieu permet quil s’y glisse tou-
jours quelque imperfection , soit réelle,
soit apparente, afin de nous tenir toujours
petits a nos propres yeux : rien n’étant plus
capable d'inspirer de P'orgueil , que de pou-
voir s’applaudir justement de la maniere
dont on porte sa croix.

CHAPITRE XIIL

Consolations de Jésus dans son enfance.

Or ne peut gueres douter que Jésus nait
recu dans son enfance les plus grandes
marques de tendresse de la part de son
‘pere, Quoique les évangélistes n’en aient
.¥ien dit, nous avons lieu de le conjecturer



(109)

par ce qui se passe d’ordinaire dans Ia vie
spiriluelle. Les commencemens n’en sont
pas toujonrs exempts de peines, comme
ils ne 'ont pas é1é pour Jésus-Christ ; mais -
ces peines sont toujours accompagnées de
grandes douccurs. Dieu en est prodigue
alors ; et s'il U'est pour d’autres , il I'a été
sans contredit jusqu’a-lextréme profusion
pour son fils bien-aimé, pour un enfant
tout dévoué a sa gloire. Jésus - Christ a
passé certainement par tous les états de la
vie intérieure, et par conséquent par celui-
¢i qui en est I'entrée. Son dme fut donc
enivrée et inondée de consolations célestes;
etellegotitales délices ineffables qui étoient
la suite de son union avec la Divinité, et
qui ne pouvoient étre suspendues que par
un miracle. Ce n’est pas exagérer de dire
que ces délices surpassoient celles dont
]omssent les esprits bienheureux : puisqu'il
est cerlain que Pame de Jésus-Christ a
toujours jouis sans interruption dela vision
béatifique , d’'une maniére incomparable-
ment plus excellente queles Chérubins et
les Séraphins. -

Mais qui pourroit dire comment clle




(110)
recevoit ces faveurs du ciel ? Combien
Phumilité de J.-C. n’en souffroit-elle pas,

~ lui qui se regardoit comme chargé de tous -

les péchés du genre humain , et qui venait
pour les expier , comme s’ils lui cussent
été personnels ? Quel étoit son désinié-
ressement el son-détachement , nc les dé-
sirant point, ne se les appropiant point ;
les laissant, pour ainsi dire, passer par -
son cceur , sans les arréter, ni en rien
retenir , et n’en servanl pas moins son

‘pere gratuitement, sans aucune vue de

les mériter et de les obtenir ! Avec quelle
pureté les rapportoit-il 4 la gloire de son
pere , les lui renvoyant telles qu’il les
avoit regues , n'y envisageant que son bon
plaisir , également paisible et content -
lorsqu’il ne lui donnoit.aucune marque.de

son amour ? Quelle étoit sa reconnois-
sance, lui qui non seulement s’en tenoit

indigne ; mais qui & ce moment. méme
s'offroit comme un criminel & toutes les
rigueurs de sa justice, et qui n’ateendoit
de sa part que les effets de son courroux
et de ses vengeances ! Au reste qu'étoit-ce

que ces faveurs passagéres, en gomparaison



(1)
de l'union hypostatique, grice infinie en
elle-méme , grice permanente , qui trans-

portoit en quelque sorte a la nature hu=
maine en sa personne les attributs de la-

nature divine! Mais aussi , & raison méme
de son infinité , cette grice faisoit comme
‘disparoitre , et anéantissoit moralement
:son humanité, & un point qui nous est
.incompréhensible, ne lui laissant point
de moi , ni de subsistance propre.
~ Ames intérieures , voila le modele que
vous devez vous proposer dans les faveurs
dont Dicu se plait &vous combler. Plus
elles sont grandes, plus vous étes obligées
- d’approcher de la perfection de votre mox
dele. Dieu I'attend de vous, et si vous ne
répondicz pas a son attente, vous le ré-
duiriez a vous en priver, parce qu’elles ne
- contribueroient ni 4 sa gloire, ni a votre
avancement. Ne les désirez donc jamais ;
croyez encore moins les avoir méritées
par votre fidélité; persuadez-vous au con-
traire que vos fautes habituelles, sans par«
ler de vos péchés passés , vous en rendent
indigne. Recevez-lescomme une pure gréace
dans un fonds anéanti ; ne vous en appro-

.



( 112)
priez rien ; ne faitesrien pour en prolonger
la durée, comme si cela dépendoit de vous,
<t qu’il fut en votre pouveir de géner Ves-
prit divin' qui souffle ot il veut , et quand
il veut; ne les rappclez point par vos re-
grets , quand elles sont passées.. Surtout
soyez désintéressées, ct que jamais 'objet
de vos pratiques de piété et de mortification
me soit d’attirer sur vous des consolations.
Malheur a vous, si elles devenoient pour
vous un motif de prendre quelque com-
plaisance en vous-mémes, de vous relever
a vos propres yeux , et de vous préférer

_aux autres. Ah !'tout seroit perdu ; et vous °

éhangeriez pour vous le don céleste en
poison. 1l vaudroit micux que jamais au-
cunc goatle de rosée ne tombat du ciel
dans votre ceear, si elle devoit y faire ger-
mer l'orgucil spirituel , le plus subtil et le
plus dangereux de tous les vices. Toute
faveur de Dieu qui ne nous rend pas plus
humbles et plus détachés, est nuisible;
Lon doit la tenir pour suspecte, et s’en
défier comme d’un piége de l'ange de
ténebres. "

- Jésus enfant ne gardoit pas pour lui seul



( 113) ‘
les caresses qu’il recevoit de son peére; il
en faisoit couler desa plénitude dans I'dme
de sa mére, et il les lui communiquoit avec
toute la profusion dont un tel fils étoit ca-
pable. C’étoit un cffet et unc suite de leur
union. Marie de méme en faisoit part a
saint Joseph, et Dieu ¢toit glorifié excel-
lemment par la pureté et le désintéresse-
ment de lears dispositions. Les cceurs de
Jésus,de Marie et de Joseph étoient comme
lestrois anueaux d’une chaine, o tout par-
toit de Dieu, et tout retournoit a Dieu.
Quclle union, que celle de Joseph et de
Marie! Quelle autre union bien plus in-
time que celle de Marie et de son fils! Mais
quelle ineffable union que celle de Jésus
et du pére céleste! Lt que produisoit-elle
enwr’eux ? une parfaite correspondance de
sentimens, un transport.et une communi-
cation de leurs graces, et une sainteté pro-
porlionnée au degré de leur union.

Les ames intérieures entre lesquelles
Dieu forme une union spirituelle, ne re-
coivent pas pour clles seundes les grices que
Dieu leur fait; elles se lescommuniquent;
et leur progrés dépend de leur correspon-



(14)
dance mutuelle. Ces unions de grice sont
_rares; mais lorsqu’elles ont lieu, Dieu les
fait connoitre 4 des marques, dont il n’est
pas possible de douter. Les personnes qui
enont I'expérience, m’entendent; et comme
c’est un secret que Dieu se réserve, il y
auroit tout au moins de 'imprudence a le
divulgucr. Ce que je puis dire, Cest que
ces unions sont soumises a de saintes lois,
auxquelles il faut éire extrémement fidele
de part et d’autre. [lles se forment presque
toujours entre une 4me déja avancée, et
une aulre qui commence. La premiére se
sent pressée de prier pour la seconde ; et
elle le fait avec une ardeur, une persévé-
rance, ct méme unc continuité qui ne peut
venir que de Uesprit de Dicu. Danslacrainte
del'illusion, en vain s’cfforce-t-elle de dé-
- tourner ailleurs sa pensée; elle y est ra-
menée sans cesse; et cela dure jusqu’a ce
que 'ame pour qui elle prie, se soit enfin
rendue aux volontés de Dieusur elle. Alors
celle-ci, par un mouvement de la grice,
se met sous la direction de Pautre ; elle se
sent portée a lui ouvrir son cceur avecune
confiance sans réserve, a s’en rapporter



(115)
partout 4 son jugement et a sa décision, et
a lui obéir comme elle feroit & Dieu méme.
Les joies et les peines spirituelles de ces
deux imes deviennent communes; Dieu
ne les conduit point séparément ; mais il
les fait, pour ainsi dire, marcher de front,
et avancer du méme pas. Si par quelqu’in-
fidélilé marquée et soutenue, I'une des
deux restoit en arrieére, 'union ne subsis-
-1eroit pas; et 'dme coupable de lacheté se-
roitabandonnée i elle-méme. Par exemple,
si celle qui est dirigée, manquoit d’ouver-"
ture pour lautre, si elle s’arrétoit 4 son
propre jugement, et si en de certaines
conjectures elle agissoit de son chef; ou
si elle refusoit d’obéir; il n’en faudroit pas
davantage pour rompre l'union, que Dieu
n’a formée que pour la tenir dans une
entiere dépendance. 11 en seroit de méme,
si 'ame qui dirige manquoit de soin, de
zele , d’affection ; si par sa faute elle ne re-
cevoit pas les lumitres nécessaires pour la
conduite de P'autre ; si au lieu de consulter
Dieu en tout, elle écoutoit le propre es-
prit. En un mot, si de part ou d’autre , ou
des deux colés, il entroit dans la direction



) ( 116)

la moindre vue humaine el naturelle ; sile
concert n’étoit pas parfait en ce qui re-
garde lasoumission a lagrice; et sil'ceuvre
de Dicu ne s’avancoil pas conformément
asesdesseins, ces deuxamesdeviendroient
bientot éirangeres Pune a I'autre ; ou si la
direction continuoit, elle seroit sans fruit;
ou ce qui est pire, le démon venant a s’y
méler, et a contrefaire les opérations de
la grice, clle ne seroit plus qu'une source
de tentations, de chutes et d’illusions.

VNN ) W (N N

CHAPITRE XIV.

Vie de Jésus & Nazareth.

A Pextérieur Jésus navoit rien qui le dis-
tinguAt d’un enfant ordinaire; il ne prévint
point par un miracle P'4ge ol les enfans
commencent & marcher , a parler, & donner
des signes d’une raison naissante. Tout
cela paroissoit suivre en lui le progres de
’age. Il étoit donc vrai de dire d’'un Diew



(117)

qui cst la toute-puissance méme, qu’il étoit
réduit 2 la foiblesse des enfans; de celai
qui est la parole éternelle du pere, qu'il ne
pouvoit exprimer scs pensées ; de celuj qui
-est la raison supréme , qu'il sembloit 1a
tenir enveloppée dans les ténébres et dang
lignorance du premier age. Marie et
Joseph avoient sculs le secret de cet jn-
compréhensible mystere ; il étoit absolus
ment ignoré des autres; Jésus ne faisoit
rien , Marie et Joseph ne disoicnt rien qui
put le découvrir, ou méme le laisser en-
trevoir : tel étoit Pordre de Dieu qui ré-
gloit par lui-méme tout ce qui concernoit

la manifestation de son fis.
L’évangéliste se contente de djre que
Tenfant croissoit et se Jortifioit; il étoit
rempli de sagesse, et que la grdce de
Dieu étoit en lué (1). Et encore : Que Jésus
avangoiten sagesse et en dge, et en grdce
aux yevx de Dieu et des hommes (2). Ce
qui signifie évidemment quencore qu’il
‘elt en.sdi'la plénitude de la sagesse ¢t de
la grace, il ne produisit I'une et Pautre

(1) Luc. U, 40. — (2) 1bid. 52.



( 118)

au-dehors que par mesure, proportionnant
ses discours et ses actions a son ige, et ne
songeant qu’a édifier, sans penser a se faire
admirer. '

Belle lecon pour les 4mes que Dieu éleve
3 des états extraordinaires. 1l faut avant
tout qu'elles gardent le silence sur ce qui
se passe en elles, nen découvrant et n'en
laissant soupconner rien a ceux qui ne
doivent pas en étre instruits. Silence qui
n’est pas moins une loi pour leurs direc-
teurs, que pour elles, et auquel une vanité
indiscréte les expose souvent a manquer:
ce qui est de la plus grande conséquence,
de quelque part que la faute vienne. Quand
Dieu s'est emparé d’une 4me , c'est & lui
seul de rendre public pour sa gloirece qu'il
veut qui soit publi¢, dans le temps et aux
personnes quil juge a propos. Observez
bienlaconduite de Jésus-Christ: vousverrez
avec admiration qu’il n’a jamais rien dit,
rien fait de lui-méme pour se manifester
au monde, et quil a attendu les momens
marqués par son pére; quaucun n’a é1é
instruit de ce qu'il étoit , que ceux qui de-
yoient Pétre, et cela par des voies surna-



-~

(119)

~turelles , précisément autant qu'il falloit
--qu’ils le fussent pour l'exécution des des-

seins de Dieu : en sorte que bien des choses;

et méme les principales , telle que Paccom-
plissement des prophéties dont il étoitI'oh=

. jet,n’ont été bien connues qu’aprés samort.

Pourquoi cela? Cest que si tout efit été

dévoilé de son vivant, les conseils de Dieu
auroient é1é traversés, et 'ceuvre de la
rédemption du genre humain ne se seroit
pomt accomphe de la maniére qu’elle de-

‘yoit I'étre. Car jamais les juifs, dit saint
Paul, n’eussent crucifié le Seigneur de la

gloire, s’ils I'eussent connu pour ce qu’il

-étoil ; jamais de méme les démons ne les
-eussent poussés a faire mourir celui qui par

sa mort devoit détruire leur empire,
. Quoiquelesdesseins deDieu sur certaines

-ames choisies ne soyent en aucune maniére
.comparables i celle de I'incarnation ; ils
'sont néanmoins toujours grands en eux-

mémes, et infiniment respectables , puis-

~qu'ils en sont la suite et P'application : il

fautdonc que laméme intelligence supréme
qui les a congus et arrangés, les conduise ;
que tout le seconde, que rien ne le géne,



( 120)
et qu'il ne trouve aucun obstacle de la part
de ceux qu’il daigne prendre pour ses coo-
pérateurs. Il faut que les choses se prépa-
rent, s'avancent, s’acheminent & leur fin-
de la maniere que Dieu a reglee et qu’il

“tient tou]ours cachée jusqu’a I'événement,

cc quidemande au-dedans une dépendance
cntiére de la grace, ct au-dehorsun silence
profond, pour ne rien déranger dans I'en-
chainement des causes et des effets.

-Ce m'est pas a dire pour cela qu’il ne -
faille point édifier le prochain ; mais cette
édification ne doit pas éire de notre choix;
c’est ala grace qu'il appartient derégler nos
paroles et nos ccuvres selon notre progres
sesvues: de maniére que , sans sortir delor-
dre commun, sans rien affecter, sans rien
faire paroitre de singulier, on tiche d’étre
irréprochable dans sa conduite, et de répan-
drc partout labonne odeur de J -C., sans en
découvrirlasource. Il faut que I'ceil du pro-
chain attentif et réfléchi, soit édifié de notre
extérieur, sans qu’il puisse pénétrer dans

mnosdisposi:ionsintérieures.Quelle réserve,
-quelle mort & soi-méme , quelle fidélité a

Pesprit de Dicu cela iexige-t-il point !




i

v

(121 )

CHAPITRE XV.

Jésus dansle Temple parmi les Docteurs.

A I'dge de douze ans Jésus étant allé 4.
Jérusalem avec ses parens pour y célébrer
une féte, lorsqu’ils s’en relourncrent , y.
resta a leur inscu ; et aprés Favoir cherché,
ils le trouverent au bout de trois jours dans:
le temple assis parmiles docteurs, les écou-
tant et leur faisant des questions. Toup
ceux qui I'entendoient étoient frappés d’é«
tonnement , au sujet de sa prudence et de
ses réponses. Marie lui ayant représenté
Pingaiétude qu’il avoit causée a4 son pere
Joseph et a elle, il leur dit : Pourquoi me
cherchiez-vous ? Ne saviez-vous pas que je
dois m’employer aux cheses qui regardent
mon pére? Et ils ne comprirent point le
sens de cette parole qu'il leur dit. (1)

Ce trait de la vie de Jésus-Christ offra

oY

(1) Luc.IL 42. 50, '
1. 6



(122)
plusieurs réflexions qui peuvent sappli-
quer ala vie intérieure. Premiérement, il
semble s’écarter de I'obéissance qu’il ren-
doit & ses parens, disposant de lui-méme,
et les quittant pour un temps , sans leur
avoir fait part de son dessein. L’esprit de
Dieu qui le conduisoit en tout, le porta a
agir de la sorte. Soumis 4 Marie etaJoseph
en tout le reste, il étoit dispensé deles con-
sulter et de suivre leur volonté dans cer-
taines rencontres extraordinaires , ou 1l
agissoit plutét en Dieu qu'en homme. 1l y
a des circonstances dans la vie spirituelle ,
ol une ime, d’ailleurs parfaitement obéis-
sante, est poussée par la grice a faire de
certaines choses sans P’avis de son directeur,
qui ne les permettroit pas, s'il étoit con-
sulté. Ces cas sont rares, et il ne faut pas
Ies presumer a moins de lmspn‘anon la
plus marquée. Dans ces occasions le direc-
teur ne doit pas candamner aisément une
telle conduite, lorsqu’onluien rend compte;
mais examiner miirement la chose, avant
que de prononcer si elle est de Dieu oudu
propre esprit, Dieu qui est au-dessus des
lois de Ja direction. et qui veut aeir quel«



(123)

quefois immédiatement par lui-méme dans
une 4me qu’il posseéde, fait toujours con-
noitre a quelque signe certain que ce qui.
semble irrégulier, vient de lui. 1l montre
par-la qu'il ne veut pas qu’on tienne les
dmes tellement enchainées par I'obéissance,
que I'on géneles opérations de sa grace. Ce
Pprincipe est vrai ; mais ’application en est

délicate et il faut prendre extrémement

garde d’en abuser. '

- Secondement , Jésus-Christ met ses pa= -
rens, el sa meére surtout i une trés-rude
épreuve. Il n’est pas possible d’imaginer
Vinquiétude ol cette espéce de fuite jeta
Marie ; il faudroit pour cela connoitre tout
Vexces de sa tendresse pour son fils. Mais
son amour, quelque parfait qu'il fitt, avoit
besoin d’étre exercé, et par-lad’étre épuré,
et, pour ainsi dire, divinisé. 11 falloit que
par degrés elle parvint & Paimer moins
comme son fils , que comme son Dieu. La
chair étoit le lieu, quoique surnaturel par
ou elle tenoit & Jésus-Christ ; et il falloit
qu'elle s'accoutumat i s'élever au-dessus de
la chair, pour ne plus tenir & lui que par
Pesprit.Il y a unc distance immense POUR,



(x2)
la perfection, entre les dispositions de
Maric & 'égard de Jésus enfant, et ses dis-
positions a I’égard de Jésus mourant .a. ses.
yeux sur la croix. Il lui apprit de bonne
heure ale perdre un jour; et il la prépara
de loin a ce sacrifice héroique. Dieu ne
forme de méme une union spirituelle entre
deux dmes, que pour les exercer et les
purifier Fune par 'autre. 1l les prépare , il
les rapproche; il permet des répugnances,
des dégoiits, un éloignement réciproque,
afin de la détacher du sensible, et de spiri-
tualiser de plus en plus leur affection. L’'on
ne s'apercoit pas d’abord du dessein de
Dieu, et I'on est tenté d'attribuer ce qu on
éprouve a toute autre cause. Cest ainsi que
Joseph ct Maric ne comprirent rien alors
a la conduite que tint Jésus-Christ a leur
égard. Mais le moment vient ou tout §'é-
claircit, et ou Yon voit que Dieu n'a eu
d’autre vue que de perfectionner une union
qui ¢toit son ouvrage. 1l ne faut donc pas
que de telles ames se rebutent des épreuves
ot elles se mettent mutuellement sans. le
savoir; mais qu'elles laissent Dieu épurer
les sentimens qu'il a mis dans leurs ceears.



(125)

Troisitmement , Jésus ne paroit dans le
tetrple au-milien des. docteurs , que pour
commencer 4 se faire: connoitre; il les
écoute, il leur fait des questions’, il leur
répond a son tour avec une sagessequi les
remplit d'é¢tonnemen’. 1l n’est pas douteux
que le principal sujet de cet entrelien ne
fat le Messic, ct [es prophéties qui le con-
cernoient. 1l étoit naturel que les docteurs
s'informassent quel €toit cette enfant qm
mOﬂll‘Olt une Capaule et'uane prudence SI
fort au-dessus de son 4ge. En suivant cclle
information, ils seroient parvonus a con-
noitre tout ee qm §’étoit passé 4 sa nais-
sance , ct qu’il étoit le Messic en personne.
Mais ils négligéerent de satisfuire une st
louable curiosité, et ncvprdﬁtéren: point
de la lumiére qui leur étoit offerte. Si dans
le commerce qu’on a quelquefois avec des
personnes intérieures , dans les discours
qu'on leur entend tenir, et dont on est
frappé, on avoit soin de remonter & la
source, de s'informer quelles sont ces per-
sonues , quelle est leur vie, comment ils
ont acquis ces connoissances sublimes dont
on cst élonné : on finiroit par reconnoitre



( 126)

en eux le don de Dieu, parleur cuvrir son
coeur, et prendre conseils d’eux sur les
‘affaires de sa conscience ; et peut-étre
deviendroit- on intérieur soi-méme. La
plupart de ceux qui le sont, doivent leur
bonheur a de parcllles rencontres que Dieu
leur a menagees. Mais combien en est-il
d'autres qui ont recu la méme grice, et
qui n’en ont tiré aucun avantage ?

Quatriemement enfin, Jésus par sa ré-
ponse a Marieet a Joseph apprend a tous
Yes chrétiens, que leur grande affaire est ce
qui intéresse la gloire du pere céleste ; que
pour la procurer, ils doivent renoncer 4 la
chair et au sang; et sacrifier , s'il le faut,
les plus tendres et les plus légitimes affec-
tions de la nature. C'est en ces cas qu’il faut
se dérober a ses parens, échapper a leurs
recherches et a leurs poursuites , et se met-
tre au-dessus des reproches que leur ten-
dresse pourroit nous faire. Mais il est be-
soin encore ici de beaucoup de prudence et
de discrétion : car nos parens nous repré-
sentent Dieu; ils tiennent de lui leur auto-
rité. Afin donc que nous soyons autorisés
a sortir a leur égard des bornes de la plus



(127)
étroite obéissance , il faut que nous soyons
moralement certain que Dicu le veut ainsi,
et que nous Jui déplairions en suivant les
régles ordinaires. Alors méme le respect
et la pic¢ié filiale nous font un devoir d’'user
de tous les ménagemens dont nous pour-
rons nous aviser. Des enfans qui ont de
Pattrait pour la vie intérieure, sont quel-
quefois génés dansleurs exercices spirituels
par leurs parens. lls doivent céder a leur

volonté en tout ce qui n’offense pas Dieu ;-

et étre persuadés que cela ne nuira point a
leur progres. 1l faut se conduire de méme
dans les communautés a 'égard des supé-
rieurs. Au reste, niles parens ni les supé-
ricurs ne peuvent rien sur lintéricur; ils
ne saurotent arréter ni retarder 'opération
de la grice; et si I'on perd quelque .chose
d’un c6té, Dieu en dédommage abondam-
ment par un autre endroit. Le point ol
Von peut , et o1 'on doit méme tenir ferme
contre les parens, est celui de la vocation:
Lorsqu’ilsontdes preuves suffisantes qu’elle
vient de Dieu, ils sont déraisonnables et
injustes de s’y opposer; leur droits ne vont
pas jusques la; tout ce qu'ils peuvent faire



(128)
est de 'éprouver par des moyenslégitimes.
Sans leur manquer de respect, on peut
lcur dire alors comme les apétres : 1l est
de mon devoir d’obéir plutét a Diew qu’aux
hommes; et comme Jésus-Christ: Ne sa-
vez-vous pas que je dois me consacrer a ce

. qui intéresse Dieu mon pére? 1l ne reste

1 " .
apres cela qu’a mettre sa confiance en lui;

‘et sil’on ne pent pas disposer de soi-méme,

a attendre qu'il fléchisse et quil change la

volonté de ceux dont nous dépendons.

Avcc de la patience et une grande fidélié
a la gréce, les choses pour Pordinaire s’ar-

-rangent 16t ou tard & notre souhait.

CHAPITRE XVIL
Jésus rend obéissance a ses parens.

~Jé$us élant retourné de Jérusalem a Naza-
‘veth avec Marie et Joseph, y passa dans
Te travail et 'obscurité presque toute savie.

L’évangilene nousapprend rienautre chose
de lui durant tout ce temps, qui fut d'en-



(129 )

yirgn trent¢ ans; sinon qu'il fu¢ soumis a
ses parens, 1 falloit qu'il jugeat cette legon
bien lmporlanle, en-elleméme, et lncu né-
cessaive pour nous, puisqu’il I'a pxauquee
pendant tant d’années, et que c'est le seul
Arait de sa,vig privée dont il a voulu que
BOUS- iuss:qnswms;ru;ls.'Al;ls; ‘ellc mérite
toules nbos réflexipns. '

Que Jésus ep taplqn’ homme ait été sou-
mis'a son pere auquel il étoit cgal en tant
que Dieu :quoique ce fit un abaissement

-mcoucevab e pour sa personae divine, ¢'é- .

toit néanmoins un devoir dont.en consé-
-gquence de lingarnation , il ne pouvoit se
‘dispenser; et ¢’étoit "afin. qu'un Dieu pit
obéir 4 un Dieu, qu'il s’est fait homme. Il
‘nous .donnoit a connoitre par-la quelle
-obéissance: nous.devons a Dieu, nous.qui
‘spmmes; dej- pages gréatures; plﬂsqﬂe le
~verhe lul-méme par qui tout a éié fait,
~ar'a. pu-s’exempter de Ipi étre soumis , du
moment qu’il a consenti de s’unir a une
créature, N
. - Ayant vouln passer par toutes les foi-
“ blesses de I'enifance, c’étoit encore une né.
essité que dans cet dgetendre, il dé;:endit
6 x .



- (130) . )
en tout de ses parens; résolu qu'il étoit de
ne faire aucun usage de'sa puissance divine,
pour montrer que, s’il edt voulu, il se
seroit mis au-dessus de cette: dépendance.
Elle n’en est que plus admirable, parce
qu’elle éuoit volontaire, et que plus instruc-
tive pour nous : cet état auquel il's’est ré-
duit, est sans doute un exemple bien tou-
chant, et bicen capable de confondre nidtre
orgueil. Quel est celui qui aimant Jésus-
Christ, et se proposant de l'imiter, refuse-
xoit apreés cela de pher sous le ]oug de
Yobéissance?

Mais c’est une chose bien plus admx-
rable encore qu’il ait persévéré dans cet
obéissance jusqu’a I'dge de trente ans, lors
méme que, sclon les lois ordinaires de la
nature, tout homme est en état de se gou-
verner lui-méme, et qu'il est en droit'de
le faire. Rien nempechort alors Jésus de
prodmre au-dehors les trésors dela sageSSe
dont il éwoit plein, et' de faire sentir du
moins a ses parens, par lavantage infini
qu'il avoit sur eux du c6té des lumiéres,
des grices et de la sainteté,. que c’éloit a
lui de commander ¢t a eux de lui obéir. 11



: ( 131)
se contenta de-leur inspirer secrétement
comme Dieu ce qu’ils devoient lui comman-
der ; et comme homme il ne crut pas de-
voir se réserver autre chose, que d’exé-
cuter ponctuellement leurs volontes.
Connoitrons-nous a presem le pnx de
Tobéissance , et n’aspirerons-nous pas a en
faire notre vertu favorite? L’exercice de
cetle vertu a été tout. emploi d’un Dieu
sur la terre; et le détail de la vie de Jésus-
Christ s¢_trouve compris en ce seul mot :
Il a 0béi: obéi & Dien son pére' obé1 i
" Marie et & Joseph; obéi a tous ceux qui,
selon 'ordre des choses humaines, avoicnt
quelqu’autorité ; obéi a ses cnnemis et
ses bourreaux, lorsqu’est arrivé le moment
ou il devoit tomber entre leurs mains. Et
nous, presqu’a tout 4ge, et au sortir de
Penfance méme, rien ne nous cotite tant
que 'obéissance. A peine sommes-nous ca-
pables de réflexion, et sentons-nous notre
volonté, que notre plus grand désir est de
la suivre, et d’y assu]etur les autres. Le dé-
faut d’obéissance, soit & Dieu, soit aux
hommes qui nous tiennent la placede Dieu,
estla principale source de nos fautes. Tout



(132)
ce qui contrarie, tout ce qui géne et caplive
notre volonté, ne fut-ce qu'en des baga-
telles, nous irrite, nous impatiente, nous
levoltc, et lors méme que nous obéissons,
ce n’est qu’avec répugnauce el qn'avec des
murmures du moins intérieurs. Compa-
rons ici nos ‘senlimens et notre conduite
avec lés sentiniens et la conduite de Jésus-
Christ. Il avoit droit, méme en tant
quhomme, de commander aux autres hom-
mes; il s’cst dépouillé de ce droit, et il est
venu, _comme il le dit lui-méme , no» pour-
étre serw, mais pour servir. Nous au con-
traire, si les autres ont le droil de nous
commander , nous ne travaillons qu’a nous
y soustraire, et qu’a nous rendre indépen-
dans. Si nous avons ce droit sur les antres,
nous I'exercons en toute rigucur; et rien
ne nous flatte davantage que de nous voir
craints, respectés, obéis: tant s’en faat que
nous soyons disposés a y renoncer, et que
nous aimions mieux recevoir des ordres
que d’en donner; si nous sommes les mai-
tres de nmous-mémes, le plus pénible de
tous les sacrifices cst de nous soumettre a
autrui; et jusqu’a la fin de la vie, nul sa-



( 133)

crificc ne nous est plus a charge dans Ia
pratique. ' . .

Quelle raison pouvons - nous alléguer
pour nous dispenser de I'obéissance ? Se-
roit-cc que nous avons plus de lumiéres
que ceux qui nous commandent ? Quand
celaseroit, que répondrons-nousa I'exem-
ple de Jésus-Christ ? La plénitude de la
sagesse étoit en lui; en a-t-il moins obéi &
Joseph et a Marie? Seroit-ce que nous
avons regu plus de grices et de faveurs du

cicl ? Les gréces nous portent a la soumis- .

sion et a I'humilié, et ce seroit en faire
‘un étrange abus que de s’en autoriser pour
ne pas obéir. La grice de I'union person-
nclle avec la divinité n’en a rendu J.-C.
que plusohéissant. Seroit-ce enfin que nous
sommes- plus avancés en saintcté ? Quel
saint fitjamais valoir une pareille raison? Et
peut-elle venir a Pesprit & d’autres qu’a des
ameshypocrites , ouaveuglées par'orgueil ?
Et qu'est-ce que notre sainteté comparée
a celle du saint des saints ? En quelqu’état
qne nous soyous , chérissons ‘Vobéissan-
ce aimqh’s a ‘dépendre ; c'est la voie Ia
plus stuwe pour arriver 4 la perfection. L'o-

‘
i



?

('134)
béissance suppose presque toutes les autres
vertus; elle nous obtient celles qui nous
manquent ; et elle en est la fidelle gar-
dicnne. L’homme obéissant n'anul compte
a rendre 4 Dien de ses actions; il sera jus-
tifié, approuvé, récompensé , moins pour

ce qu’il aura‘fait, que pour avoir obéi.

Mais afin que I'obéissance soitune vertu
aux yeux de Dieu, ce n'est pas assez de
faire P'aclion extéricure qui nous est com-
mandée; il faut que la volonté agrée le
commandement, ct qu’elle plie avec doci-
1ité sous lc joug, sans se permeltre aucun
murmure , aucune plainte. Il faut encore
soumeltre son jugement, el ne point rai-
sonner sur ce qu'on nous ordonne. Jamais
vous ne ferez volontiers te que vous com-
damnuerez en votre ceeur; et quand méme
vous 'approuvericz, si vous agissiez par ce
motif, ce ne seroit plus le jugement du su-
périeur que vous suivriez, mais le voire.
Jésus-Christ, quoiqu'infaillible et impecca-
ble , n’opposa ni son propre esprit, ni sa

-propre volonté a ce que Joseph et Marie

lui commanderent ; il leur obéit a I'aveu-
gle, et avec une eniiére soumission; et



| (135 )
par-la il a confondu et anéanti tous nos
'vains prétextes.
L’obéissance a deux ob]ets prmcxpaux,
‘ou la dsrection spirituelle, ou les actions
‘extérieures. Quand aux actions extérieures,
‘a moins que nous ne voyons un péché ma-
ifeste en ce qu'on nous commande, il est
toujours plus parfait d’obéir; et c’est méme
une obligation, si nous y sommes engagés
par veeu. Pour ladirectiondela conscience,
il est clair que ne pouvant nous juger, ni
par conséquent nous diriger nous-mémes,
(il faut que nous nous en rapportions sur
notre état intérieur & celui que Dieu nous
a donné pour guide. Ne lui cachons rien ;
exposons lui tout fidélement. Apreés quoi
croyons sans hésiter ce qu’il décidera, et
‘ faisons avec, conflance ce qu’il nous pres-
~crira. Nous nous préserverons ainsi de
-toute illusion, gui est inévitable sans cela.
' L’obéissance nous fera marcher séirement,
sans nous détourner ni a droite, ni & gau-
che; Dieu ne permettra jamais quelle nous
égare, et il suppléera par [lui-méme a tout
cé qui pourroit manquer de la part de son
‘ministre. Nous trouverons toujours notre



(136 ) -

force , -notre soutien, notre consolation
dans P'obéissance; toutes les. graces que
Dieu nous a destinées , sont attachées 2
eette vertu. Armons-nous donc de,courage
pour surmonter nos répugnances, pouy
. imposer silence.a n¢tre jugement, et soyons
-surnos gardes contre lcspiéges du..tenta-~
teur, quiaura lout gagné surnous, s ‘il vient
.a bout d’ébranler. notre obe:ssance.

CHAPITRE XVIL -
Jésus gagne savie par le travail des mains ..

o

Dis‘que".}é%us fut en age de travailler

il s’exerga au métier de Joseph qui, sclon.
la lmdman commune , éloit charpentier.
Un Homme-Dicu se soumect & la loi1 impo-
sée & Adam pécheur, de manger son pain
a la sueur de son front; il ne dcdalgnc pas
: de s'appliquer a un métier bas et mépri-
. sable selon les idées Lumaiues, et il y con-
_sacre la plus grande partie de sa vie. Lui
qm PO‘JVON alsément ‘OUSUQU'" 0“('}:11 d—



(137)

la nécessité de vivre ainsi de son travail,
ne jugea pas a propos de s'en cxempter
lui-méme. La chose avoit été arrétée ainsi
~ dans le conseil deVEternel, et il 'y soumit
avec]one accomplissant ce qu’'un prophéte

avoit dit de lui: Je suis pauyre, et dans

les travaux depuis mu jeunesse. (1)

Tous étoientdoncoccupés au travail dans

la sainte famille de Nazareth. Marie avoit

-soin du ménage. Joseph subsistoit de son
métier , et faisoit subsister Jésus et Marie.

Jésus devenu grand, aidoit son pere, c’est-

a-dire celui qui passoit pour tel , et dans la

suite le fort de Vouvrage tomba sur lui.

Quel spectacle ! quel ravissant sujet de con-

templation ! c’en étoit un sans doute pour

les esprits célestes. Si ce n’en est pas un

pour nous, c’est que nous manquons de

foi;; et que nous voyons les choses autre-
ment que Dieu ne les voit. Ce travail étoit

assidu, journalier, continuel ; ce n’étoit

point un travail de godt et de fantaisie,

mais de nécessité ; travail périble, obscur,
humiliant, assujettissant , qui ne leur lais-

(1) Psalm. 87.



(138) -
soit gueres que lc temps de réparer leurs
forces par une nourriture frugale et un
court sommeil. En un mot leur condition
étoit celle des plus pauvres artisans.

Ce travail excluoit-il la priere? Non sans
doute. On y gardoit le silence, et Pesprit
et lec coeur y demeuroient toujours unis a
Dieu. L’dme avoit son exercice ainsi que le
corps; et loin de s’entre-nuire, l'un de ces
deux exercices favorisoit 'autre. Ce seroit
un blasphéme de croire que I'ame de Jésus
eiit pu étre détournée un seul instant de
la présence de Dieu;et I'on ne peutpas le
penser de Marie , ni de Joscph.

Que doivent conclure de-la ceux qui se
proposent d’imiter Jésus ? Premierement,
que le travail leur est indispensable, en
quelque condition que le ciel les ait fait nat-
tre. Si lanécessité de vivre ne lecommande
pas a tous, une nécessité d’'un ordre su-
péricur leur en impose I'obligation , celle
de subir le chiliment auquel nous avons
tous été condamnés dans la personne de
notre premier peére ; celle d’obéir a une
loi de Dieu qui ne souffre point d’exception;
celle de ressembler & Jésus-Christ , si nous -



(139)
"voulons étre du nombre des prédestinés.
Remarquez que le Sauveur a choisi pour
‘lui le genre de travail le plus propre a con-
‘fondre notre paresse et notre orgueil.

- Secondement , qu’il n’est point d’occu-
pation , quelque basse qu’elle soit selon
nos préjugés , dont un chrétien doive
‘rougir, pourvu qu’elle soit’honnéle ; qu’au
contraire il a sujet de s’applaudir, si son
élatlerapproche davantage de Jésus-Christ.
‘Mais que pour avoir une plus parfaite con-
formité avec lui, il faut qu’il accepte par
“amour, le travail auquel sa condmon ou sa
profession l’assu]emt ' :

Troisiéement, qu'au lravall de pur choxx )
‘et absolument libre , que l'on prend, e
‘quel’on quitte quand on veut; qu’un‘travaiﬁl.
‘dont 'unique objet est de nous amuser et
de passer le temps ; qu’un travail ou l'on
‘n’auroit d’autre vue que de s’enrichir , de
‘s’élever aux honneurs, d’ acquenr de la ré-
'putauou ou de contenter une vaine curio-
‘sité, n’est point dans 'ordre de la Provi-
dence, ni digne d'un chrétien, ni méritoire
pour le ciel. Sif'on s’examinoit sur ce point:



( 1407)

-selon les principes de la religion, I'on an-
roit bien des reproches a se faire.

Quatriement enfin, que pour sancuf‘er
le wravail, il ne suffit pas qu'il soit honnue
en soi, conforme aux vues de Dneu nt
qn’ony apporte une intention pure; mais
que de plus il doit étre accompagné de I'es-
pritdepriére. Autrementil dissipe, etlaisse
Ic cceur sec et vuide. Je ne veux pas dire -
qu'en travaillant il faille méditer ; cela est
presque toujours impossible; ni prononcer
des prieres vocales ; on s’épuiserait ; el ce
ne seroit la plupart du temps qu'un mou-
vement machinal des lévres. Ce que je veux
dire, c’est qu'il faul demeurcr unis a
Dieu comme JésusChrist, par unc cer-
taine attention de l’esprlt et une certaine
affection de cceur, qui n'est autre chose
que l'oraison hahuuelle. L’amour seul peut
‘nous. apprendre & faire cette espece d’o-
‘raisonen travaillant, et & ne jamais linter-
rompre, quelqu’appliqués que noussoyons
par devoir a autre chose. L’amour de Dicu,
‘quand il s’est emparé d’un cecur, ne sau-
roit demeurer sans exercice ; nulle ‘occu-
pation exlérieure ne suspend son activité



Cih)

et elle contribuc méme & Pentretenir. Le
plus sir moyen de conserver Iesprit d’o-
raison , est de faire succéder le travail ala
priere, etla pricre au travail. On ne peut
pas toujours éire en contemplation, Pes-
prit se lasse ; le corps s’épuise; et cela dé-
générerait en fainéantise. 1l faut Pentre-
méler d’action; et lavie intérieure ne .se
soutiendroit pas long-temps , si elle n’étoit
cntrecoupée par quelque occupation exté-
rieurc.

On accuse les personnes adonnées a la
vie spirituelle de ne point aimer le travail.
Cette accusation n’est pas sans fondement
A I'égard des ames dévotes qui se surchar-
geut de pratiques extéricarcs de piété, ou
quiscjettentsans discrétion dans les bonnes
aeuvres , de sorte que leurs affaires domes-
tiques en soufrent ; et encore d I'égard de
certains caracteres mous et indolens , qui
sc renferment dans un liche repos, ne
luissant au plus travailler que leur imagi-
nation, el se repaissant de vains fanié-
mes, qu’ils prennent pour la véritable orai.
sou. Mais - c’est une injustice de faire le
méme reproche aux vrais spirituels, qui



( 142)
thchent de se conduire en tout parla grice.-
J’avoue que dans les commiencemens ol
Poraison est si douce , on est tenté de né-
gliger le travail pour s’y livrer, et qu'on
succombe quelquefois a la tentation, Mais
comme c'est une pure tromperie de l'a-
mour-propre, Dieu ne tarde pas aen re-
prendre et a en corriger.

Jenecrains donc pas d’avancer que toute -
4me solidement intérieure aime le travail ,
qu’elle s’'en impose l'obligation, qu’elle met
i profit tous les momens , et qu'elle évite
avec grand soin toute espéce d'oisiveté et
d’inutilité. Dans les tentations et dans les
épreuves elle ne pourroit se soutenir sans
le travail ; il faut, autant qu’il est possible,
qu’elle sorte d’elle - méme par Paction ;
et qu'elle fasse ainsi diversion 2 ce qui se
passe au-dedans. Lorsquelle souffre le
plus, si ses souffrances corporelles ne sont
pas excessives , ellesne empéchent pas de
s’occuper d’'une maniére proportionnée a
ses forces. Pour ce qui est des temps de
jouissance, ils ne sont pas si longs , qu’il
ne lui reste dans la journée des heures li-
bres pour travailler ; et ils ne Pabsorbent



(143)

pas tellement , qu’ils ne lui en laissent Ja
facilité. Toute ame intérieure est vive et
active de son fonds; il lui faut toujours
quelque occupation , soit d’esprit , soit de
corps; et si elle n’en trouve pas suffisam-
ment dans les devoirs de son état, elle est
industricuse a s’en procurer. L’esprit de
Dieu la méne la, et ne lui permet pas de
rester un moment 4 rien faire. Quand elle
y est réduite par la nécessité des circons-
tances, c’est pour elle un vrai tourment.
Qucls hommes intérieurs que saint Augus-
tin, saint Bernard, saint Francois de Sales !
et quels hommes plus laborieux et plus
occupés!on est étonné qu’ils ayent pu tant
écrire; et leurs écrits ne sont peut-étre pas
la plus grande partie de leurs travaux. J’en
pourrois dire autant de bien des femmes,
d’une sainte Catherine deSienne, d’une
sainte Therese , et de¢ beaucop d’autres,
dontla vie, quoique toute d’oraison, a été
extrémement remplie de différens genres
de bonnes ceayres.



(144)

MWWV VWS SN ~——~r~—~ R ) N TR RN N R N R I

CHAPITRE XVIIL

Baptéme de Jésus-Christ, -

otm——

A eris avoir mené pendant trente ans une
vie cachée, Jésus commence a sc produire,
etse faire connoitre au-dchors par un acte
‘de la plus profondehumilité. Jean son pré-
curseur étoit sorti depuis peu du désert,
pour lui préparer les voies. Il annongoit
aux juifs que le royaume des cieux étoit
proche , qu’il falloit faire pénitence; et il
les disposoit par un baptéme d’eau, qui
n’éloit qu'une purjfication extérieure , &
éire baptisé dans le Saint-Esprit et dans le
feu par celui qui devoit venir aprés lni, et
qui étoit avant lui. Frappésdel’austérité de
savie,et touchés dela force deses discours , -
les pécheurs accouroient & lui de toutes

parts, et recevoient son baptéme. Jésus

confondus avec la foule des publicains , des

soldats et des autres qui confessoient hau-

tement leurs péchés, sc présente a Jean




(145)

comme un d’entre eux, pour étre baptisé
par lui. Jean qui le connoissoit, et qui
entre autres choses avoit dit delui, en le
montrant : Poici lagneau de - Dieu; voici
celui qui dte le péché du monde , ne put
souffrir de le voir aussi humilié devant
lui. Cest moi, lui disoit-il, gui dois étre
baptisé parvous ; et vous venez & moi!
mais Jésus luirépondit: Laissez-moi faire ;
- Cest ainsi quil nous conyient d’accomplir
‘toute justice. (1) Quel prodige d’abaisse-
ment ! ce que Jean jugeoit étre tout--fait
indécent. au fils de Dieu, le fils de Dieun
Pappelle une justice, et un devoir qu'il Iui
convient de remplir. Quoi! d’étre baptisé
- comme un pécheur par un pur homme ,
par celui qu’il avoit lui-méme sanctifié dans
le sein de sa mére. Je ne suis pas surpris
de I’étonnement deJean, desarépugnance
et'de ses efforts pour s'opposer A Jésus.
Mais dans ce saint combat humilité du
Sauveur l'emportera; et Jean se croira

obligé de lui céder par respect.
Au reste Jésus ne sc met pas en peine

() Math. TIJ. 35 gt seq,
I, 7



(146 )
du jugement que la muliitude portera de
sa personne; il ne songe pas que ce bap-
téme qu'il va recevoir , sera un pl‘e]uge.
contre sa mission divine , qu’on ne croira
jamais que celui qui se confond ainsi avee
les pécheurs , soit le Sdint des Sainits. 1lne
lui vient pas méme 2 I'esprit qu’il dément,
pour ainsi dire, par cette action le témoi-
guage honorable que son précurseur a

rendu de lui & diverses reprises. 1l estle

représentant des pécheurs ; il est venu
payer pour cux; et sous ce rapport il est
juste qu ‘il s’hunnhe et qu'il s’anéantisse.
Ce qui concerne la manifestation de sa
personne divine, ne le regarde point ici,
c’est l'affaire de son pere ; la sienne est de
le glorificr en s'abaissant , en donnant de
soi les idées les plus méprisables.

O mon Sauveur, quand comprendrons-
nous que c’est pour nous, uniquement
pour nous, que vous vous étes réduit a cct
éiat ; que ce (ue vous avez été par pure
obgissance, nous devons I'étre par justice ;
que comme néant, et encore plus comme
pecheurs ‘Phamiliation est notre partage;
et que si la vanité, Torgucil, Pestime de




(1é47)

soi , ¢st un crime dans la créature la plus
“excellente ; cest la chose la plus odieuse,
la plus révoltante, la plus abominable,
dans un homme qui n’est quignorance ,
que corruption, que peche'qu nous
rendra donc humbles , si vos exemples ne
produisent pas en nous cct effet ? Est-il
possible que nous ne voyons pas que toute
la religion chrélienne porte sur 'humilité,
raméne tout a 'bumilité , ne préche et
n’inspire que Phumilité ? Shumilier av-de-
dans , consentir a étre humilié au-dehors ;
ne craindre que c¢ qui nous éléve 4 nos
propres yeux, et a ceux des autres; me
souhaiter que le meprls , cn élre sainte-
ment avide, et intimement persuadé qu'on
ne peut jamais étre méprisé autant qu'on

le mérite : voila le commencement, le
progres , la consommation de la sainteté
chrétienne. Dicu n’est véritablement glo-
rifié de nous que par-la, et si nous le
glorifions ainsi, il saura bien nous glorifier
a sun tour, méme dés celle vie, si cela
sert & ses desseins. Voyez quel soin il prend
de publier la grandeur de Jésus-Christ, au
moment méme oi il .pe se monura au



(148)
peuple que comme un'pécheur pénitent.
Jésus aprés son baptéme sortit aussi-tot
de leau, et voild que les cieux s’ouvrirent
pour lui, et gu'il vit Lesprit de Dieu des-
cendre sous la forme d'une colombe , et
wenir sur lui. En méme temps , une voix
se fit entendre du ciel, qui disoit : Ce-
lui-ci est mon fils bien aimé , en qui j'ai
mis ma complaz’sance. (1) Quel éclatant
témoignage rendu 4 la divinité de Jésus-
Christ par les deux autres personnes del'a-
dorable trinité! Jésus le prévoyoit; mais
comme homme il ne le désiroit pas; il ne
s’humilia point pour se I'attirer; il ne s’en.
réjouit pas pour lui-méme, et ne s'atlribua
rien de la gloire qui lui en revenoit dans
Pesprit de ceux qui étoient présens. Com-
parez ce témoignage céleste avec ceux que
Jean-Baptiste a rendus a Jésus, et ceux
que Jésus dans les occasions nécessan'es
s’est rendus a lui-méme. Quelle diftérence
pour Pappareil et la magnificence, et pour
Iimpression qui en devoit résulter! le ciel
s’ouvre; I'Esprit-Saint descend visiblement,

+ (1) Math, I, 13, 17¢.



( 149)
et vient s¢ reposer sur la téte de Jésus-
Christ : le pére parle ; etdéclare d’'une voix
forte et majestuense que cet homme qui
vient de se ravalerjusqu’a la condition des
pécheurs, est son fils bien-aimé, I'objet
-de ses complaisances.

Encore unc fois, ne pensons a nous que
pour nous humilier et devant Dieu et de-
vant les hommes. Nous ne serons vraiment
grands aux yeux de Dieu, nous ne lui se-
rons chers, nous ne lui plairons que par-
1a. Et si nous ne sommes pas grands aux
yeux des hommes, que nous importe?
Sont-ils les juges du vrai mérite, et de la
vraie grandeur ? Il nous semble quelque-
fois que la gloire de Dieu est intéressée a
notre réputation et a'nos succes; et sous
ce point de vue nous nous croyons permis |
de désirer d’étre estimés, et de réussir
dans nos entreprises, quand la religion et
le bien des 4mes en est 'objet; nous nous
afiligeons, si nous ne recueillons de nos
travaux qué des humiliations et des mépris.
Quil y a sduvent d’orgueil, caché sous
cette apparence de zele pour la gloire de
Dieu! Si c’est sincérement pour la gloire



‘ ( 150) )
de Dieu que vous travaillez, commencez
par désirer pour vous I'humiliation, par
vous en réjouir et vous y complaire ;' infail-
liblement vous glorifierez Dieu par cette
disposition. Apres cela laissez le conduire
commeil lui plaira les entreprises que vous
avez formées pour lui; quelqu’en soit le
succes, soyez sar qu’il tournera i sa gloire.
Et pour ce qui est de vous, s’il juge 4 pro-
pos de vous rendre ici bas témoignage de-
vant leshommes , ille fera, noun pour vous,
mais pour lui. Seulement ne le désirez
pas plus que ne I'a désiré Jésus-Christ. Au-
trement cela seroit dangereux pour vous,
et le bien de volre ame en souffriroit, si
avec un-pareil désir, vous étiez exaucé,

M(\»swww

CHAPITRE XIX.

[ S

Tentation de Jésus-Christ.

Avussi-Tér apres avoir recu le baptéme

de Jean, Jésus fut conduit par lesprit dans
le désert, pour y étre tenté par le dian



((¥51 )
Ble. (1) Remarquons les circonsiances.
C’est par I'inspiration du Saint-Esprit qu’il
est poussé, et selon Pexpression de saint
Marc, qu'il est chassé dans le désert, pour
y étre tenté par le diable. Cette tentation
qui nous paroit si éirange et si humiliante
par rapport au fils de Dieu, étoit donc or-
donnée de son pére; cest par obéissance
i Vesprit de son pere, qu'il s’y soumet; et -
lui-méme voulut en tant que Dicu éire
tenté comme un homme. Le diable donc,
par une permission divine, osa approcher
de cette ime si sainte; il osa lui proposer
ses infernales suggestions, et essayer de
Pinduire au mal. 1l usa méme de sa puis-
sance sur le corps de Jésus, sur ce corps
uni a la divinité, et le transporta sur le
haut du temple, et ensuite sur le sommet
d’'une montagne. Pourrions-nous croire
une pareille chose, si nous ne la lisions
dans I'évangile ? et malgré toute notre foi,
notreimagination n'en est-elle pas révoltée?
Aprés cela trouverons-nous si extraordi- -
najire d'étre tentés, nous qui ne sommes

(1) Math, IV. 1.



o (152)

quede misérables créatures? Notre orgueil
fiotre amour-propre sera-1-il choqué dece
que Dieu se sert du malin esprit pour nous
éprouver, et nous humilier? Pensons-nous

étre cxempts de tentations , parce que nous

nous sommes dévoués a Dieu ? ou que la

plus éminente sainteté puisse nous en ga-

rantir ? Ou bien nous croirions-nous aban-
donné de Dieu, parce que pour sa gloire
et pournotre bien, il permet au démon de
“nous solliciter au mal? Préparons - nous
plutdtaux tentations, et attendons-nous Y
parce quenous voulons étre spécialement a
Dieu. Soyons persuadés qu’il nous donne
en cela une preuve de son amour. Subis-
sonscette humiliation & 'exemple de Jésus-
Christ; et regardons les tentations comme
un puissant moyen de sanctification, em-

ployé par le Saint-Esprit lui-méme.

- C’est dans le désert que Jésus est tenté;

et Pesprit I'y conduit & ce dessein. Qu’est-

ce que P'évangile nous apprend para ? 1l

nous apprend que la retraite et la solitude

sont le licu propre des tentations;j’entends

de celles que Dieu permet pour notre avan-

cement. Dans le commerce du monde les



+

(158)

occasions de pécher se rencontrent a cha=
quc pas ; ce sont plutét les objets extérieurs
qui nous tentent, que le démon; et nous
sommes déja vaincus, lorsque nous nous
y exposons volontairement, sans aucune
raison légitime. Tout ce que le démon fait
par ses suggestions, c’est de nous y enga-
ger; et Dieu de son ciié s’efforce par sa
grice de nous en éloigner : ainsi ces tenta-
tions ne sont ni de la volonté de Dieu, ni
dans l'ordre de sa Providence pour notre
salut. Mais lorsqu’attirés par la grace dans
Ia solitude pour nous occuper durant quel-
ques ]ours avec Dieu, des affaires de notre
conscience; ou lorsqu ayant fait divorce
avec le monde , nous avons pris le parti de
la retraite : les tentations_auxquelles nous
sommes exposés alors sont proprement da
démon, envieux de notrebonheur, qui met
tout en ceavre pour traverser nos bonsdes-
seins ; Dieu qui veut que la saintelé soit
le prix de nos combats , nous met lui-mé-
mec aux prises avec I'ange des ténébres; il
jouit du spectacle de nos efforts et de notre
résistance; il nous prolege, nous soutient,
et nous fortifie invisiblemeat ; et nos vic-

7*



( 154)

toires sont le triomphe de sa grice. Ne
craignons donc point les tentations qui
nous viendront assaillir dans le désert. Ce
n'est pas nous, c’est le Saint-Esprit qui
nous y expose, et qui, par celte raison,
s’engage 4 mous secourir. Comptons sur
son assistance , et non ‘pas sur nos forces,
qui ne sont que foiblesse; soyons fideles a
ses inspirations ; ne cessons de I'invoquer
dans le danger; et nous en sortirons a
notre avantage.

Jésus avoit passé quarante jours et qua-
rante nuits sans prendreaucune nourriture,
et durant tout ce temps il n’avoit été occupé
que de la priere, lorsque le diable vint le
tenter. 1l n’avoit pas besoin pour lui-méme

-dese préparer ainsi a la tentation; mais il
vouloit nous ensc:gner de quelles armes
nrous devons nous munir contreleurs appro-
ches. Le j jetne qui affoiblit le corps, et la
priere qui fortifiel’ espm nous rendrontin-
vincibles au démon, qui dans lasile de la
solitude ne peutnousattaquerque par deux
endroils, par la concupiscence de la chair,
ou par P'orgueil de I'esprit. Sous le jetine

~sont comprises toutes les macérations da



_ ' ( 155 )
corps , tout ce qui le tient dans la soumis-
sion ou il doit étre. Il est besoin ici d’user
de conseil, pour ne point excéder les bor-
nes de la prudence, et ne point endom-
mager la santé par des indiscrétions. Une
vie sobre et réglée pour les personnes qui
vivent dans le monde, ennemie de tout ce
quisent la mollesseet la délicatesse , est un
préservatif suffisant contre les tentations
qui vicnnent de la chair. Dans le cloitre il
faut s’en tenir aux pratiques de mortifica-
tion établies par la régle; et ne pas s’en
dispenser, niy rien ajouter, sans permis-
sion. Au sarplus, si les tentations exigent
des moyens extraordinaires , 4 raison de
leur violence et de leur continunité, Diea
les inspirera au directeur et au supérieur,
et il bénira notre obéissance. L’effet de la
priere, soit voeale, soit mentale, pourvu
qu'elle se fasse de coeur , est d’humilier
Vesprit, de nous inspirer une sainte*dé-
fiance de nous-mémes, de nous apprendre
a ne nous confier qu'en Dieu seul, et & ne
douter jamais de sa bonté, et de sa fidélité
anous sccourir. Toute oraison qui, au licu
de nous anéantir en nous-mémes, nouryi-



(136)

roit notre orgueil, seroit mauvaise; elle
n’auroit pas Dieu pour principe, et elle
seroit plutét-un des piéges les plus subtils
du diable. Comment seroit-elle notresauve-
garde dans les tentations , puisqu’elle en
seroit elle-méme une trés-dangereuse ?
Examinons doncsoigneusement les dispo-
sitionsounous met oraison,ctnelacroyons
efficace contre le tentateur, qu'autant que
nous en sortirons plus humbles , plus con-
tens de Dieu, de quelque maniere qu’il
nous y traite, et plus mécontens de nous.
Je n’insisterai jamais trop sur cet avis ;
parce que 'humilité est la plerre de touche
de la bonne oraison, ¢t que riem ne nous
expose plus a Porgueil et 4 lillusion que
Poraison mal entendue et mal pratiquée ,
ou l'on est le jouet de esprit propre et de
Pamour-propre. ‘

Enfin Jésus-Christ se retire dans le dé-
serk, pour y converser umquement avec .
Dieu, et y lutter contre le diable, avant
que de commencer sa vie pub.llque. Jus-
qu’alors il avoit mené-une vie cachée et la-
borieuse; et nous ne lisons pas que tandis
qu'il fut occupé, dans I’obscurité, du travail



| (157)
des mains , il ait essuyé aucune tentation:
Le travail assidu est en effet un moyen stir
pour les écarter. Mais au moment ou il va
entrer dans la carriére de ses prédications ,
ou il va se manifester au monde par sa
doctrine et par ses miracles, il veut passer
par l’épreuve humiliante des tentations.
Elle ne lui étoit pas nécessaire cetle épreuve
pour le préserver de la dissipation et de
Ja vraie gloire, qui sont les deux écueils
du ministére public. Mais en cela il a cu
en vue notre instruction. Pour nous af-
fermir dans la vie intérieure, et nous for-
tifier dans la pratique des vertus, Dieu
nous tient long-temps comme cachés a
- Pombre de ses ailes, et nous trouvons
notre streté dans cette retraite.-Mais lors-
qu’il a dessein de se servir de nous pour
la sanctification des autres, il nous y pre-
pared’ ordinaire par la tentation : premie-
rement, afin que par notre cxpérience per-
sonnelle nous puissions étre plus utilés au
prochain; secondement, afin de nousrendre
plus vigilans et plus attentifs sur nous-
mémes,, et que les. rapporls au- dehors me
produisent point l¢ mapvais effet de nous'



( 158)

dissiper. Car les tentations -nous instrui-
sent de nos propres besoins, et nous ap-
prennent a ne pas les négliger, en pour-
voyant aux besoins d’autrui : troisieme-
ment , pour nous maintenir dans ’humi.-
ité par le souvenir toujours présent de-
notre corruption et de notre foiblesse,
pour nous tenir en garde contre les.
louanges ct les applandissemens des hom-
mes , et nous empécher de nous rien attri-
buer, de tout le bhien quc Dicu fait par
nous, et dout il est juste que la gloire lui
revienne. Pesons bhien ces raisons; et nous
sentirons de quclle utilité sont les tenta-
tions pour les idmes intérieures qui sont
destinées au service et a 'avancement des
autres par la prr-dncatlon par la direction,
ct méme par les enlrenens familiers.

e o =0 S0 VL VE o g g

CHAP[TRL X X.

Comment Jésus- Christ repousse la.
tcntalion.; A
—_—

o

Avafs un jetine si long, qu’il ne paroit
pas que Jésus ait pu soutenir sany ivacle,,




(159)
la nature étant épuisée, il éprouva la dou-
leur de la faim. Le diable saisit ce moment
pour s’approcher de lui, ct le tenter, lui
disant : 8¢ vous étes le fils de Dieu, dites

-que ces pierres se changent en pains. (1)

La tentation fut purement extérieure; le
diable se présenta sous une forme visible ,
et lui parla. Ledésert ou étoit Jésus-Clarist

ne lui offroit aucun moyen naturel de sou- .

lager le besoin quile pressoit. 11 étoit'done
" comme nécessaire qu’il recourat pour cet
effet a sa toute puissance; et c’est ce que le
démon, qui soupgonnoit qu’il étoit le fils
" de Dieu, Iui proposa de faire, afin de s’cn
assurer. Sa malice étoit intéressée a le sa-
voir, et Dieu vouloit le lui tenir caché,
afin quela destruction de son empire, et la
rédemptiondu genre humain s'opérassent
par les efforts mémes qu’il feroit pour les
empécher. Jésus, 4 qui le piége ne pouvoit
étre inconnu, lui répondit par cette parojg
de UEcriture : 1l est écrit : L'homme ne vit
pas seulement de pain; mais de toute
parole qui procéde de la bouche de Dieu.

(1) Ma!h 1V. 3 et seq.



| ( 160)

C’est-a-dire : Dieu n’est pas réduit au pain
seul pour sustenter ’homme, il n’a qu'a
ordonner, et il peut y suppléer par toute
autre nourriture. Par cette réponseil rend
inutile lartifice du tentateur; et il ne lui
découvre point qui il est; il ne fait 4 sa
suggestion aucun usage de son pouvoir
absolu sur la nature; et s'tl s’en remet a
son"pére du soin de pourvoir a sa subsis-
tances Au défaut de pain, Dieu avoit nourri
son peuple dans le désert d'une manne qui
tomboit chaque jour du ciel; C’est ce que
signifient les paroles de Moise employées
ici par Jésus - Christ, pour marquer sa -
confiance en Dicu, qui ne manque ni de
bonté , ni de moyens pour subvenir aux
besoins de ses créatures.

~ Dansles diverses éspéces denécessilés qui
nous pressent, el ou la Providence nous a
engagés , il arrive d'ordinaire que l’lmpa-
‘tience nous prend , et que U'embarras oi
rious sommes d’en sorlir , nous expose a de
violentes tentations. Le démon nous pro-
pose alors, non pas de faire des miracles,
mais d’en demander a Dicu, et de lui pres-
crire en quelque sorte la voie par laquelle

’ . d
' f



( 161 )
nous voulons qu’il nous délivre. S'il n¢ le
fait pas au temps et de la maniére qu'il
nous plait, nous murmurons contre lui,
nous entrons en défiancedesa bonté, et l¢
désespoir va quelquefois jusqu’a nous pré-
cipiter dans le péché. Résistons au démon
comme Jésus-Christ; et lorsqueles moyens
humains nous manquent, ou qu’ils sont
~.épuisés, ne perdons jamais I'espérance en
Dieu ; abandonnens-nous 4 lui; et croyons
fermement qu’il viendra & notre secours ,.
sans nous meltre en peine de la maniére,
que nous ne saurjons prévoir, et qui nous
surprendra. Ces circonstances cmuques
sont frequentes dans la vie intérieure, ol
la foi est mise 4 toutes sortes d’epreuves.
Le moment ouiln’y a plus nulle apparence
de ressource, est celui ol Dieu agit; il se
plait a attendre que la créature ait poussé
la confiance en lui aussi loin qu’elle peut
aller; et alors il se déclare, et vient & son
aide. Mais ne lui marquez rien, ne lui
prescrivez rien : et tenez-vous snmplemem
dans une altente générale, qui me vous
trompera point.
- Lapremiére tentalionn’ayant pas réussi,



( 162)
le diable transporta Jésus dams la sainte
Cité, et le posa sur P'endroit le plus élevé
du tcmple. Puis il lui dit : $ vous étes le
Jtls de Dieu, jetez-vous en bas. Car il est
écrit : Qu'il a chargé ses anges de prendre
soin de vous , et qu'il vous soutiendront
entre leurs mains , de peur que votre pied
ne se heurte contre la terre. Jésus avoit
opposé la confiance en Dieu a la premiére-
suggesuon du tentateur. Celui-ci lui sug-
gére aussi-16t d’abuser de cette confiance ,
ct de la pousser au-dela des bornes, sous
prétexte que s'il est le fils de Dieu, il ne
court aucun danger en se précipitant. La
chose était vraie sans doule ; mais aucune
raison n’engageoit le Sauveur a faire cette
épreuve, qui n’etit eu d’autre objet que de
contenter la curiosité du diable, lequel
vouloit s'assurer par-la s'il étoit le fils de
Dieu. Et comme Jésus-Christ s’étoit servi
de VEcriture , le diable 'employa a son
tour; et parla fausse et maligne applica-
tion qu’il en fait , il tachede justifier 'action:
qu’il lui propose. Mais Jésus lui répond:
11 est encore écrit : Fous ne tenterez pas
le Seigneur votre Dieu; et ce serait le



(163)

tenter, que de lui demander un miracle
de protection dans un péril ou I'on s’expo-
seroit de soi-méme, sans sujet légitime.
Observez en passant comment Jésus-Christ
explique 'Ecriture par I'Ecriture méme ;
1 comment, par un passageclair et formel,
ildémontre I'abus que le démon fait d’un
autre passage pris dans un mauvais sens ,
et mal appliqué.

Tenter Dieu est une faute dans laquelle
on tombe assez souvent , surtout dans les
commencemens de la vie spirituelle. Les
marques de bonté et de familiarité que
PYame recoit alors de lui, s’enhardissent
quelquefois 'un peu trop; et le diable abu-
sant de cette bardiesse et de sa simplicité ,

"la porte 4 demander & Dieu des choses qui
ne sont pas dans lordre de sa Providence,
et quon ne doit pas attendre de lui : ce
qui est proprement le tenter. Ainsi c'est
tenter Dieu, que de compter sur son se-
cours en des occasions dangereuses pour
le corps ou pour 'ame , ok I'on singerede
soi;mémg; c’est le tenter, que de faire en
quelque sorte des essais de son pouvoir et
de sa protection sur nous, sans aucune



(i64)

raison , et uniquement pour voir si ces

essais nous réussiront; c’est le tenter, que.
d’imiter par son propre mouvemecnt cer-

tains traits de la vie des saints, qui tien-

nent du prodige, et qu’ils n’ont pas faits
sans une inspiration particuliére, comme

des jetines , des veilles , des austérités, qui

surpassent les forces ordinaires de la na-

ture; c'est le tenter enfin que de lui de~
mander des grices extraordinaires, qui par
elles-mémes ne contribuent point & notre
perfection, et de le servir dans la vue de
les obtenir. Saint Augustin avoue de lui-
mémé qu’il a été sujet i cetie tentation.
Par combien dartificieuses suggestions ,
di-il, lennemi n'agit-il pas sur moi,
pour m’engager avous demander quelque
miracle, 6 mon Dieu! vous que je dois
servir dans Uhumilité et la simplicité. (1)
Ce grand saint reconnoissoit le piége, et
il n’y donnoit point. Mais combien d’ames
moins humbles , et moins éclairées que.
lui, y tombent tous les jours ? Le tentateur
emploie pour cela mille ruses, mille rai-

(1) Conf. Lib, X. cap. 38.



- (185)

'sons apparentes de piéié, que le bras de
Dieu n’est pas raccourci; que ce qu'il a
fait pour d’autres, il le fait aussi pour nous ;
que les miracles ne lui colitent rien en fa-
veur des 4mes qui I'aiment et qui se con-
‘fient en lui. Les paroles de PEcriture. ne
-lui manquent pas; etil en use avec adresse
pour nous séduire. Mais soyez en garde;
examinez scrupuleusement la nature des
choses que vous demandez a Dieu, les cir-
constances o vous les demandez, et sur-
tout les motifs qui vous y portent. Consul-
tez des personnes éclairées, et ne faites rien
de votre chef. Quant aux couleurs de piété
dont ennemi dégnisera ses suggestions
yous trouverez toujours dans les grands
principes de la religion, et dans ces mots,
‘wous ne tenterez pas le Seigneur votre
" Dieu , des armes invincibles pour repous-
ser ses attaques. Défiez-vous seulement de
votre imagination, de votre esprit, de
votre vanité, de voure curiosité, Le démon

n’est fort contre vous que par-la.
Enfin le diable transporta Jésus une se-
conde fois sur une montagne fort élevée,
dgu i lui fit voir tous les royaumes du



( 166 )
monde, et leur gloire. Puis il lui dit :
Je wous donnerai tout cela, si wvous
wous prosternez devant moi , et m’adores.
Vaincu dans ses deux premieres attaques,
ou il n’avoit employé que la ruse; il se
montre ici & découvert, et propose au Sau-
veur de I’adorer, lui promettant a ce prix
Vempire de I'univers, comme s’il en dispo-
soit. 1l nous fait voir par-la que le but de
toutes scs tentations, soit éloigné, soit pro-
chain , est toujours de se substituer 2 Dieu

.dans notre cceur, et de se faire adorer a sa

place. Et n’est-cc pas en effet adorer le

* diable, que de préter l'oreille a ses sug-

gestions, de se rendre a ses volontés, et de
-les suivre, au préjudice de celles de Dieu?
Que ne nous promet-il pas pour cela ?
Quelsavantages ne nous fait-il pas espérer
pour la vie présente, comme s'il tenoit
tout en son pouvoir ? N’est-ce pas toujours
par des motifs d’intérét , de plaisir, d’hon-
neur, qu'il nous trompe: et §'il ne prend
Pas les 4mes intérieures par des objets tem-
.porels du méme genre, ne sait-il pas les
‘gaguer par des objets spirituels du méme
genre? Ne flatte-l-il pas leur avaricegar

-



(167)

la vue d’amasser des richesses spirituelles;
leur sensualité par de fausses douceurs et
par de vaines consolations qu’il leur pro-
cure; leur orgueil, en leur proposant des
élats élevés, des oraisons sublimes, des
extases et des révélations imaginaires ?
Combien en a-t-il séduit et entrainé a leur
perte par de semblables moyens? Il n’a eu
garde de se découvrir d’abord, ni de leur
dire: Prosternez-vous etadorez-moi. Cette
proposition les auroit révoltées. Mais en
leur cachant le terme, il atrouvé le secret
de les y conduire, en leur faisant adorer
au licu de Dieu leurs propres illusions,
qui étoient son ouvrage, et en les préci-
pitant sans espoir de rctour dans des pé-
chés énormes , soit de 'esprit, soit de la
chair, qui les ont rendues ses esclaves.

Le grand point est donc de discerner les
vues du démon , dans les tentations qu'il
employe, et d’en prévoir les affreuses
suites. Alors ellesnous paroitront cequ’elles
sont en effet, horribles et abominables. Fit
nous lui dirons comme Jésus-Christ : Re-
tires-toi ,-Satan : Car il est écrit : Fous
adoreres le Seigneur votre Dieu, et vous



( 168)

‘ne servirez que lui seul. Tu prétends que -

je Uadore et te scrves; c'est-la que tu en
veux venir; tu 'y prends de loin; mais tes

artifices ne m’en imposent pas. Fuis; je te .

déteste, toi et tes suggestions. Qu’il faut
étre humble; qu'il faut étre attentif et do-
cile & la lumiére divine, pour découvrir de
bonneheure les piéges de 'ennemi, et s’en
" garantir! Sivous lui donnez prise d’abord ,
vous voila asa merci, et vous ne savez plus

jusqu’olr il vous meénera. Car 'aveuglement

et la foiblesse croissent 4 mesure de nos
chutes , et nous préparent a de plus gran-
des;etl'orgueil les rend irréparables. Nous
ne connoitrons le démon, nous ne nous en
défierons , nous ne P'aurons en horreur,
qu’autant que nous aurons appris a nous
connoitre, a tout craindre de nous, 4 nous
renoncer et a nous hair,

"CHAPITRE XXIL
Fin de cette tentation.

.

QUOIQUE le diable n’etit pu venir a
bout de ce qu'il s’étoit proposé, savoir de



. (169 )

connoitre certainement que Jésus étoit le
fils de Dicu:1il ressentit néanmoins dans
ces paroles : Retires-toi, Satan , une force
impérieure qui le terrassa, et 'obligea de
s’éloigner. 11 dut s’apercevoir aussi qu’il
nc pouvoit absolument rien sur 'ime de
Jésus-Christ , non pas méme pour la solli-
citer et I'ébranler ; ce qui augmenta sans
doutesses soupcons. Il se retira donc, mais
pour un temps , dit saint Luc, et quel fut
ce temps, sinon celui de la passion, ou il
inspira 4 Judas sa trahison, et ou il souffla
aux juifs toute sa rage contre Jésus-
Christ.

Pluson résisic au demon,plus ils’acharne
anotre perte; et voyant qu’il n’a aucun pou-
voir sur I'ame, il décharge sa fureur sur le
corps, comme l'ont éprouve saint Antoine
et tant d’autres saints. Mais il ne fait au
corps méme que ce que Dieu lui permet,
et il ne peut pas passer les ordres. Que la
crainte de ses mauvais trailemens ne nous
fasse jamais succomber a ses suggestions.
La plus siire marque qu’il est vaincu et
réduit au désespoir, c'est lorsqu’il quitte
Pame pour attaquer le corps; ce quil Jui-

1. : 8



(170)
fait souffrir alors, est une épreuve, et non
pas une tentation.

Aprésque lediablese fut retiré , les anges
g'approcherent, ct servirent a manger au
Sauvcur. Ainsi finissent les tentations par
des faveurs .célestes, proportionnées a ce
qu’on a eu a souffrir,etaun degrédela résis-
tance. Les tentations sont toujours récom-
pensecs Lefruit certain enest I’ acqmsmon
ou le don de la vertu sur laquelle on a éié
tenté, une augmentation de la grace sanc-
tifiante, et un surcroit de forces pour com-
hattrel’enuemi. Lorsque les tentations sont
extraordinaires, les graces qui les suiyent
le sont aussi; et c’est alors que les visites
du ciel sont plus douces et plus consolantes.
On connoit, par des expériences sensibles,
 quel point Dieu veille sur ses bons ser-
viteurs, et combien il s’intéresse a leurs
victoires. Combattons donc avec courage
et avec joie sousles yeux de Dieu, revétus
de la force de Dicu, qui ne nous promet
la couronne qu’a ce prix, et qui est plus
empressé de nous la donner, que nous ne
es sommes de la recevoir, :

Que craignons - nous? Jésus- Christ a



»

(171)

vaincu pour nous; et nous sommes assurés
de vaincre aprés lui, en combaltant sous
ses élendards. S'il a voulu étre tenté, ce
n’est pas pour son propre avantage, c'est
pour le nétre. Il nous a appris par son
exemple comment nous devons nous com-
porter dans les tentations. 1l a fait sur lui-
~ méme l'essai des forces de notre ennemi,
“afiu de nous dispenser dans la mesure con-
venable les secours dont nous avons be-
soin. Comment notre pontife n’auroit-il
pas compassion de nos infirmités, puis-
qu’au péché pres, il les a éprouvées toutes,
méme les tentalions, la plus grande misere
a laquelle nous soyons sujets? 1l a dd ,
comme saint Paul nous en assure, ressem-
bler en toutes choses a ses fréres, pour étre
aupres de Dieu un pontife miséricordieux
et fidele , capable d’obtenir grace pour les
péchés de son pecuple: d’autant qu’en ce
quil a souffert et éprouvé lui-méme, i
cst tout puissant pour secoumr ceux qui

sont tentés. (1)
Qu’est - ce que la vie intérieure? une

(1) Hebr. 1L 17.18.



-

(172)
suite ; un tissu de tentations de toute es<
pece. Dés gu’une dme entre dans cette car-
ritre , elle y rencontrele démon, qui n’est
occupé qu’a y semer des piéges. Si Dieu
est toujours avec elle, le démon est aussi
toujours a ses cotés, qui ne lui donne pas
un moment de repos, et qui ne cesse de
Tassiéger , jusqu’a ce qu’il ait perdu tout
espoir de la vaincre. Or cet esprit il le con-
serve long-temps , et il n’y renonce qu’a la
dernierc extrémité. Mais pourquoi s'at-
tache-t-il ainsi & tourmenter les émes inté-
ricures? C’est que par leur état de dévoue-
ment elles rendent 4 Dieu la plus grande
gloire, et que cette gloire est justement ce
que le démon prétend lui disputer. C'est
encore que par cet état elles aspirent a
une éminente sainteté; et que le démon
fait incomparablement plus d’efforts pour
écarter les armes de la sainteté, que pour
les porter au péché. C’est moins lui, que
notre propre malice qui nous précipite dans
le péché; mais c’est plutot sa malice, que
notre foiblesse, qui nous rend difficile la
pratique dela vertu, quand nousy sommes
sérieusement engagés, De plus, Dieu qui



(173) A
~ se plait & humilier cet esprit superbe , lui
dit en lul montrant les 4mes intérieures,
ce qu'il lui disoit autrefois avec insulte au
' su]ct de Job : As-tu vu mon serviteur Job,
qui n’a point de semblable & lui sur la
terre, qui est simple et droit, qui me
craint, ct se tient éloigné du mal ? (1) Il
aime A le mettre aux prises avec ces 4mes,
pour le terrasser et'se glorifier en elles. 11
lui permet d’épuiser contre elles toutes ses
ruses et sa violerce , pour le forcer de s’a-
vouer vaincu, et de rendre hommage & sa
gréce toute puissante qui les a fait triom-
pher. Sachez donc , smesdévoudes, dont la
" plus forte ou plut6tl’unique passion est de
glorifier Dieu, que vousy parviendrez sur-
tout en défiant le diable au combat, en
luttant corps & corps avec lui, et en vous
faisant les champions de Dieu contre son
adversaire. 1l a 0sé se mesurer avec Dieu;
mais Dieu ne daigne pas le combattre ; et
- pour lui témoigner plus de mépris , il lui
oppose une foible créature, et en fait I'ins-
trument de sa défaite. Quel honneur pour

(1) Job. 1. 8.



(174)
vous qu'un tel choix ! Soyez humble ;
mettez toute votre confiance en Dieu; ct
vous verrez Satan son rival tomber & vos
pieds. La victoire de Jésus-Christ vous est
un garant de la vdtre,

[ 0 T A VS el el

VRISV

CHAPITRE XXIL

Clzozx des Apdtres.

\
1

Jisvs-Crrist qui venoit réformer les
idées humaines, et fonder l'aurore de la
conversion de P'univers, non sur les ri-
chesses , ni sur la puissance, ni sur I'élo-
quence, ni sur aucun moyen naturel, mais
sur la pauvreté, sur lafoiblesse, surle dé-

" faut de science et de talens, et qui ne de-

voit employer & I'exécution de son dessein
que des moyens surnaturels; qui lui-méme
a affecté de ne montrer dans tout son exté-
rieur rien que de méprisable , ne pouvoit
choisir pour ses apitres que des hommes
qui lui ressemblassent,, pauvres, sans let-



(175 )

tres, sans crédit, sans aucune des choses
qui attirent estime et la considération. Il
falloit que Dieu scul parii dans un ouvrage
dont il avoit formé le plan, qu’il dgvoit
commencer, conduire et achever, el que
la gloire et la réussite ne pit étreattribuée
qu’a lui. Voila une des principales raisons
de P’état obscur ethumble qu’il nous étonne
dans un Homme-Dieu , et qui Fa dirigé
dans le choix de ses apétres.

Il les prit la plapart dans une profession
vile, grossiére, ignorant, sans éducation ;
il exigea que pour le suivre, ils renon
cassent au pea qu’ils possédoient ; et qu'ild
sacrifiassent j jusqu’au désir de rien acquérir,
Il ne se les attacha pat aucine promesse
humaine; et durant toutle temps qu’il fut
avec eux, il ne s’appliqua'a rien tant qu'a
élouffer dans leur coeur tout germe d’am-
bition. 1l ne leur annonca que des contra-
dictions, des persécutions, des souffrances,
des opprobres de la part du monde; et il
commenga a leur fajre voir dans sa propre
personne a quoi ils devoient s’attendre.
S'il leur parla d'un royaume, ce fut d’un
royaume céleste , qui n’avoit rien de com-



(176)

mun avec la terre ; d’'un royaume dont la
croix seule pouvoit ouvrir 'entrée, et dont
la porte basse et étroite nedonnoit passage
qu’a Phumilité et au détachement. S'il leur
promit des biens , ce fut des biens d'un
ordre surnaturel , qui n’avoient de prix
qu’aux yeux de la foi, ct qu’on ne pouvoit
obtenir qu’en renongant au moins de coeur
a tous les biens temporels. Quel cspoir
leur laissoit-il donc? Aucun pour la vie
présente ; et celui qu'il leur faisoit entre-
voir, n’avoit pour objet que la vie future,
dont ils n’avoient presque aucune idée , et
sur laquelle il falloit qu’ils s’en rapportas-
sent a sa parole.

‘Avant que de les choisir, il se retira sur
une montagne, et il y passa la nuit en orai-
son avec Dieu. (1) Dans cette priéreil de-
manda ct il obtint pour eux de son pére

les grices qui leur éloient nécessaires pour

remplir leur mission : et-ce ne fut que le
lendemain , aprés qu’il eut été exaucé,
qu'il déclara sur qui tomboit son choix. .

. Quellefoule d’instructions ici pour nous!

: (1) Luc. V1. 12,



(177)
I'ceuvre de Dieu commencée par Jésus-
Christ se continue, et se continuera jusqu’a
la fin des siecles. Voulons-nous y contri-
buer de quelque maniére que ce soit , par
nos pricres, par nos exemples, par nos
discours ? Avant tout, mettons - nous en
ét.t parle renoncement, par Phumilité.
Ne nous appuyons pas sur les moyens hu-
mains: ils ne servent ici de rien, et ne peu-
vent méme que nuire au succes. Si nous
avons des talens naturels ou acquis qu’il
nous soit permis d’employer , sanctifions-
les d’abord en reconnoissant que nous le
tenons de Dieu , qu'ils ne doivent étre
cousacré qu'a Dieu , et que C’est a lui qu'il
appartient d’en diriger 'usage. Reconnois-
sons de plus que les talens naturels , quel-
que bon emploi qu'on en fasse sont peu de
chose ,nesont rienen comparaisondes dons
surnaturels qui font tout dans'ceuvre dont
il's agn que Dieu donne & qm il lui plant
et qu'on ne mérite qu ‘en’ S'en croyant in-
digne. O saintehumilité! 6 parfait détache-
“ment de soi-méme ! 6 mort a tout le créé,
vous étes la source de tout le bien que Dieu
opere ici-bas par les hommes ; vous étes
8>



(178)

les instrumens dont sa grace se sert ; et les

apotres de Jésus, et Jésus lui-méme n’ont

rien faitquepour vous!tantde gens travail-
lent directemen} au salut et a la perfection

du prochain ; tant d’autres s’efforcent d'y

contribuer par tous les genres des bonnes

ceavres ; quelques dmes multiplient leurs

prieres et leurs austérités a cette intention.

Mais songe-t-on que I’humilité estle grand

ressort qu’il faut employer, que pour peu
qu'on tienne a soi , qu'on se recherche soi-
méme, qu’on se permette de retour sur soi,
on retarde, on affoiblit, on arréte le suc-
ces des plus saintes entreprises ? Non; 'on’
ne pense pas assez a cetle importante vé-
rité; et c’est 'unique cause du peu de fruit

que Pon fait.

Ce n’est pas tout. On veut tmvaxller a
la gloire de Dieu; on veut s’y immoler.
Mais est-on bien persuadé qu'on ne peul la
procurer qu’aux d¥pens de la sienne pro-
pre; qu’il faut se dévouer pourcelaatoutes
sortes de croix ct d’humiliations ; n’atten-’
dre sur la terre que des contradictions et
des persecuuons qne des mepns que des
calomnies , que “des mauvais traitemens,



) (179)

qu’a étre foulé aux pieds ct écrasé comme
un ver? Si 'on a d’autres pensées, et d’au-
tres vues , on se trompe bien, on va direc-
tement contre l'évangile, et F'on met un
obstacle invincible a la gloxre de Dica.’

Mais sans étre apétre ,ne fat-on simple-
ment que disciple de Jésus-Christ, peut-
on lui appartenir, qu'on ne soit humble ,
détaché, mort & soi-mémc, qu’on ne porte
volontiers sa croix ? Ceux qu’il a appelés
a sa suite, n’étoit-ce pas pour les rendre
tels ? S’ils ne le sont pas devenus , ne 'ont-
ils pas enfin abandonné? Pouvoit-on avouer
Jésus*pour son maitre, je ne dis pas seu-
lement au calvaire , mais dans le cours dé
sa vie,sans vouloir lui ressembler? Et par
ou lui efit-on ressemblé, sinon par les
vertus que je viens dedire? Pourquoi donc
presque tous les chréiiens les négligent-
1ls? Ne les croient-ils pas essentielles au
christianisme ? Les ont-ils méme en hor-
rear? Pourquoi sont-clles si peu gotitées,
si peu pratiquées, mémes des ames qui font
profession de la vie spirituelle ? Elles en
sont le fonds;il n’y apomld intérieur sans
cela; ou ce n’est qu'un intérieur faux et



(180)

illusoire; ct cependant on ne veut pasd’une
oraison quinous humilie , des épreuves qui
nous mortifient ; des afflictions qui nous
détachent, des tentationsqui nous font con-
noitre notre corruption , notre foiblesse,
et ce que nous serions sans la grice.

Enfinily a des 4mesa qui Dieu en adresse
d’autres en qualité de disciples, et qu il
destine a les seconder dans quelque entre-
prise dont sa gloire est 'objet. Avant que
de fixer leur choix , ou plutét pour s’assu-
rer du choix de Dxeu quelles le consul-
ient dans la priére; quclles lui demandent
humblement ses lumiéres, avec une grande
défiance des leurs propres; qu'elles ne s’ar-
rétent point aux qualités naturelles , aux
talens, et a de certaines apparcnces exté-
rieures, souvent trompeuses , et plus nui-
sibles qu’utile & 'ceuvre de Dieu. On sait
que Samuel, tout prophéte et tout saint
qu’il étoit , pensa y étre trompé lorsqu’il
fut quetion de choisir parmi les enfans
d'Isaic, celui que Dieu destinoit 4 regner
la place de Saiil. Il se laissa frapper ala
mine, 2la taille avantageuse de ceux qu’on
lui présenta d’abord ; et David, le plus



(181)

jeune de tous , qui gardoit alors les trou-
peaux, futle seul qu'on nesongeapasméme
a lui présenter , quoique Dieu el jeté les
yeux sur lui. L'’homme ne voit que ce qui
paroit au-dehors ; mais le Seigneurregarde
le cceur; c’est sur le coeur qu'il sedécide,
parce que tout le reste endépend. Et comme
il n’appartient qu'a lui de le connoitre,
c’est aussi lui seul qu’ilfaut consulter. Vous
vous attachez i telle personne; vous lui
donnez vos principaux soins ; vous croyez
qu’elle ira plus loin que les autres dans les
voies de Dien , qu’elle est la plus propre &
vous aider dans vos desseins. Dieu souvent
en juge autrement; et événement en est
la preuve. Celui sur qui vous comptiez,
vous manque ; vos soins sont perdus pour
lui; ct tel autre de qui vous n’attendiez rien,
ou peu de chose ,devientun grand spirituel,
et la grace divine est avec lui pour vous
scconder. Dieu est jaloux, il veut quel’on
‘reconnoisse- que tout bien vient de lui, et
jamais il ne hénit ce qui estI'effet dupropre
jugement de 'homme. Soyons humble en
tout; et tout nous réussira. Je ne répéterai
jamais assez cette grande vérité.



(182)

FO RS R R PR ) el R R TR el e P ) R R ) R ) N PR R/ R R R PRIl

CHAPITE XXIIL

Commencemens de la prédicatiorn -
Jésus-Christ.

Ox ne peut faire un pas dans la vie de
Jésus-Christ, sans y rencontrer partout
TYhumilité & la téte de ses démarches. 11 est
venu pour éclairer Punivers. A ne suivre
que nos idées humaines , il nous semble
qu’il eat db aller annoncer le vrai Dieu ,
se signaler par sa sagesse, et par ses mira-
cles, se faire reconnoitre pour son envoyé
et pour son fils aux grandes nations, aux
Romains , maitre du monde, anx Grecs,
_ peuple distingué entre tous par son esprit
- et la connoissance des beaux arts. En reti-
rant de l'idolatrie les chefs et les magis-
trats de 'Empire romain, en mettant les
philosophes grecs sur la voic de la vérité,
il etit en peu de temps établi partout sa.
religion. Il le pouvoit sans doute ; mais ik



(183)
réserva ces grandes conquétes i ses apd-
tres; et pour lui il se borna a la Judée,
nation qui étoit pour les autres un objet
de mépris et de haine , auprés de laquelle
la réussite de son dessein paroissoit inufile
pour le reste du monde. -

Mais dans la Judée méme par o com-
mence-t-il ? se rend-il d’abord & la capi-
tale? Va-t-il précher le royaume de Dieu
a la cour d’'Hérode ? Va-t-il enseiguer les

prétres, lesscribes etles pharisiens , et leur

montrer dans sa personne et dans sa doc-
trinePaccomplissement de laloi et des pro-

phéties? C’étoit ce semble, le moyen le plus

“naturel, et le plus court, qui le condui-

soit droit & son but. Jérusalem et les prin-

cipaux de la nation une fois gagnés, tout

le reste efit suivi. Ce n’est pas ainsi que

devoit débuter lc plus humble des hommes,
le maftre et le prédicateur de humilité. Le
prophete Isaie I'a comparé a une plante qui
2721 ? ’r » .
s’éleve d’une terre aliérée de soif. Quelle
est foible cette plante ! quelle a de peine &
pousser ne reccvant presque aucune nour-
riture ! qu'il est pelit ce grain de senevé,

- qui doit un jour mouter si baut, et servir

W



(84)
de retraite aux oiseaux du ciel ! & peine
apercoit-on cettc pierre, destinée 4 deve-
nir une montagne immense , qui remplira
tout Punivers.

C’est par la Galilée, la province la plus
obscure de la Judée,, d’olr il n’étoit jamais
sorti aucun propheéte; c’est par les bour-
gades dc cette province, que le législa-
teur, le sauveur du genre humain ouvre sa
carriere;il s'adresse d’ abord a des pécheurs
vils, xgnorans ct grossiers ; les pauvres sont
ceux & qui il annonce I'évangile de préfé-
rence; et c’est a cette marque qu’il veut que
les disciples de Jean le reconnoissent ,
autant et plus qu’a ses miracles, faits pres-
" que tous en faveur des pauvres. Il ira 4-Jé-
rusalem, mais aux jours de fétesseulement ,
et poury remplir les devoirs de religion. 11
y préchera comme par occasion, etil p’en-
seignera que dans le temple 4 la foule du
. peuple assemblé. Il me recherchera ni les
grands niles savans; et sans les dédaigner,
ni les éviter, il n’affectera point de leur
parler, pour nepoint sortir de son carac-
tere et du personnage humble quil s%est:
imposé. 11 prévoit que cette conduite irri-



(185)

tera leur orgueil,, qu’elle les préviendra et
les animera contre lui, qu’ellecxciteraleur
]a10u51e qu'ils s’en feront un titre pour le
mépriser et le rejeter, comme n’étant suivi
que de la populace. Mais il n’en sera pas
moins fidele a son plan, dit-il en étre vic-
time. On neluireprocherapas,d’avoir voulu
sefaire un nom , ni s’acquérir estime etla
faveur des personnes distinguées par leur
naissance , leur autorité, leur savoir.

Prédicateurs de Iévangile de Jésus-
Clrist ; confesseurs , qui dans le saint tri-
bunal réconciliez les Ames & Jésus-Christ ;
directeurs , qui faites profession de les
conduire dans les voies de Jésus-Christ ,
" I'imitez-vous en ce point? Ne cherchez-
vous point , vous prédicateurs , de grands
théatres ot votre éloquence puisse briller ,
ou volre science puisse se produire, ou
votre zele puisse éclater? Préférez - vous
‘d’annoncer 'évangile aux pauvres des villes
ct de la campagne ? Hélas ! compren-
droient-ils rien a vos beaux discours ; si
bien écrits et si bien raisonnés ? Il n’est
que trop visible que vous ne les avez pas
composés pour cux ; et ce seroit un {rait



( 186 )
de folie a vous de songer seulement a les
leur débiter. Aussi n’y pensez-vous pas;
el naspirez-vous a attirer & vos sermons
que les grands , les riches , les esprits eul-
tivés; les petits et les simples qui y assistent,
n’y trouvent rien pour eux. Mais si le prin-
cipal caractere de Iévangile de Jésus-
Christ est d’étre annoncé aux pauvres d’uné
maniére qui soit & leur portée, quelle idée
pouvez-vous vous former du ministéere de
la parole, de 14 maniére dont vous le
remplissez? Ayezdelavogue tantqu’il vous
plaira; faites-vous suivre et admirer des
beaux esprits et des femmes de qualité :
Jésus-Christ vous réprouve, et ne vous
avoue point pour ses prédicateurs. Je sais
tout ce que vous pouvez alléguer pour vous
justifier ; mais I'exemple de Jésus-Christ
répond a tout, et vous confondra toujours.
Comparez, si vous 'osez, vos pieces d'é-
loquenceavec son sermon sur lamentague,
avec ses paraboles et ses instructions sim-
ples et familieres. Qu’avoit-il alors autour
de lui? du petit peuple. Le ton que vous
prencz dans vos discours, auroit-il convenu
au sien, vu le genre d’auditeurs qu’il avoit



(187)
4 instraire ? Pourquoi vous écartez-vous
ainsi du modele que 'Homme-Dien vous
‘a tracé ? sinon parce que vous avez en vue
un auditoire plus brillant, a qui vous vous
préchez vous-mémes , au lieu de précher
Jésus-Christ. . .

Vous confesseurs, accueillez - vous au
tribunal de la pénitence les pauvres, aussi
favorablement que les riches ? Je ne vous
demande pas si vous les préférez; mais si
vous les recevez également; s’ils trouvent
en vous la méme douceur, la méme bonté,
Ia méme facilité a les entendre, les mémes
soins; le méme zele, je dirai presque, les
mémes complaisances. Vous savez cepen-
dant que Jésus-Christ a chéri les paavres ;
vous savez qu’il y a plus de bicn a faire
aupres d’eux, que vous auriez moins de
peine, qu’ils auroient plus de reconnois-
sance. Vous savez qu'ilsont plus besoin de
consolatiort. Pourquoidonc vous craignent-
ils ? pourquoi me vous abordent-ils pas
avec liberté ? pourquoi n’avez-vous jamais
de temps pour eux , tandis que vous donnez .
des heures entiéres aux personnes d'un
état plus relevé ? Si vous rebutez les pau-



( 185)
vres, Jésus-Christ vous rebutera, et ne:
vous reconnoitra pas pour son ministre.
Et vous directeurs des ames , croyez-

vous que la vie spirituelle ne soit pas faites
pour les pauvres , qu’ils ne soient pas ca-
pables d’oraison , qu’ils soient exclus de
ce que la morale évangélique a de plus
parfait ? Au contraire, ilsy ont incompa-
rablement plus de disposition que les
grands et les riches; ils entendent mieux
lelangage de la croix, accoutumés qu’ils
sont & la porter. Vous feriez des fruits in-
finis auprés d’eux , tandis que vous perdez
le temps avec des dévotes , dont vous
flattez , dont vous mnourrissez l'amour=
propre; -et qui ne sont contentes de vous ,
que parce que vous les rendez contentes
d’clle-mémes. Je vois la raison de cette
préférence. Aupres des pauvres, il n'y au-
roit rien & gagner que pour Dieu ; aupres
des riches, il y a tout & gagner pour vous.
J.-C. ne s’est point recherché lui-méme;
voila pourquoi il attiroit les pauvres a sa
suite. Vous ne dirigez que des riches, parce

‘que vous ne recherchez que vous, votre

bien-étre, votre réputation, votre crédit.



(189)

' Qui que vous soyez, qui pour le bien
de votre &me avez un si grand intérét a
discerner les vrais ministres de Jésus-
Christ, attachez-vous aux prédicateurs ;
aux confesseurs , aux directeurs des pau-
vres ; je veux dire & ceux qui sans exclure
les riches, témoignent aux pauvres plus
d’affection, et en font le principal objet de
leur travail. Soyez assurés que Dieu leur
communique plus de lumiéres et de graces,
qu’ils préchent avec plus d'onction , quils
cntendent mieux la confession et la dircc-
tion, qu'ils s’y employent avec des vues

plus pures, avecplus de zéle, de patience,
d’habileté , d’efficacité,

CHAPITRE XXIV.
* Manire denseigner de Jésus-Christ.

L bouche parle de Pabondance du ceeur,
non seulement dans les choses qu'elle dit
mais.encore dans la maniére dont elle les



( 190)
dit. Un maitre humble peut enseigner de
grandes choses ; mais il les cnseignera
avec humilité; il nelaissera rien apercevoir
~dans son air ct dans son ton qui ressente
la suffisance et orgueil. 1l saura se ra-
baisser auniveau de ceux 4 qui il parle, et
se proportionner i leur intelligence. S’il
met du poids et de Pautorité dans ce qu’il
dit, ce ne sera point pour se faire valgir
lui-méme; mais pour relever celui au nom
de qui il parle , et pour faire plus d'im-
pression sur les esprits,

Tel a été Jésus-Christ dans son enseci-
gnement ; il parloit en Homme-Dieu , en
docteur et en législateur du genre humain,
avec une sagesse souveraine, avec une au-
torité infaillible ; et néanmoins il n’est ja-
mais sortidu caractere de 'humilité. Nulle
affectation dans son discours, nul appareil
d’éloquence ; mais une simplicité qui touche
et qui ravit. 11 est impossible de ‘dire des
choses si hautes et si divines d’'une maniere
plusunie. Les prophetes paroissent étonnés
et frappés de grandes vérités qu’ils annon-
cent ; on sent a les lire qu’un esprit élran-
ger les anime, et qu'ils sont transportés

N



(191)
Lors d’eux-mémes. Jésps se possede en
parlant, parce qu’il tire tout de son fonds,
et qu'il est familiarisé avecles plus sublimes
vérités. Le trésor de ses connoissances est
“en lui-méme , et il ne I'épuise point en le
communiquant. Ses expressions, sans élre.
basses, n’ont rien qui soit au-dessus des
esprits les plus médiocres ; et cependant
elles cachent un sens si profond, que les
plus grands génics, les plus éclairés des
Iumieres de la grice, ne le découvrent
qwimparfaitement. Il emprunte des objets
les plus communs , les comparaisons dont
il se sert ; et ses paraboles nont rien
que d’usité et de familier. 11 ne raisonne
point; il ne s’attache point aprouver comme
les philosophes ; il se contente d’exposer
et d’affirmer. Ce n’est point l'esprit qui
parle a I'esprit , comme font ceux qui en-
seignent les sciences humaines ; mais le
ceeur qui parle au cceur, et qui plein de
ce quil dit le fait passer dans ceux qui
Pécoutent. Aussi enscignoit-illascience du
salut , science toute morale , science dont
. les principes sont gravés de la main du
créatcur dans le cocur de 'homme; il ne



(192)

fait que les développer; et en méme temps
qu’il les propose, il agit sur I'intérieur pour
les faire gotiter. Liscz son entretien avec
la Samaritaine ; voyez comme il Pinstruit,
la touche , la gagnepeu a peu, ct 'améne
par degrés a lereconnoitre pour le Messie.
C’étoit I'ceuvre de sa grice sans doute ;
“mais son discours en étoit I'instrument; et
il le proportionnoit 4 son action secrette.’
Mais s’il étoit simple avec les simples, il
savoit aussi humilier ceux qui avoient be-
soin de P'étre. 11 n’agit pas avec Nicodéme ,
docteur de la loi, comme avec la femme
de Samarie. Il lui propose des vérités sur-
naturelles, que celui-ci ne comprend pas,
et quil entend dans un sens matériel et
grossier. Et aulieude les lui expliquer, il
enchérit tojours, passant a des mysteres
plus velevés, pour lobliger a confesser
son ignorance. Quo¢, lui dit-il , vous étes
maitre en Israél; et vous ignoresz ces
choses ! C’étoit a ce point qu’il vouloit
Famener, pour le rendre capable de ses
instruclions.

Ses paroles, que la grace accompagnoit
toujours , agissoient sur les coeurs bien




o (98) 4
disposés; et ses ennemis mémes en sen-
toient malgré eux la force et la vérité. Le
peuple,, dit saint Mathieu , étoit dans
Ladmiration de sa doctrine ; car il les
enseignoit comme ayant autorité; et non
comme leurs scribes et leurs pharisiens. (1)
Ces scribes et ces pharisiens avoient néan-
moins lautorité, puisqu’ils étoient assis
sur la chaire de Moise ; et Jésus-Christ
lui-méme le reconnoit. Mais ils n’en étoit
pas moins des docteurs humains, qui mé-
loient leurs traditions aux ordonnances de
1a loi, qui parloient par leur propre es-
prit, et non par lesprit de Dieu; qui
étotent enflésde leur science ; et n’en fai-
soient usage que pour contenter leur am-
bition et leur avarice, Clest-a-dire qu'ils
_étoient de tout point opposés a Jésus-
Christ; et de-lavenoit qu'ils n’avoient pas,
comme lui, Pestime et la confiance du
peuple. Jamais homme n’a parlé comme
cet homme-la (2) dirent aux pontifes et
aux pharisiens les gens qu’ils avoient en-
voyés pour le prendre , et qui ravis de ses
~ (1) Joan. VIL. 46.

(2) Math. VIIL 20.
I 9




(194)
discours et saisis de respect o’ avoient 0sé
mrettre Ja main sur Joi. - .
Amsia propomenenselgnent de vive voix
et par écrit ceux qui ont Pesprit.intérieur.
Lecur air, leur ton, leur style, leur manitre,
a quelque chose qui leur est propre , et
que ceux qui ne sant point intérieurs ne
sauroient :contrefaire. lls parlent avec as-
surance,-et en méme temps avec bumilité ,
parce qu’ils ne parlent pas d’eux-mémes.
L’art., le raisonnement, la méthode n’ont
* point.de part dans leurs discours; et néan-
- moins ils sount convaincans , et portent
leurs. preuves-dans leur énoncé. 1lls éclai-
rent I'esprit ; mais ils vont encore plus an
ceeur ; ils I'échauffent , le pénetrent, et le
remplissent d'une onction divine. Ils sont
simples , aisés, familiers ; mais. dans leur
stmplicité , ilsont une majesté douce, qui
saisil-et gqui-charme. Vous n'y voyez point
de figures,ni-de grands traits d’éloquence;
mais ils ont pour les ceeurs bien préparés
une persuasion ., une efficacité qui ne peut
venir que de.la grice .qui les -a dictés. Ce
caraclere est, coi’nme%'j’tﬁ’dit le caractere
distinctif de ccux qui préchent, qui con-



(15 )

fessent., qui dmgent , qui écrivent surilcs
matieres de piété par esprit de Dieu; ‘et
les personnes intérieures , ou .qué loue
attrait porte a-le devenir ;: ne s’y mé-
prennent point. Clest quiil y a une sorte
de correspondance entre les dispositions
‘des uns et des autres, et que leur cceur est,

pour ainsi dire , monté ‘au méme ton.
Quiconque n’est pas intérieur , n’entend
rien & cela, et n’y peat rien entendre. La
simplicité .d'un prédigataur, d’'un confes-
~ seur, d’un autcur spirijuel ne fera nulle
impression sur lui; ilne gotitera nile (onds
de sa doctrine , - ni sa maniére de la pro-
poser. Cest qu'il consulte le Ppropre esprit
qu'il n’écoute que. lui, et ne juge que par
lui. Si ces gens é.0ient de bonne foi, il$

avoucroient , comme saint Augustm le dn
de lul-meme avant sa conversion , qu’ils
trouvent 'écriture trop simple, que les
récitsde I evanglle sont trop nuds et trop
secs , et quils ne comprennent presque
rien a ‘,a morale. Jen dis autant de cer-
tains livres spmluels L’Imu,auon de Jésus-
Christ est entre les mains de tout le monde.
Conibien peu I'entendent et la savourent!



_ (196)
combien peu sont touchés de ce ton simple
et naturel quiy régne; de cet air intérieur
qu'il respire, et de I'onction cachée qui y
est répandue ! Un homme doraison l'a
composé; il ne'sera jamais goiité que par
des hommes d’oraison. *

CHAPITRE XXV.

Travaux de Jésus-Christ dans sa prédi-
cation.

———

S: nous considérons les travaux de la vie
publique de Jésus - Christ simplement en
_eux-mémcs beaucoup d’hommes apostoli-
ques P'ont surpassé en cela, et en ont sup-
porte de plus longs et de plus pembles.
€e n'est pas qu'il n'ait eu beaucoup a souf-
frir en ce geme et Fon ne peut pas douter
qu'il n’ait essuy¢ toutes les pemes et les fa-
tigues auachees a sa mission, sans’s’ épar-
goer en rien. Il parcouroit continuellement
les villes et les bourgades, ne s'arrétant




( 197)
presque nulle part. Toutes ses courses il
~ les faisoit a pied dansun pays chaud, et ne
Prenoit aucune précaution pourse garanur
des incommodités du climat. Sa nourriture
éuoit celle des plus pauvres ; du pain d’orge,
et quelques petits poissons. Encore ne sub-
sistoit-il ainsi que des charités de quelques
femmes pieuses qui le suivoient. 11 fit en
deux occasions un miracle pour nourrir un
peuple considérable; nous ne lisons pas -
qu’il en ait fait pour soulager ses propres
besoins. Ce qui montre le mieux combien
il se mettoit peu en peine des nécessités
corporelles, c’est que Judas, dont il con-
noissoit 'avarice, étoitle dépositairedel’ar-
gent qu’il recevoit pour cet objet. Les nuits
il n’avoit aucun lieu fixe pour se retirer;
et il les passoit souvent en oraison , exposé
aux injures de l'air : n’accordant & la na-
ture que le repos indispensable pour ne
pas succomber: car il ne faut pas croire
qu’il soutint ses forces par des moyens sur-
naturels. Je ne vois que son jetne de
quarante jours au désert, ou I'on ait lieu
decroire qu'll en a usé de la sorte. Dureste
il a souffert le chaud, le froid, la faim, la



(198)

soif, la fatigue , I'épuisement, la foule qui
souvent le pressoit et Vaccabloit. H nous
donne lui-méme pne idée de son extréme
dénuement de toutes choses, lorsqu’il dit
un docteur de la loi, qui vouloit sautaclier
a“'lui; et le suivre partout: Les renards

end leurs taniéres , et les oiseaux du ciel
feurs nids': pour le Sils de Thomme , il Wa
pas ou: reposer sa téte. (1)

“Mais ce qui mérite le- plus d’attention,
¢e sont’ses d15posmons intérieures parmi
tant de travaux, qui e lui laissoient pas le
temps de respu'er. Son ame jouit toujours
d’une parfaite paix; rien ne le dlSSlpOll ;
rien ne le retiroit de son étroite union avec
son pere; il ne lui échappoitaucune plainte,
aucun signe méme qui laissit apercevoir
qu’il souffroit; il avoit pitié des autres, il

s-’occupdit & les soulager ; insensible a ce

qui te touchoit personnellement. La gloire
de son pere, le bien sttuel des dmes
étoient les séuls objets qui remplissoient
son esprit et son ceeur , et dont le zele le
dévoroit. Toute sa peine étoit de voir le

\

f(n) Math. VIII.C 20.



( 159)
pea de fruit de ses travaux, linutilité de
tant de miracles, qui ne lui attachoient que
si peu de personnes., et qui. lui attiroient
un si grand: nombre d’ennemis. Encore
cette peine qu’il ressentoit trés-vivement),
r’altéroit-elle point sa tranquillité. Que di-
rai-je de la‘profonde humilité avec. laquelte
il portoit un état si pauvre, si pénible, si
dépendant ( car il nese refusoit i rien’) quit
sembloit:le dégrader, et avilir son minis-
tere et sa personne ! Quelle foi ne falloit- 1
pas pour reconnoitre le fils de Dieu au mi-
lieu dw petit pe&ple qu ¥ obsédoit, pauvre
lui-méme, sujet a toutes les iicommiodités
delavie, et succombant de lasmude et de
foxblesse' Est-il étonnant que ‘céux‘qui fe |
regardoient avec des yeux humains, Fayent
‘méprisé, et s’en sqyent fait un prétexte de
ne pas croire en:lui, malgré les prcuves
‘éclatantes qu 1l ‘donnoit de sa mission di-
-vine? Il savoit que sa pauvreté sa 51mph-
cité, la bassesse de son extérieur ; fa pré-
férence qu il donnoit aux petits, produi-
roient cet effet ; et lui aliéneroit les esprits.
Il n'en a pas moins chéri FPhumilité , et
m’en a pas moins fait ude profession publi-



( 200)

que. Son pére l'avoit ordonné ainsi, il e
vouloit lui-méme; et 'obéissance lui étoit
infiniment douce et agréable. .

. Tous les prétres qui ont charge d’ames,
sont appelés plus ou moins aux travaux
apostoliques; les uns dans leurs fonctions
ont un plus grand travail de corps, les au-
tres un plus grand travail d’esprit. Mais
ceux d’entr’eux qui se consacrent aux mis-
sions, soit dans leur propre patrie; soit
rdans les pays étrangers, sont ceux dont la
‘vie a le plus de rapport i la vie publique
de Jésus-Christ. Je leur laisse 4 examiner
s’ils ‘me se ménagent point, s’ils ne cher-
_chent point d’adoucissemens, s’ils se dé-
voucnt a la pauvreté, aux inconvéniens
* des saisons, a tous les genres de mortifi-
‘cation extérieure, inséparables de I'exer-
‘cice du ztle. Mais quand. ils seroient pau-
vres, durs  eux-mémes , abandonnés pour
.le temporel aux soins de la Providence,
avides et insatiables de travaux,, ils n’imi-
teront qu'imparfaitement Jésus - Christ,
s'ils n’entrent pas dans ses dispositions in-
1érieures, si leurs occupations les dissi-
pent, §'ils ne sont.pas-toujours unis 2 Diea



(zo1)
par l'oraison , s'ils ne prennent pas, méme
sur le repos de la nuit, quelque temps pour
la faire, ct surtout s’ils ne se maintiennent
pas dans une solide humilité. 1ls sont ex-
posés a'tirer gloire de leurs fatigues et de
leurs peines, de leurs entreprises et de
leur succes, a en parler en toute occasion,
A'serepaitre des louanges qu'on leurdonne,
et 4 ne pas se les épargner eux-mémes.
C’est souvent ¥amour-propre qui les sou-
ticnt dans cette pénible carriere; ils sont
désolés, découragés, abattus,:lorsqu’ils
ne se voyent pas shivis et applaudis des
peuples, et que les conversions ne sont pas
aussi nombreuses ct aussi éclatantes qu'ils
le souhaiteroient. Qu’ils étudient Jésus-
Christ, qu'ils en fassent leur modéle, que
ses sentimens deviennent les leurs, et qu'ils
se persuadent que C'est par l'intérieur qu'ils
doivent principalement P'imiter : moins de
mouvement, moins d’activité, moins d’agi-
tation de corps et d’esprit; et plus de re-
cueillement, plus de paix, plus de posses-
sion de soi-méme en Dieu. 1l ne leur ar-
rive que trop souvent des’oublier eux-mé-

mes en pensant au salut des autres; et de

9. -



( 202 )
ne pas faire assez réflexion que de leur
propre sanctification dépend celle du pro-
chain. Un apétre qui n’est pas intérieur,
n’a que le nom d’apétre. '

Sans exercer Papostolat proprement dit,
du moins aux yeux des hommes, il est des.
dmes que Dieu appelle i I'exercer d’une
maniére cachée, et toute spirituelle, qui
n’est connue que de lui et d’elles. 1 leur
propose de grandes. et de longues souf-
frances, pour la conversion, ou la propa-
gation, ou le rétablissement de la foi en de
certaines contrées. Si €lles les acceptent et
les endurent selon les vues de Dieu, qui
doute qu'elles ne soyent de véritables apé-
tres, et qu'clles n’ayent plus de part a la
conversion des peuples, que ceux quiy ont
travaillé immédiatement ? N'est-il pas cer-
tain que Jésus-Christ a plus avancé le salut
du genre humain par ses peinesintérieures,,
que par ses travaux extérieurs ? Et ce sont
ces Ames qu’il daigne-asSocier 4 la partie
principale de I'ceuvre de la rédemption.

Il en est d’autres qui sont destinées a
propager les voies intérieures , que-Jésus-
Christ enseignaaussi d quelques 4mes choi-



( 203 )
sics , telles que Marthe et Marie, sans parcs
ler de ses apbtres quil sappliqua 4 y for-
mer pendant sa vie. Cette direction a son
travail, ses peines qui ne paroissent.point
au-dehors, mais qui crucifient’ FaAme et la
font mourir 4 elle-méme. Elle exige beau--
~ coup de prieres, beaucoup de patience, un
renoncement conlinuel au propre esprit,
une dépendance absolue de la grice, pour
la seconder toujours, et ne jamais la pré-
venir ; elle est sujelte & de grandes sollici-
tudes , lorsquon a licu de craindre que les
personnes que I'on. conduit ne répondent
pas fidelement aux vaes de Dieu. il en
cotite beaucoup pour convertir les pecheurs,
il en cotite bien plus pour engager les imes
dans le chemin de la perfection , et pour
lesy soutenir jusqu’au terme. Si les apétres
ordman'es ne peuvent se dxspenser d'éire
intérieurs, les directeurs dont je par le y
soul sans comparaison plus obligés: parce
qize pour conduire siirement une 4me & la
sainteté, c’est une nécessité d’y aspirer
soi-méme, et de tendre & ce qu’il y a de
plus excellent et par conséquent de plug
difficilé dans I’xmnauon de Jésus-Christ.




( 204 )

VWA VR )W IR

CHAPITRE XXVIL

" Miracles de Jésus-Christ.

1. falloir que Jésus-Christ fit des miracles
pour prouver sa mission, pour accréditer
sa doctrine, pour se faire reconnoitre en
qualité de Messie et de fils de Dicu. D’ail-
lears, sa charité pour les hommes le por-
toit d’elle - méme a faire en leur faveur
usage de sa puissance. Mais il saura bien
accorder la démonstration de son pouvoir
sur la nature avec Phumilité, sa vertu ché-
rie : et dans la nécessité ou il est de faire
des ceuvres d’éclat, il prendra toutes les
mesures pour se tenir toujours dans 'obs-
curité. ‘

Tous les genres de miracles étoient a
son choix. Il en pouvoit faire de semblabls
a ceux de Moise, et frapper de plaies la
judée incrédule et obstinée. 1l pouvoit,
comme Elie, faire tomber le fea du ciel



( 205)

sur ses ennemis. Ses disciples le lui propo-
serent 4 I'égard des Samaritains qui lui re-
fusérent le passage pour se rendre a Jéru-
salem. 11 les en reprit, et leur dit: Pous
ne saves a quel esprit vous appartenez.
Le fils de Thomme r’est pas venu pour
perdre les dmes , mais pour les sauver. (1)
Il pouvoit opérer des signes et des prodiges
dans le ciel. Les pharisiens lui en deman-
derent plusieurs fois de cette espece,
comme pour faire une épreuve de son pou-
voir. Il les refusa constamment, les trai-
tant de génération mauvaise et adultere,
et les renvoyant au signe de Jonas, figure
de sa résurrection. 1l et éié indigne de
lui de faire de pareils signes pour contenter
la maligne ouriosité de ses envieux ; encore
plus pour rendre son nom célébre, et sac-
quérir une vaine renommée.

Les miracles qu’il choisit sont de pure
bienfaisance ; ils n’ont_pour objet que le
soulagement des besoins et des infirmités
humaines; nettoyer les lépreux, guérir les
malades , rendre la vue aux aveﬂ,lglés 5

(1) Luc, IX. 55, 56.



( 206)

Pouie aux sourds, ‘usage des membres
aux. boiteux et aux paralytiques , délivrer
les possédés, ressusciter.les morts. 11 fait
ees miracles commesans dessein et par oc-
casion; il ne feés annence point; il n’y pré-
pare point les esprits, pour les frapper das
vantage; il les fait srmplemem‘ sans ap-

pare;l saus ostentation. Souvent- il laisse
rgunorer quiil esta ceux qu’il guérit, comme
au paralytique de trente-huit ans, el a I'a=

veugle-né, a qui il ne se découvrit ensuite

qu’en secret pour récompenser leur foi:

En plusieurs rencontres$ il-recommande '
g ’” L ~ 2 vy ! #

ceux quil a guéris dé n’en parler & per-

sonne; il semble qu’il craigne que les mer-

veilles qu’il opere , ne "deviennent pubh-
ques, Apres le prenner ‘miracle de la mul-
tiplication des pains., ceux qui en avoient
é1é témoins I'ayant reconnu pour le pro~
phéte qui devoit paroitre dans le monde,
et voulant Vedlever pour le faire roi, il
prit la fuite, etse retira seul sur une mon-

tagne. Il attribua moins ses miracles & sa-
propre puissance’, qu'a la foi de ceux qui

s'adressent a-lui. AHes , votre fot vous a
guérie ; femme , que votre foi est grandeé!



- (207) |

qui'il vous’ soit fait comme vous voules '}
Si vous pouves croire , tout est possible &
celui qui croit. Enfin , il rapporte tout a
'son pere; ce sont les ceavres que son pere
lui a donné de faire; il n’est que le ministre
et 'exécuteur de ses volontés. Quelle hu-
milité en celui qui d’'une parole se faisoit
obéir de toute la nature! Vousne trouverez
‘pas un seul miracle, ol vous puissiez dire
qu'il ait cherché sa propre gloire, et qu'il
ait voulu faire penser a lui. Cependant il
étoit Dieu; et sa mission n’éloit pas rem-
phe §’il n’étoit reconnu pour Dicu; telle
étoit la fin de ses miracles ), d’unpnmer
dans les esprits la foi de sa divinité. E14 en
juger par toute sa conduité, on croiroit:
Presquequecetle fin lui fut éirangere, qu’ ‘il
n'éloit point charge d’y travailler, qu’il n’y-
prenon aucun intérét, et que c’étoit a son
pere seul de la procurer. Clest ainsi que s
dans les ceuvres méme de sa toute puis-
sance, Jésus signale son humilité.

Le don des miracles n’est pas commun ;
Dicu ne le communique qu’au besoin pour
établir ou pour réveiller. la foi. Il w'est pas
nécessaire de recommander: lhumilité) &



( 208)
ceux & qui il en fait part. Ils le perdroient
bientét, si cette vertu en souffroit tant soit
peu; el ce seroit un avantage pour eux de
le perdre. Ce don ne leur est pas fait pour
eux; il ne produn en eux par lui-méme
aucune augmemauon de la gréce sancti-
fiante; il est plus 4 ¢raindre qu’a désirer;
parce qu’il est tres- dangereux qu’on n'en
abuse, el quil nesoit pas enticrement con-
sacré i la gloire de Dicu, et au bien spl-
rituel du procham. Qu’ils ne perdent jamais
de vue la réponse que fit Jésus-Christ aux
soixante ct douze dlsuples lorsqu’au re-
tour de leur mission , ils lui dirent tout
pleins de joie : éezgneur 5 les démons
mémes nous sont soumis en votre nom.
Je voyois Satan , leur répondit-il, quz
tomboit du ciel comme un éclair ; les pre-
munissant ainsi contre orgueil et la vaine
gloire. 1l ajouta : Ve vous réjouissez point
de ce que les esprits vous. sont soumis ;
mais réjouissez-vous de ce que vos noms
sont écrits dans le ciel. (1). Or, ce n'est
point Pempire que Dieu nous donne sur

. €1) Luc. X, 17. et seq.



(209 )

les esprits, cest la pratique des vertus
chrétiennes et surtout de Phumilité, qui
nous mérite le bonheur du”ciel. C’est un
‘saint, dit-on, qui fait des miracles. J’avoue
que c'estun grand préjugé en faveur de la
sainteté ; mais je dirois avec bien plus
.d’assurance de quelqu’un, soit qu’il fasse
‘ou non des miracles: C’est un saint ; 1l est
humble. Jésus - Christ suppose manifeste-
‘ment dans I'évangile , qu'avec le don des
‘miracles on peut étre réprouvé. Beaucoup
me diront en ce jour-la : Seigneur,n’avez-
wous pas en votre nom chassé les démons ,
et opéré en-votre nom un grand nombre
de miracles ? Et je leur répondrai alors :
Je ne wous connois pas; retirez-vous de
moi , ‘vous qui étes des ouyriers d'ini- -
quité. (1) En ce méme jour de jugement,
Phomme humble, efit-il été pécheur, et
. grand pécheur, ne sera pas rejeté, Jésus-
Christ lui fera un accucil favorable; il nous
en assure dans la parabole du pharisien
et du publicain. ,

Les miracles d’un autre genre ne sont

(1) Math. VIL 22, 25,



¢ 210)
pas rares dans lavic intérieure. Sans parler
"des faveurs extraordinaires. que Dicu ac-
eorde a ces ames., il lear communique
souvent , surtout lorsqu’il les employe dang
la direction , la connoissance du secretde-s
eceurs , celle de P'avenir, un certain em-
pire sur les personnes qu’elles condaisent,
pour les délivrer de leurs tentations, pour
leur rendre la paix et la‘joie spirituelle, et
d’autres dons semblables qui. tiennent, évi-
demment da miraele. Conservons. précieu-
sement 'humilité dans I'usage de ees dons;,
qui ne regardent que la sanctification- du
prochain :gardens-nous bien de préiendve
nous faire respecter et considérer par-la;
ne nous en servons que selon les desseins
de Dieu ; n’y mélons point netre: esprit ,
comme il n’arrive que trep souvent. Par-
lons et agissons em ces. rencontres avec
simplicité , sans réflexion, sans retour sur .
nous-mémes,. comme de purs instrumens
dela grace; et ne faisens pas méme remar-
quer aux personnes les effets merveillenx
que Dieu opere en eux par notre moyen.
o qu il faut étrepur, desappropﬂc mort
4 soi- méme, pour exercer ainsi'la direc-



(211)
tion! Que de faux directeurs s’attribuent
ces gréces saus les avoir, sejettent par or-
gueil dans I'ilusion,, et y jettentles autres,
et décrient ce qu'il y a de plus saint dans le
ministére evangehque ! :

-4

CHAPITRE X XVEL

Reserve de Jésus- C/mst dans la man ifes-
tation de sa divinité.

Smt——

Crest une chose bien digne de remarque
que Jésus-Christ ne dit de lui-méme que
trés-rarement , et en des occasions déci-
sives qu'il est le fils de Dieu; et qu’il se
nomme presque partout le fils de’homme,
11 vouloit exercer la foi de ceux qui croi-
roient en lui, par le mélange de grandeur
et de bassesse , de puissance et de foiblesse
¢ui .paroissoit en sa personne. Ce qu'il dit
de sa divinité, que son pére ‘et lui ne sone
qu ‘un , qu'avant qu' Abraham fit fait, i
étort ; qu'il est en son-pére, et que son



(212)

pére est en lui, étoient autant d’énigmes
qui révoltoient ses ennemis, et qu’ils ne
pouvoient comprendre, parce qu'ils ne le
regardoient que des yeux dela chair. Il vou-
loit encore ,jusques dans la manifestation
de sa divinité, soutenirle personnage d’hu-
milité qu’il étoit venu faire sur la terre ; et
en donnant aux juifs,, par ses ccuvres et
par ses discours, des preuves plus que suf-

fisantes qu'il étoit Dieu, il ne se proposoit
~ pas moins d’abattre leur orgueil , et de
combatire les vaines, mais fausses idées
qui se formoient dans leur Messie. Enfin
il ne vouloit mettre aucun obstacle, en se¢
découvrant trop ouvertement, & 'accom-
plissement des prophéties touchant sa pas-
sion , ou il devoit étre condamné a mort
comme blasphémateur, pour avoir pris la
qualité de fils de Dieu.

Telles sont les raisons de ce mélange
de clarté et d’obscurité qui paroit dans ses
discours au sujet desa personne et de sa
_nature divine. Il prevoyon Pabus qu’en fe-
roient dans la suite les herellques » et que
cette mysterleuse économie lui cofiteroit
la vie. Mais il n’en fut pas moins reserve



( 213)

en parlant de soi, ne se manifestant pour
ce qu’il étoit qu’a ses apétres, et a quel-
.ques ames choisies. Encore leur recom-
mandoit-il le secret. Lorsque Pierre lui eut
dit : Pous étes le Christ, le fils du Dieu
vivant, il lui défendit, et aux autres disci-
ples de dire & personne qu’il étoit Jésus
le Christ, ou le Messie. Et comme pour
contrebalancer dans leur esprit la haute
idée qu'ils avoient de lui, il leur prédit au
méme moment tout ce qu’il auroit a souf-
frir de tourmens et d'opprobres de la part

des juifs. (1)
Dans sa transfiguration, oh il découvrit
a Pierre, Jacques et Jean la gloire de son
" corps, ou ils virent Moise et Elie qui s’en-
tretenoient avec lui; et de quoi? De sa
mort violente, qui devoit arriver & Jéru-
salem; ou le Pere éternel lui renditde nou-
veau témoignage 'appelant son fils bien-
aimé, et ordonnant de I'écouter : en des-
- cendant avec eux de lamontagne ou s'étoit
passée cette ravissante merveille, il leur
intima Yordre de ne point parler de cette

(1) Math, XVI_;_ 20, 21,



(=214)
yision, jusqu’a ce que lg fils de ’homme
“fiit ressuscité.d’entre les.morts ; et dansla
suite du méme discours, il leur annonce
qu'il sera traité des juifs .comme Pavoit été
Jean-Baptiste. Observez comme il s’atla-
che a afloiblir 'impression qu’une telle vi-
sion avoitdd faire sur eux. Son:pére Lavoit
nommé son fils bien-aimé ; il ne se donne
que la qualité de fils de ’homme ; ce:corps
qu’il leur avoit paru plus eclatant que le
soleil , il leur déclare qu’il sera sous I’em-
pire de la mart. Enfin il leur impose le si-
lence le plus rigourcux , méme a I'égard
des aufres apémes;'jusqu’aprés sa résur-
rection, sur la faveur qu’il vxent de leur
faire.. .
- Les démons qu’il chasson des possédés ;
lappeloxent le fils de Dieu, le fils du Trés-
Haut; il ne le souffre point, .et'les oblige
a s¢ taire. Soit qu'ils parlassent ainsi d’eux-
mémes , soit qu'une force supérieure les y
contraignit, il ne veut point qu’ils publient -
ce qu’il est; quelque glorieux que flt pour
lui le 4émoignage que ces esprits de 1éne-
bres rendoient a la vérité. Pour tout dire
en un mot l'évangile alteste -que .Jésus-



(215)

Christ n’a parlé en public de sa divinité,
que-quand cela étoit nécessaire, ‘qu’il I'a
fait alors avec la plus grande réserve;; que
hars de:la il 'a tenue cachée, et qu’il sem-
bloit se complaire a parler de son: hunia-
nité, chérissant et nous rendant cher ce
quil a dalgne éire pour nous.

“Dieuinspire la méme.conduite.aux Ames
qu'il distingue par les plus hautes faveurs;
et il exige d’elles en ce point, autant et
plus qu’en aucun autre une fidele imitation -
de Jésus-Christ : il ne leur permet point
de parler des graces qu’il learfaita d’antres
gu’aux directeurs de leur.conscience , afin
qu’ils puissent les guider plus sirement.
Le prétexte de la gloire de Dieu et de I'é-
dification du prochain dont on s’autorise
quelquefois pour faire de semblables con-
fidences, est vain, suspect, ctl’'on deit s’en
défier. L’humilité en est blessée; et il faut
ménager celle vertu comme la prunelle
de I'eil. Clest elle qui glorifie véritable-
ment Dieu, et qui édific le prochain..De
nous-mémes nous devons squhaiter que les
faveurs que nous avons regues du diel ,
dcmeurem ensevelies dans un _profondvsc-



( 216 )
cret ; loin d’en parler, nous ne devons pas
méme y penser ; mais les oublier si-tét

_qu’elles sont passées , et que nous en avons
rendu compte. §'il importe 4 la gloire de
Dieu que ces choses vieninent a la connois-
sance des hommes, laissons-lui en le soin;
il le fera en son temps, sans aucun danger
pour nous ;il nous ouvrira la bouche, quel-
que résolus que nous soyons de la tenir
fermée ; il se servira de ceux qui ont au-
" torité sur nous pour nous obliger malgré
nos répugnances a prendre la plume, et 2
confier au papier le détail de notre inté-
rieur; ou il le fera écrire par d’autres & qui
nous Paurons confié de vive voix. Mais ce
n’est point au commencement , ni méme
dans le progres de la vie spmtuelle qu’il
permet ces sortes de manifestations. Ce:
n’estguéres qu'ala fin, lorsqu’on est présde
lamort; encore souvent veut-il que cela ne
soit publié qu’aprés notre mort. Parlons
donc plus volontiers de ce qui peut nous ra-
baisser, que de cequi peut nous élever dans
l’esprit des autres. Ou plutét ne disons
rien de ce qm regarde notre intérieur,
et n'en laissons rien soupgonner, L’humi-




(217)

lité qui se produit n’est.d’ordinaire qu’uné

vanité déguisée. Le plus parfait et le plus
_stir est de se taire, et de ne point faire

songer asoi. Aimez a étre ignoré , et réputé
- pour rien, dit 'auteur de I'Imitation. Ce
- doit étre lamaxime favorite des mesi mle-

rieures.

~

CHAPITRE XXVIIL

- Conduite de Jésus-Christ & Pégard de
ses Apdtres.

OUOlQUB nous ayons peu de détail sur la
maniére dont Jésus-Christ vivoit avec ses
apbtres ; le pen que nous en savons suffit
pour nous en donner une juste idée. Ils
avoient tout quitté pour le suivre; mais
qu’avoient-ils trouvé en s’attachant i sa
personne ? L'indigence , les courses con-
tinuelles et fatigantes , beaucoup de tra-
vail, peu de repos, du mépris, de I'envie,
des calomnies. Que leur promettoit-il dang
Bk T 10



_ ( 218)
Javie présente pour Pavenir? Des pleurs ,
des croix de toute espéce , et des persécu-
tions semblables aux siennes, 11 vouloit

“qu'ils ne tinssent 4 lai que par des motifs

surnaturels, qu ils n’atttndissent de lui au-
cun avantage humain, et qu'ils'ne comp-
tassent que sur les biens du ciel. Ainsi il
exigea d’eux le plus parfait détachement ;
et un renoncement ahsolu aux espérances
de la terre.

~.Cependant, imbus qu'ils étoient des pré-
jugés de la nation, ils croyoient comme les
autres, que le Messie seroit un grand con-
quérant , que son royaume seroit de ce
monde ; et ils s'en dlspulment entre eux
les premiéres places. On le voit par la de-

mande des enfans de Zébédée. Les autres

en concurent de lajalousie, et del indigna-
aion : preuve que_ leur coeur n’étoit pas non
iplus .exempt ‘d’ambition. Jésus-Christ ne
,neghgea rien-pour les détromper sur ce
point, Cest pour cela qu ‘il leur predlt si

. souvem sa mort 1guomlmeuse. A la verue

il ajoutoit qu'il resusciteroit le -troisieme
jour, dans. la vue de soutenir leur foi. Mais
ils ne comprenoient rien a ce discours ; et




(219) |
ils n’en fondoient pas moins sur celle ré-
‘surrection leur grossiére et chimérique
-prétention. Leur illusion duroit encore an
moment qu’il alloit se séparer d’eux pour
monteraucieil ; puisqu’ils lui demandérent
alorss'il rétabliroit en ce tempsle royaume
‘@Israél, en affranchissant les juifs du joug
‘des Romains.

Que ne dit pomt avoir 4 souffrir Jésus-
Christ de ces esprits si grossiers , etsi pett
familiarisés avec les choses spirituelles.!
il les traita néanmoins toujours avec dou-
‘ceur et avec bonté, ne se rebutant pomt
de ce quil ne p0uvoxt parvenir a les gué-
‘rir de leurs préjugés. 1l.savoit que ce mo-
ment viendroit, et il Pattendoit patiem-
~ment. Comme sa grace avoit un temps
marque pour agu' sur leurs cceurs, elle en
avoit un aussi, non pour .exercer sa vertu
‘4 leur sujet, mais pour nous. apprendre
‘en pareille occasion a exercer la nétre.
-1l ne leur épargna donc pas les instruc-
‘tions , quoiqu’il ne recueillit alors aucun
fruit de ses lecons, et qu'il prévit qu'elles
-ne produroient rien. Lorsqu’ils lui parlent
‘d’occuper les premicrs rangs dans som

v



( 220)

royaume, il leur propose le calice d’humi-
liation qu'il devoit boire. Lorsqu'ils dispu-
tent entre eux qui étoitle plus grand , c’est-
a-dire le plus en faveur aupres de lui; il
appelle un enfant, le met au milien d’eux,
et leur dit que celui qui s’abaissera comme
cet enfant , sera le plus grand dans le -
royaume des cicux. En toute rencontre il
leur préche I'hamilité, et leur en donne
®en sa personne les exemples les plus frap-
pans. - _

11 Jeur expliquoit en particulier le sens
des paraboles dont il se servoit en parlant
au peuple; et s'il leur reprocha quelquefois
leur peud’intelligence, ce n’est point pour
les piquer, ni pour leur marquer qu’il en
étoit choqué lui-méme , mais pour élever
Yeur esprit , et les rendre plus attentifs. Sa
condescendance aleur égard étoit extréme;
et elle nous paroit inconcevable , quand
on pense quel maitre il étoit, et aquels dis-
ciples il avoit & faire. Combien ne dit-il
Ppas se rappelisser, pour se mettre a leur
portée ? Que de questions n’elit-il pas a
essuyer de leur part, vu la liberté qu’ ‘il leur
donnoit de lui proposer leurs pensées , et



(221 )

la familiarité dont il en usoit avec eux ?
Que de ménagemens , pour ne pas les of-
fenser et les décourager ! quelle censtance
i leur redire cent fois les mémes choses ,
que souvent ils n’entendoient pas plus la -
derniére fois qu’a la premiére ! avecquelle -
force il prend leur parti,lorsque ses enne-
mis les accusent injustement devant lui!
il n’avoitrien de réservé pour eux. Tout
ce que j’ai appris de mon pere, leur dit-il
je vous l'ai fait connoitre, Il les appelle ses -
amis , ses’ chers enfans, et leur parle en
toute occasion, mais surtout dans le dis-
cours apres la céne, avec une effusion de
cceur admirable. O prodige de bonté et
d’humilité dans un Homme-Dieu.

Une fois seulement il dit une parole dure
& Pierre, appelant Satan, et ajoutant qu'il
lui étoit un sujet de scandale ; qu'il n’avoit
point de godt pour les choses de Dieu,
mais pour celles de la terre. C’est que cet
apétre, dans le moment méme ou inspiré
de Dieu il avoit confessé hautement que
Jésus étoit le Christ, le fils-du Dieuvivant,
g'étoit scandalisé de la prédiction de sa pas- -
sion , et Payant tiré & part lui en avoit fait



i
x

( 222)
des reproches , comme d’'une chose tont-
a-fait indigue de lui. 1l vouloit redresser
ce ztle peu éclairé , et cette affection mal
entendue pour sa personne; et faire sentir
a Picrre combien il répondoit mal 4 la

grande’ grace qu’il venoit de recevoir du

pere céleste, retombant dans le sens hu-
main, apres s'étre élevé au-dessus de la
chair et du sang pour croire et‘pubher sa
divinité.

Vous qui étes appelés ala conduite spm-

- 1uelle des dmes, étudiez spécialement cette.

partie delavie de Jésus-Christ; n’en perdez.
pas un trait, et faites-vous en continuelle.,
ment l'application. La supériorité que vous.
dounne votre ministere sur les personnes
que vous dirigez, n’est aprés tout qu'un
écoulement de l'autorité méme de Jésus-
Christ, le maitre, le directeur par excel-
Ience;la source et la plénitude de cette au-
10rité étoient en lui. Réfléchissez profon-
dément sur la maniére douce , charitable ,
condescendante , humble , sage et discrete -
dans sa fermeté, dont il a exercé la sienne;
et demandez-lui la grice d’exercer ainsi la

~ votre. Plus vous avez de lumiére sur la na-



( 223 )

ture et les caracteres de la sainteté chré-
tiennc; plusvous y avez fait de progrés;
plus il vous est aisé de remarquer les dé-
fauts et les idées grossieres et charnelles de
ceux que Dieu vous adresse, et plus vous
devez en étre choqués. Mais vos lumicres,
volre sainteté peuvent-elles entrer en com-
paraison avec celles de Jésus-Christ ? Mé-
nagez les Ames dans leurs défauts et Icurs
imperfections, commele Sauveuraménagé
ses ap6tres ; supportez-les comme il les a
supportés; redressez-les, éclairez-les , sans
vous rebuter, si elles ncvous comprennent
pas bien, si elles ne se corrigent pas, Vous
avez du ztle pour leur perfection ; vous
vous impatientez , vous vous désolez de ce
quelles .n’avancent pas. Votre zele n'est
qu'une étincelle du feu qui dévoroit le coeur -
de Jésus-Christ; i1 désiroit avecuneardeur
inexprimable I'avancement de ses apotres;
s’est-il impatienté, s’est-il chagriné du peu
de fruit de'ses instructions; il a préparé et
atlendu le moment de la grice; préparez-
le et attendez-le paisiblément comme lui.

Quel art surnaturel , quelle sagesse di-
vine , quelle patience a toute épreuve ne



(224)
faut-il pas pour tempérer la fermeté parla -
condescendance, et 'amertume de la ré-

,primande par les douleurs de la charité;

pour reprendre etsupportera propos ; pour

excuser les foiblesses sans les autoriser ;

pour savoir se proportionner, se rappe-

tisser, devenir enfantavecles enfans; pour

mesurer les lecons sur la capacité; pour ne -
rien précipiter , et ne point prévenir la

grace mais la seconder, et agir de concert

avec elle, pour dévorer toutes les peines y
tous les ennuis et les dégotits auaches ala

direction !

1l ne faut pas penser & y réussir, tant
qu’on écoutera le propre gsprit, tant qu'on
se livrera 4 son. caractére, tant qu'on ne
sera pas tout--fait résolu de se renoncer ,
de s’oublier , de’mourir entierement a soi-
méme. Ce n’est rien que d’étre dégagé de
toute vue basse et intéressée , d’étre au-
dessus de Pambition et de lavaine gloire,
de fouler aux pieds le respect humain , et

~ de ne faire aucune accepuon de personnes.

Si vous ne travaillez pas a vous revélir de
Jesus-Chnst si ce n’estpas Jésus- ‘Christ .
qui vous gouverne en lout ; si vous né-



(225
‘gligez une scule des vertus dont Jésus-
Christ vous a donné P'exemple ; dans la
conduite qu’il a suivie 4 I'égard de ses ap6-
tres : vous ne serez qu’un directeur imp'u'-
fait. On_ nensengne pas a autrui les voies
de la sainteté , si lon 1’ y marche soi-

méme; ¢t si l’on n’y est pas memedeja bien
avance. '

Pour vous, qui cherchez un gmde tel
que je viens de le dépcindre , vous n’étes
pas en état de le choisir. Adressez-vous
pourcela a Jésus-Christ, et demandez-lui
un homme selon son cceur. 11 vous le don-
nera, si vous désirez sincercment d’éire
exaucé, et il y joindra une assurance inté- ..
rieure dont vous ne i)ourrez douter. 1l ne
vous restera plus apres cela qu ’a lui ouvrir
votre cceur sans réserve , qu'a” Pécouter et
lui obéir. Si vous croyez apercevoir en lui
quelque défauts, (car quel saint n’a pas
ses imperfections , et ou paroissent-elles
plus 2 découvert que dans la direction ? )
Croyez ou qu’il ne les remarque pas, ou
qu'il en gémit, et qu’il travaille 2 les cor-
riger. Supportez-les donc comme un exer-
cice pour votre vertu ; et que cela n’affoi-

. . ' 10%



, ( 226 )
blisse en rien la confiance et l'obéissance
que vous lui devez.

N N IS 0 NN ) R 0 0 R 0 0 O A
sy

B

CHAPITRE XXIX.

Vie commune de Jésus- Christ,

- .
-

Usx des choses les plus admirables en
Jésus-Christ, et les plus contraires i nos
idées , C’est la vie commune qu’il a menée ;
et qui étant du choix méme d’'un Dieu, est
évidemment la plus parfaite. Nous ne con-
sidérons gueres la sainteté que parce
quelle a d’extérieur, de frappanl , dex-
traordinaire. Nous avons peme a croire
qu'un homme soit saint, a4 moins quil
n'élonne notre imagination par sa vie so-
litaire , ses jenes, ses veilles, ses aus-
1érités. Les juifs pensaient ainsi; ect lors-
qu'ils virent Jean sortir du désert, vétu
d’un cilice de poil de chameau , ne vivant
que de miel sauvage et de sauterelles , cet
appareil de pénitence le leur fit prendre



(227)
aisément pour un prophete ; et ils étoient
tout disposés & le reconnoitre pour le
Messie.

Tel est notre jugement sur la sainteté ;
dont ce qui en paroit au-dehors est & la
vérité une marque , mais une marque
équivoque. On peut mener une Vie singu-
liere par Paustérité, ct ne pas éire un
saint; et sans mener une parcille vie, on
- peut étre un grand saint. Ce qu’il y a de
solide et d’éminent dans la sainteté est
renfermé au-dedans ; Dieu seul le voit et
cn juge ; les hommes n’en apercoivent
ricn; ils n'en peuvent juger que par con-
jecture ; et méme ils sontla plapart hors
d’état d’en juger. Clest ainsi que les juifs
se méprirent au sujet de Jésus-Christ; et
que ne voyant rien dans sa vie quile dis-
tinguil du commun des hommes , ils ne
purent se résoudre a croire quil fat le
Messie, le fils de Dieu. '

11 avoit exercé pendant trente ans un vil
métier ; caché dans une boulique, vivant
da travail de ses mains, et ne donnant
aucun signe de ce qu il étoit. A la vérité’
avant que de se’ produhe en public, il



- ( 228) .
avait fait un jeine extraordinaire de qua-
rante jours; mais c'était dans le désert ;
et personne n'en avait rien su. Lorsqu’il
‘commenca i précher , on vit un homme
vétu simplement et pauvrement, mais sans
affectation. Il se nourrissoit treés-frugale-
ment lui et sesdisciples; mais il ne jetinoit
point; les pharisiens a cet égard empor-
toient sur lui ; et les disciples de Jean en
furent étonnés et comme scandalisés ,
jusqu’a lui en demander la raison. 1l ne
refusoit point de se trouver i la table des
riches , soit pharisiens, soit publicains,
lorsquil y étoit invité; il y mangeoit et
buvait, sans se faire remarquer en rien. 11
ne se distinguoit pas mnon plus par de
longues pritres, comme les pharisiens ,
auxquels il en fait le reproche; etil prati-
quoit le premier, ce qu’il recommande
lui-méme , de prier en secret. Il s¢ laissait
-aborder indifféremment de tout le monde;
son air, sa démarche, son entreticn, toute
sa personne enfin ne présentoit rien que

~desimple, et §'il se faisoit suivre et res-
~ pecter, ce n'était point du tout par son

extérieur.



(229 )
" Celte vie unie étoit conforme 4 son es-
prit dhumilité ; elle servoit comme de
voile 4 sa sainteté ; elle éloit une matiere
d’exercice pour la foi. de ceux qui croi-
roient en lui; elle leur étoit aussi une
lecon trés-instructive , qui leur apprenoit
a distinguer les vrais et les faux justes, et
a ne pas se laisser surprendre par l'exté-
ricur; elle condamnoit et confondoit I'or-
gueil et 'hypocrisie de ses ennemis, qui
en imposoient au public par de vaines ap-
parences de piété, tandis que leur cceur
étoit livré aux passions les plus basses ct
les plus criminelles. ‘
En matiere de sainteté, chacun doit
suivre son attrait, et le genre de vic out
Dieu l'appelle. Il faut bien se garder de -
condamner dans quelques saints les péni-
tences et les austérités prodigieuses que la
grace leur a fait pratiquer. Mais premiere-
ment il ne faut pas trop admirer ces pieux
exces , ni s’en laisser trop frapper llmagx-
nation , ni se proposer de les imiter , ni
croire qu'on nesera saint qu'autant qu ‘on
lesimitera. Secondement , soit quon prati-
. que ou non degrandes mortifications cor-

.« -



( 230 )

porelles, c’est aux vertus intérieures qu'on
doit principalement s’attacher: parce quel- -
les sont Pessentiel de la sainteté, et gque le
resten’en est qu'un accessoire, qui peul en
étreséparé, sans nuireau fonds. Troisieme-
ment, autant que la chose dépend de nous,
nous devons préférer la vie commune a
toute autre, afin d'imiter de plus pres J ésus-
Christ , de nous conserver'dans 'humilité,
de nous éloigner davantage de T'orguecil
qui aime la singularité , de rendre la vertu
aimable au prochain, au lieu de le rebuter
en la lui présentant sous une forme et des
dehors presque impraticables.

La vie commune est nommée ainsi,
parce qu’elle est dans Pordre commun de
la Providence, parce qu’elle est compa-
tible avec tous les étals qui partagentla
société. Elle neuge ni de grandes forces
de corps, ni des secours extraordinaires
de Dieu, niqu'on se sépare enticrement
du monde , et qu'on s’aille enfermer dans
un cloitre,, ou cacher dans un désert. La
vie commune s'allic merveilleusement
avec l'esprit d’oraison , le recueillement
habituel, le détachement des choses créées,



(231)

Punion avec Dieu, la charité envers le
prochain ,; les plus sublimes vertus du
christianisme; et elle a 'avantage de nous
soustraire 3 la louange des hommes, et
aux lentations de notre propre vanilé. En
général les dmes intéricures sont pour la
vie commune; elles ne s’en écartent pas
volontiers; clles ne craignent rien tant que
de se dnstmguer au-dehors en quoi que ce
soit; et si Dieu veut d’elles quelque chose
d’extraordinaire , elles le dérobent avec
le plus grand soin & ]a connoissance des
autres. :

RNV W NN ) () i A S P ) P P AR P i )

CHAPITRE XXX.'

Accueil que Jésus-Christ fait aux
pécheurs.

Jisvs - Cumisr étoit la sainteté ‘méme.
Conmme Dieu il avoit une aversion infinie
pour le péché ; comme homme il étoit
impeccable;; et il haissoit le péché de toute
lahaine que Dicu pourvoit lm communiquer.



(252 ) |

' Cependant nous voyons dans I'évangile
qu’il traite les pécheurs avec une bonté qui
nous étonne, et méme nous scandalisc.
Mais mections-nous , comme nous le de-
vons , & la place de ces pécheurs; et nous
sentirons le besoin que nous avons qu’il en
usc de méme avec nous ; et nolre scandale
disparoitra ; et nous aurons plas de com=
passion et d’indulgence pour les fautes
d’autrui. , : 7

~ Pour bien entrer dans les sentimens de
Jésus-Christ , et pour nous justifier plei-
nement sa’conduite & cet égard, s’il éioit
nécessaire : distinguons deux sortes de pé-
cheurs , les pécheurs de foiblesse , et les
pécheurs de malice. Les premiers sont ceux
qui tombent dans le péché, ou par les suites
d’une mauvaise éducation, ou entrainé par
la violence de leurs passions , ou engagés
et séduits par les circonstances , ou sub-
jugués par Pempire de I'habitude ; qui ne
réfléchissent presque pas sur le mal qu’ils
commettent, ou qui le condamnent lors-
qu'ils y réfléchissent ; qui se le reprochent
intérieurement ; qui ne cherchent point a
Yexcuser ; qui voudroient ne I'avoir pas



(233)

commis , et ne les plus commettre ; mais
qui n’ont pas la forcade s’en retirer. Les
seconds sont ceux qui méditent , qui pré-
parent le péché daus leur ceeur ; qui en
ménagent les occasions , ou qui les saisis-
sent avec joie , lorsqu'ils les rencontrent ;
qui les commettent avec une pleine ré-
flexion ; qui en étouffent les remords ;
qui tachent de se le justifler, ou d’en dimi-
nuer le plus qu’ils peuvent la griéveté; qui
g’aveuglent , qui s’obstinent , qui s’endur-
cissent. Jésus-Christ qui connoissoit inli-
mement les dispositions des uns et des au-
tres,a fait un accueil favorable aux pre-
miers ; non seulement il les souffroit i sa
suite ; mais il les attiroit 4 lui;il conversoit
et mangeoit avec eux ; il 'invitoit méme &
loger chez eux , comme il fit pour Zachée.
Mais on ne voit nulle part dans 'évangile
qu’il ait ainsi traité les seconds ; non qu’il
ne leur portat une sincére compassion ;
mais parce qu'ils résistoient opiniAtrement
a la grice, et qu'ils fermoient volontaire-
ment les yeux 4 la lumiére. '

Diailleurs, pourquoi le fils de Dieu étoit-
il venu surla terre? Etoit-ce poury exercer



(234)
un jugement contreles pécheurs?Il déclare
lui-méme que mon; mais qu’il est venu
chercher et sauver ce qui étoit perdu.’
Comme on lui reprochoit de manger avec
les publicains et les pécheurs : il répond
que le médecin n’est pas nécessaire a ceux
qui se portent bien, mais aux malades. 1l
renvoye ses contradicteurs i cctte parolede
Dieu dans uri prophete: cest la niiséricorde
que je veux, et non le sacrifice. Qu'enfin
il nest pas.venu appeler les justes , cest-
a-dire ceux qui, comme les pharisiens, se
croyoient tels , mais les pécheurs. (1) Que
devoit faire pendant le cours de ses prédi-
cations celui quiéioit descendu du ciel pour
racheter le monde plongé dans toutes sortes
de crimes? ne falloit-il pas qu’il annongat
dans ses discours, et qu’il manifestat dans
sa conduite les grandes miséricordes du
Seigneur ? Convertir les hommes et les ra-
mener a sonpére, n’étoit-ce pas uneceuvre
digne de lui? Et pour les cox_w'ertir, ne
devoit-il pas se montrer d'un facile acces ,
gaguner leur confiance, et seconder par ses

(1) Math. IXT 11. 12, 13,



C(a35)

démonstalions extérieures I'action secréte
de sagrice sur leursceeurs? Ce qu'il expri-
moit au-dehors 1epondont a ce qu'il faisoit
au-dedans;etilavoit déja pardonné comme
Dieu, le péché qu’il déclaroit rémis comme
homme. Hélas ou1 en serions-nous,si Jésus-
Christ n’avoit pas conservé dans le ciel,
les mémes sentimens qu'il a fait paroitre
sur la terre ? Que ceux qui malgré lui veu-
lent absolument périr, périssent. Mais ren-
dons-lui graces de ce qu'i} sauve ceux qui
répondent au désir ardent qu’il a de les
sauver. B _

. I nous faut joindre comme Jésus-Christ,
le zéle contre le péché avec la compassion
pour le péchour. Nous aurons cette com-
__passion, si nous sommes humbles, si nous
connoissons notre foiblesse et notre incli-
nation_au mal ; si nous sommes intime-
ment convaincus qu’il n’est point de péché
dont nous soyons capables, et que si nous
sommes exempts de grands crimes , c’est
‘que Dieu nous en a préservés. Quand on
est bien pénéiré de cetle vérité, on regarde
les pécheurs avec d’autres yeux;ona pitié
d’eux par retour sur soi-méme., et Pon



( 236 )

implore en leur faveur la miséricorde di-
vine qu’on a éprouvée, soit pour sortir des
mémes égaremens , soit pour me pas y
tomber. A

Je tiens pour un des points les plus im-
portans de la morale chrétienne cette dis-
position d’esprit & I'égard des pécheurs ,

‘laquelle est un des effets de la charité etde

Phumiliié. Elle n’est pas commune dans les

‘4mes qui ont menés une vie innocente, a

moins quelles ne soient intérieures. Celles-_
ci se connoissant clles-mémes , savent de
quoi elles sont capables cn fait de mal, et
qu’elles sontredevables 4 Dieu du bien qui
est en clles. Pour les autres , qui n’ont ]a-
mais approfondi leur misére-, et qui attri-
buent en grande partie leurs vertus a elles-
mémes , & leur industrie , a leurs efforts, a
leurfidélité: elles n’ont pas les mémes senti=
mens de compassion pour les pécheurs ,
se croyant fort éloignées de pouvoir leur
ressembler. _

Mais la compassion générale pour les
pecheurs n’empéche pas le discernement
qu'on doit faire dans la maniére de les trai-
ter; et ceci regarde ceux qui sont chargés.



“(2%7)

-de la conduite des dnies. Ménagez, soutes
.nez, fortifiez ceux qui ne tombent que par
foiblesse, en qui vous remarquez de ladroi-
ture, de la confusion de leurs fautes et un
cgritain désir de s’amander. Faites en sorte
-qu'ils vous abordent avec confiance, qu'ils
n’ayent nulle peine%\ vous Ouvrirleur eceur,
et qu’ils se retirent toujours content- de
vous. Ce n'est pas qu'il faille les flatter , en-
core moins diminuer l'idée qu’ils ont de la
grieveté de leurs fautes ; mais ils ont be~
soin de consolation et d’encouragement,
Quant aux pécheurs de malice, ils ne mé-
ritent pas les mémes ménagemens; et ils
en abuseroient. L'esprit de Jésus-Christ ,
si vous le consultez, vous apprendra a dis-
cerner dans les fautes ce qui est de fra-
-gilité, et ce qui est de maliguité, et les re.
.gles de conduite que vous avez i suivre a
P’égard des uns et des autres.

Mais puisque Jésus-Christ met une si
grande différence ‘entre pécheurs et pé-
cheurs, et §'il regarde surtout au principe
-d’ol1 partent les fautes : soyez vous-mémes
inexorable:a votre égard sur celles qui ont
Jeur source dans une mayvaise volonté; ne

1



( 258')"
-prenez pas tant' garde si elles sont grandes
ou petites en elles-mémes ; elles sont tou-
-jours de conséquence, etelles peuvent vous
mener loin , lorsqu’il y entre de la réflexion
ct du propos délibéré. Ne vous les pardag- -
ncz pas, car ce sont celles que Jésus-Christ
‘pardonne le moins, et qui nuisent le plus
a votre progres spirituel. ‘Ainsi une pa-
role peu charitable; dite avec malice sera
~souvent plus coupable qu’une parole of-
-fensante qui échappera‘dans un moment
de vivacité. Ainsi'une résistance formelle
a la grace dans une petite chose déplaira
-plus & Dieu, qu'une faute considérable ou
Ton sera 10mbé sans dessein. L'adultére et
JThomicide de David étoient tout autrement
-griefs ,que les deux désobéissances de Saiil.

-Ces péchés leur furent reprochés a I’'un et

a l'autre par deux prophétes; ils se recon-
nurent coupables I'un et autre, et dirent:
jai péché au Seigneur. Cependant David
-trouva grice devant Dieu; et Saiil fut re-
jeté sansretour. D’ou vient cela ? Cest que
le cceur del’un étoit droit et simple, et que
le cceur de Tautre ne Pétoit pas. Llarticle
des défauts et des péchés qui en sont la




‘ (239 )

_ suite, estun de ceux oit nous manquons
le plus de droitureet de simplicité, a cause
de notre orgueil et de notre amour~propre.
Examinons-nous de fort pres, et trés-séve-
rement la-dessus ; et prions Dieu de ne pas
permettre que nous nous passions rien qui

‘blesse tant soit peu son infinie sainteté.
Pour les miseres de pure fragilité, quand
‘nous croyons de bonne foi qu’elles sont
telles, ’humble aveu que nous en faisons,
le regret d’y étre tombés, et le désir sin-
cére de nous en corriger, nous en obtien-
nent aisément l¢ pardon , et nous n’en som-
mies pas moins agréables a Dieu, & qui rien
ne plait tant qu'nn cceur contrit e1 humilié
‘de ses fautes.

CHAPITRE XXXI

‘Conduite contraire des Pharisiens.

S—
Al

Liwomsre Jésus ,lejuste, lesaint par excel-
lence, et d’autant plus-humble,-qu’il étoit
plus juste et plus saint, conversoit volon-



(240)
tiers avec les pécheurs; et il étoit bien éloi-
gné de penser que ni sa sainteté, ni sa ré-
putation pussent souffrir d'un commerce
qui n’avoit pour objet que leur conversion,
Les plus grands saints, ceux surtout qui
ont été consacrés au ministére aposlolique,
s¢ sont faitun devoir et une gloire de Pimi-
ter en cela. Ils ont eu des contradicteurs
de leur vivant;ils s’y attendoient; Jésus en
avoit eu avant eux. Les pharisiens super-
bes, qui se donnoient pour jpstes, parce
qu'ils observoient scrupuleusement lalettre
.de la loi, tandis qir’ils en méconnoissoient
et en v10101em Tesprit; les pharisiens se
tenoient -séparés du peuple, comme leur
nom méme le signifie, pour ne point “se
souiller, et pour-conserver leur j ]usuce pré-
tendue dans sa pureté et son intégrité, 1ls
étoient de ces hommes dont parle Isaie,
qui disent : Retirez-vous de moi, ne m’ap-
prochespas , parce que vous étes impur.(1)
Us parloient avec le dernier mépris de ceux
qui suivoient Jésus-Christ, les traitant de
populace ignorante dans la loi; et mau-

© (1) Isai. LXY, 5.



‘(241)
dite. (1) Ils.disoient a I'aveugle né qui ren=
doit témoignage au Sauveur : Tunr'es que
péché depuis ta naissance, et tu te méles
de nous enseigner? (2) Est-il étonnant que
des hommes si orgueilleux et si hypocrites
ne pussent pardonner & Jésus-Christ une '
conduite qui condamnoit si’ hautement la
leur, qu’ils’Jui reprochassent comme un
“crime de manger avec les pubhcams et les
pécheurs; quiils en fissent un motif pour
luirefuser la quallle de prophéte: qumque
leur propre expérience les et convaincus
si souvent qu’il lisoit dansleurs plus secrétes
pensées? Sicet homme étoit prophéte,disoit
un d’eux, & sauroit sans doute quelle est
cette femme qui le touche,, etque c'est une
pécheresse. (3) Jésus savoit quelle Pavoit
é1é, et que dans le cceur elle ne Pétoit plus.
1l le fit bienvoir par sa réponse a ce qui se
passondans le cceur de Simon le phanslen.
Ce fut sur la connoissance qu’ils avoient de
son indulgence envers les pécheurs, qu’ils
lui amenerent la femme surprise en adul-

(1) Joan. VIL 49, — (2) Ibid IX. 34 — (3) Luc.:
VIL 39. ) =

I. o : - IX




( 242 )

tére, dans espérance de le meltre en con-
tradictionaveclaloi, qhi pronongoitla peine
de mort contre ce crime. Mais Jésus qui
connoissoil leur malice, les confondit en
, les rappelant leur propre conscience. Que
" celui'dentre vous qui est sans péché , leur
dit-il, hu jotte la premzere pierre. (1) Et
aprés qu'ils se furent retirés, il pardonna
a cette femme , dont il voyoit 'humiliation
et le repenur lui enjoignant de ne plus
pecher a l'avenir.

1l n’appartenoit sans doute qu’é un Dieu-
Homme de remettre ainsi lés péchés; il
avoit prouvé par des miracles faits i ce des-
sein’ qu'il-avoil ¢ce pouvoir; et il n’en usoit
qu’aprésavoir mis lui-mémedaus les cceurs
les dispositions nécessaires. D’ailleurs 1l
étoit d?gne de Dieu de faire grace a des
4mes qui se repentoient par un motif d'a-
mour de l'avoir offensé; et rien n’est plus
* conforme a sa bonté que cette sentence du
Sauveur au sujet de la pécheresse publi-
que : Beaucoup de péchés lui sont remis,
parce gi’elle a beaucoup aimé. Les phari-

(1) Joun. VUL 7



(243)
siens ne pouvoient nier aucune de ees vé-
rités, ni de ces faits. Qu’est-ce-donc qui les
blessoient dans laconduite de Jésus-Christ?
Sabontéméme. Etque blessoit-clle en eux?
Leur orgueil dur et impitayable, leur sé-
vérité - affectée par un principe de vaine
gloire et d'intérét. 1ls p’aspiroient qu’ala
réputation et aux avantages humains de la
sainteté: vrais sépulcres blanchis, remplis
. d'ossemens et de pourriture. . :
L’esprit des pharisiens n’est pas mort
avec cux; il s’est introduit dans le christia-
nisme; et sans parler ici des hérétiques an-
cicns et modernes, qui se sont séparés de
Péglise par orgueil,, et qui, pour accréditer
leurs erreurs, sc sont érigés en réforma-
teurs des abus: je crois pouvoir avancer
que, parml les catholiques eux-mémes, et
parmi les personnes hautement déclarées
pour la pi¢ié, quiconque se gouverne par
le propre esprit dans le service de Dieu, et
dans le jugement qu'il porte des choses de
Dieu, est plus ou moins infecté du levain
pharisaique. En un mot, le propre esprit,
enfant de Porgueil , est la méme chose que
Yesprit pharisaique. Je sais bien qu'il y a



(244 )

une faussé douceur, une fausse indulgence,
une fausse compassion pour les pécheurs;
mais ce n’est pas orgueil pour 'ordinaire
‘qui en est le principe; c’est plutét une cer-
taine molesse de caractére, une bonté
d’4me mal entendue et poussée trop loin;
c’est encore parce qu'on. est trop indulgent
pour soi-méme, et qu'on est porté a présu-
mer dela miséricorde divine. Mais en con--
- damnant et en évitant cet exces, il ne faut -
pas tomber dans l'autre, et Pautoriser. Si
ce second exces, qui dans le fait n’aboutit
pas moins au relachement que le premier,
et méme a un plus grand relachement,
n’étoit pas incomparablement plus dange-
reux, Jésus-Christ ne se seroit pas élevé
contre avec tgnt de force, quoiqu’il prévit
qu’il en seroit la victime. :

Il n’est pas aisé de tenir le m:heu, a
mpins qudon ne s¢ conduise par rapport a -
soi et par rapport aux autres par Iesprit
de Jésus-Christ, et qu'on ne soit un hom-.
me intérieur. Les caractéres sont différens
et sil'on v’y prend garde, on est exposé a
‘prendre la morale chrétienne chacun sui-
vant son caractere, Elle aun cGLé qui sem-

.

RN



(245)

ble autoriser la sévérité; ellc en a un autre
qm paroft faveriser I'indulgence ;-et il est
vrai que la diserétion et la prudence chré-
tienne consistent 2 accorder ces deux con-
traites, sans trop donner a 'un au préju-
dice de V'autre. Mais qu’elle est rare cette
discrétion , tant pour soi que pour autrui !
C’est™un pur don de Dieu; et je ne pense
pas qu’il le fasse a d’autres quaux dmes

mtéffeuress
“Sile caractere seul faisoit pencher d’'un
c6té ou d’un autre, et que d’ailleurs on et
" des vues pures et une iimtention droite, le
mal n’iroit pas bién loin, et ne scroit pas
sans remede. 1l y a eu des saints un peu
trop sévéres envers cux-mémes et envers
les autres; il y en a eu d’autres qui peut-
étre ont été trop indulgens, mais plutét
pour autrui que pour eux-mémes. Leur cas
ractere le y portoit; et I'on peut dire qu'en
cela ils n’ont pas suivis d’assez prés les uns
et les autres Pesprit de Dieu. Mais ni leur
sainteté, ni méme celle d’autrui n’en a pas
beaucoup souffert. C'est autre chose quand
le propre esprit se méle au caractére. Alors
Porgueil ou 'amour-propre suggerent de



( 246 ).

faux principes de morale, et un plan de
conduite que l'on suit, tand pour soi que
“pour le prochain ; on condamne quiconque
s'écarte des regles quion s'est faites; on
‘s’entéle, on s’opiniitre, on ne veut plus
voir la vérité; les passions basses, telles
que I'envie et la jalousie, se mettent de la
partie; et de la critique, des jugeméns té-
méraires, on passe a la médisance,a la
calomnie, aux exces les plus odieux=Si a
cela se joignent des vues profanes et crimi-
nelles, soit d’ambition , soit d’intérét, soit
de crédit ct.de vaine répulation: lon se
croit lout permis pour y parvenir ou pour
5’y maintenir; et tout ce quon dit, tout ce
gwon fait pour s’élever, ou pour déprimer
ses rivaux en direction, I’on ne manque
pas de le couvrir du voile de Phypocrisie,
et de prétendre qu’on ne travailleque pour

}a cause de Dieu. Cest ainsi gme Jésuse
- Cbrist fut traité de séducteur par les phari=
siens, et qu’ils s’applaudirent de sa mort,
comme d’un service qu’ils rendoient 4 Dieu.
C’est ainsi qu'on a vu des ouvriers évangé-
liques, des missionnaires , qui avoient tout
quitté pour se consacrer au salut des dmes.



¢ 247 )

dans des contrées lointaines , se décrier, se
noircir par des ‘calomnies, se déférer de-
vant les tribunaux, sans se mettre en peine
du scandale énorme qui en vésulteit. C’est
ainsi que des corps rcligicux entiers, ouw
du moins la plupart de leurs membres,
ont triomphé de la destruction d'un ordre

en butte depuis sa naissance aux traits d¢
Fhérésie , du libertinage et de lirreligion ;
qu’ils y ont contribué par leurs intrigues
et leurs calomnies, et qu'ils se sont flautés

quétant défaits de ces concurrens, ils al-
loient jouir-de Vestime et de la considéra-
tion publique : au lieu de prévoir, ccmme

ils le devoient, leur ruine prochaine et ing-
vitable dans la chute de cet ordre qui exci-
toit leur envie. Ce qui se montre ouverte-
ment et avec éclat entre des corps qui se

disputentla gloiredusaint ministére, s’ap-

propriant ce quils devroient renvoyer &
Dieu, se pralique en cachetle et a petit
bruit a I'égard des particuliers.

Quand il n’y auroit d’autre raison de s’a-
donner  la vie intérieure, que celle de se

garantir de tant d’écueils ou font tomber
le caraciére, le propre esprit, et les pas-



(248 )
sions animées par lorgueil, dans la voie
“du salut et dans les fonctions du ztle, en
faudroit-il davantage pour prendre le gé-
néreux parti de se livrer entierement a la
grace ? On ne peut devenir intérieur qu’en
se renongant; et plus on avance dans le re-
noncement, plus on fait de progres dans
la spiritualité. Mais évidemment de carac-
- 1ére ne domine plus, ou il domine moins
chaque jour en celui qui s’applique a se re-
noncer; il parvlendra donc enfin & n’user
ni'de trop de sévérité, ni de rop d'indul-
gence envers soi et cnvers les autres. En se
renoncant il détruira en soi le propre es-
prit; ainsi il ne I'écoutera point pour se
former des plans de sainteté, et des mé-
thodes de direction ; mais tout son plan,
toute sa méthode sera d’écouter et de sui-
vre humblement I'Esprit-Saint, tant pour
sa conduite que pour celle d’autrui, de
n’éire point attaché & son sein; de prendre
conseil au besoin , de remarquer ses fau-
tes et de les corriger. Se renoncer, cest
sacrifier toutes les vues humaines, c’est
Ster aux passions les objets qui les irritent,
~C'est attaquer P'orgueil dans sa racine. Et



( 249)

celui qui a fait ces sacrifices, qui a entre-

pris cette guerre contre soi-méme, qui

s’étudie a4 se mortifier et a shumilier en’
tout, n’est plus susceptible d’éirejaloux de

la sainteté, ni des succes d’autrui. Pourvu

que Dieu soit glorifié,, de quelque maniere -
qulil lesoit, il est content ; et siles moyens

de procurer sa gloire étoient & son choix ,

il préféreroit les plus obscurs, les plus dé-

robés aux regards des hommes, ceux dont.
il lui reviendroit le plus d’humiliation. Un

tel homme n’aura jamais rien de commun‘
avec l’espm pharisaique; et & mesure qu’il

sera plus intérieur, al s’en elougnera tou-

]ours davantage.

CHAPITRE XXXII

PIeurs de Jesus-Clzrzst sur Jerusalem

»

IJA sensnbrhle et la compassion de Jésus-

Christ’ pour les pecheurs, ne " se*hornoit

Ppas-a ceux qui témoignoient du repenur

de leurs fautes ; elle g'étendoit 2 ceux qui
11 *



( 250)
étoicnt ses ennemis personnels, et dont'la
hainc contre lui croissoit chaque jour, sans
espoir de correction. Jérusalem devoit le
condamner & mort. Non seulement -les
chefs de la nation, mais tout le peuple de-
voit demander & grands cris ‘qu'il fat mis.
en croix, €t que son sang retombat sur ¢ux

et sur lears enfans. Le moment de cet hor-.

rible déicide approchait; et Jésus qui pré-
voyoit ce crime et ses suites , en avoit 'dme:

percée dedouleur. Jetantles yeux sur cette

thalheureuse ville, il versa des larmes, ets’é-

eria: Ohlsitu avois connu , du moins en ce

jour gui est encore (1 toi, ce quipouyoitt’ap-
J q sce quip P

porter la paix. Mais maintenant tout cela
est caché a tes yeux.Un temps viendra, oty -
tes ennemis t'enyironneront de retranche-.

mens, te renfermeront et te resserreront
de toutes parts ; oi: ils te renverseront par
terre, avec les habitans qui sont dans ton

enceinte , et ne telaksseront pas.pierre sur-

pierre ; parce que tu n'a pas connu le
temps ou tu as été-visitée. (1) Qui pour-
roit dire avec quel sentiment de tendresse-

@) Luc. XIX. 41, 4.

\



( 251)
fe Sauveur pronouca cetle triste prédics
tion. Il pleura sur les maux temporels qua
Iés juifs auroient & soufivir de la part des
Romains , et qu’ils 5’étoient attirés eux-mé-
mes par leur rage avecugle et obstinée. 11
pleura sur leur dispersion , et sur - Pétat dé-
plorable ou ils devoient étre réduits chez.
toutes les nations, et qui dure eneore de-.
puis tant de sxecles H plcura encore plus:
sur les maux spmmels qui seroient le froit
de leur impénitence et de leur endarcisse-
ment, sur la perte éternelle de tant d’smes
pour qui il alloit verser son sang. Et a
quelle cause attribue-t-il tant et desi grands
malheurs? & ce que dans ke temps que Dien
avoit marqué, clle n’aveit pas connu ce
qui devoit lai apporter la paix, ni le mo-
ment ou 1l la visitoit dans sa miséyicorde..
Ce moment avoit duré tout le temps de sa.
vie publique. Que n’avoitil pas dit, que
n’avoit-il pas fait pour leur ouvrirles yeux,.
et les engager, les forcer, pour ainsi dire,,
a le reconnoitre en sa qualité de Messie ?
Les graces intérieures avoient répondu aux
signes extérieurs; et tout cela avoit €1¢
sans effet, Combien de fois , dit-il ailleurs,,

\



.

( 252) _
ai-je voulu rassembler tes enfans , comme
une poule rassemble ses petits sous ses
ailes ? Et tu ne Pas pas voulu. (1)

- Ce que Jésus-Christ ressentoit & Fégard
.de Jérusalem, il I'a éprouvé au sujet de
tous et de chacun des pécheurs sans excep-
tion, qui devoient- offenser et résister &
ses graces dans toute la suite des siécles.
Leurs 4mes ne lui étoient pas moins cheres
que celles des juifs; et s'il n’a pas eu pour
beaucoup d’entr’eux les mémes maux tem-
porels a déplorer, il n’a pas é1é moins
sensible a leur perte éternelle. Concevons,
si nous le pouvons, dans quel abyme im-
mense d’amertume et de douleur son cceur

a été continuellement plongé.

Les ames qui aiment sincérement Jésus-
Christ, partagent ici scs peines intérieures ,
et ¢prouvent a proportion les mémes senti-
mens de commisération sur tant de pé-
cheurs endurcis qui se précipitent tous les
jours dans Penfer. Quelles pri¢res ne font-
elles pas? A quelles pénitences ne se con-
damnent-elles pas ? A quelles épreuves ne

(1) Math, XXIIL, 37.



( 253)
se dévouent-elles pas pour leur salut éters
nel ? Tandis que les dévots ét les dévotes
ordinaires ne pensent qu’a eux-mémes , ne
travaillent que pour eux-mémes, ne sont
occupés que de leurs inléréts spirituels , et
sc renferment dans I'étroite sphere de leur
amour-propre : cés dmes genercuses s'ou-
bliant elles-mémes , et animées de esprit
de Jésus-Christ , embrassent dans leurs dé-
sirs la conversion et le salut de l'univers.
Leur plus grand regret est que Dieu ne soit
pas connu, aimé, glorifié de toutes les
créatures, et que le sang du Sauveur ait été
répandu inutilement pour un si grand nom-
bre. Ah! qu'il faut étre mort 4 soi-méme
ct & tout intérét personnel; qu’il faut étre
~ passionné pour la gloire de Dieu, et dévoré
du zele des dmes, pour &tre affecté de si
nobles sentimens ! C’est-la sans doute le
plus grand effort de la pure charité : et elle
est si rare aujourd’hui cette charité pure,
qui ne régné qu’en ceux: qui sont adonnés
a la vic intérieure. Cette maniére de pen-
ser ct de senlir est trop-au-dessus de la na-
tuge, pour qu'une vertu commune puisse y
atleindre; elle n’y aspire pas; ct méme elle



(254)

ne la comprend pas. Il faut que Dicu mette
Iui - méme de telles dispositions dans les
eceurs ; la source en cst dans le ceeur ado-
rable de Jésus; c’est-la qu’il faut aller les:
y puiser; et combien peu prennent la route
gqui conduit & ee divin cceur? Combien n'y
vont que pour eux-ménies, el se mettent
peu en peine du sort des autres! comme
si 'on pensoit plaire & Jésus, et avoir
quelque conformité avec lui, sans s'inté-.
resser & ce qui a é1é le plus tendre objet
de son amour. 4

1l faut faire grande attention a ce que dit
Jésus-Christ, que le malheur de Jérusa-
lem est venu de ce qu’elle n’a pas connu
le temps ou Dieu P'a visitée. Il y a pour
chaque 4dme des momens ecritiques, et des -
circonstances décisives , soit pour sorlir de-
Pétat du péché, soit pour entrer ou pour
persévérer dans la voie de la perfection.
Ce sont des momens ou Dieula visite d’une-
maniére plus marquée, et Pappelle & lui
par une miséricorde spéciale, soit en lui
inspirant des remords vielens pour I'arra~
cher an péché; soit en la meitant dang le
¢as de pratiquer cerlains actes héroiques.



( 255 )

de vertu; soit en la soumettant & de cer-
taines épreuves; soit en exigeant d’ellc de
cerlains sacrifices qui colitent beaucoup a
la nature. Dieu se sert aussi quelquefois
-des moyens extérieurs , auxquels il attache
sa grace; comme une maladie, une dis<
grice, une affliction, un sermon, une lec-
ture, un entretien. Si P'ime résiste, comme
elle lc peut toujours faire, il n’y a plus de
retour pour eclle ; elle croupira dans le pé-
ché, ou dans une vie lache et imparfaite ;
et elle mourra dans cet état. Si clle se rend
Ia voila convertie, ou du mal au bien, ou
du bien au meilleur et au plus parfait ; et
non seulement sa conversion , mais sa per»
sévérance dépend de-la. '

Or, nous ne connoissons pas certaine-
ment ces circonstances décisives pour le
salut ou pour la sainteté; et Dieu nous les
tient cachés, pour nous tenir duns la vigi-
lance, et dans la disposition de répondre
a chaque grace qu’il nous fait. Quel motif
en effet plus pressant que celui-ci? Je sens
que Dieu agit sur mon ceeur; mais je ne
sais pas si celte grice ne sera pas la der-
niére;, et si je ne risqué pas tout en la né-

-



( 256 )

gligeant. Dieu me demande & ce moment
une donation entiere: et sans réserve de
moi-méme, c’est qu’il a dessein de m’intro-
daire dans lavie intérieure. Si je le refuse,
continuera-t-il de me solliciter, ou le fera-
t-il avec la méme force ? Je I'ignore, et je -
dois craindre que non. Mais s’il se désiste.
de sa poursuite, voila Pentrée de la perfec-.
tion absolurhent fermée pour moi. Je mar-
che depuis quelque temps dans les voies
de I'esprit; et jy ai fait quelque progreés.
Mais il se présente un obstdcle a franchir,
un pas important i faire, unc tentation 4
vaincre, un obstacle, une épreuve a subir.
Dieu me pousse intérieurement ; la nature
me retient. Si je cede a la nature, je ne
suis plus assuré de reprendre le dessus sur
elle; je serai arrété tout court; je n'avan-
cerai plus, et je serai fort exposé arcculer..
Jusqu'ou reculerai-je? je n’en sais rien;
peut-éire abandonnerai-je tout, et me per-
drai-je. Le plus siir pour moi dans cetie
incertitude est de croire que chaque mo-
ment ot je me sens touché, est celuide la
visite du* Seigneur; et d’accomplir géné-
reusement et fidelement ce que sa grace

-



(257)

me suggére. 11y a eu pour chaque juif un
‘e ces instans critiques, o il s’agissoit de
reconnoitre ou non -Jésus pour le Messie.
Ceux qui furentinfideles en cette rencontre,
résisterent depuis aux plus grands mira-
cles, et ils finirent par le crucifier comme -
un blasphémateur. Exemple terrible, qui
par malheur ne se renouvelle que trop
souventsur des. parllcuhers et quelquefois
sur des nations entiéres} Car nous ressems-
blonstous plus ou moins aux juifs ; et Dien
tient toujours la méme conduite dans la
distribution de ses graces.

- *

CHAPITRE X XXIIL

Oraison de Jésus- Christ.

Puisqus Jésus-Christ est notre modéle en
ce qui regarde la pritre, source de tout
bien spirituel, autant et plus peut- étre
qu’en toute autre chose : il faut bien quavec
le secours de sa grice, nous pulssmns pren-
dre quelqu’idée de sa maniére de prier ;

*



( 258)

antrement il ne seroit pas en notre pou-.
voir de Pimiter en ce point. Quon ne
trouve donc pas mauvais que j'ose en par-

ler ici, selon qu'il daignera m’éclairer.
Qumque Yoraison de Jésus - Christ fht
eontmuelle et qu ‘elle ne pat étre inter-
rompue un seul instant par-aucune action
extérieure , ni méme par le repos qu'il
accordoit & la nature : cependant il avoit
des temps marqués pour prier, et dans ces
temps il s’écartoitde ses disciples, et cher-
choit quelque endroit selitaire. L’évangile
dit que dans une occasion , s’étant levé de
grand matin, il soryt, s'en alla dans un
lieu désert , et Sy mit en priére. (1) Dans
une autre occasion, gu’ayant reavoyé le
peuple ilmonta sur une montagne pour y
prier seul; que le soir il étoit encore-en ce
licu, et quiil ne le quitta qu’a la quatriéme
veille de la nuit, €’est-a-dire a trois heures.
du matin, pour aller rejoindre ses disci-
ples. (2) Avant que de choisir ses apétres,.
il se retira sur une montagne poury prier ;
et il y passa la nnit entitre en oraison

{1) Marc. I. 35, — (2) Math. XIV 23. 28



(259 )

avec Dieu. (1) 1l ¢st marqué ailleurs que
peu de' temps avant sa passion, élant &
Jérusalem-, il passoit les jours a enseigner
le peuple qui se rendoit de grand matin A
ses instructions; et que le soir, sortant du
temple, il alloitpasser les nuits sur lamon-
tagne des Oliviers. (2) Il étoit en priére de-
puis trois heures dans un jardin de Gethse-
mani, quand Judas ct les juifs vinrent 16
prendre ;5 et Judas connoissoit ce lieu ,
parce que Jesus s’y retiroit souvent avec
ses disciples. Ainsidurant sa vie publique,
occupé tout le jour du service de son pere,
il consacreit & la pri¢re une bonne partie
de la nuit, et souvent la nuit entiere. Il en
avoit usé de méme sans doute pendant sa
vie cachée , donnant toute la journée au
travail , et prenant sur le repos de la nuit
‘des heures pour prier.-

Apprenons d’abord de-la que loralson
est le premier devoir du chrétien; que quels
qu’état de vie que nous ayions embrassé ,
a quelques travaux de corps oud’esprit que
nous soyoms assvjcttis , nous devons tous

m———

(v) Luc. VL. 12, — (2) Ibid. XXI. 37. 38,



-( 260 )

jours nous ménager dutemps pour ce saint
exercice ; qu’il est encore plus mdlspen-
sable pour nous , si nous sommes engagés
dans les fonctions du zéle; que ordre de
1a charilé ne nous permet pas de négliger
le soin de notre 4me , pour nous occuper
presqu “uniquement de Péme da prOcham 5
et méme que nous ne feronsj ]amals un vrai
bien au prochain, si nous n’attirons par
Poraison la bénédiction de Dieu sur notre
ministere. On trouve du temps pour toute
autre chose , méme pour les plus indiffé-
rentes , et pour de purs amusemens; et
Yon n’en trouve point pour prier ; Cest
qu'on n'aime pas la priére , et quon n’en
connoit pas la nécessité.

Jésus-Christne prioit pas pour lui-méme;
“il n’avoit aucun besoin spmtuel ni aucune
grice a demander; pulsque la plénitude
des grices étoit en lui; ni de miséricorde
4 implorer , étant non sculement exempt
de peche mais 1mpecca,ble ‘ni de tenta-
tion 4 surmonter , ni de vertus a obtenir,
Qui le portoit donc 4 prier ? Son amour
pour son pére , I'intérét qu’il prenoit asa
gloire. Unie & la Divinité par uhe faveur



. ( 261).

unique deés l'instant de sa création, son
ame s’y unissoit encore parsa volonté , par
- ses actes libres , par I'ardeur de son affec-
tion, L'oraison étoit sa vie; elle ne la quit-
toit pour selivrer a I'action , que quand telle-
étoit la volonté de son pere, et elle y re-
tournoit d’elle-méme dés qu'elle en avoit
la liberté. Apres la gloisgde Dieu, le salut
des hommes étoit le motif et I'objet de sa
priere. Niles justes, ni les pécheurs , n’ob-.
tiecnnent pas une seule grace de Dieu, que
Jésus-Christ ne I'ait demandée et obtenue
pour eux dams le cours de sa vie. Il traitoit
donc seul & seul avec son pere de cetle
grande affaige, ou étoient également com-
Ppris ceux qui se perdent par leur faute, et
ceux qui se sauvent; et nous lui étions tous
présens a 'esprit et au cceur , dans une vue
qui embrassoittous nosbesoins personnels.

* Nos nécessités spirituelles de toute es-
pece nous font une loi de prier pous nous-
mémes ; et tant de miséres nous rappellent
“anous devantDieu, qu’il nenousest pas plus
possibledenous oublier tout 4 fait en sapré-
sence; etquand nous lui serions assezaban. -
donnés pour ne lui faire aucune demande



( 262)
particuliere, nous portonstoujours & l'orai-
son une demande générale en notre faveur.

-

~ Ce seroit.une présomption. insupportable,

i

ou un désintéressement extravagant d’en
user autrement , et de penser ou que nous
r'avons plusbesoin de songer anous dansla -
pricre, ou qu'il est plus parfaitde ne le plus
faire. Que dans &e certaines oraisons ou
Dicu agit seul , nous nous perdions devue,
elnous n’ayions méme aucun objetdistinct ,
je le congois sans peine; et cet élat est
commun méme aux commengans. Mais
lorsque Dieu nous laisse la liberté. de nos

_actes, le bien spirituel de notre 4me en

doit étre un des objets principaux. Ge que
je trouve plutét a reprendre dans la plu-
part des chrétiens, c’est quel’amour-propre
borne toutes leurs prieres a eyx-mémes ,
et qu’ils y oublient les intéréts de Dieu ct:
ceux du prochain, pour se rencontrer dans
les leuss. En quoi ils vont contre l'inten-
tion etexemple du Sauveur. Nous ne con-
cevons la priére que sous I'idée d’une de-.
mande. Mais n’est-elle. pas une admiration,
et comme unc extase d’amour a la vue de
la grandeur et des perfections de Dieu ?



( 263 )
N’est-elle pas une adoration, une louange,
une action de grices , un devouement , un
désirque Dicu soit connu et aimé, un regret
de ce qu'il ne T'est pas comme il le mérite
et qu'il 'exige?Y a-1-il mémedans la priere
quelque chose d’aussi excellent que ce qui
- regarde directement I'intérét de Dieu? Et
Iintérét da prochain que mous sommes
obligés. d’aimer eomme nous-mémes , ne
doit-il pas nous toucher ? N’avons-nous rien
a4 demander pour nos parens, pour nos
amis , pour nos bienfaiteurs corporels et
spirituels pour tous les enfans de I'église
qui sont nos freres, pour les hereuques et
les schisthatiques qui en sont séparés par
leanalheur de leur naissance, pour tant
d'infideles et d’idolatres qui n’adorent pas,
ou ne connoissent pas fiéme Jésus-Christ?
Nous n’excluons pasa la véritéle prochain
de nospriéres ; mais wniquement occupés
de nous-mémes, nous n’y pensons pas,
et nous ne portons presque jamais- devant
Dieu , notre. pére commun, les besoins
de la grande famille dont nous sommes
les memlires. Ol est donc motre charité
pour le prochain? Quel en est le premier



( 264)

objet ; si ce n’est pas son salut et sa sanc-
tification ? Et quand Pexercerons-nous , si
elle ne trouve point de place dans hos -
priéres ? Chacun n’a qu’a prier pour soi,
dit-on ; maxime maudite , et réprouvée de
Jésus-Christ. Je soutiens qu’on prie mal
pour soi , quand on ne songe pas 4 prier -
pour le prochain; qu’on ne I’aime pas d’un
amour surnaturel , quand on ne prie pas
pour lui; et que si on ne I'aime pas, on
n’aime pas Dieu.

Mais qu’étoit-ce que la priére de Jésus-
Christ ? Etoit-ce un tissu, une longue suite
de paroles, et d’actes articulés ? 11 a prié

.ainsi en public, pour nous faire connoitre
les sentimens de son cceur ; et parce que ges
- pritres étoient pour nous une instruction. -
11 nous a aussi enscigné une pritre vocale,
courte et simple, qui renferme tout ce qu’un
chrétien peut et doit demander en'son nom
et au nom de ses fréres, tant pour la gloire
de Dicu, que pour ses besoins temporels
et spirituels. Mais il n’a pas prétendu pour
cela assujeutir les chrétiens a ne prier que
vocalement : comme si Dieu’ n’entendoit
pas'le désir du cceur, A moins que la houche

.



( 265)

ne les exprimit. Les prieres publiques
doivent étre vocales ; mais il n’en est pas
ainsi de I'oraison, ou 'on s’entretient seul
i seul avec Dieu. Et Jésus-Christ, quand
il s’entretenoit ainsi avec son pére, ne
pmon pour l'ordinaire qu’intérieurcment
quoiqu’il laissit sans - doute quelquefois
exhaler cn soupir ,en larmes et en paroles
les affections de son &me. Ce qu'il y a de
certain , c’est que chez lui le coeur animoit
et dnctou toutes ses priéres ; et que Dieu
n’en agrée aucune de notre part 4 moins
qu’elle ne parte du coeur. Voilale capual
apres cela C'est au Saint-Esprit 4 nous ins-
pirer tantét de prier vocalement ,tantét de
‘rester en silence devant Dieu.

Etlorsque Jésus-Christ étoit en oraison,
méditoit-il ? Exercoit-il methodnquement
Ies trois puissances de son Ame sur un objet
déterminé, et divisé en plusieurs points ?
Non; ces méthodes quisont d’une invention
humaine , et que les premiers chrétiens ne
connoissoient point, ont leur utilité ;on peut
en faire usage pendant  quelqne temps ;
mais les croire nécessaires , ce seroil se
tromper ; ‘s’yh astreindre, ce seroit géner la

I ‘ 12



. (266)
grice, qui est au-dessus de'toute méthode;

faire profession de n'en point enselgner

~ d’autres, et y raméner toutes les dmes que

Ton conduit, ce seroit soumettre Paction

de Dieu a celle de la créalure , nourrir

T'activité du propre esprit, priver 'oraison

de ses cffets les plus excellens, tenir les

ames dans un degré trbs-inféricur a celui

ou Dieu les éleveroit, si on le laissoit agir

librement ; enfin les empécher de prier’
d’une maniére approchante de celle de Jé-
'sus-Christ.

L’oraison du Sauvéur étoit unique sans
doute, puisque c'étoit celle d’une 4me unie
mseparablemem 3 la personne du Verbe,
puisque c’étoit I'oraison d’un Dieu, qui 4
la vérité ne pouvoit prier selon sa Divinité,
mais qui s’attribuoit , €t qui jugeoit digne
‘delui la pricre dont son humanité étoit
Yorgane. 1l n’appartient a nulle intelli-
‘gencecrééede pén’étrer danslesccret d'une
telle oraison , ni de s’clever a sa mysté-
rieuse subllrmte. Ce que nous en pouvons
dire, c’est qualors Pame de Jésus-Christ
“étoit abimée plus profondément dans le
sein de la Divinité, qu'elle étoit comme



(267 )

écrasée et andanlic sous le poids immense
de sa grandeur et de sa majesté; et que
pour ne pas y succomber , il falloit qu’elle
fiit sodtenue de toute la force du Tout-
Puissant. Les extases , les ravisscmens,
I’état méme des esprits bienheureux, et la
visjon a découvert de I'essence divine avec
Pamour et le bonheur qui 'accompagnent,
n’ont rien de comparable ace qu’éprouvoit -
dans P'oraison 'ame de Jésus-Christ. Nous
croyons avec raison, et c’est un article de
foi, que cette oraison étoit béatifiante au
supréme degré. Mais par un miracle in-
compréhensible , les eftets admirables de
I'union hypostatique qui rendoient cette
Ame souverainement heureuse s’arrétoient
a sa partie supérieure , et ne s’écouloicut
que rarement et pour de courts intervalles
jusqu'a la partie inférieure. Jésus - Christ
étoit heureux du bonheur surnaturel le
plus élevé; et habituellement il n’avoit pas
le sentiment de ce bonheur, et jamais il ne
le gotitoit par réflexion.

Ceci nous conduit 4 une autre vérité in«
connue au commun des chrétiens , et dont
les Ames intérieures elles-mémes n’ont con~



( 268 ) o

noissance que quand elles sont destinées a
Pétat de victime. Cette vérité est que l'o-
raison du Jésus-Christ n’abondoit point en
‘douccurs et en consolations ; qu'au con-
-traire elle étoit trés-amere et tres-doulou-
‘reuse , quoique paisible ; qu’il s’y présen-
‘t0it comme un criminel chargé de tous les
péchés du genre humain , comme un dé-
biteur engagé a payer tous nos déttes , et
‘comme redevable & la justice divine des
chatimens qui nous étoient déis. 11 paroissoit
“-donc devant son pére comme une victime
-d’expiation , s'offrant A toutes les rigueurs
“-deses vengeances, et lepriant de nous faire
-gréce, en déchargeant sur lui sa colére. 11
_en éprouvoit les effets al'oraison ; son pere
lui montroitun visage sévereet courroussé ; -
dans ce pé’re qu’il aimoit si tendrement, il
avoitun juge impitoyable qui ne lni prepa-

~ ‘roit que destourmens et des opprobres , qui
‘sembloit le rejeter de sa face, et le traiter
‘comme un objet de malédiction. 1l ne pou-
‘voit pas se regarder lui-méme , qu'il ne se
w~it toul couvert de péchiés , et qu'il ne se fit
horreur , comme s’il en efit é1é réellement
coupable, Quelle contrition n’excitoit pas



( 269 )
en lui la multitude de ses péchés qu’il em-:
brassoit tous d’une vue distincte , et dont
1l connoissoit toute 'énormité ?

Quel contraste entre sa sainleté per-
sonnelle, et cette lepre générale formée
de l'assemblage de toutes nos iniquilés?
"Et a quel point n’étoit-il pas sensible aux
outrages faits a4 la Majesté divine , et
que ne souffroit-il pas davance pour les
réparer! Quelle étoit encore sa douleur,
quand il jetoit les yeux sur tant d’Ames,
qu’il venoit racheter,’ et qui s'obstine-
roient a se perdre, qui fouleroient aux
- pieds ses graces, le prix de son sang, et
qui se creuseroient un enfer plus profond
que celui dont il vouloit les tirer! Telles
étoient les impressions qui agissoient suc-
cessivement ou tout a-la-fois sur 'ame de
Jésus-Christ a I'oraison. Si nous pouvons
en comprendre I’étendue, la vivacité, I'in-
“timité, nous aurons quelqu’idée des peines.
intérieures que le cceur de Jésus-Christ
ressentoit a 'oraison; et nous concevroms
que les tourmens extéricurs de sa passion
w'éloient rien au prix de ces peines.

Ames sensibles, qui étes si avides des

'



| (270

caresses de Dicu a loraison, qui ne vous

y présentez que pour en recevoir, qui étes
désolées s’il vous en prive, et il refuse de
nourrir yotre amour - propre spirituel :
n’avez-vous pas honte de vous-mémes,
quand vous comparez vos dispositions a
celles de Jésus-Christ? Que méritoit-il &
raison de sa sainteté de trouver i oraison?

- toutes les douceurs du ciel sans contredit,

Etoit-ce la ce qu’il y cherchoit; et ce qu’il

~ y trouvoit? Et vous, que méritez-vous’, et
qu’y cherchez-vous? Etes-vous dignes d’un
seul regard de Dieu? et lorsqu’il daigne
vous l'accorder, ne devriez-vous pas vous
enfermer dans votre néant, et fondre de
reconnoissance ? Ne devriez-vous pas pen-
ser que, quand il semble vous délaisser, il
vous rend justice, et le remercier de ce
qu’il vous mortifie et vous humilie?

- - Allez a Pécole de Jésus- Christ pour y
apprendre qu’ellc est la véritable et I'ex-
cellente oraison , celle qui glorifie Dieu
davantage, et qui,est la plus utile a votre
avancement. Il .vous répondra que c'est
celle qui ale plus de rapport avecla sienne;
celle ot non seulement vous vous offrcz



(271 )

- en. sacrifice , mais ou vous étes récllement
sacriliées; celle o Dieu vous accable sous,
le poids de sa grandeur et de votre bas-
sesse , de sa sainleté ctde volre corruption ;
celte ol vous étes pénétrées de douleur &
la vue d’une bonté infinie si grievement
offenséc el par vous et par les autres; celle
ou par volre amour vous vous dévouez &
toutes les croix, vous, les acceplez , vous.
les portez pour satisfaire & sa justice , trop
heurcuses qu’il agrée volre holocauste en.
union avec celui de son fils.

Vous n’aspirez qu'a la gloire et qux dé-
lices du Thabor; et vous ne songez pas
que cette vision, merve:llcuse passa.comme
un éclair; que Jésus-Christ ne s’y envisagea
pas lui-méme; mais qu’il n’elit en vue que
d’animer le courage , et d’affermir la foi de
ses disciples ; que tant qu’elle dura, il ne
s'entretint que de sa passion avec Moise et
Elie; que Pierre qui se trouvoit bien la, et
qui et voulu construire des tentes pour
sy fixer, est repris dans I'évangile comme
ne sachant ce qu'il disoit. Retencz donc
bien que ceux qui ont un véritable amour
pour Jésus-Christ, et qui désirent sincere-



( 272)
ment de lui ressembler, ne souhaitent
point pour cux-mémes une oraison d’un
dutre genre que la sienne ; qu’ils ne sont
jamais plus conteus , que lorsqu’ils y souf- -
frent dans le corps ou dans 'Ame, et qu’ils
y sont profondément humiliés. Tenez
pour suspecte toute oraison , dont e déta-
chement des douccurs méme spirituelles,
et la haine de soi-méme n’est pas le fruit.’

~ .

CHAPITRE XXXIV.
Amour de Jésus-Christ pduij'."la"‘Cro"z’é:._ g

Snee—

Cx-: n’est pas sans raison que le Sauveur

déclare en plusieurs endroits del’évangile ,
que celui qui ne porte point sa croix, ne.
peut étre son disciple. La croix, par ou il
ne faut pas entendre. seulement celle ol il
est mort, mais toutes les peines intéricures
et extérieures de sa vie: la croix, dis-je, a
toujours fait les délices de son ceeur. Elle



((273)

lui fut présentée a son entrée dans le
monde; il 'accepta, non simplement avec
résignation , mais avec un amour géné-
reux, avec joie; il Pembrassa, et il en fit
sa compagne inséparable. 1l en prévoyoit,
toutes les circonstances :il les voyoit se
succéder I'une a lautre; il savoit quelles
coutradictions, quels ennemis sa doctrinc,
ses exemples, ses actions devoient lui atti-
rer; el ou leur haine el leur malice devoit
aboutir. Il en a fait plusieurs fois la pré-
diction a ses disciples; et néanmoins il ne
s’est jamais démenti ; il s’est toujours avancé
d’un pas ferme vers la croix qu’il avoit de-
vant les yeux, et qui l'attendoit a la fin de
sa carriere. Si en quelques occasions il a
fui, il s’est caché, ce n'éroit point par
crainte, ni pour se soustraire a la fureur
de ses ennemis; mais parce que son keure
n'étoit pas venue, et qu’il ne devoit pas la.
prévenir. Des qu’elle fut arrivée, il alla
lui-méme au-devant de ceux qui le cher-
choient, ct se livra entre leurs mairns.

Voyez avec quelle force il reprend saint
Pierre, qui par un amour mal entendu
pour son maitre, ne pouvoit souffrir qu’il

12 %



(274)

leur annongét sa mort violente et ignomi-
nieuse ; le repoussant comme il et re-
poussé le démon lui.-méme, et lui repro-
chant qu’il n’entendoit-ni ne goutoit rien
aux choses de Dieu. Voyez quel ardent
désir il témoigne de consommer son sa-
crifice. Je dois étre baptisé d'un baptéme,
s’écrie-t-il; il parloit de Pcffusion de son
sang , dans lequel il devoit étre plongé; e¢
combien me sens-je pressé, jusqu'a ce
qu'ilsaccomplisse! (1) A saderniere cene,
la veille de sa passion, il témoigne a ses
apéires avec quel empressement il avoit
souhaité de manger cette Pique avec eux
avant que de souffrir. (2) Lorsque Judas
cit pris sa derniére résolution, le Sauveur
guisavoit qu'il 'y avoit plus d’espérance de
conversion pour ce malheureux, le pressa
en quelque sorte de héter sa trahison , lui
disant : Faites au plus vite ce que wous
avez dessein de faire. (3)

Mais qu’aimoil-il dans sa croix? étoit-ce
les souffrances et les humiliations en eclles-

v

(1) Luc. XIIL 50, — (2} Ihid XXII 15. — (3) Joan.
\lll 27.



, (275 |
n1émesr?'N0,n;”elies n’ont rien ¢’aimable,
ni de désirable 4 les copsidérer en soi.
Personne , dit saint Paul, n’a jamais hai
sa chair, et Jésus-Christ avoit moins de
raison qu'aucun autre homme d’en vouloir
la destruction. Personne n'a aimé les op-
probres pour les opprobres mémes; et les
honneurs, la gloire étoient diis & Jésus-
Christ i toutes sortes de titres. Il aimoit
dans sa croix le bon plaisir de son pere, la
satisfaction qu’il lui faisoit an nomdu genre
humain, le témoignage qu'il lui donnoit
de son -obéissance, [l aimoit la victoire
qu’il alloit remporter par sa mort sur le
diable, et la honte dont il alloit couvrir
cet ennemi de Dieu et des hommes ; il ai-
moit notre salut, et notre bonheur attachés
a sa croix, par. laquelle il nous retiroit de -
Yenfer , nous ouvroit le ciel, et nous réta-
blissoit dans les droits dont nous étions
déchus. Pour concevoir donc i quel point
Jésus a aimé sa croix, il faudroit ¢once-.
voir 'excés d’amour qu’il a eu pour son
pereet pour nons. Cet amourétoit st grand,,
queje n’hésite point & dire qu'il a été le
plus violent de ses tourmens; et qu’en sur-



(276)
montant tous les autres, il a volontaire=
ment succombé & celui-14, ayant rendu de
son plein gré, ct uniquement par la force
de son amour, le dernier soupir.

Si Jésus-Christ a aimé sa croix, parce
qu'il aimoit son pere, qu’il s'intéressoit &
sagloire, et qu’il étoit soumis & sa volonté:
ne sommes - 1OUS pas obhges d’aimer la
nétre par la méme raison. Dieu n’est-il
pas notre pere, et ne nous a-t-il pas tous
adoptés en Jésus-Christ? Ne devons-nous'
pas nous intéresser a sa gloire , ct nous
.empresser d’autant plus de la réparer, que
.c’est nous qui 'avons outragée? Ne devons-
-mous pas une égalc soumission 4 sa volonté
dans T’acceptation des croix qu’il nous en-
voie ? Notre devoir nous est dicté dans la
conduite de Jésus-Christ; comme homme
il est notre modele; et il nous a donné
Texemple, pour nous apprendre ce que
nous avons a faire. »

Si Jésus-Christ a aimé sa croix, parce
qu’il nous aimoit, parce qu’il vouloit notre
bonbeur éternel, parce qull étoit déter-,
miné a nous le procurer quoi qu’il put lui
en coiiter : »'avons - nous pas les mémes



(277)
motifs d'aimer notre croix? Ne devens-
nous pas nous aimer surnaturellement ?
Est-il rien qui nous touche de plus preés
que notre éternelle félicité ? pouvons-nous
Pacheter trop cher; et ne mérite-t-elle pas
que, pour'acquérir, nous endurions toutes
les peines de la vie présente? Ne savons-
nous pas que notre croix, unie a celle du
Sauvcur, est 'instrument, le gage, le prix.
de notre salut, et qu’il estimpossible d’ar-
river au ciel par une autre voie que celle
de la croix? Quoi! Jésus parlant de lui-
méme a dit: I/ a fallu que le Christ souf-
frzt s et quil entrdt ainsi dans sa gloire ;
et il ne faudra pas que nous souﬂnons,
pour partager cette gloire avec lui? Etoit-
il exclus dc la gloire céleste , comme nous?
avoit-il péché en Adam comme nous? -
toit- il rendu coupable , comme nous ,
d’aucun péché personnel? Lagloire n’étoit-
elle pas dic a sa sainte humanité en vertu
de son union avec le Verbe? 1l a néanmoins
fallu qu'il souffrit: et ce ne sera pas une
nécessilé pour nous, qui sommes pécheurs
par notre origine , pécheurs par notre
propre volonté, quiavons perdu tout droit



(278)
4 Phéritage céleste, et qui ne méritons que -
Penfer ! En vérité nous n’avons pas de foi,
ou sinous en avons, nous n’en faisons nul
usage dans la pratique.
Saint Paul parlant de ses propres souf-
* frances , disoit : J'accomplis dans ma chair
ce qui manque aux souffrances de Jésus-
Christ. Que veut-il dire par-1a? A-t-il
manqué quelque chose au prix que le Sau-
veur a payé pour notre rachat? Non, sans
doute. Mais ce prix, quoique suffisant, ct
tres-abondant en lui-méme, ne peut nous
étre appliqué si nous ne payons aussi quel-
que chose de notre c6té. Dieu a réglé ce
que nous avons a payer; et cc payement ce
sont les croix que sa providence nous mé-
nage. Si nous. refusons de salisfaire, la
rancon de Jésus-Christ nous sera inutile.:
Celui qui nous a créés sans nous, ne nous
sauvera pas sans nous ,dit saint Augustin.
Nous ne serons glorifiés avecJésus- Christ,
gu'autant que nous aurons souffert avec
lui. Ce sont les paroles de 'apdire, qur ex-
pliquent celles que j’ai rapportées de lui
plus baut.
Une raison particuliere aux imes inté-



(279)

rieures d'aimer la croix, c’est que Jésus=
Christ leur époux I'a aimée. Elles se croi-
roient indignes de lui appartenir en qua-
- lité d’épouses, si elles n’avoient pas les
mémes sentimens, les mémes inclinations
que lui. Quoi! mon époux a €té un homme.
de douleur ; et.je fuirois 1a douleur! Mon
époux a é1é méprisé , le dernier des hom-
“mes ; il a éLé non un homme, mais un ver
de terre; et jaurois horreur de 'humilia-
tion! Ah! pourrois-je 'aborder, m'entre-
tenir avec lui, et aspirer ases caresses, si
je pensois ainsi! et lui-méme pourroit-il
me souffrir en sa présence ? Ce motif sug-
géré par 'amour est celui qui fait le plus
d'impression sur elles. Qu'aimeroient-elles
dans leur époux, si elles n’aimoient sa
croix ? et comment poarroient-elles aimer
sa croix, si elles n’aimoient point la leur,
qui fait partie de la sienne?

Mais qu’est-ce que cette croix'qu’il nous
faut porter a la suite de Jésus-Christ? C'est
d’abord pour tous les chrétiens la pratique
exacte de la morale évangélique; cela va
loin pour quiconque a une juste idée de
cette morale, Sur miile chréiiens , c’est



( 280 )
beaucoup s'il y en a un- qui s’applique sé-
rieuscmental’observer dans tous ses points.
Cest ensuite pour chacun d’eux, les peines
attachées a I'état qu’il 2 emhrassé. Ce sont
encore tous les accidens de la vie, tous les
événemens de providence , tout ce'qui
nous contrarie , nous afflige, nous humilie;
a peine faisons-nous un pas sans rencontrer-
de semblables croix ; elles nous seroient
utiles et douces , 'si nous les aimions par
des vues surnaturelles. Ce sont aussi les
privations volontaires, les pénitences et les
austérités que I'on s'impose avec une sainte
discrétion, ou que I'on embrasse pour
toute la vie en sc consacrant a I'état reli-
gicux. Ce sont enfin les peines intéricures -
mseparables de la vie: spmluelle ; et les
épreaves auxquelles il plait & Dieu de
mettre quelques dmes d’élite, a qui il veut
donner une ressemblance plus parfaue
avec son fils.

Il est certain que la croix pr0premcnt
dite de Jésus- Christ; celle qu'il a portée
des sa naissance, et pendant toute sa vie,
celle qui I'a fait incomparablement plus
souffrir que toules ses croix extérieures, a



( 281)

é1é celle que son 4me a ressentie immédia-
tement, et qui lui venoit de divers objets
qui tournientoient son esprit, et qui affli-
gcoient son cceur ; et c’est en ressentant
des croix de cette nature que les 4mes in-
térieures ont unc conformité plus mar-
quée avec lui. Cest aussi lc désir de cette
conformité qui les engage ales accepter,
et qui les soutient dans les plus rudes:
épreuves.

PRI

I Y R TR PR ) (I RN RN R

CHAPITRE XXXY.
-De Thumilité de Jésus - Christ.

J#sus-Carist nous a donné l’exemp]e le:
plus parfait de toutes les vertus; maisil en
est deux qu’il semble avoir voulu spéciale-
ment nous enseigner, et qui sont les plus
cheres aux 4Ames intérieures, savoir la dou-
cenr et 'humilité. gpprenes de moi,nous
dit-il, que je suis doux et humble de
ceeur; et vous trouverez le repos de vos



v

. ( 282)
dmes (1) Voyons d’abord & quel point 1? a

. porté lui-méme ces deux verlus; et ensuite

jusqu’ot avec sa grice nous devons tra-.
vailler & I'imiter : commencorns par 'humi-
lité, qui est le principe de la douceur.

11 uous paroit que si quelqu’un a iamais.-

- eusujet, el en quclque sorte droit den’éire.

pas humble, ¢’'a é1é Jésus Chrisi. I! étoit
Dicu. L’humilité peut-elle convenir a Dieu?
Nonj elle ne peut lui convenir. dans sa.
proprenature.On ajoutera qu’a proportion
elle ne lui convenoit pasdavautage en tant
quhomme; que par 'union hypostatique
sa sainle. humanne étoit élevée a une di-
gnilé unique, et si-haute, qu'il est.impos-
sible 4 Dien méme de ricn faire de plus en
faveur d’'une nature créée; elle étoit im-
peccable; elle possédoit la grice dans sa
plénitude; elle étoit assurée d’étre vn jour
assise daus le ciel 4 la droite du Pere
éterncl ; et ellc jouissoit déjasur laterrede
sa vision bienheurcuse ; enfin clle ne voyoit
rien en soi, ni selon ame, ni sclon le
corps, qui ne lui fat plutt un sujet de se

(1) Math. XI. 2g.



( 283)
glorificr,, que de s’humilier. Cela est vrai ;
si on I'entend de humilité telle que des
pécheurs comme nous peuvent et doivent
" Yavoir. '

Mais Fhumilité de Jésus - Christ éuoit
d’ane autre pature, ct bien autrement
profonde que la nétre. Voici quels en
étoient les fondemens, sur lesquels on
pourra juger quelle en devoit étre la ge-
sure. En premier licu, il avoit une con-
noissance éminente de la distance infinie
qu’ily a entre la grandeur de Dieu existant
par lui-méme, etla bassesse de la créature
tirée du néant ; et comme il unissoit en sa
personne ces deux extrémes, son ime
étoit continuellement abimée dans le sen-
timent le plus vif et le plus pénétrant qui
{at jamais de la majesté divine et de sa
propre bassesse. En second lien, quelque
sainte et pure que fit cette ame, elle ne
I'étoit que par grace, et non par nature.
Que pouvoit-elle donc penser d’elle-méme,
lorsqu’clle se comparoit a la sainteté, ala
pureté infinie de Dieu? En troisieme lieu,
par une suite nécessaire de 'union hypos-
tatique , il n’y avow quune personne ,



( 284)
qu'un moi en Jésus-Christ, la personne’,
le moi du Verbe. Ainsi son 4me n’ayant
point de substance propre, il étoit dans un
anéantissement moral, qii ne lui permet-
toit point de se rien attribuer, de se re-
garder en rien, de se glorifier de rien. Je
dirai plus; ne pouvant produire aucun acte
d’elle-méme ni par son propre effort , il
ne lpi étoit pas libre, comme a nous, de
s’abaisser ; mais le Verbe la tehoit dans un
‘état d'abaissement au-dessous gle ce qu’il
est possible de concevoir. Si I'on veut ap-
peler cela humilité, il faut dire que c'est
une humilité dont nul autre qu'un Homme-
Dieu n’étoit capable. En quatrieme lieu,
Jésus-Christ en qualité de victime,, qui de-
voit étre immolée i la justice divine, por-
10it sans cesse dans son dme I'impression
de tous les péchés du genre humain,comme
s’lls eussent été les siens ; il en étoit confus
et humilié , comme s’il les efit commis ; il
se croyoit digne de tous les fléaux de la
colere céleste. Ainsi il étoit lui seul autant-
“et plus humble que ‘le seroient tous les
hommes ensemble, s’ils avoient une con-
trition égale au nombye ct a 'énormité de

~



( 285 )

leurs péchés. Je dis, plus humble, parce
qu’il connoissoit et sentoit la grieveté de
nos offenses 4 un point , auquel nulle pure
créature ne sauroit atteindre, & quelque
-degré de grace qu’elle fut élevée. L’humi-
lité de Jésus-Christ est donc un mystére
des plus incompréhensibles par son exces.
Je puis ajouter encore que le privilége
ineffable dont jouissoit son Ame d’étre unie
a la personne du Verbe, devoit la tenir
dans un étonnement inexprimable, dans
une reconnoissanee sans bornes d’une fa-
veur si singuliere, dans un dévouement
absolu a la gloire de Dieu : toutes dxsposl-
tions qui devoient produireen elle une in-
comparable humilité. Jen dis autant de la
dépendance ou elle étoit du domaine de
Dieu, et de son inviolable correspondance
2 la grace ;domaine et correspondance dont
Peffet immédiat étoit de la tenir dans une
humilité proportionnée a 'empire que Diéu
_exercoit sur elle en toutes choses, et au

plein consentement qu’elle y donnoit.
Je succombe, 6 mon Sauyeur! accablé
que je suis de la seule pensée de votre hu-
milité ; mon esprit s’y perd; et tout ce que




(286 )

j'en congois clairement, c'est qu’elle est un
abime que nul entendement créé ne sauroit
sonder. Mais comment voulez-vous apres
cela que nous apprenions de vous que vous
éteshumble de cceur? Quel profit pouvons-
nous tirer d’une lecon si fort au-dessus de
motre portée? N'est-ce pas nous désespérer
‘que’de nous mettre sous les yeux un mo-
‘dele, que nous ne sommes point en état
de contempler , encore moins d’imiter? Je
me trompe; les mémes motits, les mémes
-1mpressmns qui rendoient 'ame de Jésus-
Christ si humble , peuvent et doivent agir
sur la nétre, ety produire le méme effet
selon sa capacité. '

Ne savons- nous pas que Dieu est tout
par lui-méme, et que nous e sommes rien
que par lui, tant dans 'ordre de la nature,
que dans Pordre de la grace? Ne perdons
jamais de vue cetle pensée ; rappelons-
nous la toutesles fois quenous serons tentés
de nous croire quelque chose; disons-nous
sans cesse : De quoi le néant peut-il se glo-
rifier? Qu'y a-t-il de bon en moi, que je
n’aye vegu; et si je Vai recu, pourquoi en
fais-je gloire, comme si jela tenois de mon

, .



( 287) ,
fonds? En faudroitil davantage pour ra-
battre, pour confondre, pour anéantir

‘notre orgueil , pour nous -en faire com-
‘prendre toute Pinjustice? Nous volons a
‘Dieu tout le bien que nous nous atlribuons;

‘et nul vol. n’cst au351 odieux , ni aussi
criminel.

Notre bonté morale, notre sainteté qui
ne peut venir que de Dieu, et qui dans son
-principe est un pur bienfait de sa part,
n’est rien assurément en comparaison de
celle de Jésus-Chyist. Mais si a la vue de
Dieu si pur, si saint, 'aime du Sauveur qui
1énoit tout de son union avec le Verbe, ne
‘pouvoit méme se regarder : comment
osons-nous nous complaire en nous-mémes?
et qu'est-ce que l'atome de sainteté que
nous croyons apercevoir en nous ? Une
goutte d’eau se mesurerg-t-elle avec la
vaste élendue de YOcéan? Une bluette,
une étincelle disputera-t-elle de clarté avec

~ le soleil ? Que sera-ce donc si nous sommes

redevables 4 Dieu de 'ombre de purete
qui est en nous?

Lé moi humain, source de tout orguml
étoit nul en Jésus Chnst, il ne_peut I'étre



{ 288)

-en nous , parce que notre union avec Dieu
n’est que morale, et non pas personnelle.
-Mais ‘cette union morale . peut toujours
augmenter , et devenir plus intime; et a
mesure qu’elle augmente ; notre moi s’at-
foiblit,s’évanouit et se perd de plus en plus
en Dieu; jusqu'a ce qu’enfin, si nous ne
prévenons pas, du ‘moins nous arrétons
les moindres sentimens d’orgueil , les plus
petits retours d’amour-propre; et nous par-
‘venons aun oublihabituel de nous-mémes;
«ce qui est pour nous ]a consommauon de
Thumilité.

Jésus n’éfoit pécbeur que par represen-
tation ; nous1'avons été, et nous le sommes
réellement. S'il a été si humble , parce
qu’il nous représentoit, que devons-nous
donc étre? Pesons un peu cette considéra--
tion. La scule gapacité de pécher, de nons
révolter contre notre Dieu, notre créateur,
motre pere, de nous rendre coupables du
plus grand dés attentats, de la plus noire
ingratitude’, suffit pour nous inspirer la’
plus profonde humilité. Si cela est yrai,
comment ne serons-nous pas humbles,
apres tant de péchés de outes les sortes,



(289 ) o
si souvent réitérés , et commis avec tant
de malice ? Comment ne serons -nous pas
humbles, en songeant que nous portons
en nous le germe de tous les crimes, que
par nos infidélités et nos résistances 4 la
grice nous nous sommes exposés a y tom-
ber; que nous y tomberions encore, si
Dieu, par une attention toute miséricor-
" dieuse, ne nous en préservoit? Comment
ne serions-nous pas humbles , nous qui a
tant de titres ne méritons que l'enfer, et
qui y brtilerions a jamais, si Dieu n’avoit
écouté que sa justice?

Si nous avons été honorés des faveurs
de Dieu; il nous a fait des dons dont il ne
gratifie -que peu d’dmes, c’est une raison
de plus pour nous de nous humilier 4 la
vue de notre indignité, de nous confondre
de ce qu'un Dieu s} grand daigne s’abaisser
jusqu’a nous, et nous traiter avec tant de
bonté. Mais sans recourir aux grices ex-
traordinaires, le seul bienfait de adoption

_divine, bienfait purement gratuit, bienfait
qui surpasse lous les autres, ct dont ils
sont la suite, bienfait qui est une commu-
nication et une extension du privilége inef-

1. 13




(290 )
fable qui distingue la saint¢ humaniié de
Jésus - Christ : ce bienfait doit causer en
nousle méme élonnement,les mémestrans-
ports de reconnoissance , le méme dévoue-
ment, ct nous entretenir dans une humi-
1ité qui réponde a ces senlimens.

Eufin, le domaine supréme que Dieu a
sur nous; le droit qulil a d’exercer son em-
pire sur.nos pensées, nos paroles et nos
actions, sans blesser notre liberté; 'obli-
gation étroite ou nous sommes de faire cé-
der notre volonté a la sienne, et de corres-
pondre fidelement & ses grices; tout cela
est pour nous un engagement indispensa-
ble a I'bumilité. Notre dépendance de lui
est extréme sous tous les rapports; notre
humilité doit I'étre de méme; et nous ne
remplirons notre devoir a cet égard, quen
aspirant a étre aussi soumis, aussi obéis-
sans, aussi humbles que Jésus-Christ. Nous
entendons & présent suffisamment ce que
signifie cette lecon : Apprenez de moi que
je suis humble de coeur. Nous en connois-
sons les motifs, I'obligation, I'étendue.
Nous comprenouns que c’est dans le coeur
gue Phumilité doit résider, et se produire



(291)

‘ensuite au-dehors selon les occasions, sing<
plemenit, naturellement, sams affectauon R
qu'en un mot il faut éirc humble, sans
penser quon T est; ce seroit un orgaeil raf-
finé ; ct sans y faire penser les autres’, de
scroit puré hypocrme. Demandons sarts

cesse a Dieu sa lumiere pour nueux conce-
voir-la nature et les qualités de cette su-
‘blime vertu ; demandons-lui en Pamour et
le golit; mais un amour sincére, un golit
pénélrant et intime ; et par-deSaus tout de-
‘mandons-lui qu'il nous la fasse prahquer
Car c’est par 'excrcice qu'elle s’acquiert ,
ainsi que toutes les autres vertus; ¢t pour
peu que nous y réfléchissions, nous savons
par expérience quelle répugnance extréme
nous avons a la pratiquer. Toute notre na-
ture se souléve a la seule pensée d’'un mé-
pris,d’ unchumiliation; nouscachonsavecle
plus grand soin tout cc qui peut nous ra-
baisser dans I'esprit d’autrui; nous nous le
dissimulons 4 nous-mémes; et nous ne vou-
lons jamais nous voir tels que nous som-
mes. Commencons. du moins par détester
notre-orgueil, par nous en confondre, par
supplicr Dicu qu’il mous en guérisse; et



(292)
qu'il nous donne la force de le combattre.
Entrons souvent dans le ceeur de Jésus; il
nous y invite. Etudions-en les sentimens ;-
nous n'y découvrirons rien qui ne nous
porte a humilité >qui nenousla rende ai-
mable, qui ne nous en facilite l'exercice. Que
Thumilité de ce ceceur adorable soit le prin-
cipal objet de notre dévotion et de motre
imitation; et disons souvent : Jésus doux
et humble de ceeur , ayez pitié de mai.

PN NN g L ot s e diedts W RN

CHAPITRE XXXVI.
De la dodceur de Jésus - Christ.

LA douceur est fille de I'humilité ; tout
cceur humble est doux, et d’autant plus
doux, qu’il est plus humble. Quelle devoit
donc éure la douceur de Jésus-Christ! et
¢ombi_en n’étoit-il pas autorisé 3 nous dire::
Apprenez de moi que je suis doux | Cette
vertu s'accordoit parfaitement en lui avec
le zéle et la fermeté, Quand il s'agissoit de



(293 )
défendre les intéréts de son pére et de la
vérité, de reprendre les hypocntes qui abu-

_soient des dehors de la piété pour séduire

le peuple, de cornggr les scandales , il par-
loit avec feu et véhémence, il témoignoit
une sainte indignation, il déployoit méme
son autorité divine, comme il fit deux
fois, lorsqu'il chassa du temple ceux qmy
traﬁqumenl Mais lorsqu’il n’étoit question
que de lui-méme; ou il ne repoussoit point
les injures et les.calomnies dont on le char-
geoit, ou il se défendoit avec une modéra-
tion extréme, ne montrant aucune altéra-

- tion dans son air, ni dans ses paroles, ct

emp10yant sans s’échauffer des raisons in-
vincibles qui laissoient ses ennemxs sans
réponse.

Le principe de cette incffable douccur
étoit dans son ceeur, il n’avoit qu'a en sui-
vre les mouvemens, et il n’étoit pas besoin
_qu’il se fitla moindre violence. Pour parler
dignement de lui, il faut dire quil étoit
absolument impossible qu’elle lui échap-
pit, ni qu'il y manquéat en aucune circons-
tance : parce que son ame étoit Loujours
sous le domaine du Verbe, qui la gouver-



(294) |
noit et la régloit en toutes choses. Cepen-
dant il est bon d’observer quaucune Ame
n’eut jamais le sentiment aussi vif et aussi,
délicat, qu'aueun trait de Vinjustice et de
la malice de ses ennemis ne lui échappoit,
et qu’il avoit pour. leurs mauvaises disposi-
1ions toute 'aversion que pouvon avoir un_
Hamme-Dieu. :

Sa douceur a donc paru principa]ement
dans les contradictions qu’il a essuyées du-
rant tout le cours de sa vie publique, dans.
la maniére dont il se justifioit des repro-
ches odicux qu’on lui faisoit , tantét de vio-
ler le'sabbal, tant6t de chasser les démons
par I'invocation de Beelzébut prince des dé--
mons, tantét de converser et de manger
avec les pécheurs, tant6t d’étre un samari-
1ain, un homme possédé du démon, tantét
d’étre un blasphémateur, parece qu’il se di-
soit lefils de Dieu. Combien de fois a-t-on
voulu se saisir de lui, le précipiter, le la-
pider ? La rage de ses ennemis étoit ex-
tréme, et la douceur qu’il y opposoit au
~ lieu de les appaiser, ne faisoit que les ir-
riter davantage.

. J’ai déja parlé de la conduite de Jésus-



( 295 )
Christ & I’égard de ses apdtres. Il ne montra
pas moins de douceur envers eux, ct il n’en
eut pas moins besoin qu'a I'égard de ses
_ennemis. 1l vivoit avec enx comme un pére
el comme un ami, plulét que comme un
maitre. 1 les traitQit presque d’égal a égal;,
et lorsqu'on pense a ce qu'il étoit, et com-
bien il leur éloit supérieur, je ne dis pas
selon sa divinité, mais méme selon son
humanité : on ne peut sempécher d'étre
étonné et ravi de sa condescendance et de
sa familiarité. C’étoit des hommes simples
el sans vices , mais sujets a bcaucoup de
défauts et d'imperfections; il les en repre-
noit avec autant de sagesse que de douceur,
lorsqu’il le jugeoit a propos pour lear
avantage ; et il les supportoit patiemment
en atlendant qu’ils se corrigeassent; sa-
chant au reste qu’ils n’en scroient entiére-
ment guéris qu'apres sa mort, ala descente
du Saint-Esprit. Plus il étoit parfait ct saint
lui-méme, plus il semble qu’il devoit souf-
frir de leurs foiblesses et de lcurs miséres;
mais nous ne voyons pas qu’il le leur ait
jamais fait sentir, ni qu’il ait cherché a les
humilier. Dans leur amendement il n’avoit



(296)
en vue que leur bien, et non point sa pro-
pre satisfaction. Il ne s’appliquoit qu’a ga-
guer leur cceur, et & les tenir unis a lui et
entr’eux par les insinualions et les préve-
nances de la charité. .

Cétoit "des hommes j Jgnorans et gros-
“siers, incapables de rien entendre aux
choses spirituclles. Combien ne diit-il pas
lui en coditer pour les instruire ? Combien
nefalloit-il pas qu'il s’abaissit poursemettre
a leur portée ? Combien de fois fut-il obligé
de leur répéter les mémes choses ? Et quel
autre que lui ne se fiut pas impatienté, du
moins intérieurement, voyant quils ne
comprenoient rien, et que toutes ses le-
cons étoient, pour ainsidire perdues? Ceux
qui sont dans le cas d’enseigner les autres,
sont d’autant plus sujets a se facher et & se
rebuter , qu’ils ont eux-mémes plus d’intel-
ligence, et que leurs disciples ont Pesprit -
plus bouché; et je ne sais s'il est un saint
assez maitre de lui-méme pour se posséder
toujours, lorsqu’il a & instruire de certains
esprits. Jugeons par-la de l'ineffuble dou-
ceur, de Jésus-Christ, qui possédant tous .
les trésors de la science divine, avoit a con-



( 297)

verser avec des hommes tout matériels et
sans entcndement, ne serebutoit jamais,
et ne négligeoit aucune occasion de les
élever aux choses de Dieu. 1l ne tenoit qu’a
lui de leur communiquer plus de lumiéres
et plus de grices; il pouvoit aisément les
détromper de leurs préjugés; il pouvoit,
comme il le fit aprés sa résurrection, leur
ouvrirlesens, et leur donner l'intelligence -
des écritures. Mais le moment n’étoit pas
venu; il Pattendoit avec soumission aux
volontés de son pére, et netémoigna aucun
empressement de le voir arriver plutét.

La douceur est une vertu d’une pratique
journaliére ; nous enavonsun besoin conti-
nuel al’égard de ceux avec qui nous vivons;
un mari et une femmne entre eux, un pere
et une mere a I'égard de leurs enfans ; un
maitre et une maftresse a I'égard de leurs
domestiques. Chacun ases défauts ; ilde dé-
pend pas toujours de nousde corriger ceux
du prochain; ou nous n’avons pas autorité
pour cela; oul’'usage que nous enfaisons est
sans succes. Il faut alors se résoudre i les
supporter. L’apétre nous dit: Portez les far-
deaux les uns des autres , et vous accom-

13 *



(298 )

lirez ainsi la loi de Jésus-Christ. Dans
les familles, dans les communautés sécu-
liéres ou religieuses, partout ou les hom-
mes vivent ensemble, il n’est poiut de pré-
cepte d’une obligation plus indispensable ,
si I'on veut conserver l'union ct la paix.
Mais de quelle douceur n’est-il pas besoin
pour cela! je n’entends point ici une cer-
taine douceur de caraclére, qui tient platét
de la mollesse, de I'indifférence , de la foi- .
blesse, que de la vertu, et que d’ailleurs.
on ne peut se donner , quand on ne I'a pas
recue cn naissant. Je n’entends pas mon
plus cette feinte douceur qui.est un effet
de la politesse et du ménagement hu-
main, ou des égards qu’on croit se devoir
asoi-méme. Une telle douceur n’est qu’ex-
térieure, les motifs qui la commandent
n’ontrien de commun avec la charité chré-
tienne ; et il est mille inconstances ou ils
sont sans force, et méme ou ils n’ont pas
lieu. La douceur dont il s’agit ici est toute
surnaturelle en elle-méme et dans ses mo-
tifs ; elle est le fruit de ’humiliié, de la
charité, de I'empire qu’on a acquis sur soi-
ménte 4 l'aide d¢ la gréice, de Phabitude



(209)

qu’on a prise de se Lenir constamment uni
a Dieu, et de posséder son ame en paix.

S’il en faut beaucoup pour supporter les
défauts du prochain;il en faut, ce me sem-
ble, encorec davantage pour les reprendre,
et pour travailler a les corriger : parce
qu’alors il faut savoir l'allier avecle zéle,
la fermelé, et méme une sainte colere allu-
mée par la grace. Qu’il faut que le z¢le soit
pur, pour étre doux ! qu’il faut que la fer-
meté soit sage, pour ne pas dégénérer en
dureté inflexible ! Qu’il faut qu'un cocur
soit pleinement possédé de Dieu, pour
que cette colere n’en aliére point la paix,
qu’elle ne passe point les bornes, et qu’il
ne s’y méle point d’impétuosité natuorelle!
La correction qui a toutes les qualités re-
quises,. est le chef-d’ceuvre de la douceur.
Aussi rien n’est-il plus rare que le talent
de reprendre a propos, ct dc la maniere
convenable pour ne point aigrir les esprits,
pour les engager & reconnoitre lcurs fautcs
et a s’en corriger. La douceur est dans la
vertu a laquelle doivent le plus s’appliquer
ceux qui ont inspection sur la conduite des
autres, et qui sont obligés de leur donncr



( 300 )

des avis, et de leur faire des réprimandes.
Le tempérament entre la mollesse, et la
.trop grande sévérité est tres-difficile a te-
nir, et 3 moins que d’étre bien avancé dans
la vie intéricure , on ne se préservera pas
aisément de 'un des deux exces. Il y a un
art pour préparer les esprits, pour sy in-
sinuer doucement , pourles ménager, pour
ne pas insister plus qu’il ne faut, pour les
gagner efficacement et les mettre sur les
voies de la guérison, qu’il n'appartient
' qu'a Dieu d’enseiguner ; et il ne I'enseigne
qu’aux Ames dont il a pris une entiére pos-
session. ,

A l'égard de ceux qui enseignent , une-
maniére douce et insinuante de proposer
les vérités chrétiennes -est nécessaire tant
4 ceux qui préchent, qua ceux qui écri- -
vent sur les matitres de piété. Voyez de
quelle facon sy prennent Thomas a Kem-
pis, saint Francois de Sales, Fénélon; tout
respire la douceur dans leurs écrits, ils
montrent la vertu si aimable, qu'on ne
peut se refuser de Pembrasser. 11 est diffi-
ciledenc pas les goditer ; et dés qu'on en est.
venu a les goller, il est encore plus de



ST T e AT -

,(501)“

‘ne pas se rendre. Clest que la gréce elle:

méme enseignoit par ces hommes d’orai-
son, etanimés de l'esprit de Jésus-Christ.
Vous connoitrez toujours les bons et so-
lides ouvrages sur la vie intérieure a2 un
caractere de douceur inimitable, que vous
chercheriez en vain partout ailleurs. Les
matiéres spirituelles , et en général tout
ce qui appartient a la marale chrétienne,
demande d’éire enseigné ainsi.

Mais la douceur est bien plus nécessaire
a ceux qui enseignent en particulier , soit au
tribunal dela péunitence, soit dansles con-
versations familieres , comme les confes-
seurs et les directeurs. Ils ont a luttercontre

les défauts de Pesprit et du caractére, ct

contre les mauvaises dispositions des per-
sonnes a qui ils parlent. S’ils montrent dg¢
I'humeur , de 'impatience, de la hauteur,
je ne sais quoi d’'impérieux et de subju-
guant,ils préviendront contre eux et contre
leurs instractions; ils aliéneront les esprits ,
ils les révolteront et les dégotiteront. Qu’ils
prennent garde comme la grace enseigne,
comme elle se proportionne a la capacité
de chacun , comme clle éclaire insensible-



( 502)

ment et pardegrés ,comme elle gagne dou-
cement et peu a peu la volonté ; ne se re-
butant point, quoiqu’elle ait ¢é1é rejetée
d’abord, et revenant i la charge, saisissant
les momens favorables , et ne parlant que
dans les circonstances ou elle peut éire
écoutée; surmontant avec une force pleine
de suavité les obstacles qu’on lui oppose ;
proposant tout cg¢ qui est propre a attirer
le cceur, et dissimulant ou applanissant les
difficultés qui pourroient I'éloigner. Ainsi
enseignoit Jésus-Christ 'auteur delagrace.
Ainsi doivent enseigner ceux qu’il charge
de ce ministere , ou qu’il y pousse en cer-
taines rencontres paruninstinct particulier.

Et il ne faut pas croire que la douceur
exclue le zéle; elle en tempére seulement
Yardeur ; elle en régle 'impétuosité. Sans
sortir de son caractere de douceur , Jésus-
Christ a paru animé du zéle le plus vif,,
quand il étoit besoin. Saint Paul, son fidéle
imitateur, réunit dans ses épitres toute la
force et la. véhémence du zéle, avec les
expressions de la plus tendre charité. Saint
Jean, quiest ladouceur méine, fait éclater
son zele contreles ennemisde Jésus-Chyist,,



( 303 )

et dela charité fraternelle. Encore une fojs
livrez-vous & Pesprit de Dieu ; que ce soit
lui qui parle par votre bouche, et quiregle
les mouvemens de votre ceeur. Si la nature
entre pour quelque chose en ce qui doit étre
tout surnaturel, et pour le fonds et pour -
la manitre, elle gitera I'ceuvre ; et vous
aureza vous reprocher d’avoir mal secondé
la grace. :

L, P

CHAPITRE XXXVIL

De Pamour de Jésus- Christ pour son Pére.

Jisus-Cunis est le seul homme qui ait
parfaitement accompli le grand précepte-
de la loi : Fous aimeres le Seigneur votre
Dieu de tout votre ésprit, de tout votre
ceeur , de toutes vos forces. Il a aimé
Dicu plus qu’il n’a été aimé et qu'il ne le
sera dans le ciel et sur la terre par toutes
les créatures réunies. Et comme il est im-
possible deconceyoir yue union plus ¢troite.



. ( 304)

entre les deux natures la divine et I'hu-
maine , que 'union hypostatique: de méme
il est impossible de répondre a une telle
faveur par un amour plus grand que n’a -
fait Jésus-Christ. 11 est vrai qu’en un sens
cet amour étoit nécessaire, puisque son
ame jouissoit de la vue de Dicu, et quelle
ne pouvoit pas la perdre. Mais la claire
vision de Dieu n’empéchoit point que cette
ame ne fut libre, et qu’elle n’exergit son
amour avec une pleine et entiere liberté.
Et c’est sous ce point de vue que Jésus-
Christ nous est proposé pour modéle dans
son amour pour Dieu, comme en tout le
reste, a nous qui sommes ici-bas dans
Pératde foi. Et il falloit bien que son amour
fat libre, puisqu’il étoit méritoire et pour
lui, et pour nous ; et que les témoignages
qu’il en a donnés, il a voulu les donner
par un consentement expres. Nous pouvons
donc etnousdevons imiter ici Jésus-Christ,
en aimant Dieu selon toute I'étendue de la
grace quinous est communiquée pour cela.

Voyons a présent comment Jésus-Christ
a aimé son pere. 1l a aimé de tout son es-
prit ; Cest-a-dire en premier lieu que son



(305)

- amour a répondu i la connoissance qu'il
“avoit de l'infinie amabilité de Dieu, et de
tous les titres auxquels il mérite notre
amour. La volonté, comme Pon sait , étant
aveugle d’elle-méme, ne peut aimer un
objet qu'autant que I'entendement le lui -
montre comme aimable ; et elle remplit
ce qui dépend d’elle lorqu’elle aime d’une
maniére proportionnée aux raisons d’aimer
que Pentendement lui découvre dans I'ob-
jet. Il ne s'agit pas de mardder ici & quel
point Pame de Jésus-Christ a connu la-
mabilité de Dieu sous tous les rapports.
On a tout dit, en disant que ccla passe
nos- concéptions. Il nous suffit seulement
de savoir qu’il I'a aimé autant qu’il I'a
connu aimable. Voila notre regle; c’est
ainsi que nous devons aimer Dieu de tout
notre esprit. La connoissance que nous
avons de Dieu et de ses bienfaits, est in-
comparablement inféricure a celle qu’en
avoit Jésus-Christ. Mais telle que nous I'a-
vons , notre amour y répond-il ? C’est sur
quoi nous ne pouvons trop nous exarniner,
dans lavue de nous humilier, de nous con:
fondre, et.de nous exciter & remplir le pre-



( 306 )
mier de nos devoirs. Nous savons queDien
élant souverainement parfait est infiniment
aimable ¢n lui-méme. Qu’en devons-nous
conclure ? Que nous ne 'aimerons jamais
assez ; que nous devons toujours désirer,
toujours nous_ efforcer , toujours lui de-
mander de 'aimer davantage , et n’étre ja-
mais coutens de nous-mémes sur ce point.
Nous savons que Dieu est le souverain,
Punique bien, le scul bien aimable pour
lui-méme, af:que le grand motif de 'aimer
doit éire pris de lui, et non de nous, ni de-
notre intérét ni méme de notre reconnois-
sance. Aimons-nous Dieu principalement
par ce motif si pur, si- élevé, si dégagé de
tout motif personnel ? Helas'! combien de
chrétiens qui se croient éclairés, et que
Pamour-propre aveugle, prétendent que
Pamour pur n’est qu’une chimére enfantée
par des imaginations vives et échauflées ,
qu’il n’est point propre a l'état de cette
vie, et qu’il ne convient qu’aux bicnheu-
reux. Cependant Jésus-Christ a aimé de la
sorte : il nous invite , il nous presse, il
nous oblige d’aimer de méme ; et nous n’en-
trerons pas au ciel, si nous n’y portons



(307 )
une éiincelle du pur amour. I faut donc -
nous eflorcer ici-bas de tendre 4 la pureté
de cet amonr; et sans exclure les autres
motifs , de le rendre, le motif dominant
de nos affections. Nous savons que nous
tenons deDieu, Vexistence et tous les biens -
qui sont dans 'ordre de la nature; que
dans l'ordre. de la grace , les bienfaits
que nous avons regus, el cenx que nous
attendons dans 'autre vie , sont si grands,
- que nulle reconnoissanee de notse part ne
peut les égaler. Nous savons encore que
Dieu n’a nul besoin de nous pour sa propre
félicité ; que s'il wous a eréés , s’il nous a
destinés 3" un bonheur éternel , cest par
une bonté toute gratuite. Je passe sous
silence d’autres bienfaits personnels dont
toute notre vie n’est qu’un tissu. Notre rai-
son, notre foi, nous disent que par le plus
justedesretours nous devons aimer celui qui
nous a aimés le premier , et aimer & pro-
portiondes marques qu’il nous a donnees de
“son amour. L’aimons-nous ainsi ; et faisons-
nous servira Pamour les lﬁmxeres quenous
recevons de la raison et de la révélation ?
D’autant plus que pour prix de tant de



( 508 ) .

‘bienfaits naturels et surnaturels, Dieu ne
nous demande que notre amour. :

Jésus-Christ a aimé son pere detout son
esprit ; Cest-a-dire en second lieu,r que
depuis le premier moment de sa vie jus-
qu’au dernier soupir, toutes ses pensées ,
toutes ses vues, tous ses desseins ont éé
consacrés au service et a la gloire de son
pere; quil n'avoit nul autre objet dans l'es-
prit, et quil y rapportoit tout. Dieu oc- -
cupe-t-il de méme toute la capacité de no-
tre esprit? D'ol1 nous viennent donc tant -
de pensées m&uvaises , tant de pensées
inutiles, tant de penséés -d’amour-propre?
D’our nous viennent toules ces vues terrcs=
‘tres et animales ; tous ces projets o Dieu
n’entre pour rien, et qui, loin de le glo-
vifier, ne tendent souvent qua Poffenser ?
Avouons & notre honte que la pensée de
Dieu qui nous devroit étre familiere, et
que nous ne devrions jamais perdre, est
peut-éuwe celle qui nous revient le moins,
souvent , qu’elle nous géne et nous impor-
tune, que nous cherchons & Pécarter et a
nous en distraire : que nous Ja sacrifions
volontiers au premier objet qui amusc nos



(309}

-8ens ou hotre imagination; que presque
‘toutes nos réflexions se rapportent a nous-
mémes; que nous nous portons partout,
jusque dans la priére, ou la plupart du
‘temps Dieu est celui qui nous occupe le
moins. S'il est vrai que I'on pense souvent
& ce qu'on aime, et que tout nous en rap-
‘pelle le souvenir : n’avons-nous pas lieu de
croire que nous n’aimons pas Dieu, ou que

pous ne 'aimons que foiblement ?
Jésus-Christ a aimé son pere de fout son
esprit; c’est-a-dire en troisieme lieu , que
par amour il a tenn son esprit dans une
dépendance continuclle de esprit de son
pere; qu’il n’a point eu d’autre regle de ju-
gement que l'esprit de son pére; qu'il n’a
point admis d’autres pensées que celles qui
Jui étoient inspirées par son pere, Ce n’est
.donc pas aimer Dicu de tout notre esprit,
.que de prétendre nous.gouverner par lg
propreesprit , que de conserver ]e domaine
de nos pensées , et de ne pas nous assujettir
. Pesprit de Dieu? Si le propre esprit est
oopposé par lui-méme a Fesprit-de Dieu, il
est clair qu’en P’écqutant, en le suivant, en
ne prevant conseil que de lui, nous allons

i



‘(310 ‘ ]
directement contre fe préecple de Iamotir
-de Dieu. Avons-nous congu jusqu'ici: que
pour remplir ce précepte, il nous falloit
absolument renoncer au propre esprit? Et
maintenant que nous en voyons clairement
la nécessité, prendrons-nous le parti d’y
-renoncer ? Pour le faire efficacement , com-
‘mencons par nous instruire 4 Poraison et
dans les bons livres spirituels de ce que
c’est que le propre esprit, & quel point il
‘nous domine, combien il est subtil et dan-

gereux. 'Quand 1OUS aurons acquis €cs con-

noissances qui nous manquent, nous se-
rons- plus dlsposes 4 en faire le sacrifice &
Dieu, ale prier d’y substituer le sien, et
i travailler nous-mémes & le détruire.
"Jésus-Christ a aimé son pere de tout son
cceur. La premiére chose qu’il'a faite en
entrant au monde; a été de le lui donner
d’une donation entiére, absolue , ‘irrévo-
cable. Et ce ne Tut pas un:don vague, gé-
néral et sans objet déterminé. 11 connut
alors dans le dernier détail et de-la ma-
‘niére la plus distincte 2 qu01 ce don Ven-
‘gageoit; il sut quelles étoient tes volontés
de sen pere sur lui, combien elles étoient



(311)

rigoureuses , quel sacrifice il exigeoit de
lui; et il accepta ce sacrifice, il s’y dévoua
avec Famour le plus fort et le plus géné-
reux. 8il efit éié possible que son pére lui °
demandit quelque chose de plus, il n’etit
point balancé ay consentir. Car son amour
€toit de beaucoup supérieur aux terribles
épreuves par lesquelles il devoit passer.,
Une fournaise d’amour embrasa dés-lors ,
dévora et consuma ce cceur adorable ; mais
quelle immense, quelleardente fournaise!
Toutle feu qui brile dans le ciel les esprits
ct les Ames bienheureuses ; tout celui quia
- €té allumé sur la terre et qui le sera jus-

qu'a la fin des siecles dans le coeur des
justes et des saints, n’ont rien de compa-
rable au feu qui brila le coeur de Jésus-
Christ; et il est certain, au moins pour ce
qui est des hommes, que tout ce qu'ils ont
eu, et qu’ils auront & jamais d’amour pour
Dieu, ne sont que de foibles écoulemens ,
qui partent de cette source.

L'habitude de la charité est infuse dans
noscofurs avec le baptéme; et elle nous im-
pose V'obligation de donner notre cacur i
Dieu, dés que nous avons assez de raison



( 312)
pour le connoitre. Combien peu remplis-
sent cette obligation aussi-t6t qu’ils le peu-
vent! combien peu persistent dans cette
donation en avancant en ige, et ne la ré-
voquent point, lorsque les occasions com-
mencent a se faire sentir? Ce privilége n'a
eu lieu que pour un trés-petit nombre de
saints. Les autres, qui ont donné pleine-
ment leur cceur 4 Dieu, ne Pont fait, ou
qu’aprés avoir perdu la grice sanctifiante,
ou qu’apreés avoirlong-temps balancé entre
Dieu et les créatures. La plupart vivent et
meurent , sans avoir jamais consenti & se
désaisir enticrement de leur ceeur. Et puis-
qu'il le faut dire, de tant de personnes qui
font profession de piété, les ames inté-
rieures sont les seules dont le ceeur soit
tout a fait a Dieu ¢ encore y a-t-il entre
elles du plus ou du moins selon la mesure
de leur grace et de leur correspendance:
Qui le croiroit! ce doh de notre coeur, que
Dieu sollicite avec tant de force, qui lui
est di si légitimement’h tant de titres,
que toutes Jos raisons prises de notre in-
1érét nous pressent de lui accorder. Ce don
est la chose du monde qui nous coiite le



¢313)
plus, pour qui nous ayions plus de répu-
gnance, et que nous lui refusions avee plus
d’obstination. 1l faut que Dieu nous I'ar-
rache par une grace specxale sans ‘quoi il
ne Pobtiendroit:j ]amals. Quelle honte pour
nous, et quel excés de misére causée par
le péché ‘et par notre amour-propre, que
nous avions tant de peine a aimer Dieu de
tout notre cceur!

Jésus-Christ a aimé son pere de tout son
coeur; toutes ses affections ont éié pour
lui, etdans toute I'étendue etla véhémence
dont il étoit capable. 1l n’a rien aimé qu’en
vue de son pere, et du méme amour qu’il
avoit pour lui. Jamais le moindre partage.
Son ccenr tendoit droit a Dieu, sans le plus
léger détour, avec une vivacité de mouve-
~ ment, une rapidité.inconcevable ; ouplutét
il demeura toujours abimé et perdu en
Dieu, Qu’aimoit-il-dans sa sainte mere,
dans Joseph , dans ses apétres, dans
tousleshommes ? Dieu, uniquement Dieu;
il ne vouloit et ne pouvoit y aimer auire
chose. Ou sont les saints dont toutes affecs
tions soient vouées a Dieu, qui n’ayent
aucyn attachement humain, pour petit

1 : 14



(3149

qu’il soit, o qui des qu’ils en apercoivent
un, le retranchent 1mpn0yablement' Qu’il
est difficile de n’aimer que Dieu seul en
tout ce qu’il nous. commande ou nous
permet d’aimer ! et qu’un amour si phre est.
rare !Nous croirions notre ceeur trop géné,
trop caplivé, s’il étoit asservi & ce seul
amour ; el Nous ne pensons pas qu’au con-
traire en cela consiste sa vraie, sa parfaite
Liberté, et que la moindre affection qui le
partage, est un obstacle qui I'empéche de
prendre librement son essor vers te sou-
verain bien. X

Jésus-Christ a aimé son pere de tout son
cceur ; jamais il ne s’est recourbé sur lui-
méme ; jamais il n’a jeté sur soi le moindre
regard de complaisance ; jamais il n’a rien
aimé par rapport a soi. L’amour - propre -
n’a point existé, ni pu exister en lui, parce
- quil n’avoit ni propriété , ni d’autrg moé
que le moi du Verbe. N’aimoit-il donc pas
son ame, et méme son corps? Oui, il les
aimoit;mais comme unis au Verbe, comme
appartenant au Verbe, et du méme amour
quil a en tant que Verbe de toute éternité
pour son pere. 1l n’est pas question pour



C(315)

nous datleindre a cette incffable pureté
d’amour; mais nous devons tendre 4 toutg
la pureté que Dieu désire, ct dont sa grace
nous rend capables, en attaquant de tout
notre pouvoir Famour-propre, cet cnnemi
irréconciliable de 'amour de Dicu, en I'at-
foiblissant chaque jour, en le poursuivant
_jusque dans les derniers recoins de notre
cceur. Nous n’aimons Dieu qu'autant que
nous haissons I'amour - propre. Et pousr
hair 'amour-propre comme il le mérite,,
.pour le connoitre méme tel qu'il est, noys
avons besoin d’une lumitre et d’'une grace
- surnaturelles, que Dieu n’accopde que par
.degrésa ceux quisont déterminés a aimer

-de tout leur coeur. ,
Jésus-Christ a aimé son pere de toutes
.ses jorces. 1l n'a fait usage de son corps
que commme d’un instrument destiné i se-
conder P'dine dans les témoignages de son
~amour. 1l en a ei:ployé les forces 4 agir et
-a souffrir pour Dieu ; il nalui a accordé de
‘nourriture et de repos , que pourTametire
cn-Gtat de suffire 3 de nouveaux travaux,
et a de nouvcelles souffrances : enfin, il a
liveé par amour ce corps i tous les toure




( 316 )
mens; il en a versé-toat le sang jusqu'a la
derniére goutte; il 'aimmolé en holocauste
sur la croix. Pensons-nous sérieusenient
"que ce corps que nous ménageons tous,
doit étre une victime d’amour; que toules
Tles satisfactions naturelles que nous lui ac-
cordons, au-dela de la nécessité, sont au-
tant de larcins que nous faisons a Pamour;
‘quil n’a de vie, de santé, de forces, que
pour étre consacrées a Pamour ; que quand
nous lui épargnons-le travail, ou que nous
‘prenons tant de soin de le soustraire a ce
- qui 'incommode, le géne, le fait souffrir,
nous allons contre le précepte de 'amour:
4 plus forte raison lorsque nous lui pro-
curons avec tant de recherche les plaisirs
des sens, que nous I'entretenons dans une
molle oisivelé, que nous ne sommes Oc-
‘cupés que de son bien-étre, et que notre
‘4me en fait son idole, se dévouant i son
_service’, au lieu de 'usar et de Fimmoler au
.service.de Diga? Ah! combien sommes-
‘nons eioignés d’imiter en ce point Jésus-
~ Christ! Son corps fut la premiere chose
quil sacrifia & son pére; il ne I'a pris que
“pour le faire mourir d’'une mort violente ;



(317)

il ne I'a nourri et soutenu que dans cette
vue ; il ne I'a regardé toute savie, et traité
comme une victime. Cependant sa chair
étoil innocente , elle étoit sainte , et unic
immédiatement a la Divinité. Et la ndtre
est corrompue dans son origine; elle est
rebelle a P'esprit; elle nous porte au péché;
¢lle est la principale source de nos péchés »
etle graad objet de la plupart des passions
est de salisfaire ses inclinalions terrestres
et brutales.

Jésus-Christ a aimé de toutes les facultes
de son dme. Sa mémoire, son entende-~
ment, sa volonlé, son imagination méme
n’étoient remplis que de Dieu, ne s’exer-
coient que sur Dieu , et n'étoient occupés
qu’a le servir. Le Verbe par son action
divine donnoit le branle aux puissances
de 'ame , et I'ame aux mouvemens du
corps : en sorte que tout étoit commandé
et dirigé par I'amour ; 1Qut tendoit et abou-

‘tissoit & I'amour. En sommes-nous la? y
aspirons-nous par nos désirs? nous effor-
¢ons-nous de tout notre pouvoir d’y par-
venir? A quoi s’occupe notre ime, qui
pense, qui veul toujours, el dont I'acuvité



(3:8)
ne souffre aucun repos? Dieu, ou ce qui se
rapporte a Dieu, est-il lob]et de ses sou-
venirs, dé scs reﬂexmns de ses affections?
Na-t-clle'de vie et d’actlon que pour Dieu?
Est-ce un principe surnaturel que lui im-
prime ses mouvemens , qui commande et
gouverne ses opérations, et qui les dirige
toutes vers I'amour de Dieu? Voila sans
contredit cc que doit éire un ghrétien ;
voila du moins ou il doit t’endre avec une
ardeur mfaugable s'il veut aimér Dicu de
toute sa force. Cela est impossible ici-bas’,
direz-vous. D’ols le savez- vous? Vous ne
parlez ainsi, que parce que vous n’avez
pas enecore commencé d’aimer. Aimez; et
vous verrez comment 'amour une fms
maitre de votre coeur, s’emparera de tout
le reste, s’appropriera Y'usage et la direc-
tion de vos facultés spirituelles et corpo-
relles, vous apprendra a lui consacrer vos
travaux et vos souéfrances, vos plaisirs et
vOs peines, ramenera tout A lui, et réduira
& son unité cette multiplicité qui vous par-
tage et vous dissipe. L’amour commence
par tout ramasser et rassembler au-dedans ;
“de Vintérieur il se commanique ensuite &



(319)
Pextérieur; et il finit par posséder tout
Ihomme. C’est un feu qui du centre s’étend
de tous cbtés, gagne tout, et transforme
‘en lui toul ce qu’il touche, apres avoir
'consu.mé ce qui lui est contraire.

PO TN O PRI N N PP P

GHAPITRE XXXVIIL

De I’amour de Jésus-Christ pour les
. © hommes.

I amour du prochain est une suite néces-
saire de Yamour de Dieu. Car on ne peut
aimer Dieu, sans aimer €e qu’il aime, et
qu’il vous ordonne d’aimer. Or Dieu aime
les hommes qui sont son ouvrage , et qu'il
_m’a créés que pour les rendre heureux; et
il ordonne aux hommes, et spécialcment
aux chrétiens , de s’aimer les uns lesautres.
Ainsi il nous est aisé de juger de 'amour
que Jésus-Christ a eu pour les hommes ,
par celui qu'il a cu pour Dieu. La mesure



( 520 )

de l’un a été la mesure de l'autre; et il les
a portée I'un el lautre aussi loin qu’ils
peuvent aller.. Pour m’expliquer encore
plus précise’ment , ces deux. amours n’en
faisoient qu ‘un; ils étoient le méme dans
leur principe, et ne différoient que dans
deur objet. e -

Les effets de lamour de Jesus-Chrlst
pour nous , nous sont-connus; la foi nous
les propose; on nous en a instruit dés
notre enfance; et ils-sont developpes dans
une infinité d’ouvrages de piété. Mais nous
ne les méditons pas assez, et nous n’en
nourrissons pas assez notre coeur.

- Jésus-Christ nous a aimés tous, non
simplement en général , mais chacun en
{particulier ; il nous portoit tous distincte-
 ment dans son cceur; et comme ce cceur
étoit d’'une capacité immense , nous n'y
étions pas pressés, et Paffection qu'il avoit
‘pour les autres, ne nuisoit point a. celle
qu’il ressentoit pour nous. En sorte que
chacun peut s’approprier le cceur de Jé ésus,
-comme s’il avoit été le seul A enétre aimé ;
et dire apres saint Paul , il m'a aimé, et il
-Sest liyré pour moi. C est-ainsi que le solenl



( 321)
distribue salumiere et sa chaleur & chacun,
avec autant de prodigalité, que s'il n’avoit.
que lui a éclairer et & échauffer.

Jésus-Christ nous a aimés, lorsquenous
étions tous pécheurs, et indignes de ses
bonnes graces. Enfans de colere par gotre
naissance, a ce seul titre nous n’avions
aucun droit 2 'amour de Jésus - Christ;
non plus qu'a celui de son pére; et quand
il eut refusé de nous racheler, quand il
nous _eut abandonnés a la sentence d’une
mort éternelle prononcée contre nous,
nous n’aurions point i nous en plaindre.
Combien moins de raison avoit-il de nous
aimer , apres tant d’offenses personnelles
dont il voyoit que nous nous rendrions
coupables. -

1l nous a.aimés, qumqu i previt ‘que non-
obstant son amour, nous continuerions a
pécher , et que nous l'offenserions lui-mé-
me personnellement , foulant aux pieds son

“sang , et abusant des graces qui cn sont le
prix. Ou sont les brenfaiteurs qui obligent,
lorsqu’ils savent qu’on ne les payera que
d'ingratilude, et qu'on laurneracontre cux
leurs propres bienfaits ?

14"



( 322 )

-'Hlnous a aimés, non pour lavie présente
¢ui passe comme un songe, mais pour la
vie fulure qui ne passera jamais; non pour
nous'délivrer de quelques maux temporels,
et nous procurer. un bonheur périssable;
mais;pour nous délivrer d'un malheur éter-
- mel , et nous assurer un bonheur sans bor-

Ae et sans fin. Nul autre que lui ne pouvoit
nous garanur de l'un, et nous metire en
possesubn de I’autre; et nous étions perdus
sans ressource s 11 n elou venu a notre se-
cours. ,

Il nous a aimés de lui - méme, de son
propre mouvement ,'sans que nous l’cn sol-
Ycitassions ; et méme que nous pensassions
a I'en'prier. Son amour a é1é un amour
prévenant, et gratuil; il n’avoit rien & es-
pérer, ni 4 attendre de nous; 1l n’avoit
rien non plus & craindre de notre part, en
nous refusant son affection.

Mais comment nous a-t-il aimés ? de I'a-
mour le plus fort, le plus tendre, le plus
généreux le plus effectif. 11 n’a rien épar-
gné de toul ce qu il pouvoit faire en notre
favéur, jusqu’s se mettre en notre place ,
ct sansialre pour nous & la justice dmne.



(323)

11 a pris sur lui nos peches et le chitiment
qu’ils méritoient. 11 nous a ouvert le ciel
par son sang; et ce n’est que par l’apphca-
tion de ses _mérites,que nous avons droit
d’y entrer. Il a consenti d’étre aux ycux de
son pére un objet de malédiction, pour
attirer sur nous sa bienveillance, et nous
réconcilier avec lui. 11 a voulu étre traité
avec autant de rigueur que s’il eiit été le
péché méme, pour engager sonpere a nous
adopter pour ses enfans, et a nous restituer
sonhéritage céleste dontnous étions déchus,
Comme notre médecin, non seulement
il a guéri nos maladies , mais il s'est appli-
qué a les prévenir. L’orgueil et I'amour-
propre sont les deux sources de nos maux,
1l nous en présente le remede dans son hu-
milité et sa moruﬁcauon, il a embrassé
~ un élal pauvre, obscur, méprisable, pour
nous inspirer le détachement des richesses,
- de F'éclat et des vains honueurs de la terrc;
il a bu le calice des huailiations et des
souffrances, pour en Jter Pamertume; il
nous a de plus ouvert dans les sacremens
des sources de grice, ol il nous invite a

puiser selon nos beseins. - '
~ Comme maitre, il nous a enseigné la



(324)

vérité qu'il avoit puisée lui-méme dans le
sein'de son pére, il’ nous-a découvert les
‘secrets de Dieu, et nous y a introduits ila
faveur de lafoi. 1l nous a laissé dans 'évan-
gile une morale pure, sublime qui nous
mene sirement au bonheur, tant de la vie
présente, que dela vie future. AvdntJesus:
Christ, connoissoit-on en quoi consiste le
bonheur de 'homme’? Connoissoit-on le -
chemin qui y conduit ? Qui ne sait la ‘mul-
titude des systemes , ou plutdt des erreurs
des ancicns philosophes sur cette matiere ?
Jésus-Christ d’une seule parole nous a ap-
pris qu’il est la voie qul meéne 'homme au -
bonheur, la vérité qm le montre;, la vie
qui le renferme et qui le communique.
Comme pontife, il s'est sacrifié une fois
surla croix, etil se sacrifietous les jours sur
nos attels ; pour honorer en son nom et
aunétre la majesté infinie de Dieu’, pour-
reconnoitre la: grandeur de ses blenfaus,
pour expier nos peches pournous obtenir
les grices nécessaires au salut. Tout autre:
culte que celui ou Jésus-Christ est offert et!
s'offre lui-méme, ne procure a Dneu ancune’
gloxre ne peut acquluer notre recoxmms-,



(325

gance’, ni remettre lamoindrede nos offen=.
ses , ni nous procureraucunegrice.Ge pon-’
tife notremédiateuretnotreavocat, necesse.
d’intercéder pour nous aupres de son pere.
Comme pasteur, il conduit ses brebis
dans les meilleurs paturages, onil les nour-:
rit de sa propre chair;, il les abreuve de son
propre sang ; il écarte les loups dévorans ,-
qui sont les démons; il court aprés la bre--
bis égarée, jusqu’a ce qu’il lait trouyée, la
charge plein de joie sur ses épaules, ct la
rapporte au bercail. Qui pourroit épuiser.
le. détail de toutes les marques de 'amour
de Jésus-Christ pour’ les hommes, et en
exprimer toute la vivacité et la tendresse ?
* Celui qui nous a aimés de la sorte, a-t-il -
droit de nous commander de nous aimer,
les uns les autres? A-t-il droit de se pro-,
poser pour modele? Nous ordonne-t-il rien,
qu’il.n’ait pratiqué le premier, ct de la ma-
niere la plus excellénte ?' Serons-nous sur-
pris aprés cela de I'entendre nous dire : Je
vous donne un commandement nouveau ,
qui est de vous aimer matuellement, com-
me je vous ai aimés? Quoi de plus nouveaun

en effet que le précepte d’'un amour qui



( 326 )

p'avoit jamais eu 'd’exempl'e ? Aussi tont
Funivers fut-il élonné a la vue de la charité
qui régnoit entre les premiers "chréliens ;
et reconnut-il a cette marque les disciples
d’un Dieu mort victime de sa charité pour
les hommes. Il faut le dire en gémissant:
On chercheroit en vain aujourd’hui parmi
la plupart des chrétiens de fideles observa-
teurs du grand précepte du Sauveur. On
n'en a pas méme I'idée; et ceux qui l'ont, ne
le regardent que comme un point de perfec-
tion, C’est que pouraimerdelasorte, et pour
s'en faire un devoir, il faut étre intérieur;
il faut vivre de Pesprit de Jésus- Christ; il
faut étre entré bien avant dans son ceeur.
11 est poartant vrai que 'on n apparuent a
Jésus-Christ, qu’a proportion quel’onimite
sa charité; et qu’il repousse loin de lui les
coeurs durs, indifférens, insensibles pour
le prochain, concentrés en eux-mémes, -

Je ne parle point ici de la c0mpasswn
naturelle ; cCest une bonne qualité, et qm
en suppose beaucoup d’autres. Mais ce n'est:
pomt une vertu surnaturelle, qui doit
s’exercer par un principe:de grace, et par
les motifs les plus purs de la religion. Pour



(327)
avoir la charité, il ne suffit pas de ne pas
faire au prochain ce que nous ne voudrions
pas qu’il nous fit. La loi naturelle nous fait
cettelecon ; et nous aurions honte d’y man-
quer, si 'amour-propre ne nous aveugloit.
1I ne suffit pas méme de faire au prochain
tout le bicn que nous voudrions qu’il nous -
fit. Une telle charité, si elle se borne aux
choses temporelles, aux soins, aux atten-
tions, aux égards el aux prévenances, que
les besoins, la sensibilité, la délicatesse
des autres peuvent exiger, et qui font la
douceur ct 'agrément du commerce de la
vie, peut étre un fruit de labonté du ceeur,
del’éducation et de la politesse;; ct elle peut
méme étre dictée par 'amour-propre et
unerecherche raffinée de soi-méme. Cepen-
dant combien peu de chrétiens se font une
loi de traiter le prochain comme ils dési-
reroient’ d’en étre traités dans les mémes
circonstances | Combien peu se mettent a
saplace, et le metientalaleur; et se disent
4 eux-mémes : si j'étois en: telle ou telle
situation , que souhaiterois-je'qa’on fit pour
moi ? Comment voudrois-je qu’on me par-
- lat? Je dois en uscr de méme envers Jlui;

'



( 328)

et si j’'y manque, je manque a Dieu, je me
manque a4 moi-méme. Gette regle de con-
‘duite est d’'un détail infini; et tant d’omis-
sions dont on se rend journellement cou-
pable, ne viennent que decequ’onla viole, -
soit par défaut d’attention, soit faute de
bonne volonté, soit parce qu'on ne se croit
pas obligé de sc géncer et de s'incommoder
un peu, pour rendre service, ou pour falre
plaisir 4 autrui. ’ -

‘Le chrétien vraiment charitable consi-
dere le prochain des yeux de la foi; il 'en-
visage comme. son frére cen Jésus-Christ,
comme enfant da méme pére, comme
ayant droit au méme héritage, comme de-
vant vivre éternellement- avec lui dans la
cité sainte, d’'ou le mien et le sien seront
‘bannis, ¢t ou tous jouiront en commun et
sans envie de la méme félicité. 1l se met
bien avant dans Pesprit qu’l doit, autant
qu’il se peut, étre ici-bas a I'égard de ses
freres dans les mémes dispositions ou il
sera dans la ciel; leur vouloir, leur faire
tout le bien . temporel et spmtuel qui dé-
pend de: lui; leur sacrifier, s'il est besoin,
son, travail , son repos, ses biens, sa répu-



( 329 )

tation, sa vie méme, 3 'exemple de Jésus-
Christ, et s’estimer heureux par de tels sa-
crifices d’avoir quelque ressemblance avec
son mailre. Hélas! il nous en demande in-
comparablement moins quil n’a fait; et
nous trouvons qu’il en demande trop; et
il n’est point de loi qui nous colite plus a
. observerquecette loid’amour ctde chante,

ni dont nous nous dispensions plus aisé- -
ment,etavecmoins deremords. L’apdtrese
plaignoit que chacun ne songeoit qu'a son
intérét, et qu’il oublioit celui de Jésus-
Christ. Car c’est I'intérét de Jésus-Christ
que vous négligez, quand vous négligez
celui de vos freves. 1l so tient fait & lui-mé-
me, tout ce que vous leur faites de bien
ou de mal, soit au temporel, soit au spiri-
tuel; et il déclare expressément que c’est
sur cette régle qu’il.vous jugera, tant pour
vous recompenser que pour vous punir.
En vérité, nous n’y pensons pas. A chaque
page de levanglle nous trouvons -des le-
cons de charité , des exemples de charité,
des motifs d’ exercer la charité; toutela loi
chrétienne se redmt a la charité; et celuz
qm aime son proc/zazn dit saint Paul , g

- -



( 530 )

accompli la loi, dont la sainte dilection
‘est la plénitude ; et non seulement on ne
s’occupe pas de Pexercice de la (.hame,
mais on ne se met pas méme en peine
d’en étudier les devoirs , et d’en mesurer
Pétendue. Elle est immense, cette étendue.
La charité du chrétien peut et doit avoir
lieu® 4 'égard de tous les hommies, et en
toutes choses, soit par le désir, soit par la
prlere soit par les effets. '

> a2 adhoa 4 g e 0 4 W P G N R

CHAPITRE XXXIX.

L'amour a fait ala fois le bonheur et le
‘tourment de Jésus-Christ.

rma———

L vérieé que je vais ticher de développer, .
n’est connue par expérience que des seules
dmes intéricures, a qui elle se découvre,
lorsqu’elles sont déja avancées dans la voie.
Elles en ont I'intelligence par le sentiment.
Pour le commun des ‘chrétiens , ils la
croyent, parce qu’elle tient 4 la foi; mais
ils ne la comprenncnt point , parce qu'ils



- (331)
‘ne I'éprouvent pas , el qu ’ils ne se meltent
pas en état de I'éprouver.

Deux' choses sont incontestables dans
les principes de la foi; la premitre, que
Jésus-Christ a été le plus heureux de tous
les hommes; 1a seconde, qu’il a été le plus
souffrant. Ces deux choses se sont parfaite-
ment conciliées &n lui ; le bonheur v’a
pointdiminuéla souffrance ; et lasouffrance
n’a point affoibli le bonheur : il a éié le
plus hewreux, participant selon son huma-
nité a tout le bonheur quele Verbe pouvoit
lui communiquer , uni intimement et in-

: scparab]emenl au souverain bien, uni par
toutes les puissances de son -ime, et par
tous les organes de son corps : en sorte
qu’il lui étoit impossible de rien désirer.1l
a été le plus souffrant, parce qu’il a porté
des peines intérieures plus grandes, que
n’en ont porté, et que n’en pourroient
porter tous les saints ensemble; parce qu’il

_a ressenti les rigueurs de la justice divine
a4 un point dont nul aatre que lui n’étojt
capable ; parce que les tourmens qu’il a
endurés en son corps ont surpassé, quand
au sentiment qu'il en avoit, tout ce quont



( 332 )

gouffert les marlyrs. Les peines de son
dme n’ont presque point eu d’intervalle
durant le cours de sa vie; elles lui étoient
toujours présentes , et elles agissoient sur
lui avec plus ou moins de force. Nous ne
pouvons pas estimer Pimpression cﬁxe'ces
peines faisoientsurson corps,leslangueurs,
les foiblesses , I'abattement extréme ou
elles se jetoient, lorsqu’il étoit en oraison.
Mais ce qui se passa en son-agonie nous
fait juger de Pextréme violence de -cette
impression. Aioutons que dans scs peines
tant intérieures qu’extérieures, il éprouvoit
de la part de Dieu un delaxssemeut pro-
portionné 4 ce que méritoit celui qui s'étoit

fait la caution de tous les pécheurs.
Quand nous considérons séparément le
bonheur de Jésus-Christ et ses souffrances,
nous n’avons nulle peine a concevoir que
I'un et autre ont é1é al'exces. Ce qui nous
embarrasse est comment ces deux choses,
en appareuce si contraires, s'accordoient
en lui. L’amour les accordoit. Il avoit ac-
cepté ses souffrances; il les aimoit ; il n’ehit
pas voulu cn étre soulagé ; il préféroit cet
élat aux jouissances les plus incffables. 1l se



faisoit en lui un- mlracle continuel pour
suspendre les eﬁ’e(s merveilleux de 'union
hypostatique sur son Ame ct sur son corps.
De plus, son plus grand tourment venoit
-de Pamour qu ’il avoit pour son pere, le
"voyant ainsi offensé par les péchés des
.hommes, malgré le gage qu'il leur donnoit
en lui de son incompréhensible bonté, et
cet, amour faisoit en méme temps toute$
'ses délices. Un autre tourment qui ne cédoit
gueres a celui-la, venoit de 'amour qu’il
nous portoit, lorsqu’il pensoit que son
sacrifice seroit inutile pour une infinité
d’ames dont il n’empécheroit pas, dont il
agraveroit méme la perte et 'éternel sup-~
plice. Mais le bonheur de ceux a qui sa
mort devoit ouvrir le ciel, le consoloit de
-la perte des autres; et quant il n’etit d&
sauver qu'une seule 4me, il et été con-
tent de souffrir, Par une vue supérieure, il
acquiescoit a la' damnation de ceux qui ne
profiteroient pas de son bienfait ; et la paix
-dont il jouissoit n’en souffroit aucune at-
teinte. :
* Ainsi I'amour partageont son 4me entre
deux sentimens, L'un doux et béatifiant ;



(334)

I'autre amer et crucifiant,, qui venoient de
la méme source , et qui,se conlrebalan-
coient de maniére qu’elle étoit également
contente de les éprouver I'un et l'autre, et
quelle n eltt pas voulu que le premicr qui
dominoit tou)ours , diminuat la doulou-
reuse impression du second. . -

Jai dit , et il est vrai, que Pamour
prodmt dans les Ames intérieures des effets
approchans Ce n’est pasdans les commen-
cemens de la vie spirituelle , ou pour 'or-
dinaire cet amour ne leur fait goiiter que
des consolations , pour les préparer aux
croix qui doivent suivre. Ce n’est pas non
plus lorsque la nature encgre toute vivantc
se révolte contre les peines, et fait les plus
grauds efforts pour s’en délivrer, s’irritant
contre Dieu, qu’elle regarde comme un
cruel tyran. Je sais que la volonté n’a
nulle part en ceci ; mais il ne me semble
pas qu’on puisse encore dite que I'dme soit
souffrante et heureuse. Quand donc peut-on
ledire? C’est lorsque la nature étant domp-
tée , elle n'oppose plus, ou presque plus
de résistance; lorsqu’elle sent la peine sans
révolte, sans trouble , sans marmure :



( 335)

lorsque 'amour, a tellement pris le dessus,
que la volonté acquiesce pleinement a ce
que Dieu’ ordonne ; lorsque 'dme est si
contente de. souffm', quelle ne voudroit
pas que lagrandeur ou la durée de ses tour-
mens fussent diminuées; qu’elle consent &
souﬁ'mr ainsi Uéternité entiére, si tel est
le bon plaisir de Dieu, ct qu elle se main-
tient dans une paix l_nallerable, .

. Alors il est exactement vrai que I'ame
est.a la fois souffrante et heureuse. 1l est
vrai que l'amour est en méme tcmps le
principede son bonheur et de sa souffrance.
Car elle ne souffre que pacce qu’elle aime
et autant qu ’elle aime; et par la méme
raison elle s’estime si heureuse de souffrir,
que pour nulle chose au monde elle ne
voudroit changer d’état. N'a-t-on pas vu
dans cette situation des Ames généreuses
refuser les délices du ciel qui leur étoient
offertes? N’en a-t-on pas vu demander a
Dieu pour toule faveur de nouvelles croix?
Elles mettoient donc tout leur bonheur
dans la croix, jusqu’a ne'pouvoir vivre sans
elle. D'ou leur venoit cette disposition ?
De 'amour, qui leur faisoit envisager la



R e

( 336 )

volonté de Dieu dans la croix, et sous cet

aspect la leur rendoxt aimable et préferable

a tout. :

Ces semimens paroissent une chimere

aux chrétiens ordinaires, qui n’ont mulle

idée de la force ’f)i'o'digieus'e de Tamour

divin: Mais il sont si réels, que quand Dieu

a commencé deprouver une ame, i elle
est fidele, ilne la qmtte;pomt qu 11 ne lait
amené a cetle maniére de penser. Ce n'cst

qualors qu’il met fin & ses épreuves ; lant

que Pame désxre cette fin', elles continuent,

et méme elles redoublent. 1l faut qu ‘elle

acqmesce a ce que Dieu I'exerce antant et

aussi long-temps qu’il lui plaira. Et ce n’est

point par violence que Dieu lui arrache cet

acquiescement; ce n’ést point par déses-

poir qu’éllé le donne. L’amour I'y- dispose

peu a peu et insensiblement : ‘en sorte
qu’elle le donne de’son plein gré; et qui

ne lui est paslibre, en quclque sorte, dele

refuser, tant, l’amour a prls demptre sur

'elle. R ' - .

i |



' - (3%7)

R R B B R A B

_CHAPITRE XL
Simplicité .de Jésus-Christ. .
Comm E la simplicité est le caractére pro-
pre des perfections divines, qui ne sont in-
finios que parce qu’eles sont simples; -ainsi
elle est le distinctif des vertus de Jésus-
Christ, qui sont au-dessus de tout degré a
raison de leur' extréme simplicité. Que
pourrai-je direiici de cette éminente qualité
qui échappe a toute expression , et qui se
laisse & peine saisir par la pensée? Notre
Seigneur m’aidera 4 en parler dignement,
et ceux qui liront ceci 4 m’entendre.

. Les vertus snt‘éimpl’es,' quand elles se

réduisent & un seul motif qui les'anime, 4

‘une seule intention qui les dirige, 3 une

seule fin a laquelle elles tendent. Telles.

ont ¢té les vertus de Jésus-Christ. Elles

n’avoient toutes d’autre motif que 'amour
1. ) &1



(338)

de Dieu, d’autre intention que la gloire de
Dieu, d'autre fin que I accomphssement de
la volonté de Dien; et ce motif, cetic inten-
tion , cetfe fin n¢ sont absolument qu’une
méme chose. De plus, ce motif n’étoit pas
susceptible d’aucun aceroissement’de pu-
reté ; cette intention d’aucune plus grande
droiture ; cette fin -d’aueun épurement de
toute autre fin moins parfaite. Notre avan-
tage, ‘notre saintexé, notre bonheur étoient
aussi un motif, une intention, une fin, que
se proposoit Jésus-Clyrist. Mais son amour
pour nous n’étoit qu'une suite de son ameur
pour-Dieu ; notre perfection se rapportoit
a la'gloire. de Dieu ; notre.bonheur étoit
renfermé dans la volonté .de Dieu. Ainsi
tout cela étoit ramené a l'unité.

Les vertus sont simples dans leur exer-
cice, lorsqu’elles ne sont accompagndes ni
smvxes.d aucune réflexion, d’aucun retonr
sur.soi, d’aucune vue d’inlérét persannel.
Telles ont été encore lés vertus de Jésus-
Christ. 1les pratiquoit selon les occurences
par un pur instinct de la grace, sans pré-
médilation , sans.efforls, sans autre regle
e Pesprit de.Dieu; sins réfléchir sur

.1

e —



- (339)

Pacte de vertu qu'il produisoit. Son ime
recevoit lametion divine pour parler, pour
agir, pour prier; et cn le faisant , elle ne
méloit rien de plus du sien, i ce qu’elle”
étoit inspirée de faire, non Pas méme un
simple regard sur son opération. Tout étoit
direct ; tout alloit 4 son pere; rien ne s’p-
rétoit, ni ne revenoit 4 lui, et il ne s’enyi-:
sageoit absolument en rien; il me préten-
doit & rier pour lui-méme, ui de la part
de Dicu, ni de la part des hommes. ,
- Nonseulement Jésus-Christ 1ot simple
dans scs vertus et dans sa sainteté; il Péiojt
dans son extérieur; il I'étoit dans ses pa-
roles, il I'étoit dans sa conduite. Rien
d’affecté en lui, rien de trop grave, ni de
Lrop austere; rien qui le distinguat , ni quoi
le fit remarquer, rien enfin qui et pour
objet de frapper les yeux, et de donner
idéede sa personne. Tout éioit divin en lui,
et rien me paroissoit tel an sens humaiy 5
il falloit s’élever par la foi au-dessus de
touites les apparences, pour le reconnqitre,
non' seulement en qualité d’Homme-Dieu,
mais méme en .qualité -d’homme €xtraog-.
dinaire, i



 (54o)

Nous pouvons comprendre a présent ce.
que c’est que cette enTance spirituelle,, dont
il faisoit de si grands éloges, et dont il
donnoit un admirable modéle; pourqum
1 aimoit tant les enfans, pourquoi il les,
embrassoit et les bénissoit; pourquoi il
disoit : 8¢ vous ne devenes tels que des
enfans vous r’entrerez point au royaume
des Cieux ; et encore : Quiconque se
rappetisera comme cet enfant sera le
plus grand dans le royaume des Cieux :
Lt encore ; Laissez ces petits , et ne les
 empéchez pas de m’approcher : car le

royaume des Cieux est pour ceux qui
leur ressemblent. Cest que 'enfance est le.
symbole de la simplicité. L’enfant n’a ni
malice, ni détour , ni déguisement ; tout
ce qui se passe en son ame s¢ monire sur
son visage. Il ne raisonne point ; ne ré-
fléchit pomt et se conduit par le cceur. Il
n’écoute quun instinct trées-simple, que
Dieu luiadonné, et quile méne droit ason
but. ]l est crédule, parce qu’il ne se défie
de personne; docile, parce quiil ne sait
rien. Le sentiment de sa foiblesse lui
apprend a dépendre et a obéir. '



(341 )

Quand Jésus - Christ nous dit que telle
est I'image de 'enfance spirituelle; qu’il
nous faut redevenir enfans , afin que Dieu
‘établisse son régne en nous; si sa grice ne
nous ouvre l'oreille, nous n’entendons ricn
a4 ce langage; et nous lui dirions volontiers
avec Nicodéme : Est-ce gu'un homme déja
avancé en dge, peut rentrer dans le sein
de sa mére , et nattre de nouveau ? Oui,
il le peut au sens spirituel; et jamais il ne
comprendra ried a ce que Jésus-Christ a
enseigné de plus relevé,et ace qu’il apra-
tiqué ; jamais il ne pénétrera dans le fonds
de la morale évangélique, jamais il ne la
goutera , s’il w’estmis dans la voie de l'en-

fance et de la simplicité.

Dieu en donne Pattrait dés I'entrée de la
‘vie intérieure ; et les prémiéres opérations
delagrice vont asimplifier’ame. Ilallume
d’abord le saint amour dans le cceur; il
lui apprend a agir uniquement par amour,
bannissant peu & peu la crainte et les mo-
tifs intéressés. Il met dans la volomnté une
certaine droiture, ennemie de toute malice
et de tout artifice, qui lui inspire I'ouver-
‘ture de cceur, la candeur et l'ingénuité.



.

(342)
11 débarrasse Vesprit d’'une multiplicité de
vues et d’intentions , quine font que par-
tager-son attenlion: ramenant tout a la
gloire de Dieu , comme i l'intention qui
‘embrasse et comprend éminemment toutes
les autres. 11 ne luipropose de méme qu’une
seule fin , sa volonté , son bon plaisir, et
Yaccoulume peu a peu a tout subordonner
a cette fin. De plus, au lien de P'exercice

.compliqué et fatigant des trois puissances

del’ame, quis’excrcent sur différens sujets ,
il la met dans une oraison simple, ol l'es-
prit n’a point d’autre objet qu’une vue con-
fuse et géuérale de Dieu, le cceur point
d’autre sentiment qu'un goulde Dieu doux
et paisible qui ilanourrit sans effort , comme
le lait nourrit les enfans. L'dme apercoit
alors si peu ses opérations, tant elles sont
subtiles et délicates, quil lui semble qu’elle
est oisive, et plongée dans une espéce de

- sommeil. Encore au bout de quelque temps

ne lui permet-il pas d’y réfléchir , niméme
dy jeterunregard. Enfin il la degage d’une
muliitude de pratiques dont elle se servoit
autrefois pour s’entretenir dans la piéié;
mais qui comme autant d’entraves ne fe-



(343 )
roient plus que la géner, et la retirer de
sa 'stimphicité.

Voila ce que Dien fan de soncotd pour
simplifier 'ame, et lintroduire dans ha
sainte enfance. Ce qu’elledoit faire du sien
est dese tenir fidelemeut dans état ou Dieu
la met, de ne¢ point laisser travailler son
esprit , d’arréter tout raisonnement , toute
réflexion,loulepenséeinquicteoucurieuse;
de nelappliquer & aucun sujet particulier,
-a moins que Dieu ne le lui présente ; de ne
poiat lire les livres spiritucls pour les étu-
dier, mais pour les gotiter ; de se conser-
ver libre -dans le cours de la journée, s'oc-
cupant viiquement de ses devoirs , ne se
mélant point des affaires d’autrui, el ne
se livrant point trop aux siennes propres.
Ce qu’elle a encore & faire, est de veiller,
mais doucement et paisiblement , sur les
mouvemens de san ceeur, sur les désirs et
les craintes ; sur les sentimens de joie et
e tristesse qui s’y élevent; et de les re-
primer si-f6¢ qu’elle les apercoit ; c’est de
ne point y donner entrée.aux objets du
dehors ; de ne s’attacher a aucune créature
par des vues humaines et d'une maniére



(344
naturelle; d’étre en garde contre 'amour-
propre qui excite toutes les passions, selon
qu'il est flatté ou blessé ; qui se recherche
dans les choses spirituelles autant et plus
qu'en aucune autre, qui s’entietient dans
- des retours et de vaines complaisanees ;
qui porte '4me i se mirer et & s’applaudir,
oua se dépiter et se désoler , & présumer
de ses forces,, oua se décourager et s’a-
battre. Toute action de l'esprit, tout mou-
'vement du cceur dont la grace n'est pas le
principe, est contraire  la simplicité ; tout
. ce qui raméne I'dme A soi, au lieu de
Penfoncer et de la perdre en Dieu, est une
véritable duplicité ; toute ceuvre extérieure
‘qui ’est pas de I'ordre ou da bon plaisir
de Dleu,]ette I'Ame dans la mullp]lClte Les
pratiques méme de piété,si Fons’en charge
trop, si 'on y met trop d’empressement,
si Pon s’y asservit trop, sont un obstacle
a la simplicité. Souvenons-nous sans cesse
-des paroles duSauveur a Marthe, qui s’em-
spressoit avec tant d’affection a le servir:
Marthe , Marthe ; vous étes inquiete, ct
wous vous troublez au sujet de beaucoup
de choses. Or il iy en a qu'une qui soit



, (345)
nécessaire. Votre sceur Marie, assise tran-
quillement a mes pieds, uniquement atten-
tive 4 m’écouter , & choisir la meilleure
part, qui consiste dans la simplicité , et
non dans la multiplicité : aussi jouit-elle
en repos de ma présence , ct goute-t-elle
la douceur de mon entretien : tandis que’
ladiversité des objets, etla vivacité de voire
action vous dissipent et vous troublent. -

La simplicité se communique - de I'in-

térieur a 'extérieur; et de deux personnes
dévotes,un ceil clairvoyant discernera sans
peine a I'air, 4 la contenance , au parler,
aux gestes , a la démarche, celle qui et
intérieure et simple, de celle qui ne I'est

pas. 1l nest pas possnble de rendre ce que
Dicu imprime sur le visage , dans les. re-
gards, dans les paroles et dans le maintien
d’une 4me qu’il possede. Tout le monde
en est frappé; tres-peu remontent a la
cause, qui n’est autre que cette admirable
simplicité , laquelle se repand ‘du dedans
sur le dehors. Qu'un chrétien qui n’étoit

pasiatérieur;ledevienne; queDieu prenne
possession de lui dans I'oraison, et le fasse
cntrer dans I'enfance spirituclle: son exté-

/ : 15 %



(346) ‘
rieur changera, sansqu'il y pense, ni méme
qu’il s’en-apergoive. -

~ Wl N !
Ay 4 M -/ e !

.

CHAPITRE XLE

De Pabnégation de Jésus-Christ.

" mp——

Unxe des sentences les plus célebres de
Pévangile est celle-ci: Si quelquun veut
wenir & masuite , qu'ilse renonce lui-méme ,
qu'il prenne sa croix, et qu'il me suive.(¥)
Puisquion ne peut marcher & la suite de
Jésus - Christ, qu'apres s'étre renoncé soi-
méme, c’est une preuve quil nousa donné
le premier Pexemple de ce renoncement.
€ar il n’exige rien de nous, quil ne lait
pratiqué- dans le plus haut point de per-
fection. o T
Mais la difficulté est d’expliquer en quoi
a pu consister le renoncement intérieur de
J.-€. Nous découvrons sans peine ce quil
y a arenoncer en nous. Tout y est cor-

¢1) Math, XYL 24;.



( 347)

rompu par le péché; tout nous éloigne du
bien,etnous porte au mal. Nos sens, notre
imagination pour peu que nous les écou-
tions, sont pour nous des écueils; notyg es-
prit propre , notre volonté propre sont en-
core plus dangereux; 'un nous aveugle,
Faulre nous pervertit. L'orgueil et'amour-
propre dont nous sommes paitris, sont Ja
source de tous les vices, et mettent en jea
toutes nos passions. 1l est donc pécessaire, -
pour suivre Jésus-Christ, que nous nous
renoncions en tout ce qui appartient au
corps et & 'Ame. 1l n’est pas de chrétien
‘bien instruit de ses devoirs, et z€élé pour
son salut, qu ne convienne ¢n general de
cette vérité, lorsqu:l y réfléchit. S'il n’en
vient pas toujours & la pratique , il ne peut
Timputer qu’a salicheté , et il est foreé de
se condamner devant Dieu. e

Mais en quoi Jésus-Christ pouvoit-ilavoir
a se'renoncer ? Sa chair étoit pure, sainte,
divinisée ; elle me pouvoit éprouver aucun
" mouvement de concupiscence ; elle étoit
soumise cn tout a V'esprit, comme l'esprit
Fétoit lui-méme & la’grace. 1l n’accordoit
a lanature que les soulagemens. indispen~



(348)

sables ; ¢t dans ce qu’exigeoient les besoins
du corps, il étoit absolument incapable
.d’aucun excés. Pour ce quiest de son 4me,
touggs ses facultés gouvernées immédiate-
ment par le Verbe, conspiroient non seu-
lement au bien , mais au plus parfait. Ses
premicrs mouvemens étoient essentielle-
mentdroits; et loin d’avoir a les réprimer,
commeils étoient tous surnaturels, inspirés
et dirigés par la grice , il n’avoit qu’a les
seconder et 2 les suivre. Dailleurs, il en
étoit tout-a-fait le maitre; et il ne s’en éle-
voit aucun en lui que de son €xpresse vo-
lonté qui étoit impeccable. Tout étoit par-
faitement réglé en lai , tant au-dehors
qu'au-dedans; et 'on ne pourroit supposer
sans blasphéme que cela ne fut pas ainsi.
Jésus-Christ n’avoit donc aucun besoin de
sesenoncer en rien ; la chose est évidente.”

Aussi n’est-ce point par besoin, mais
par pur amour , par pur esprit de sacrifice
qu’il s’est renoncé; et en quoi ? En tout. A
quel pomt"Au plus haut point donl un
Homme-Dieu étoit capabie :

1l a renoncé & son'corps, a foutes les
exemptions qui lui ¢toicnt dues en vertu dé



(349)

Tunion hypostatique,, soumetlant sa chair
aux besoins , aux foiblesses , aux infirmités
humaines , a la douleur , 32 la mort méme.
Il arenoncé 4 P’état glorieux et aux délices
‘célestes qui appartenoient Acette chair des
le moment de son uhion : voulant qu’elle
efit en partage la pauvreté et ses privations,
le travail ‘et la mortification , la souffrance
‘et les humiliations. 1l a renoncé a ce corps ,
jusqu’a l'assujettir 2 une mort yiolente, ct
a des tourmens également douloureux et
ignominicux.

Ilarenoncé ason repos, n’ayant éprouvé
ici-bas que travail ,.que peine , que con-
tradiction, que calomnies , que rage et fq-
reurdelapart deses ennemis, et du démon
qui les suscitoit ; se voyant en butte dés le
berceau 4 leur malice et-a leur envie;

Obli‘gé de fuir en une terre étrangere, de
dhanger souvent-de lien, de se cacher pour

échapper aux dangers qui le menacoient..’

. Harenoncé a son honneur , ayant con-
senli & éire mis en paraléle avec un -beé-
lérat, et a le voir préféréa lui, etijugk
p\l us digne de vivre ; & éire chargé devant
tous les iribunanx des accusations les plus



( 350 )
odieuses , sans dire un seul mot pour sa
‘défense ; & étre bafoué, outragé, traité
~comme un insensé , un roi de théatre, un
faux proPhele a éire dépouillé , ﬂagelle
mis en croix comme un vil esclave , et in-
" sulté surla croix méme avec le dernier
mépris , et la plus cruelle dérision.

Tlarenoncé devant son pére i son inno-
eence et a sa sainteié, se chargeant volon-
tairement de tous les pécbés des hommes,
trouvant bon que son pere les transportat
sur lui, devenant ainsi 4 ses yeux un objet
d’hprreur et de malédiction , ct se dévouant
au plus terrible des anathemes, comme un
eoupable justement réprouvé.

Il a renoncé & ce témoignage intime et
consolant que rend la conscience a tout
juste dans les plus grandes épreuves inté-
rieures ou extérieurcs, se voyant couvdst
de nos erimes , commes’il lesefitrécllement
-.commis, les regardam comine personnel ,
.se les reprochant en concevant la douleur
Ja plus amere, en subissant le chatiment
avec toute la confusion intérieure et Phu-
imiliation d’'un. criminel, et reconnoissant



( 351)
sincercment qu’ik en méritoit encore da-
vantage. '

Il a renoncé a ee qui pouveit adoucir
infiniment 'amertume de son calice , la
consolation de savoir qu’il ne le buvoit
pas en vain pour la trés-grande partie du
genre humain. Il est mort, connoissant
avec autant de certitude que de clarté, que
le nombre des élus sauvés par sa mort
seroit incomparablement plus petit que
celui des réprouvés, qui ne profiteroient
pas de ses grices, ou méme qui en feroient
le plus horrible abus.. Il est mort , sachant
que ce gage de son amour extréme pour
nous seroit u jour a une foule de libertins
et d’impies, un motif de ne pas croire en
_ lui, de lui insulter, de le blasphémér de
lui marquer plus de mépris et de haine
-que les juifs eux-mémes.

-1l{a renoncé a toutes les consolations
qu’il pouvoit recevoir de son pére, & tous
les témoignages de tendresse qu'il avoit
- droit 'd’en attendre ; jusqu’a consentir d'en
~ étre abandonné, et de rendre le dernier
sounpir dans cet abandon.

- Est-ce assez de renoncemens? et.cewx.



(352)
qu'il exige, ]c ne dis pas du commun des
chrétiens,, mais des ames les plus éprou-
vées ; approchent-ils de ceux-1a? Ce qu’il a
fait en cc genre Pautorise-t-il suffisamment
a nous dire que ,-pour marcher a sa suite,
il faut nous renoncer nous-mémes? Le
détail ou je viens d’entrer, et que je n’ai
pas épuisé, cffray¢ notre imagination ,
notre raison, notre foi méme; et que
seroit-ce, si nous étions capables de con-
cevoir la grandeur de ces renoncemens en
eux-mémes, et 'exces d’amour avec lequel
il les a embrasses -et pratiqués dans toute
. leur étendue, sans laisser échapper, mni
former au-dedans de lui, le momdre re-
gret, la moindre plainte.

Apres un tel exemple, le précepte du
renoncement a soi-méme devroit-il pa-
roitre aussi dur aux diseiples de Jésus-
Christ ? Que nous demande-t-il qui ne soit
bien au-dessous de ce qu'il nous montre
en sa personne, et que, sans parler de I'a-
mour que nous lui devons, nos plus chers
intéréts ne nous obligent a lui accorder?
Puisque nous ne sommes pas sensibles avx
motifs tirés de 'amour et de la reconuois-



( 353)
sance, soyons-le du nioins a ceux qui nous
sont personnels. 1l nous demande de nous
renoncer aulant qu’il est nécessairc pour
éviter loffense de Dieu. Est-il rien de plus
juste? Et quand il ne I'ordonneroit pas,
nc devrions - nous pas nous y porler de
nous - mémes? N’est-il pas dé notre plus
grand intérét de ne pas offenser Dieu, ni
nous exposer au danger de l'offenser? Ne
perdons-nous pas lout en perdant sa grace?
Est-il quelque géne, quelque privation,
quelque mortification, que nous ne devions
étre toujours préts & nous imposer, pour
conserver un bien de cette importance ?
Dieu a mis pour nous le bonhcur éternel
4 ce prix; il ne promet sa possession qu’a
ceux qui 'auront aimé sur la terre. 1l est
maitre de ses bienfaits; mais cette condi-
tion est si raisonnable, et méme si néces-
saire, que notre conscience ne peut s’em-
pécher d’y souscrire. Ol est-ce l'aimer,
que de ne pas vouloir veiller assez sur soi,
el se faire assez de violence, pour ne pas
se mcitre en danger de pécher et d'en-
courir sa disgrace? Gependant ce renonce-
ment va déja bien loin, Si 'on renonce



(354)

sincerement au péché, il faot fuir toutes
les occasions de pécher ; il faut combattre
en soi les inclinations qui neus partent au
péché; il faut garder ses sens, faire-la
guerre aux passions, observer tous les
mouvemens de son coeur : parce qu'il n’est
rien en nous qui ne soit corrompu et enclin
au péché. Tout cela se tient; Fun est la
suite de l'autre; mais il ne suflit pas de re-
“moucer au péché mortel ; le renoncement
doit s’étendre a tout péché véniel, et l'on
ne doit s'en permettre aucunde propos dé-
}ibéré : parce que le poche véniel , par voie
de disposition et parvoie de punmon con-
.duit au peche mortel.

De plus, si jerésiste volontairement aux
grices de Dieu; si je ne prends pas sur
moi de faire tout le bien auquel elles 'me
sollicitent ; de le faire aussi. souvent que
Yoccasion s’en présente, nonobstant toute
répugnance , et quoi quil m’en puisse
coiter : Dieu me retirera ses grices; et'ce
sera un gi‘aﬂd hasard, si dans de certaines
circonstances critiques , dans de certaines
tenlations pressantes, je ne tombe point en
quelque faute grieve. Mais & quel renon-



( 555)
cement, a quelle mortification.continuelle
cn toutes choses la grice ne me conduira-
telle pas, si je veux y étre autentif et
fidele ?

Mais comment serai-je attentif habituel-
lement 4 la grace, sans la retraite, le re-
cueillement,, le silence, la pratique de la

- présence de Dieu, le fréquent usage de la
priere, et méme de l'oraison?La voix de
Dicu ne se'fait entendre qu’au coeur qui se
maintient dans une possession continuelle
de Jui-méme, qui évite la dissipation, la
curiosité, lemprcssemcnt la trop grande
aclivité; qui se tient en garde contre les
fanlomea de Pimagination , contre une
foule de pensées et de désirs, pour le
moins inutiles, qui Fassiégent sans cesse.
Quelle source inépuisable de nouveaux re-
noncemens! Et comment serai-je fidele &
la grice, s'il est un seul point en quoi je
suis résolu de ne pas me renoncer? La -
grace s’aitachera 4 me demander ce point;
et si je le lui refuse obstinément, puis-je
répondre des suites?

Lé poids de la nature m’entraine vers
les choses de la terre; elles s'offrént sans



(556 )
cesse A mes yeux; je suis dans la nécessité
‘de m’en’ occuper, et les besoins du corps
me forcent d’en user. Je vis au milieu de
personnes qui les estiment, qui les recher-
‘chent, qui ne se croyent heureuses que
‘par tecur possession; qui me pensent qu’a
cela, qui ne parlent que de cela; et qui mé-
prisent, qui fuyent,qui rejettent ceux'qui
ne sont pas dans les mémes sentimens.
Puis-je lutter, comme je le dois, contré le
‘poids de la nature ; puis-je m’élever au-
dessus des objets terrestres par des vues
surnaturelles; puis-je m’en occuper sans
‘m’y attacher; regarder les besoins du corps
‘comme une triste nécessité a laquelle Dieu
m’a assujelli, et gémir en y satisfaisant;
“puis-je tenir boncontre le respect humain,
contre les discours et les exemples qui
m’environnent , contre les railleries, les
mépris , 'aversion des mondains, sans pra-
tiquer I'abnégation dans un'degré éminent,
‘dont je ne puis néanmoins me dispenser,
si je veux mettré mon salut dans une cn-
tiere pureté ? Voila a quoi je suis obligé par
la seule vue de mon intérét; et c'est celte
vue qui a peuplé les déserts, et quia en-

\



(357)
gagé tant de chrétiens del'un et de 'autre
sexe a faire un divorce absolu avec le
monde. , .

Que ne ferons donc point I'amour de
Dieu et le désir de marcher i la suite de
Jésus-Christ, sur une dme touchée de ces
grands motifs , sur une 4me qui s'oublie
elle-méme, pour ne songer qu’aux inté-
réts de Dieu, sur une dme disposée 4 s'im-
moler au bon plaisir de Dieu, et qui ne
counoft d’autre bonheur que 'accomplisse-
ment de sa volonté ? Est-il un genre d’ab-
négation, un sacrifice, une éprcuve, a
quoi puisse se refuser-un cceur épris de
Yamour divin, un cceur qui va puiser son
courage , sa générosité, son parfait désin-
téressement dans le coeur adorable de Jé-,
sus ? Ames intérieures, 4mes.que ce Dicu
sanveur a choisies pour ses épouses, ah!
que cette parole qui effraye les autres, est
douce ct attrayante pour vous: Quiconque
weut venir & ma suite , qu'il se renonce
lui-méme , qu'il se charge de sa croiz, et
me suive! Que n’éles-vous pas prétes a sa-
crifier , pour posséder Jésus! atlirées par
Yodeur de ses parfums, vous brilez d’en-



_ ( 358 )

vie de courir dans'le chemin qu'il vous a
frayé , et de le suivre & la trace de son
sang. Mériteriez-vous ses plus tendres ca-
resses, ses faveurs les plus intimes, si vous
n’élicz dans ces dispositions? Ne vous
tiendriez-vous‘pasindignes du-titre d’épou-
ses, qui est I’ umque ob]et de votre ambl-
tion? : - ‘
- Oui , mon Sauveur , je sais que me re-
noncer est la méme chose que me donoer
a vous ; que je ne puis vivre de votre vie,
qu’autant que je mourrai a moi- méme.
Que votre grace me fasse donc produire
‘en ce moment un acte de renoncement tel’
que vous le désirez de moi , et le plus par-
fait dont je suis capable. Qu’elle m’aide
ensuite i le mettre en pratique dans toute
la suite de ma vie, et que par une mort
enticre a lanature , elle me conduise entre
vos bras , pour n'étre plus séparée de
yous. '



(359 )

. CHAPITRE XLIL

© Comment Jésus-CRArist a traité les
* affaires de son Pére.

N:fo‘us allons voir encore un parfait mo-
delé de renoncement “a soi-méme dans la
maniere dont Jésus atraité les affaires de
son pere. 11 est venu sur la terre pour la
plus grande ceuvre qul pm attirer un Dieu
ici-bas , pour procurer a son pere une
gloire digne de lui », pour manifester son
nom aux hommes pour détruire 'empire
du démon qui se faisoit adorer sous le
nom des fausses divinités , pour opérer le
salut du genre humain. Il étoit dévoré
d’amour pour son pére , et de zéle pour
ses igtéréts; il ne voyoit qu'évgé{unc, ex-
tréme douleur le regne du démon , et il
briiloit d’envie d’y mettre fin; il gémissoit
sur la malice, lavcuglcment et la perte
des hommes ; et il n’aspiroit qu’a les sanc-
ufier, a les qcla.u er, & les sauve:. Tous



( 360 )

les-moyens de réussir dans cette grande
entreprise étoient entre ses mains ; et de
quelque maniere qu il elit voulu la con-
duire , lui qui réunissoit la sagesse & la
puissance, il n’étoit pas possible qu’elle
manquét. Mais son pere avoit tout réglé; -
il lui avoit marqué la route qu’il devoit
suivre, Le plan de P'exécution étoit tracé ;

il éxécute avec la plus grande fidélits

sans en rien ometlre, sans y rien changer ;
avec le plus grand désintéressement, ne
se regardant point soi-.méme_; et se mettant
tout-a-fait de cté; avec un parfait sacrifice
de son esprit et de sa volonté; ne se per-
mettant ni réflexion , ni raisounement, et
forcant pour obelr toutes les repugnances
naturelles.

Quand & la maniére dont il devoit glo-
rifier son per il étoit réglé que ce seroit
par la voie des’ 0ppr0bres et des humilia-
tions. Ce moyen paroissoit goxxtralroa la
fin proposée; lopprobre du fils devoit,
ce semble, rejaillir sur le pére; et Ia rai-
son consultée ne pouvoit pas en juger
autrement. Mais Jésus - Christ- n’écoute

~point la raison ; il ‘sait que la sagesse de



o ( 361)
‘'son pére est infinic ; .qu'it est'incompré-
hensible dans -ses -desseins ; ‘qu’il n’appar-
tient pas a4 uneraison créée deaprononcer
:suriles vues de I‘Etemel,, ai des'ingérer
‘dans ses conseils. 11 se soumet donc 4 ce
moyen, # approuve ,-il ‘lembrasse avec
la plus parfaite confiance iqu'il tournera &
‘la gloire de Dieu, quoiqu’il en puisse ar-
-river de la swnne , dont il ne se‘met pés
en peme o . . 5 e -
-1 éroit réglé qn ‘il terrassel oit le demon )
‘en se laissant vaincre par lui ; ~quecet ad-
‘versaire de Dieu qui, comme du saint Paul,
‘avoit Pempire de la: mort et Texerioit
1mp1toyablement sur. tous§ les hommes,
Lexerceroit aussi sur lui ; H ‘et que--son
“triomphe prétendu seroit-le prmape de sa
destruction. Quelle répugnance Jésus'ne
devoit-il point avoir & succomber sous les
coups. de celui-qu’il ‘venoit désarmer ! et
comment pouvon-xl croire qu'il ‘séroit
* victoriéux par sa  défaite? Il le‘crut: sans
hesuerf, assuré de l’mfadlnblhte des me-
sures prises par son pére. Combien he
ddit-il pes lui en cofiter , pour consenlif 4
subir le joug de-la mort., dont il ¢toit
1. ) : 16



( 362)

exempt ? Il y consentit ; laissant 4 son pére
le sein de remédier aux suites de ce coup
en apparence irréparable. ;
11 é10it réglé qu’il sauveroit les hommes
par le plus grand crime dont les hommes,
-pussent se rendre coupables ; €t que son
sang versé par leurs mains seroit la source
.de leur salut. Quelle contradiction plus
-révoltante au sens humain le plus éclairé |
Jésus-Christ la dévore, cctte contradic-
tion.; il sait que son pere peut tout con-
cilier, et qu’il conciliera tout ; il s’aveugle
‘par obéissance ; et il ne doute point de
JYeffet d’'une cause qui naturcllement doit

_produire un effet opposé. :
. ATlégard du temps, pour retirer P'u-
,mivers de l'esclavage du démon, le pére
_attend que le démon soit au comble de sa
puissance ,_que P'idolitrie soit protegée de
loules les forces de IEmpire romain ; que
le monde soit plongé dans laplus profonde
corruption, etquelesfausses lumiércs d'une
philosophie orgueilleuse , impie , volup-
‘lueuse, sejoignent aux ténebres épaisses da
paganisme. C'est dans ce mowment que
Jésus-Christ paroit au monde, et que le

. - I



( 363 )

champ de bataille lui est ouvert. Ce n’est
pas tout; il ne devoit vivre sur la terre
que trente-irois ans. Et de cet espace si
court, il éloit réglé qu'il en passeroit trente
entitrement inconnu au monde, et occupé
d’un travail obscur dans la bouthue d’un
- arlisan, Car il est certain que sa vie pu-

-'bhque wa duré que trois ans ct quelques
“mois. Que devoit penser Jésus-Christ de,
celte circonstance de sa mission , qui sem-
bloit y metlre un obstacle mvmcnble?’
Pourquol n'ayant que si peu de temps
“pour accomplir le plus vaste dessein, et
~ leplus difficile, celui de changer pour la
crOyance et pour les mocurs la face de
. Tunivers, faut-il que presque tout ce temps
'se_consume , sans qu’il se découvre aux
hommes, ctquiil les instruise , sans qu'il
- leur fasse connoitre son pere ? Quel tour-
ment pour. son amour et pour son zéle
quc celle retraite et ce silence ! Il demeure
‘caché, il se tait, etse réduit i travailler et
a prier, hétanl par ses désirs également
ardens ct soumis le moment ou il mettra
lamain 2 T'ceuvre pour laquelle il est en-
‘ﬁvoye. Ev il avangoit plus celte ceuvre en



/

Y
‘estant dinsi dans I’ obscume ) qu i cut
pu faire par les predlcallons Tes pfus tou‘-

chantes et les’ mn'acles les lus sngnaleé

en sortant de lordre ‘qui” lun eton ximrque
par son pere. 4
Pour les, lieax. ot Jesus-Chmst devon
annoncer le vrai Dieu, il noug ‘semible g que
comme ]e vra; Dxeu etoxt 1gupre Qe t'dutes‘
les nations, il eiit fallu que par um miracle
qul ne Tui et rien coute , Jésus- Chmst se
transporlat parlout 1, e; ﬂue par la force
invincible de ges ralsons » e!. ;';ar Iec]at d‘e
ses produges, il detrom At tbut, lumyers.
Du moms §il devoxtﬁxer 58, mlssxon en un
fie A Rome maitresse‘S 'du monde anrs
connu; et que de-la cqn;xme ,d’un cenlr
sa doctrme 8¢ repandlt ch(ez toué les peu;
ples N qm ). Poul* la’ rehgxon commc pOui‘
le reste,, .eqss‘ent regu sa peme la.‘lm dés
empereurs etda senat romain. Mals ﬁxe‘u

“en avoit ordonné aulrement Jesus-Chnst

ne préchera Iévangile qu‘e dans la,.J udge

a2 un peuple obscur, 1gnoi'ant dans Tés
sciences prophanes. separe de tous temps
des autres peuples, qui les Liafssoit, et'qui



( 365.)
en €lojt hai et mepnse. Encore n’établira-
t-nl point. sa mission dans’ la capitale,, . ol
1@ ne, paronra qge par occasmn et comme
en passant ;. mais dans les peutes villes et
Ies bourgades de la. Gahlée conlree d’otr
les juifs étoient., per,suades que le graud
pyopbete ne: devqnt ppmt somr ; en sorle
qu¢ pour;gux cetmL upe raison plaustble
deme pas :gpmea; foi a J c]sqssChnst; Poug
les, gentils., ce{slﬁ-dtre topt lunivers 3
l,excepuon des juifs , il ne leur’ portera
point Ja. parole, ils ne ,‘(:ox;moitr,ont, ni sa
personne, ni sqn, q'araci‘erc ni Pobjet dg
§a venuye;, ‘et jls nlen emendront parler
que Jorsqy’ 11 leur sera hvre par lcs juifs-,
pour étre.mis & mort comme un malfai-
teur. Clest nmquement soys ce rapport
gwil leur sers copnu d’abord 1l déclare
lgi-méme qu’il n’est . envoye qu’aux brebls
de la maison d’Israél qui se sonl égarées ; 3
il appelle.Jes gentils des chiens 4 qui il pe
gonvient pas de donner le pain des enfans;
et en cpvoyant précher les soixante et
d‘qum disciples,, il. leur, défend -expressé-
ment,, daller Qhez les gcm,nlg Ainsi sa car-
ricre ;sera bornée a Ja Judée; et il est



| € 366 )
venu néanmoins pour edau'er el instruire
l’umvers, et il n’est pomt d’autre nom
donné aux hommes, par qui ils puissent
étre sauvés. Il se soumet & cet arrange-

ment de la Providence, tout incompré-

hensible qu’il est & la raison humaine. ‘
Devant se choisir des. coopérateurs , et
les prendre parmi les ]qxfs,ﬂ éroit maturel
qu’il choisit les plus considérés , les plus
habiles , les plus éloquens , les plus ca-
pables a tous egards de faire impression
surle peuple; et puisqu'aprés sa mort ils
devoient se disperser chez les nations , ik
paroissoit nécessaire que ce fussent dés
hommes versés dans les leltrea hnmames s
au-fait des fables du paganisme, et des
‘8ystémes de la philosophie. Point du tout.
Dieu voulut qu’il s"attachit douze hommes
sans ¢dacation , sans savon’r, ' sans élo=
quence-, sans aucun des talens ou des
‘avantages qui peuvent donner quelque
considération ; si grossiers du reste, et
d’un esprit si borné, qu’ils ne compre-
noient rien i sa doctrine, et qu’ils ne
Yentendoient que dans un sens humain
nayant aucune intelligence des écritures ,,



(367)
et des prophéties qui le regardoient. Il
pouvoit leur ouvrir le sens ; mais son pére
ne le lui permettoit pas; ct ils persévé«
rérent dans cetle ignorance et celle stupi-
dité jusqu’a sa mort. Si Jésus-Christ et pu
douner quelque chose & la réflexion et au
raisonnement , n’eit-il pas jugé l'exécu-
“tion de son entreprise absolament impos-
sible avec de tels instrumens ? 1l s’appuya
sur la puissance de son pere, et sur la
sagesse de sos conseils ; et ne hissa point
agir en lui laraison humaine, qui ne devoit
. pas étre écoutée dans un dessein tout sur-
naturel,

Pour ce qui est du succes, il étoit arrété
qu’il W’en auroit presqu’aucun de son vivant,
et qu’a la fin tout se tourneroit contre lui,
et sembleroit renverser ses espérances A
peine put-il rassembler autour de loi un
petit nombre de disciples , la plupart de la

-lie du peuple, dont la foi éteit foible , et
ne portoit que sur les effets sensibles de
ses miracles , sans remonter a leur cause,
‘ni a leur but. Deux ou trois des principaux
juifs crurent en lui; mais ils n’osoient se
déclarer, et ils ne l'alloient voir que de



( 568)"
nuit , comme fit Nicodéme , par la crainte
des juifs. Le peuple qui le suivoit, qui
admiroit sa doctrine;; qui étoit étoniné de;
sés prodiges ;. changea tout .coup de sea-.
umens ; des qu’il le vit.au pouvoir de ses
ennemis ;- il lui préféra un. sédjtieux , un
homicide ; il demanda-sa. mort 4 grands
cris , et forca lejuge a la lui accorder. De:
ses apOtres méme l'un le wahit, Panire le,
¥enoenga;, tous Fabandonneérent.’ On . peut,
juger par-la dela fidélité des antres. Nous.
espérions , disoient les .disciples ¢ Em-
mais le troisieme jour aprés sa mort;ils
n’espéroient donc plus. Mais qu’avoient-ilg
espéré ? Qu'il délipreroit Isragl. De qugi ?
de la ‘captivité du démon ? Non; :dw joug
des Romains. Les autres, sans-€n excepier .
les apétres , n'attendoient de lui rien de
plus ; et quand ils le virent mort , ils per-
dirent toute espérance , malgré les assu-
rances réitérées qu'il leur avoit données de
sa résurrection. En un ‘met.il étoit réglé
dans le conseil dc I'Eternel , que la.nation,
dépositaire unique. des promesses, qui
Fattendoit comme son Messie et son libé-
riteur, le renoneeroit-.en sa qualité de



( 369+
Messic , de Roi, de Propbéte, et le met-
irpit 3 mort comme un blasphémateur ,
pour s'éire dit le fils de Dieu. Mourir en
.croix entre deux voleurs, voir tous ses
t‘névaux‘aaéantis s ne laisser apres lui que
Yincrédulité et le désespoir dans le coenr
de ceux qui sélpient attachés a lai, telle
deyoit étre la fin , tel le fruit de la mission
du:Sauveur. Il le sayoit, il est vrai. Mais
Geite connoissancg méme devoit naturel-
Jementle decograger le rebnter lui faire
.abandonner upe, entreprise . dout- I'issue
‘devolt. lui étre ,sx,‘funes;e La plus grande
VOriY, ay:aat. dsv,ankles yeux.une si affreuse
~per.spa¢uve pourron-elle 8¢ soutenir, ¢t
pgx;spvprer,)usqq au bout, si ‘elle donnoit
Prise sur. ,sgl a.la momdve réflexion , i
clle écontoir dant sois pep la nature? Oui,
Jﬂsuﬁ-Chm,s;, savoit qne. les. cboscs tourne-
raient de Ja sprie; et:c’est en cela que con-
sistela.meyveille de. son abnegauon , ot
c}e son iabandon entre les: mains de sop
pare. Sil- cg,t teno a l;ll‘_,l.méﬂl_(’! par quelque
epd,nq;t sl se far, envisagé .en rien ; §'il
el é1é capablc[ de raisonner le moins da
mpgdq : Jose. le dire : son dessein eit

16 *



(370)

manque , son pére m’efit pas &1 glorifié,
ni Vunivers. racheié, ni lui-méme eleve,
sclon son humanité, au comble de la puis-
sance dans le ciel et sur la terre; parce que
‘tout cela étoit attaché au mauvais sucées'
“apparent de son entreprnsc. R

" On dira qu'il éioit instruit d’avance de
ce qui arriveroitaprés sa mort; qu'il avoit
‘annoncé que quand il auroit été élevé de
terre, il atlireroit tout & lui;; qu’il” etoi’l
assuré que ce qu'il n’auroit pas fail par
Pai-méme, il e feroit par ses apdtres. J'en
‘conviens; mais il né faut pas croire'quil .
‘fit usage de cette vue pourse soutenir dans
ses travaux, et dans ses peines; il ne- 8’y
arrétoit pas; et il'ne lul éloit'pas méme
Lbre d’y réfléchir, “pour'en tirer quelqui
consolauon Ce ne seroit pas counoftre-
Fintérieur de Jésus-Christ, que de penser-
“que le motif du.succés, connu et ‘imman- .
'quable, influit pour rien dans ses. déier-
minations et dans sa. conduite. S'il en pagr-
“loit quelquefois 2 ses dlsmples, @étoit-pour
lés: fortifier ; mais il ne ‘s’en ‘servoit pas’,
~etilne pouvoxt pas s’cn servir 4 dessein: e

s’animer lui-méme. Sa force toute divire



(371)

®avoit pas besoin d’'un tel soutien ; et son
renoncement absolu a tout injérét per-
sonnel ne souffroit pas quil sy appuyat.
C’est ainsi qu'il traita la grande affaire de
son pére ;. il n’y vit que lui; il ne se confia
qu’en-lui; il ne songea qu’a accomplir en
tout sa volonté; et il ne pensa a lui-méme
que pour se.dévouer et g'immoler. |

Appliquons-nous bien a considérer ces
deux choses. La maniére dont a été con-
duit le-grand dessein de la rédemption du
monde, et les dispositions. intérieures de
Jésus- Christ dans son exécution. Diea
pourra se. servir un jour de nous pour sa
gloire;et pour le bien spirituel du prochain.
Car ce sont les ames intérieures, et qui
lui sont toutes dévouées, qu’il employe
ordinairement en. ces occasions. Mettons-
nous d’abord bien avant dans l’espnl pre-
mitrement ,que Dicu est infiniment jaloux
deconduire par lui-méme (outesles ceuvres.
qui intéressent directement sa gloire. Se-
condement, que le plan de ces sortes
d'ceavres est topjours congu et formé sur
le plan qui a dirigé la sagesse eternellc dans
Teuyre de la redempuon, parce qu'cn



(372)

éffet toute ceuvre qui tend a la gloire de
Dicu et au salut des 4mes est une dépen-+
dance et une suite du grand ouvrage de
la rédemption. . Troisidmement, que les
moyens employés par Dieu pour Paccom-
plissement de ces ceuvres , wont par. eux-
mémeés aucune proportion, aticun rapport’
naturel avec-Ja:fin qu'il se propose ; que
souvent méme, & ne consulter quela raison
humaine, ils'y patoissent absolument con-
traires. C’est qu’en effet il est dignede Dieu,
lorsquiil veut' que toute la gloire d’une
éntreprisd’lui revienne ,-d’agir :par des
moyens qui ‘tirent"de lui seul toute leur
verta ,qui déconcertentlasagesse humaine;
jusqu’a lui paroftre une folie. Quatrieme-
ment, que les obstacles et les difficultés
naturellement invincibles , les contradics
tions , les absurdités et les imp’ossibilités
apparentes, “doivent se rencomlrer ‘en ce
qui portele caract¥re d'ceuvre de-Dieu, et
que c’est a cetle marque qu ‘elie se- falt re-
connoftre, : P ‘

Une fois convaincus de ces vérités nt
nous st aisé de juger quellus doivent étre
nos dispositions pour scconder Dien-¢n de

e



(313) |
tels desseins. La premidre ‘est;- qu'it v’y
faut point agir de nous-mémes; mais astons
dre ‘que Dieu nous employe..comme des
instrumens ; nous' rendre attentifs et sou+
ples & ses inspirations, et nous tenir dans
une entiere dépendance de-la grice: La
seconde, que -notre devoir est de nous
‘assujetlir au plan tracé par ka Providence ;
a‘mesure qu'clle le découvre : ve qu'elle ne
fait que peu A peu, pour exercer notre foi}
par conséquent qu’il ne faut point laisser
travailler notre espm pour chercher des
moyens, pour 1magmer des ressources
pourremédier aux inconvéniens ; mais nous
servir de ce ‘que Dieu lui-méme néus met
sous la main, de ne poist compter sur
notre industrie, et pour -quelque raison
qué ce soity; me tien déranger de: ndure
chef dans Fordre!deises Zesse'iins. La troi-
sieme, denapmnmous tonner.des contre-
1emps qui surviennent ; de nous aticndre
4 tout ce qui est p_apabie de déconcerternos
vues humaines , de nous décourager , de
ruiner nos ‘espérances ; ilinaus semblern
quelquefois que nous toutnons le dos h
notre but, que nous reculops: au lieu d’a--



(374 )
vancer , que tout est désespéré. N'aban-
donnons point Yeuvrage ; et redoublans.
alors de confiance. Dien prend presque
toujours pour arriver a ses fins une route
en apparence toute opposéce; il nous cache
ses ressourees ; et nous touchons.an terme,
lsorsque ngus nous en croyons plus éloignés
que jamais. La qaalrleme enfin., est de ne
nous. regarder en rien nous-mémes dans
I'eeuvre de Dieu, de n’y envisager ni notre
intérét ; ni notre reputatxon de consentir,
si Dien le veut ainsi, & prendre une peme
inutile; de sacrifier notrg,repos notre vie
méme.Ongagnetout, en perdant tout pour
Dieu. 1l faut méme pousser le sacrifice
jusquaux choses qui mous paroissent inté-
resser directement la gloire de Dieun, et
notre perfection. Nous ne sommes de bons
juges ni de I'une ni de lautre ; el quand la
volonié deDieunous estclairement connue,
nous n’avons rien & craindre ni pour l'une,
ni pour l'autre. I arrive quelquefois qu’au
.commencement ou dans le cours de ces
entreprises , Dieu en révele le succes. Ng
nous appuyons .jamais sur ces sortes de
révélations , quelqu’assurés que nous en.



(35
pmssxons &tre ; 'y réfiéchissons pas volon-
tairemerit dans la vae de mous soutemr,
et surtout M€ NOUS En S€rvons pas pour
nous diriger. Nous irions contre I'inten-
tion dé Dica; il me révéele jamais rien au
préjudice de la foi , dount Iexereice ‘fait sa
gloire et notre mérite. Ce qu'il révele est
toujours accorhpdgne d’une certaine obs-
curité, qui n’est bien éclaircic que par I'é-
vénement. La révélation est vraie; mais
'f‘nmerpremuon que mous y donnons pré-
matiremeént , €5t presqae toujours fausse,,
et ne sert qu é nous induire en erreur. Ces
avis est de la derniere conséquence ; etl'on
peut poser comme un. principe que pour
Yes révélations quiregardenilavenir, I'évé-
riemetit seul enest le véritable interpréte.,
et qi'en:aticup- cas elles-ne doivent servie
de nourriture au’ propre esprit, ni de di-
recuon pOur Ia’ condnite.

- Qe que je viens de dire, il faut l’apph-
quer ‘avéc proportion aux affaires tempo-
relles ;' elles sont danis l'ordre dé la Provi-
dénce~ Dica veut en tirer sa glbn'e etuolre
satisfaction: Poar cela il-est necessa)u*e quil
les gouverne; ot'si nous savions le consul-



(36)
ter ‘et nous southelre. & sa; volong., il en.
prendzoil. un. soi. spéeial, N'ayons. dang
jamais- de projet fixe et arréié., dont nous
désirions.la réussite; a-quelgue ;prix. que
ce soit. IN'y.mettons point jrop. eyipresy
semem et dlavdeursne nopg liyrons! peing

3 Yimpatienee U ap:ichagrin:, guand | les
chO&es tournent autrwwm qUe Bous,. lg
decouvmr dans l,a pnere qufzi gam D.le,l}
veut que mndys, prenions, et comment, i
fautnous condyire pour lui.étre agrépbles,
Suivons. ensuite les. vues qu'il noys Avra
données, Soyons indifférens pour le succes;
persuades que. toutes -choscs. contribyent
au bien de ceux qui aiment Dieu. Peu nous
importe de réussir, pu/non ;dans .nqs desr
seins; pour#u ique.la gloire de Dieu ey notre
salutinly soient point, intéressés ; et cela
n’ar PlVCl"a ]amaxs 3 Sl avec.-une: mtenlmq
droite; et une parfaile soumission 3 cg. que
Diecu o:donnem noys ne. donnons ri6R 3
la passion dans les projets, que nous. for
mons ,ni,dans lamauiere deles pourspiyre, -
1. faut éuwe bien mort aux choses d'ici; bag,
L 3 s0i-méme , pous s¢.comporier ainsiy



6577;}

A -~ -~ -

CHAPITRE XLIII

Jesus-Chrzst n ‘est revele qu ‘aux pet:ts.

A .
—— hd

J £ vous bénis mon pere , 's’éeria Jesuc-
Christ'dans unc ogeasion, de ce que vous
avesz caché ces choges aux sages et auz
prudens, et le.sj avez révélées aux petits. (1)
Les choses dontil p'arle sont le mystere de
PIncarnation et ses suites, Ce mysiere st
unmystere de peutesse ot nvé med'andans
tissement. Par son union avec la’ person.né ,
du Verbe, PThumanité en Jésus-Chitist’ est
tellement abalssee qu’elle devient moras
lementun véritable néant: Ce néant moral
s’humilie encore , en passant par les états
les plus mopmsables selon nos idées hu-
maines , en embrassant la pauvreté, lobs-
curité, lab]ecuon ‘tous les gentes dop-

probres , le supplice le plus infime. Cé
n’est point’ assez ; ll pousse Ihumlhauon

. (1)Math.' XL, 25. 26, oo . o0 D)



(378 )

intérieure ,i’usqu’h se revélir de tous nos
peches jusqu’a en epronver devant Dieu
toute la confusien , ]usqu a en prendre sur
soi le chatiment, et s'en juger digme. Et
parce qu'en Jésus-Christ il 0’y a qu'une
scule personne, c’est cette personne divine
qui s'approprie le sentiment , la confusion,
le chatiment du péché , avec loutes les aun
tres humiliations qui ne sont rien en com-
paraison de celle-la. o
Chrétiens sages et prudens de volre pro-
pre sagesse , (car je.ne m'adresse ici qud
vous ) vous croyez ce mystére , el vaus en
scclleriez la foi de voire sang; vous ledites,
et je n’en doute pas.. Mais. vous.n’en appro-
fondissez pas , YOUS n’en pémétrez pas les
raisons ; vous ne le gomez pas ,votre cceur
- w’enest pas touché; vous n’en-étes pasmoins
sensibles, délicats, orgueilleux. Vous en
" faites peut-étre Pobjet de vos spéculations
stches et subtiles ; mais ce fonds inépuisa-
hle de morale surnalurelle qu’il renferme,
vous est lout-3-fail inconnu , et vous n’en
tirez aucume conséquence pratique pour
entrer dans la voie d’'une solide humilité.
Qui, c’est en Jésus-Christ ,. c’est dans.les



(579)

dispositions intimes de son coeur , bien plus
quedans !’ apparell extérieur de sa bassesse
et desesignominies , qu'il faut étudier cette
vertu; vous n’en prendrez la véritable idée
‘que la; vous n’apprendrez que la & Pesti-
mer et 3 'aimer par-dessus toutes les aulres
vertus morales; vous toucherez au doigt
qu’il n’y apoint, ni ne peut y avoir de vrai
christianisme sans elle.:

Savez-vous cela ? Non, vous ne le savez
pas. Tous vos sentimens , toules vos pa-
roles , toute voire condsite le témoignent.
Et pourquot I’nguorez-vous ?Parce que vous,
ne voulez pas renoncer & votre propre sa-
gesse ; parce que vous n'approchez de J¥é-
_sus-Christ, et que vous ne lisez son évan-
“gile qu’avec une raison pleine d’orguell et
“de suffisance; parce que jamais vous ne
vous étes faits-petits aToraison , et que vous
étes révoliés’ de la seule pensée de vous
presemer devant Dieu comme des enfans ,
mettant i ses pieds toutes vas lumiéres pré-
tendues , et consentant a étre aveugles en
vous-mémcs afin d'étre éclairés d’en haut.
Vous repoussez la petitesse , vous en avez
horreur; et €’est pour cela méme_que Dien



( 380 )

vouis- eachie ses: secrets , et les trésors infinis,
de la $Agesse. renfermés en: Jesqs;phnqt,,
'Yous qroiricz dégrader la d;gqlte huma;pe,,
si vous faisiez un plein et eniier sacrifice,
de volre raison., et vous ne songez pas que
le chrétien, qui es} tout surnaturel;, nepent
g'édifier et.s'élever gue sur 1o dégradation,
¢xla destrugtion. de Rhoname, superbe. Ja-
mais vous ne serez rien devant Dien. pan
Fendroit ou vous serez: quel,cm& £hoese en
vous-méme. Creusez jusqu’ayx fondemens
de. lorguexl ; ar rqchqz-lps quil p'en resig
pas le, momd,v(; vestige; et vous commen-
cerez,alors . .connoitre et & gofiter la, lOK,h
gueur, la largeur eLla profond&ur de J’hu;
milié ng ésus-Christ, Vous trouverez dans
vous-méme et dans le désordre etrange de
votre nature les raisons. de cette mcompre—
henslblehqmylrue Vaus serez étonpésquun
- sl pmssam 1,emede n’ait_pas eula yertu g
yous: gqenm » et qug votre volgnté »rcbql,lq
all résisté jusquici.a son eflicacité. Ainsy
votre propre caeur d’pae part, ¢t de lauirg
le tocur, de Jésud, yous offriront.les motifs
les plus. pressans. de, vous. copfqndxemdﬁ
vous rappeusqpx . de vqus ;axmaé:cmr.1



((: 581))

”Eé‘m ’F@rﬁi&é A6t lés”chreheus {ai me
‘9ot p?as drtérieps qm e’ se metient pas
seir peineidy le ‘devemr -qui dans le ceeyr
“rie Yont nul cas deé la ‘vie spirituelle, et de
"la voie 'de recueilleent’ et doraisér quii 'y

- coniduit; gt jugent des choses deDicu par

R 'propte ‘esprit, duqhel:iks sont détermi-
“hés'a e’ pis- renoncer'; qui voht’ méme
‘quelquefoist 4tisqu’a blaspliémer , cornbattre
ct condamner ce qu'ils ignorent. Jésus-
«Chitist 165 dvdit wis én vue; lorsqu'il:bé-
-hissot "$bi Pere d"avéit- cacHé ‘aux §ages et
“aux ‘pradens es - mry'steres 'de l’évangrle.
Phisieurs ‘et -eux’se’ Mavenr " de con-
‘npfire a fond'la religion pmce qu’ ils: opt
pass‘éuﬁefbohheparﬂte -dé leurvied létudé.
Mt 'iks e onit ‘pas envisagde tu coicde
'Fhuthil{te Hityn’onv pssewumé«de* ee coué
deur'p r‘mcipzﬂe’ atfeéhtion; 5k pohi" réussir
~d3ts ‘cétte” etdde‘AEISA'n‘bht pas comnienoé
‘par humrherleur»espﬁt ev keur coeut’; peut-
“éire s“et‘oht-*ils ch étatde disputek et ide rui-
-¥S ket savd i ifent sarles atibres e Hido-
'logi’é “rhdls jé Tdur'dis Bdrdiment evje ledr

‘Sotitién's quils’ e cédhdrssem péas' ‘méme
Tes Elémens de cette- sctence divine;’ qui



(382).

n’est.pas destinée a faire des raisonneurs et
des savans; mais; des saints, des hommes
profondément humbles. O! qui. pourreit
persuader cetie importante vérilé, & ceux
qui par élat sont proposés de Dieu pour
enseignerla religion aux autres, et les en-
gager a la pratiquer! je réduis tout pour
eux & un seul point.: qu’ils deviennent pe-
tits, et quils apprennent aux -autres ale
_devenir, :

.. Pour vous Ames, slmples et enfammes,
qm convaincues de:yoire incapacijé & com-
.prendre les choses divines, vous étes ren-
-dues les- dxsc;ples du, Saint-Esprit; vous a

.qui son onction.enseigne tout, et pour qui
les ténébres de! la,foi .me sont une source
.de lumigre : je voys félicite, de ce que le
_pere céleste vous a révélé.ce quiilitient ca-
-ché a tant d’autres. Yous devez ces haules
- connoissances 3 humilité ; mais souyvenez-
~vous qu’elles ne vous sont données quepour
.vous rendre plus humbles. Faites-les donc
servir a croitre dans cette admira ble vertu.
‘Leimysiére de Jésus-Christ :ne vous est
découvert qu'a ceutefin; ef si vous en faites
ce saint usage, il yous scra toujours mani=



(383)

£esté deplus-en plus.Comme vous ne deyey
jamais wous lasser de l'approfondir vous ne
devez pas non plus cesser devous enfoncer
dans 'humilité. Au moment ol vous sous
arréteriez, €t .04 vous meltriez quelques
bornes  la perte de vous-mémes en Dieu,
vos lumiéres s’arréteroient, elles s’obcura
ciroient, et vous vous exposeriez  les per-
dre. Dieu ne les accorde point pour qu’on
§’y repose, pour qu’on y prenne une sub-
tile complaisance, pour qu'on se préfere
aux autres qui en sont privés; mais pour
qu’ont s’en fasse un motif de s'abaisser, et
de se laisser détruire de plus en plus par
Popération anéantissante delagrace. Pour-
quoi Jésus-Christ a-t-il été le plus humble
‘des hommes? parce qu’il a éi€ le plus
€chiré sur la grandeur de Dieu, et sur le
néant de la créature. Et par ot a-t-il mée
rité cette plénitude de lumiéres surnatu-
_relles ? parce que, comme dit saint Paul,
.Je premier acte libre qu'il ait produit, a
£té de s'anéantir devant son pere. La pre-
miére lumiére que nous recevons du ciel,
doit produire en nous lhumilité; et clest
Thumilité qui nous mérite cnsuite toutes



( 384)
des autres. Ce :sont deux abimes dont Pun
attire 'autre. Notre ¢lévation en Dieu nous
‘enfonce en nous-mémes; et notre abaisse-
‘ment en nous-mémes augmeme notre: élé-
ivation en’ Dleu. i :

PPN I S ~

L 0

C H APIL T:RsE X-Lil.v A

<<<<<

' FEN

Jnsus&Cnms'ﬁ —passant par ‘uhe vtlle de
“Samarie ‘pour se rendre ‘A Jérusalem, les
“samaritains enneniis déclarés: des juifs , Tui
‘refusérent :le- passige.” Sur qum les deux
“freres', Jatques et Jcan; ‘animés’ d’un zele
“mal” entfendus pour la petrsonne de’leur
“maitre | vollurent fairé usage, pout fe'ven-
‘ger, du don -des' miracles qu’il feur avoit.
«commumque Seigneur’, 1ot dirent ~ils

‘vonlez-vous “qiie ‘nous distons” que Iéi feu
'de.dcende dir’ ciel, et qu il les consume"
«Mais se totrnant vers eux: il les reprit,
‘disant } Pous ne saves & ‘quel espnt vous

s 14y

“apparients."Le fils dé- Lhomme n'est pas



( 385)

wenu pour perdre les dmes , mais pour les
. sauver. (1) Ces deux apétres vouloient em-
‘ployer le pouvoir surnaturel qu’ils tenoient
de Jésus - Christ & venger ses injures per-
sonnelles; et Jésus plein de douceur et de
miséricorde, ne songeoit qu*a pardonner,
et qu’'a expier les oulrages commis contre
sa personne. Ils vouloient oter la vie & ses
ennemis par un chitiment du ciel , qui ap-
prit ale respecter ct a le craindre. Mais
Jésus, loinde vouloir faire périr les corps,
‘m’étoit venu que pour sauver les dmes; et
lesgagner 4 Dieu en leur donnant du temps
pour s¢ repentir, ct en les y excitant au-
dedans par sa grace, au-dehors par sa pa-
tience et sa clémence. Aussi étoit-il écrit.
de lui gu'il ne briseroit point le roseau
Jroissé, et qu’il n’éteindroit point la méche
encore fumante. (1) Les.caractéres da zele
de Jésus-Christ ont été d’étre infiniment
vif pour les intéréts de son pere, de con-
cilicr cette vivacité avec une bonté et une
tendresse extréme pour les pécheurs, qui
le portoient a en avoir compassion; a lear
(1) Luc. IX. 54. et seq. — (2) Math. XII. 20.

Tsai, XLIL 1. et seq

1. ' 17




(1386 )

faire grace, lorsqu’il les voyoit humiliés;
el 4 ne point les abandonner a leur malice,
qu’ils ne fussent tout-a-fait obstinés et en=-
durcis ; enfin de n’avoir nul intérét propre,
ct de ne point se venger lui-méme, sous
prétexte de prendre en main la cause de
son pére, avec laquelle la sienne paroissoit
si élroitement liGe.

Tel doit étre notre zéle; et s’il n’est for-
mé sur celui de Jésus-Christ, il ne sera
jamais exempt de défauts; et il sera méme
souvent suspect a juste titre. Qu’est-ce que
le zéle? C’est une jalousie pure et sinceére
de la gloire de Dieu, qui nous fait souffrir

. impatiemment qu'on y donne alteinte, et

qui nous porle a'empécherou a la réparer.
Mais en premier Jieu, cezele, pour éire

_une vertu, doit étre surnaturel dans son

‘

principe. 1l faut que ce soit la grice qui
I’allume en nous, et qui le dirige et le mo-
dere dans son exercice. Sila nature s’en
méle, si le caractere y entre pour quelque
chose, si Pon suit Pardenr du temparcm-
ment el la vivacié de Pimagination : I'in-
tention peut étre bonne ; mais il y aurade
chces dans les parolcs ou dans Paction,



(387)

La marque du vrai zéle est une parfaite
possesion de soi-méme, ot 'on s’anime
autant que le sujet le demande , mais sans
que M paix du cceur en souffre. La grace
a son feu, et sa sainte impétuosité ; mais
au fond elle est tranquille, et ne dérange
" riendansl’économie intérieure d’'une ime
qu'elle posséde. Lors donc que nous nous
sentons agités et troublés, lorsque I'ima-
gination s’échauffe, et qu'il s’éléve cn nous
des émotions naturelles ; lorsqu’on se livre
a son caractere, el qu’il mene la grice au
lieu de la suivre, il faut se défier de son
zele, se retenir, et ne rien précipiter.

En second licu, le zeéle doit étre éclairé,
et il ne peut étre comme il faut, que par
la lumiére divine. Saint Paul reprochoit
aux juifs de son temps qu'ils avoient du
zéle pour Dicu; mais que ce zéle n’é10it pas
. selonla science. (1) C'est qu'ils se laissoicnt
aveugler par leurs préjugés; et que préve-
nus en faveur de leurs fausses lumiéres,
ils n’étoient plus capables de discerner la
vérité. Un zéle de cette nature avoit rendu

. (1) Rom. X, 2.



( 388)
saint Paul lui-méme persécuteur. Que ce
défaut est commun, et quil est difficile
d’en guérir! sans examiner, sans consulter,
sans prendre lcs mesures nécessaires pour
s'instruire du fond des choses; souvent
méme n’ayant pas la capacité requise, et
rempli néanmoins de la bonne opinion de
soi, on se prévient, on se passionne, on
s'enléte, on s'avance et I'on ne peut plus
revenir sur ses pas; on n'est plus en dis-
position d’écouter, ni méme en état d’en-
tendre ; on condamne ou I'on approuve a
tort et A travers soit les choses, soit les
personnes; et 'on nuitinfiniment 4 la cause
de Dieu, croyant la servir. Les deux apo6-
tres repris par Jésus-Christ éloient dans ce

_cas; leur zeéle étoit un effet de leur igno-

rance; micux instruits du véritable esprit
de I'évangile, ils n’auroient pas concu la
pensée et le désir de punir les samaritains.
Le ztle peu éclairé pour la réforme. des
abus de I'église, a ‘produit presque toutes
les hérésies qui sc sont élevées, depuis les
siecles d’ignorance, Le zéle peu éclairé a
causé des dommages considérables aux or-

dres religicux, parce qu'on s’y est mal pris



(389)

pour y vétublir Vancienne discipline. Le
zéle peu éclairé a porté et porte encore
beaucoup de persounes & condamner les
voies d’oraison comme contraires a la so-
lide piété; et la direction des dmes , comme
sujette aux plus grands inconvéniens. En
général , c’est le zele peu éclairé qui, sous
prétexte de retrancher les abus, a supprimé
les meilleurs choses, et en a méme intro-
* duit de mauvaises. Les supérieurs ecclésias-
tiques , séculiers ou réguliers, les prédica-
‘teurs, les confesseurs, les directeurs, ne
‘peuvent trop s’appliquer a acquérir les lu-
miéres nécessaires pour'bicn juger de tout
ce qui leur passe par les mains, pour éviter
toul exces, soil de relachement, soit de
sévérilé dans leur morale, pour donmner
dans le tribunal des décisions justes , pour
conduire sirement les imes-a la perfection,
Ces lumieres s’acquierent par I'étude, par
le recours aux personunes habiles, et sure
tout par la priere, el par un humble dé-

_fiance de son propre jugement.
Entroisieme lieu, il doit étre cxercé avec
toute la douceur possible. Point de voies
violentes ; point d’aigreur; point d'injures,



(390)
ni de reproches amers et trop sensibles.
Voyez comment Dieu lui-méme se conduit
ici-bas 4 P'égard des pécheurs, dans ses
propres offenses. Fait-il tout d’abord écla-
ter contre eux sa justice ? Au premier pé-
ché les précipite-t-il dans les flammes éter-
nelles? 1l en a le droit, et nul ne pourroit
s’en plaindre. Mais non; il représente dou-
cement au pécheur son crime; il invite au
repentir, il attend patiemment qu’il re-
vienne a lui; §'il le chélie, c’est toujours pa-
ternellement, et avec des vues de miséri-
corde. En.un mot il met tout en ceuvre
pour gagner et-changer la volonté; et jus-
qqu'au dernier moment ou se consomme
Yimpénitence finale, il n’est pas permis de
présumer que Dieu ait abandonné tout-a-
fait le pécheur, sans aucun espoir de par-’
don. Vous eonviendrez sans doute que vo-
tre zele pour Diea doit étre conforme, au-
lant qu’il se peut, au z¢le qu'il a pour luk
méme. Vous n’avez point la correction des
abus, ct 'amendement des meeurs plus &
ceeur que lui; vous ne sauriez employer
des moyens plus cfficaces que les siens.
~Agissez.donc au-dehors comme il agit au-



(391 )
dedans. Que vos avis, que vos invitations,
que vos reproches secondent les siens; tra-
vaillez de concert avec la grace; et pour
cela que la grice elle-méme vous anime,
vous dirige, vous soutienne dans I'exercice
devotre zele. Ne vous rebutez pas; ne vous
tmpatientez pas; ne vous portez point a
de ficheuses extrémités, qui feroient nat-
tre le désespoir dans 'ame dec votre frére,
et dont vous auriez ensuite & vous repentir.
Ne renoncez pas non plus a la correction,
parce qu’a la premiere ou 4 la scconde fois
elle n’aura pas réussi. Revenez ala charge;
attendez les occasions favorables; et n’aban-
donnez point commeincorrigible celui qur,
malgré ves réprimandes, retombe encore
dans la méme faute. Il entre dans ccite
conduite un dépit secret de I'amour-pro-
pre, irrité de ce qu'il n’obtient pas da
premier coup ce qu’il demande; il y entre
de Porgueil , et I'on se croit méprisé. Al!
si Dieu en agissoit de méme & notre égard,
ou cn serions-nous ? Vous voulez corriger
efficacement. Appliquez-vous donc a ga-
gner le cceur ; faites-vous aimer; montrez
a votre prochain une tendresse de pére;



(392 )
qu’il sente ce qu’il vous en eoiite pour le
reprendre; et que c’est a regret que vous
avez recours aux remeédes amers. Clest ici
qu’il faut traiter les autres, comme en pa-
reil cas vous voudriez en étre traité vous-
méme. '

Enfin, que votre zéle soit tout-a-fait pur
et désintéressé. Ne vengez jamais vos pro~
pres injures , sous prétexte que Dieu y est
offensé. Ne croyez pas, comme beaucoup
de supérieurs, que manquer a la regle, ce
soit vous matiquer a4 yous-méme ; comme
beaucoup de confesscur, que de ne pas se
rendre tout de suite & ce que vous. exigez ,
ou_de ne pas sassujettir fidelement 2 ce
que vous avez prescrit , ¢e soit un mépris
de votre autorité; comme beaucoup de
directeurs, que si Pan s’écarte le moins
du monde de vos méthodes et de. vos pra-
liques , on n’a point de confiance en vous ,
onne vous rend point 'obéissance qui vous
est diie, Silon n'y prend garde de tres-
prés, il se méle beaucoup de personncl
dans notre zéle pour Dieu et pour le bien
des 4mes. C’est nous-mémes que nous en-
yisageons; c'est nolre amour-propre que



\]

( 395)

nous cherchons a contenter; c'est notre
domiunation que nous prétcndons exercer;
ce n’est pas le regne de Dieu, mais lendtre
que nous voulons établir. De-la cette dé-
licatesse extréme, cette facilité a se cho-
quer , cetie disposition a s'irriter, cette
dureté , cette tyrannie, cetle hypocrisie
méme qui allegue les droits de Dieu, tan-
dis qu'elle ne pense qu’a faire val®ir les
siens propres. : '

Le détail sur cette matiere du zele seroit -
infini; et elle mériteroit un ouvrage a part
pour étre traitée dans toute son étenduc.
Ce que je puis ajouter, clest que le ztle
ne s’exercera jamais comme il faut sans la
charité- et I'humilité; que l'on ne saurost
posséder ces deux vertus a un certain degré,
que par la pratique de 'oraison; et que
Dieu n’accorde le don d’oraison qu’aux
amcs qui lui sont entieremens dévouées ,
et déterminées & suivre en tout la conduite
de la grace. C'est encore , que le ztle par-
fait dans son principe ct dans son exercice
est la consommation de la vertu, le fruii
de I'union divine et de la mort totale a
soi-méme. C’est pourquoi il faut Pavoir

17 *



4 (394 )
long-lemns exercé sur soi-ménre, avant  que
d’ tre en élat del’ exercer sur les autres.

CHAPITRE XLYV.

Ayersion de Jésus-Christ pour les faux-
Docteurs.

~

S————

Crest une chose digne de remarque que
Jésus-Christ qui étoit la douceur méme ,
tant de bonté envers.les plus grands pé-
cheurs , ait témoigné tant d’aversion et
d’indignation contre les.scribes et les pha-
risiens , ces hommes si zélés en apparence
pour lobservation de la loi, qui se pi-
quoient d’étre plus justes que les autres,
et qui. poussoient l'exactitude jusqu’aux
derni¢res minuties. Nulle part il ne les
ménage; en toute occasion il tient en garde
contre eux, et ses disciples , et le peuple.
Il en fait le portrait , et met au grand jour-
tous leurs vices; il les charge de ses plus
terribles malédictions. 1ls ¢toient pourtant



(1395 ) |
Ies docteurs et les guides de la nation ; ils
étoient assis sur la chaire de Moise; ils
- avoicnt le caractere et Paulorité néces-
saires pour interpréter laloi ; ¢’étoit A eux
qu’il falloit s’adresser ; et le Sauveur lui-
méme recommande de respecter et de
suivre leurs décisions. ,
Comme il y atoujours eu, et qu'ity aura
jusqua la fin dans I'église des pharisiens
et de faux docteurs , dont le peuple fidele
doit se défier; il est trés-important qu'il
les reconnaisse a la peinture que Jésus-
Christ en a tracée. Je ne recueillerai point
ce qu’il en dit en divers endroits de PEvan-
gile; etjem’en tiendrai & ce qu'on en lit
dans le vingt-troisieme chapitre de saint
Mathieu, qui les regarde d’un bout a
Fautre. Voyons commént il les dépeint.
Premier trait. Ils disent , et ils ne font
pas. lischargent sur les épaules des autres
des jfardeaux pesans et insupportables ,
qu'ils ne wveulent pas remuer seulement
du bout du doigt. Les vrais saints,; durs
et austeres 4 eux-mémes., sont doux et in-
dulgens pour les autres ; ils ont égard a
Ia foiblesse humaine , ils n’outrent rien.;



(396 )
etdistinguant soigneusementleprécepteda
:conseil , 'obligation de la perfection, ils
n’exigent d’abord d’autrui quece qui est in-
dispensable pourle salut ,etilsneleménent
plus loin qu'apres avoir consulté ses forces
et sa bonne volonté. Iis font tout ce qu’ils
disent, et plus qu’ils ne disent, a Pexemple
du Sauveur , qui a.commencé par faire,
“avant que d’enseigner; qui en. demande
infiniment moins de nous, méme pour notre
perfection, qu’il n’en a fait lui-méme; et
‘dont les exemples 'emportent de beaucoup
sur-les lecons. Au contraire, les saints
contrefaits ; pleins d’indulgence pour eux-
:mémes, ne sont rigoureux que pour les
autres. Incapables de ménagemens , ils
-exigent d’'un pécheur nouvellement con-
verti, d’'un commencant, d’'un novice, des
efforts de vertu, et une perfection qui les
effraye, quiles rebute , qui est au-dessus
de leurs forces. 1ls prescrivent des jednes ,
des veilles , des austérités, de longues
prieres, dont ils savent trés-bien se dis-
penser. Si 'on ne se corrige pas tout de
suite d’'une mauvaise habitude , qui dure
'depuis long-temps ; si malgré le propos le



(397)
~ plus ferme et le plus sincere , on retombe
encore, ils refusent de vous absoudre; ils
exagérent les dispositions nécessaires pour
approcher des sacremens, et par-lails en
tiennent les fideles éloignés des années
‘entiéres. Pour les méindres - fautes, ils
imposent de longues ct séveres pénitences,
et quelquefois impraticables. Dans leurs
discours, dans leurs écrits, ce ne sont que
déclamations contre le relichcment et la
corruption de la morale; ct eux-mémes
dans le secret sont les plus relachés et les
plus corrompus de tous les hommes. Ils
s’accordent tous; et rient entre eux de la
crédulité de ceux qu’ils ont séduits par la
bonne opinion de leur vertu. Ames simples
et droites , qui voulez aller bonnement a
Dieu, quand vous rencontrerez des doc-
teurs de ce caractere, tencz-les pour jus-
tement suspects , sur la sévérité excessive
de leur morale. Croyez fermement qu’ils |
disent et qu’ils ne font pas; Jésus-Christ
vous y autorise. Fuyez -les comme des
charlatans et des 1mposteurs, et adressez-
vous a d’autres. :
+ Second trait. Ils forut toutes leurs ceuyres



(398 )
& dessein détre vus des hommes. Les
vrais saints dérobent autant qu’ils peuvent
leurs honnes ceuvres 4 la vue des hommes;
il ne tient pas méme i eux qu'ils ne les
dérobent & leurs propres regards, Parce
qu’ils n’ont en vué que de plaire 4 Dieu ,.
gui voit dans le secret, ils cherchent le
secret dans tout le bien qu'ils font. La
grice qui les fait agir, les y pousse ; ils
rouglssent presquc d’étre surpris dans une
bonne action, qui peut donner quelqu’idée
de leur sainteté. Ce n’est pas qu'ils crai-
gnent d’édifier le prochain ; mais ils savent
‘que, comme il est des devoirs de religion
~qwil faut remplir ouvertement et sans res-
pect humain pour 'édification publique ;
il est aussi de certaines ceuvres de pidté
dont il faut s’acquitter en particulier. Loin,
d’étre jaloux de Pestime des hommes , ils
Pappréhendent comme I'écueil de humi-
lité; ils aspirent a étre ignorés ; et ils pré-
féreroient le blame & la louange , s'il ne
sagissoit que d’eux, et que lintérét de
Dieu n’y fat point compromis. Ils n’affec-
tent donc rien qui puisse les faire remar-
quer; et ils se conduisent avec simplicité ,,



(399)
.sans s¢ meltre en peine si l'on prend
garde a eux.

Les saints contrefaits n’ont en vuc que
leur réputation ; ils n’aiment que les ceu-
vres d’éclat ; ils prennent toutes les me-
sures pour que le bien qu'ils font vicnue a
la connoissance du public; et s'ils n'gn
parlent par eux-mémes, ils ont des gens
apostés qui en parlent pour eux. S'ils ne
font pas sonner devant eux de la trom-
Ppette, pour annoncer leurs bonanes actions ;
s'ils ne prient pas, comme les pharisicns ,
dans les places publiques , c’est quavec le
mérite de la sainteté, ils veulent encore
avoir celui de la modestie et de 'humilité.
Plus raffinés dans leur orgueil, ils font
en sorte que I'on dise du bicn d’cux, com-
me si c'étoit malgré eux; ils paroissent
souffrir violence en entendant leurs lonan-
ges; et ils les rejettent de maniere a laisser
penser qu'ils en méritent de plus.grandes,
Soyez cxtrémement en garde contre ces
gens de parti qui ont des préneurs a gage,
qui se donnent le mot pour s’encenser
mutuellement, quine laissent rien ignorer
au public de ce qu’ils font de bien, et sou-



( 400 )

vent de ce qu’ils ne font pas; qui se com-.
posent, et qui prennent le masque de la
piété, lorsqu’ils sont -apergus , pour le
quitter dés qu'ils n’auront plus d’autre té-
moin que Dieu. Vous les reconnoitrez sans
peine a leur affectation ; de ramener tout
a4 eux , d’occuper tout le monde d’eux, de
sc faire remarquer en tout, de dire cha-
ritablement du mal de quiconque , sans
leur ressembler, jouit de ’estime publique;
c’est un crime qu’ils ne pardonnent pas,
parce qu’ils veulent avoir cette estime a
eux seuls. Souvenez-vous seaulement que le
propre de la sainteté est d'éire simple,
naturelle, d’aimer i se cacher , de laisser
tomber le bien qu’on dit d’elle, sans y faire
attention ; et que si elle est cn bonne. te-
nommée aupres des hommes , elle ne fait
jamdis rien dans la vue expressc de sc la
procurer.

Troisieme trait: Ils aiment les premicres
places ¢ table, et les premiéres chaires
dans les assemblées; a étre salués dans
les places publiques, et a étre appelés
maitres par les hommes. Rien n’est plus
avide d’honneurs, de distinctions , de pré-



( 401 ) :
_ férences, que les faux saints, justes de lenr
propre justice, et plein d’estime pour eux-
‘mémes, qui croyent que toul leur-est di
de la part des autres, et que partout les
premiers rangs leur appartiennent. Il ne
les faut aborder qu’avec respect, leur don-
ner toutes sortes de marques de vénération;
ils les exigent par leur gravité feinte; et
leur air de suflisance; et ils font paroitre
Jleur mécontentement, si on ne les leur
.accorde pas. Ils ne prennent pied dans une
.maison, que pour y_dominer; il faut que
tout plie sous eux; a table et ailleurs la
place d’honneur est pour eux. On se tait
pour les écouter, etI'on recueille leurs sen-.
tences comme des oracles. Ils aiment sur-
tout étre regardés comme les maitres en
Israél, commeles dépositaires delascience;
il faut que tout passe par leur décision;
rien n'est hien que ce qu'ils approuven’;
Ilssont flattés qu'on s’adresse a eux comme
aux voyans; ils s’attirent de toutes parts
des visites et des lettres de consultation , et
ils ont grand soin qu'on w’ignore pas dans
quel crédit ils sont pour leurs lumieéres et
leur vertu. Les vrais saipts liennent ung



- (4o2)

conduite toute opposée. s sont surpris et
honteux intérieurement qu’onles distingue,
el qu’on fasse atlention a eux; ils prennent
d’enx - mémes la derniére place , comme
celle qui leur convient, Quoique trés-éclai-
rés et tres-capables, ils ne s’en font point
accroire ; ils disent modestement leur sen-
timent; ils écoutent plus volontiers qu’ils
ne parlent ; et sont toujours préts a ap-
prendre plutét qu’a enseigner. lls ne sont
point jaloux d’étre consultés; et ils tien-
nentsccrets les rapports que les personnes,
méme du plus haut rang, ont avec eux
pour leur conscience. Rien n’est plus éloi-
gné d’eux que esprit de domination; et
ils n’appréhendent rien tant que le crédit
et la vogue. Tout pour Dieu, rien pour
eux-mémes ; telle est Ieur maxime.

Quatrieme trait : Ils rendent le royaume
des cieux inaccessible aux hommes ;ilsn’ ¥
entrent pas; et ils 'y laissent pas entrer
les autres. Tel est I'effet du rigorisme dont
ils font gloire, et qu’ils n’affectent que dans
cette intention. Ils se ferment 'entrée du
ciel par leur orgueil ; et ils la ferment aux
autres par leur excessive sévérité. On sort



( 403)

d’avec eux désespéré, disant en soi-méme,
qui pourra se sauver? On abandonne tout,
prenant'le parti de se livrer a ses passions;
et.Cest ce que prétend le démon, dont ils
sont les agens. Les saints m’élargissent
pas le chemin du ciel ; mais aussi ils ne le
bouchent pas avec des épines. 1ls applanis-
sent au contraire les difficuliés; ils soutien-
~ nent, ils encouragent la bonne volonté; ils
Pinspirent méme a ceux quine 'ont pas;
et ils leur font concevoir quc ce qui est im-
possible a la nature, est facile a la grace.
En quittant, on se reproche sa licheté,
on se sent le coeur plus au large, on est
disposé & mieux faire.

Cinquieme trait. Ils dévorent les mai-
sons des veuves, aprés les avoir séduites
par leurs longues priéres. Les prétres, les
religieux intéressés, qui, selon 'expression
de saint Paul, font un trafic de la piété,
s’altachent surtout aux femmes riches, et
aux veuves qui disposent de leurs biens.
Comme elles se prennent aisément par les
sens et par Pimagination, ils les gagnent
par leurs longues pritres, et par tout ce
que la dévotion a d’extéricur, 1l ne faut pas



( 404 )
demander s'ils accompagnent ces priéres
de grimaces, d’élans, de soupirs, de ges-
tes, qui en imposent aux esprits foibles et
ignorans. Et lorsqu’ils s’en sont une fois
rendus maitres , ils ne tardent pas a pro-
fiter de leurs offres et de leurs largesses,
pour se mettre a l'aise, et se procurer tou-
1es les douceurs de la vie. Par lear crédit
et leurs sollicitations, ils obtiennent des
pensions et des bénéfices. lls se logent, se
nourrissent, s’entretiennent & leurs dé-
pens; ils les sucent et les dévorent, sans
se mettre en peine des discours du monde,,
ctdes plaintes des héritiers. Les vrais sainis
sont désintéressés, et ils se croiroieut cou-
pables des plus horribles abus, s’ils tour-
noient la direction des ames a leur profit.-
1ls ne refusent point de se charger de la
conduite des personnes riches que Dieu
leur adresse : car de quel droit, et pour
quelles raisons les refuseroient-ils ? Mais
ils sont en garde contre la bonne volonté
qu’elles leur témoignent ; ils ne la sollici-
“lent jamais, et ils en usent avee une.ex-
tréme réserve, autant quil faut pour ne
pas les choquer. S’ils ont des besoins réels ,



( 405)

ils attendent en paix queDicules leur fasse
connoitre, et leur inspire de les soulager.
1ls acceptent alors ces secours, comme
notre scigneur acceptoit celui des saintes
femmes, qni le suivoient dans ses voyages,
Du reste, il est inoui dans I'histoire des
saints, qu’aucun d’eux ait employé la piété

“ou l'exercice du sacré ministere, comme
un moyen de s'enrichir, et de se procurcr
une vie molle et voluptueuse.

Sixieme trait. Ils parcourent la mer et
la terre pour faire un prosélyte ; et quand
ils en ont fait un , ils le rendent digne
du supplice éternel deux fois plus qu’euz.
Les pharisiens du christianisme, comme
ccux du judaisme, ne sont pas pour I'or-
dinaire des hommes isolés; ils forment une
secte qui a son esprit, ses intéréts , ses ca-
bales, ses intrigues ct ses fonds nécessaires
aux besoins de I'ccuvre. Pour perpétuer et
étendre cette secte, il faut faire des prosé-
lytes, et C’est a quoi ils travaillent avec une
~ardeur infatigable , mettant en ceuvre tous
les moyens de séduction. Lorsqu’ils en ont -
gagné quelqu’un, ils initient peu & peu
awx secrets de la secte; ils lui en inspirent



( 406 )
tout le venin; et comme la malice va tou-
jours s’augmentant et se raffinant, les dis-
ciples deviennent plus méchans, et plus
dignes de chatiment que leurs maitres. Les
saints sont en trop petit nombre pour faire
secte; et comme la grice les pousse de dif-
férens cGtés, il est rare qu’ils se réunis-
sent pour agir sur un méme plan, et suivre
le méme objet. Plusieurs d’entr’eux , et en
particulier les instituteurs d’ordres reli-
gieux, ont eu des disciples, mais cest
Dieu qui les leur adressoit; et nous ne
voyons pas qu’ils ayent montré un zele ar-
dent et empressé pour se les attacher. De
plus, ils n’avoient qu'un seul but, leur
sanctification et cclle de leurs éléves ; ou la
gloire de Dicu et le bien spirituel du pro-
chain. Et lorsqu’ils ont pensé & former un
corps, ils se sont soumis pour I'objel de
leurinstitut, pour leur genrede leur regle,
aux premiers pasteurs et au saint siége.
Ainsi il n’y a nulle comparaison a faire
sur ce point contre eux, et les pharisiens
de tous les temps.

Scptieme trait. Ils sont fidéles aua me-
nues observances de la loi ; et ils en aban-



( 407) ‘
donnent les points essentiels , tels que la
justice, la miséricorde et la foi; is font
passer aucouloir le moucheron, et ils ava-
lent le chameau. Etudiez bien I'esprit pha-
risaique ; vous découvrirez qu’il est obser-
vateur minutieux des pratiques extérieures
du culte; qu'il se fait des points de cons-
cience de choses indifférentes, ou en lous
cas de trés-petite conséquence; tandis qu'il
ne se fait point scrupule d’étre dévoré
d’cnvie et de jalousie, de déchirer le pro-
chain par la médisance et la calomnie,
d’avoir recours au mensonge et a Partifice
pour arriver a ses fins. Ce caractere odicux
s¢ montre ouvertement dans presque toutes
les hérésies ancienncs et modernes. Mais
on Papercoitaussi plus ou moins dans tous
les dévots de parti et de cabale. On I'a vu
an grand scandale de I'église, dans des or-
dres religieux, qui ont pris & tiche d’en
décrier d’autres, et de lcs traverser dans

les fonctions du ministere, par un malheu-
reux esprit-de rivalité, On s’aveugle néan-
moius, etonsc tranquillisela-dessus, ons’en
fait presque un mérite devant Dicu; et en
se reprochant sur d’autres poiuts les fautes



( 408 ) ,
les plus légeres, on n’a nul remords des
péchés les plus considérables contre la vé-
rité, la justice ct la charité. Il me semble
voir les pharisiens qui délibérent sur I'n-
sage qu ’ils feront des trente deniers don-
nés a Judas, et qui disent, I/ ne nous est
pas permis de le remettre dans le trésor
du temple : mais qui n’ont aucun scrupule
d’avoir suborné ce traitre a prix d’argent
pour leur livrer le fils de Dieu. 11 est inu-
tile d’observer que l'esprit des saints est
tout opposé a celui-la; et que s’ils sont’
délicats sur les petites fautes, ils ont hor-
reur des grandes. Sans négliger ce qu’il y
a d’extérieur dans la loi, ils-donnent leur
principale attention a ce qu’elle a d'inté-
rieur et d’essentiel : Famour de Dieu et du
prochain.

Huitieme trait. Ils purifient les dehors
de la coupe et du plazf s et au-dedans ils
sont pleins de rapine et dimpureté. C’est
que le dehors paroit aux ycux des hommes,
auxquels ils veolent en imposer : au licu
que le dedans n’est visible qu’a Dieu , au-
quel ils ne se soucxenl pas de plaxrc Déficz-
vous donc de es extéricurs si réguliers, si



( 409 )

composés, ou tout sent I'affectation. Les
vrais gens de bien s’appliquent par-dessus
tout a purifier I'intérieur ; et si chez eux
le dehors est saint, c’est uniquement de la
saintetéquivientdudedans. Rienn’est géné,
‘i contraint dans leurs maintiens, dansleurs -
discouré, dans leurs actions ; tout coule
desource, ils n'ont besoin ni de réflexions,
ni d’cefforts, pour paroitre ce qu’ils sont.

Nul espnt n’a jamais é1é , ni ne peut-étre
~ plus opposé & Pesprit phansaxque que Pes-
prit de Jésus-Christ; et 'on concoit sans
peine pourquoi il en a cu, et il en a inspiré
a ses disciples tant d’aversion. C’est qu’en
effet cet esprit est le plus grand et le plus
dangercux ennemi de la piéié; le piége le
plus adroit que le diable puisse tendre
pour séduire les 4mes, I’artifice dont on se
défie le moins, et auquel il est le plus aisé
de se laisser prendre, si 'on ne joint la -
prudence da serpent & la simplicité de la
colombe. Jésus-Christ qui connoissoit par-
faitement cet esprit infernal, a voulu étre
la victime des faux dévots et des hypocrites,
pour nous donner autant d’horreur pour
eux, que nous devons avoir d’amour pour

I. ) 13



(4r0) |
~ lui; pour nous faire craindre de leur res-
sembler, 4 la vue de I'abime d’iniquité ou
ils se sont précipités, et nous faire détester
Yorgueil et I'amour - propre qui donnent
naissance a 'hypocrisie, laquelle est a son
combledansles personnes spirituelles aveu-
glées par ces deux vices. .

poagyy
Fondida 4 . ) 4

CHAPITRE XLVL

Jésus-Christ objet de contradiction , et
sujet de ‘scandale.

Uxz des prédictions les plus profondes
qui ayent été faites au sujet de Jésus-
Christ, est celle du saint yieillard Siméon.
11 dit, le tenant entre ses bras : Celui-ci
est établi pour étre un sujet de chute et
de relevement & beaucoup de personnes
‘en Israél; et pour étre un signe de con-
tradiction : afin que les pensées dun
grand nombre de ceeur soicnt mises a



(411)
découpert. (1) Les mémes choses en Jésus-
Christ, les divers états de sa vie, sa doc-
trine, sa condune , Ses mxracles ont fait
tomber les uns, et en ont relevé d autres,
selon leurs dlsposxuons intérieures. Il a é1é
admiré en tout, et contredit sur tout; et
par-la se sont manifestées les pensées se-
crétes des coeurs. Ceux en qui la grace
agxssoxt Pont écouté et suivi; ga ég le
peut nombre. Ceux qm résistoient a la
grice, lont hai et persecule. Tout étoit
édifiant en lui au souverain degré, et tout
étoit matiére de scandale, selon qu'onl’en--
visageoit des yeux dg la foi, ou des yeux,
de la nature. 11 enchantoit et ravissoit I'es-
prit humain, lorsqu’il s’élevoit a des vues
surnaturelles ; il effarouchoit et révoltoit
ce théme esprit, livré a ses préjugés et a
ses passions. Sa vie commune et son abord’
facile étoient un attrait pour les pécheurs;
et pour les faux justes , c'étoit un motif de
le rejeter, et de dire: Cet homme aime la
bonne chére , et & boire du vin; i est
Pami des publzcams et des pécheurs. (2)

(1) Luc. IL 34. — (2) Ibid. VIL 34. \



(412)
Sa doctrine pure et sublime extasioit les
4dmes droites et simples ; les ceeurs doubles
el faux ne pouvoient la supporter. Les uns
ne pouvoient s’empécher de reconnoitre
en lui quelque chose de divin, voyant
quelle étoit sa sagesse, et qu'il ne la tenoit
pointdes hommes. Les autres ne pouvoient
se résoudre 4 croire en lui, parce qu'il
éioit le fils d'un artisan, et artisan lui-
méme. Comment sait-il les lettres , di-
soient-ils, ne les ayant point apprises. (1)
D’un c¢61é Nicodéme lui disoit : Maitre,
nous savons que wvous €tes venu de la
part de Dieu pour nous enseigner : car
personne ne peut faire les signes que
wous faites, a moins que Dieu ne soit. -
avec lui..(2) En toute occasion le peuple,
témoin de ses miracles , bénissoit Diecu,
et avouoit qu’il ne s’étoit jamais rien vu de
semblable en Israél. D’un autre c6té, ses
ennemis prétendoient qu’il chassoit les
démons par la.vertu du prince des dé-
mons ; ils révoquoient en .doute ses mi-
racles , parce qu'il les faisoit le jour du

(1) Joa. VIL 15, — (2) Ibid I1L. a.



(413)

sabbat, et ne pouvant en soutenir I'étlat

ct la multitude, ils se confirmérent par-la
- dans le dessein de le perdre.

Qui croiroit qu’au sujet duméme homme,
et dun homme aussi extraordinaire que
Jésus-Christ, le partage des sentimens pat
aller si loin! Mais nous ne réfléchissons
pas assez sur la corruption du ceeur hu-
main, et la profondeur de sa malice. Ce

’éton pas l’espmt, .c'étoit le ceeur qui ]u-
-geoit de Jésus-Christ; et voila pourquoi
les jugemens qu’on en portoit s’accordoient
si mal. Les moins éclairés ne pouvoient se
tromper sur lui, pour peu qu’ils eussent
de droiture. S’ils en manquoient, les plus
clairvoyans ne pouvoient point ne pas s’a-
veugler. Aussi Jésus-Christdisoit-il : Heu-
reux celui qui ne sera point scandalisé &
mon sujet! (1) Quoi! le scandale au sujet
de Jésus-Christ est si aisé 4 prendre qu'il
appelle lui-méme heureux ceux qui s’en
garantissent ! En vérité, cette sentence
doit nous faire trembler tous. Car nous ne
sommes pas d’une autre nature que les

(1) Math. XL 6. -



(414)
juifs ; nous n’avons ni Pesprit, ni le cceur
autrement fait qu'eux. Et si ceute nation a
qui le Messie étoit promis , qui ne soupi-.

“roit quaprés le Messie, qui fondoit toutes

ses espérances sur le Messie , qui n’existoit
méme, qui ne faisoit un peuple a part,
qui n’avoit recu de Dieu sa loi, son culte,
ses cérémonies, quin’avoit eu une si longue
suite de prophetes, que Dieu n’avoit 'spé-
cialement gouvernée, protégée, adoptée, .
qu’en vue du Messie : si , dis-je , cetle na-
tion chérie et privilégiée s'est scandalisée
de son Messie, ‘lorsqu’il a paru dans la
personne de 'Homme - Dieu, jusquwa le
mellre en croix : comment n’en serions-
nous pas. scandalisés , nous gentils d’ori-
gine, nous étrangers aux promesses ,

~ mous substitués aux juifs par une pure'mi-
seéricorde , nous qui, outre les raisons ap-
parentes de scandale qu’ils avdient, avons

de plus celledel’opprobre et des tourmens
de sa passion ? Oui, heureux le chréiien

qui ne se scandalise en rien de ce qui con-
cerne lapersonne adorable de J.-C. ,sadoc-
trine ,; sa vie,sa mort, ‘ses sentimens et ses

vertus. Ce chrétien n’écoute ni la chair, ni



(45)

le sang, ni une fausse raison; il n’écoute
que ]a foi;il ne pense et ne juge que selon
les lumieres de la foi. La foi lui montre
que tout est digne pour lui de vénération,
d’amour, d’'imitation en Jésus-Christ, et
d’autant plus digne, que la nature en est
plus choquée et plus révoliée. Mais que
ces sortes de chréliens sont rares, et 'ont
toujours été ! Sans parler des hérétiques,
des libertins , des incrédules, qui lous se
sont scandalisés de Jésus-Christ , tout chré-
tien qui n’est pas véritablement un homme
‘intérieur, qui ne travaille pas a le devenir,
qm ne -sait pas, qui ne veut pas méme sa-
voir ce que Clest, se scandalise plus ou
moins de Jesus-Chnst. 1l consent a 'ado-
rer; mais consent-il 4 lul ressembler? IL
le respecte comme son maitre ; mais
gotite-t-il sa doctrine? la suit-il dans la
pratique? 1l le reconnoit pour son mo-
dele ; mais dés quon lui propose ses
exemples , il recule, il ne les croit pas faits
pour lui, il ne les juge pas praticables.
N’est-ce pas se scandaliser de Jésus-Christ,

- que d’estimer, d’aimer, de rechercher, ce

qu il 'a méprisé, hai, rejeté? que d’avoxr



(416)

du niépris , de I'aversion, de I'horreur,
pour ce qu’il a estimé, désiré, embrassé ,
préféré i tout le reste? Et quel est le chré-
tien qui, jusqu’a un certain point, n’est
pas dans cette disposition ? Quel est le
chrétien qui rougit, qui se confond devant
Dieu d’y &tre, qui lui demande sincére-
ment la grice d’en sortir, qui fait tous ses
efforts pour cela? Quel est méme le chré-
tien qui ne se justifie pas a lui-méme sa
maniere de penser et d’agir a cet égard?
- Mais se justifier dans les choses ol 'on est
manifestement opposé a Jésus - Christ ,
c’est le condamner, et 4 plus forte raison
s’en scandaliser. Voilad néanmoins ou nous
en sommes presque tous. Les saints pour-
suivent en eux tout ce qu’ils y remarquent
de contraire i P'esprit de Jésus-Christ, et
ils s’appliquent a le détruire. Mais on se
scandalise des saints, et on les condamne
par celle seule raison qu’ils sont fideles
imitateurs de Jésus-Christ. Toutes les per-
sécutions que les saints ont eues a essuyer,

n’ont point eu d’autre cause.
_Remontons ala source, et tichons d’ou-
wrir les yeux & tant de chrétiens qui ne le



'(417)

sont que de nom et de profession exté-
rieure , non seulement dans le sitcle,
mais dans ’église, mais dans le cloftre.

Nous avons tous un fonds d’orgueil et
d’amour de notre propre excellence, inhé-
rent & tout étre créé, qui a précédé tout
péché, et qui en a été la source. Cet or-
gueil, quand nous lui cédons, nous sou-
leve contre Dieu, nous rend odieuse notre
dépendance , nous porte a nous soustraire
a son domaine, nous fait oublier que nous
tenons de lui ,tout ce que nous sommes,
que nous ne pouvons étre heureux que par
Jui. 11 sapp’ropne tout ; rapporte tout a
soi; s'appuie umquemem sur soi ; il ne
peut souflrir ce quile rappelle a son neant
et 4 la connoissance de soi-méme, 2 ce
qu’il ddit ‘d’adoration , d’6béissance et d’a-
mour, & I'Etre-Supréme. C'est par ce vice
que lange y est tombé, ayant voulu s’éga-
ler & Dieu; c’est par ce méme vice qu’il a
tenté le premler homme, et qu’il I'a fait
succomber, le flattant qu’il deviendroit
semblable & chu cn mangeant du fruit
defendu.

" La juste p’unilivon de notre orgueil a ¢cn-

18 *



(418)

trainé la révolte de la chair, et sa concu-
piscence contre l'esprit. De-la cet amour
désordonné de notre corps, ce soin déme-
suré de lui procurer ses aises et ses com-
modités, ce penchant violent vers les plai-
sirs des sens: autre source de nos péchés
et de notre attachement aux choses d'ici-
bas, ot nous mettons notre félicité, qui
ne’ peut étre que dans la possession de
Dieu.

- L'orgueil et la sensualité ayant jeté le
genre humain dans un prodigieux égare-
ment , dont il étoit impossible qu’il revint
de lul-meme Jésus- Christ a para sur la
terre pour apporter le reméde a ces deux
vices. 1l a montré dans sa personne un Diea
obéissant, humilié, anéanti, a cause de la
nature humaine qu’il s’étoit unie; et par-la
il a mis daus le plus grand jour lnn)usuce’
excessive, et le crime lmpardonnable de
Porgueil d’une simple créature qui ose se
révolter contre Dieu. Infiniment riche par
Iui-méme, il a montré un souverain mé-
pris des choses de la terre; il a vécu dans
la pauvreté et dans le travall, il est mort
dans les tourmens , pour nous apprendre



(419)
4 quel point nous nous avilissons par I'a:
mour des voluptés criminelles, a traiter
durement notre corps, et ale sacrifier,
s’il est nécessaire, pour conserver notre
Ame. Sa doctrine a été conforme a ses
excmples. 1l n’a préché que I’humilité, que
le renoncement a tout ce qui excite et sa-
tisfait les désirs corrompus de la chair. =
Et cest cela méme qui a scandalisé, et
qui scandalisera toujours’homme orgneil-
leux et sensuel. Il ne peut soutenir le pa=<
rallele de ses sentimens avec ceux de Jésus-
Christ, de sa conduite avec celle de Jésus-
Christ ; il faut qu’il prononce contre Jésus-
Christ, ou contre lui-méme. 1l s’estime, il
saime trop pour se condamner :sa foi,
tant qu’il la conserve, ne Jui permet pas
de condamner Jésus-Christ, Que fera-t-il?
Il raisonnera contre les preuves et les prin-
cipes de la foi ; il 'affoiblira et Péteindra
peu a peu dans son cceur; il en écartera la
~pensée, il en négligera les pratiques. Cest
le parti que prennent les hérétiques, les
incrédules et les libertins. 11 s’en tiendra
a Uextéricur de la religion, aux priéres vo-
cales, & I'accomplissement des devoirs in-



( 420)
dispensablement nécessaires pour le salut;
mais il ne pensera seulement pas a com-
battre son orgueil, savanité, sa sensualité,
sinon ‘en ce qu’ils ont d’évidemment cri-
minel. A cela prés, il sera plein de soi-
méme, il contentera ses sens, il sera at-
taché aux ehoses dec ce monde, comme s’il
n’avoit nulle connoissance de Jésus-Christ,
nulle obigatiou de l'imiter. Ainsi se com-
portent les chrétiens ordinaires. Il aura
chaque jour ses heures réglées pour la
priere, pour une lecture de piété; il en-
tendra réguliérement la messe, assistera
aux offices de I’église, approchera souvent
des sacremens de pénitence et d’eucha-
ristie, ne négligera aucune occasion de
gagner les indulgences , fera quelques
ceuvres de charité. Mais dans son cceur il
ne pourra souffrir une marque de mépris,
une humiliation, un manque d’égard et
d’attention , il ne sera occupé que de soi-
méme, de sa noblesse, de sa dignité, de
son mérite , de la considération dont il
jouit , ou de ses richesses qui tiennent lieu
de tout cela. 11 se nourrira délicatement,
se vélira molcment, ne refusera rien a



( 421 )
son corps de ce qui ne blesse pas ouverte-
ment la conscience; la crainte d’endom-
mager sa santé ne lui permettra pas d’ob-
server les abstinences et les jetines de I'é-
glise. Avec cela il se croiraun chrétienau-
dessus du commun, un dévot de profes-
sion , et ne verra pas ce que Jésus- Christ
peut lui demander davantage : n’ayant pas
méme la notion des vertus intérieures et
dela mort A soi-méme. Enfin il s’adonnera
peut-étre a la spiritualité; et lira les livres
quientraitent;ilferalaméditation,ou méme
I'oraison 4 sa maniere; il aura des entre-
tiens avec d’autres spirituels comme lui sur
les choses mystiques, ou chacun a Venvi
voudra paroitre plus éclairé que les autres.
Mais aura-t-il en cela pour objet d’acquérir
I'humilité, et de se tenir caché en Dieu, et
oublié ‘des hommes ? Nullement. 1l en
prendra occasion de s'estimer davantage |
comme un homme versé dans les voies de
Dieu, et de s’en faire la réputation aupres
de certaines personnes ; dans son oraison
il ne cherchera que les lumiéres qui éle-
vent,, qui éblouissent, qui jettent dans
l'illusion; ou que les douceurs et lgs sen-



| ( 422)
timens tendres qui nourrissent Kamour-
propre; il aura horreur des sécheresses,
des ténébres , de la nudité, et des autres
épreuves qui conduisent au mépris de soi-
méme, au détachement, & la mort inté-
ricure. :
Tous ces chrériens que je viens de dé-
peindre sont-ils de vrais disciples de Jé-
sus-Crist ? Ont-ils pénétrés dans les dispo-
sitions intimes-de son coear ? Gottent-ils
les différens états de pauvreté , d’obscuri-
tés, de contradictions , de souffrances ,d’op-
probres, parlesquels il a voulu passer? Con- -
sentiroient -ils d’éprouver quelque chose
d’approchant ? le désirent-ils ? Shumilient-
ils du moins de se sentir incapable d’un tel
effort de vertu, et reconnoissent-ils que
tel est le véritable esprit du christianisme ? -
On peut assurer que non; qu'ils sont bien
éloignés de porter jusques-1a leurs vues et
leurs pensées ; qu’ils voudroient bien que
Jésus-Christ en efit moins fait pour les
sauver , et qu’il en exigeAt moins de ceux
- qu’il appelle a sa suite. 1ls ne le renoncent
pas absolument ; mais ils refusent de le.
suivre par des sentiers si étroits ; ils se



(423)

frayent un chemin moins pénible pour
Pesprit et pour la chair. lls n’osent dire
qu’ils sont scandalisés de Jésus-Christ ;
mais ils s'accommoderoient mieux de sa
-morale, si clle accordoit quelque chose"a
Yamour - propre ; et de ses exemples,s'ils
ne lui portoient pas le coup mortel.

CHAPITRE XLVIL

Jésus-Christ est venu apporter lamour
de Dieu sur la terre.

I/ amovur divin est ce fea dont parle Jésus-
Christ, lorsqu’il dit: Je suis venu apporter
le feu sur la terre et que veux-je autre
chose, sinon qu'ils’allume ? (1) Avant hui ,
le genre humain s’aimoit lui - méme, il
aimoit ses vices et ses passions dans les
fausses divinités qu’il s'étoit faites. Le juif
connoissoit le vrai Dieu ; mais il ne l'ai-

. (1) Luc. XII 49.



(424 )

moit pas , du moins en vertu de sa loi, et
de l'alliance spéciale que Dicu avoit con-
tractée avec lui. Cette loi lui promettoit
seulement des biens temporels, $’il étoit
fidele a Dieun, et le menacoit de chitimens
temporels, §'il abandonnoit son culte pour
celui des idoles. J’excepte un petit nombre
de vrais enfans d’Abraham , qui apparte-
noient d’avance ala loi nouvelle, et en qui
la grace du libérateur promis agissoit,
pour élever leurs esprits et leurs coeurs
au-dessus des choses de la terre. Tous les
autres servoient Dieu par des motifs d’es-
pérance et de crainle purement humaine ;
et ils étoient tellement entétés de ces vues
basses et serviles , que la principale raison
qui les porta & méconnoitre Jésus-Christ,
c'est qu’il trompa leur attente , ne leur
annoncant que des biens et de maux spi-
rituels et leur apprenant 4 aimer Dieu pour
lui-méme, et & le servir dans Pespoir de
le posséder, et dansla crainte de le-perdre ,
sans y faire entrer pour rien les biens et
les maux de la vie présente.

11 est donc venu apporter sur la terre le
feu de la charité , pour consumer dans



( 425)

Phomme tout ce quil y a de grossier et de

terrestre , tout ce qui sert d’aliment a ses

vices et & ses passions , tout ce qui le dé-

grade et lavilit en bornant ses désirs et
son ambition aux grandeurs temporelles ,
tout ce qui corrompt et détourne de leur
yrai but ses affections, en les fixant aux
objets périssables , tout ce qui le rend en
effet ennemi de lui-méme, en concentrant
en lui son amour , au lieu de I’élever & un
bien plus excellent. 11 propose avec la plus
grande force en plusienrs endroits de son
évangile le motif de craindre Dicu et delui
obéir , tiré des peines éternelles del'enfer;
mais il veut que ce motif n’agisse sur les
cceurs quau défaut des autres plus tou-
chans , plus purs et plus sublimes ; il veut
que ’on commence par trembler devant
Dieu, comme maitre et commejuge, pour’
en venir ensuite 4 ’aimer , comme le meil-
leur des peéres , et que la crainte de Iof-
fenser naisse du désir de lui plaire. 11 pro-
pose aussi en toute occasion la récompense
céleste,, pour animer notre lacheté, et nous

soutenir dans la pratique des vertus chré-

tiennes. Mais il ennoblit, il perfectionne



( 426 )

ce motif d’espérance , en nous montrant
le ciel comme un héritage promis a 'amour
filial, comme n’étant autre chose que lavue
et la jouissance de notre pere céleste ; ainsi,
il prétend que ce soit Paffection que nous
lui portons , qui nous fasse désirer de le
posséder , el tout faire, tout souffrir, tout
sacrifier , pour y parvenir. J.-C, réduit
donc tout a Pamour de Dieu,comme notre
pére, et du prochain, comme notre frere.
11 déclare expressément que dans ces deux
Ppréceptes, qui n’en font qu’un, sont ren-
fermés la loi ct les prophetes.

Toute sa morale, qui paroit si dure 4 la
nalure corrompue , nw'a en effet d’autre
objet que d’écarter ou d'dter ducceur hu-
main ce qui seroit un obstacle a ’amour de
Dieu;elle détache le cceur de tout le reste,
" afin que rien ne le détourne d’aimer Dieu ,
et ne partage son affection. Elle défend a
Ihomme de s’aimer lui -méme aulrement
que par rapport & Dieu; et dans tous les
biens qu’il recoit ou qu’il attend de Dieu,
elle veut que ce soit Dieu qu’il envisage ,
Dieu qu’il aime , qu’il bénisse , et qu’il re-
mercie. Suivez exactement celle morale;



(427)

elle vous menera par degrés a la pafaite
charité. Nous ne I'ignorons pas ; et cest
pour cela méme qu’elle nous déplait, parce
que nous ne pouvons nous résoudre i re-
noncer 4 'amour-propre , le grand et I'u-
nique enncmi de 'amour de Dieu. La cha-
rité, qui nous paroit'si belle, dont le nom
est si doux, et dont l'idée nous charme,
est en effet la chose dont nous avons le
plus d’aversion et qui nous cotite le plus a.
meltre en pratique , parce qu’elle exclud
tout amour désordonné de nous-mémes.

Le ciel estle séjour de ce feu divin. Il
brile en Dieu de toute éternité ; il est la
viede trois personnes divines ,dont 'amour
est I'essence et la félicité. Que peut aimer
Dieu hors de lui? Rien n’existe que par
lui ; rien n’est aimable que par la com-
munication de ses perfections. Les esprits
‘bienheureux qui le contemplent , ne peu-
vent aimer que lui ; ils s’aiment , mais en
lui, par lui, et pour lui; il ne leur est pas
libre de s’aimer d’une autre maniére; ils
perdroient tout, si par impossible , ils ve--
noient & perdre la pure charité.

Cest par un excés d’amour pour nous



(428)

que Jésus-Christ a apporté ce feu sur la
terre. C’est pour notre bonheur qu’il désire .
si ardemment quece feu s’allume dans nos
ceeurs. 11 sait que la charité seule peut nous
ouvrir I'entrée du ciel ; et que notre place
y seraplus oumoinshaute, suivant le degré
de charité que nous aurons acquis ici-bas.
11 sait que celui qui n’aime pas , demeure
et demeurera éternellement dans la mort ;
que le malheur du diable et de ses-anges
est de ne pas aimer Diecu, et de n’en avoir
plus ni le pouvoir ni la volonté ; et que si
nous n’aimons pas Dieu durant cette courte
“vie, qui ne nous est donnée que pour cela,
nous partagerons a jamais le sort de ces
esprits rebelles. Sur ces connoissances, et
sur Yamour que Jésus-Christ nous a té-
moigné , jugeons de ce qu’il éprouvoit en
son 4me en pronongant ces paroles : Je suis
venu apporter le feu sur la terre; et que

veux-je , sinon qu'il s’allume 2
Se borne-t-il & le vouloir? Et son désir
est-il sans effet de sa part? Tant qu'il a
vécu , ses paroles , ses actions , ses prieres,
ses souffrances , n’ont point eu d’autreobjet
ni d'autre fin, que de nous mettre en état



(429)

d’aimer Dicu, que de nous y engager,
que de faire pour cela 2 nos ceeurs une douce
violence. En quelqu’état que nous'le con-
sidérions , depuisl’étable de Betlhéem jus-
qu'au Calvaire, que nous présente-t-il en
sa personnc ? Un modéle d’amour. Que
nous dit-il? Voyez comme jaime mon pere
et le votre? A quel point il mérite d’étre
aimé , et comment vous devez 'aimer. S'il
vous découvroit son cceur, qu’y verriez-
vous ? Une fournaise d’amour, et de l'a-
mour le plus pur; une fournaise immense ,
capable d’embraser I'univers entier. Eh
bien, son désir répond a I'ardeur de cette
fournaise. 1l vousy invite,il vous y attirede
toute la force dont il est capable. Venez-y
prendre seulement vne étincelle du feu qui
le dévore ; mettez-la dans votre cceur ;
nourrissez-la , entretenez-la par tous les
moyens que lui - méme vous enseigne et
vous inspire ; ct bientot cette étincelle de-
viendra un brasier qui vous consumera.

_Auciel ou il est, que fait-il, que de nous
envoyer continuellement des grices, qui
sont comme autant de brandon defeu qu'il
lance vers notre cceur ? S'ils ne sont pas



( 430)

assez ardens pour en fondre la glace, & qui
pouvons-nous nous en prendre qu’a nous-
mémes ? Si nous étions seulement confus
de notre froideur ; si nous gémissions de-
vant lui; sinous le pressions par son amour
pour nous de la vaincre, nous serions
bientot échauffés. 1lle veut; mais nous ne le
voulons pas; et tant que nousserons obsli-
nés a ne le pas vouloir, scs désirs les plus
ardens seront inutiles: parce qu'on n’aime
point , 4 moins qu’on ne veuille aimer. Et
encore une fois nous ne voulons pas aimer
Dicu, parce que nous voulons nous aimer
nous-mémes. \ _

Et sans nous élever par la foi jusqu’au
ciel , contemplons-le dans le saint taber-
nacle , ou il réside, et résidera jusqu’a la
fin des siecles. Pourquoi y est-il , si ce n’est
pour nous communiquer Pamour dont il
brile pour son peére?Pourquoi se donne-
t-il 4 nous dans Peucharistie, sinon pour
" nous faire* vivre, comme lui, d'amour ?

Celui, dit-il, qui mange ma chalr, et qui
boit mon sang , demeure enmoi, et je de-
- meure en lui. Jésus-Christ peut-il demeurer
en nous, sans allumer dans notre coeur le



(431)

feu dont le sien est embrasé ? Et pouvons-
nous demeurer en lui, si nous n’avons un
soin continuel d’entretenir, et d'augmenter
" le feu qu’il y a allumé ? Ah!si chaque fois
‘que nous approchons de la sainte table,
nous lui disions : Seigneur ,souvencz-vous
du dessein qui vous a amené sur la terre,
et qui vousy retient. Je me présente a vous
pour recevoir le feu sacré que vous avez
apporté du ciel. Ce feu, C’est vous-méme ,
c’est votre adorable personne, Dieu est
charité ; votre apéire 'a dit. Dieu est un feu
consumant. Moise I’a dit: en vous rece-
vant, ce n’est pas une parcellede ce feu, mais
cefeu loutentierque je recois. Qui empéche
donc, 6 mon Sauveur, que jen’en sois con-
sumé? vous le désirez;je lc désire aussi;
et si nous le désirons vous et moi , rien ne
peut arréter Peffet de ce feu divin. Mais
pour tenir sincérement un pareil langage
a Jésus-Christ, il faut avoir en horreur l'a-
mour-propre , et étre résolu de le pour-
suivre jusqu’a Pentiere destruction.

Si le but de nos visites du saint sacre-
ment , étoit de ranimer notre ferveur
aupres de Jésus-Christ, d’exposer nolre



( 432)

4meauxrayons brilans quipartent de.ceso-
leil amour, etdelen laisser pénétrer: nous
enéprouverions des effets, quelquefois sen-
sibles, maistoujours réels, qui nous trans-
formeroient en autant de séraphins. Faut-il
des livres, faut-il des actes ¢tdes méthodes
pour s'approcher du feu, et s'en laisser
réchauffer. Livrons-nous seulement a son

action ; tenons-nous le plus prés de lui que ’
nous pourrons ; demeurons-y tranquilles ;
et il agira sur nous avec d’autant plus de
force , que mous nous agiterons moins.

Mais Pamour - propre vient encore ici-
s'opposer aux intentions de Jésus-Christ.

Cen’est pas pour lui, c’est pour nous que
nous lui rendons visite. Nous y portons

souvent un cceur attaché aux créatures ,un
coeur immortifié et sensible & des baga-
telles; un coeur superbe, dédaigneux , mé-
prisant, plein d’envie et d’amertume contre
le prochain, un ceeur léger, dissipé , in-
capable de recueillement , un cceur agité,
troublé, de mille soins et de mille projets ;
un ceeur vuide de la présence de Dieu, qui
ne sait point ce que c'est que I'oraison, et
qui craint d’en faire Pexpérience ; un coeur



(433)
r enfin tout plein de soi, tout occupé de soiy
- et qui tout au moins veut concilier 'amour
de Dieu avec I'amour - propre. Dans ces
visites nous ne cherchons que des douceurs
et des consolations, dont nous puissions
nous repaitre. Ce n’est.pas lépoux, ce sont
ses caressés qui nous attirent. Nous ne de-
mandons pas mieux que de jouir de ce que
Yamotir.a de tendre , d’affectueux , de dé-
licieux ; mais nous ne voulons point de ce
qu’il a de fort, de douloureux, de cruci-
~ fiant. Comme si le propre du feu, lorsqu’il
s'attache i son sujet, n’étoit pas de la diviser
en le penetram ‘de le dévorer et de le-
* changer en 801, en détruisant sa premiére
forme,

CHAPITRE XLVIII

Jesus-Chrzst adorateur en esprzt et en .
Vérité,
-
Dizv e pouvoit étre dignement adoré que-
par un Homme-Dieu, 11 mérite un hom-
I ' : 19



( 434 )

mage infini ; et nulle pure créature n'est
en élat de lui rendre un parell hommage:
ne pouvant lui donner un prix au-dessus
de ce quelle est elle-méme. 1l faut a la
vérité que 'hommage dis & Dieu lui soit
rendu par une nature inférieure : parce
que ¢'est un hommage quiaffectetout I'étre,
par lequel on reconnoit le tenir de lui, et
devoit le consacrer entiérement a son ser-
vice. Mais pour étre digne de Dieu, il faut
qu’il.goit infini comme lui, et par consé-
quent qu'ik lui soit rendu parune personne
égale a lui. C'est ce qu’a fait Jésus-Christ,
dont la personne divine adoroit son pére,
en rccennoissant qu'elle tenoit de lui Ja
nature humaine, A qui elle étoit unie, et
en la dévouant a sa gloire.

" En’ce sens Jésus-Christ est Punique ado-
rateur': etcela est si vrai, queDieun’agrée
notre hommage, et qu’il n’est de quelque
valeur & ses yeux, qu'a cause qu'il ecst
compris dans celut de son fils, et qu'il lui
est inséparablement uni. Car Jésus-Christ
homme nous représentoit tous ; il adoroit
Dieu ¢n son nom et an notre; et si nous
ne lui sommes incorporés ; si nous ne lui

\



(435)

appartenons comme des membres & leur
chef ; si nous n¢ recevons. de lui ‘I'in-
fluence surnaturelle; o enfin ce n'est pas
en lui et par lui que nous adorons Dieu :
notre adoration n’est point acceptée, et’
elle ne nous est d'aucun mérite pour le
salut..Cette vérité qui‘est un des premiers
priacipes de notre foi, nous fait concevoir:
de quelle nécessité est pour nous P'union
avec Jésus -Christ, et quel intérét nous
avons a resserrer cette umon par tous les
moyens possibles, .« - - -

Ppisque lladeration de Jesus-Chnst a
ét6 la seule parfaite, et que la nétre n’a:
de perfection, qu’autant qu’elle en appro-
che;; il nous importe extrémement de con--
sidérer quelles ont é1é les qualités de la:
sispne, aflu: de les expnmer ﬁdelement
dans landtre; - oo - - :

;. Jésus-Christ a été ‘un adorateur en es-
prit ; : O'est-didire que:son adoration a.été
intérieure , portant sur la ‘connoissance
qu’il:avoit de ce qu'est Dieu , de ce qu'il
étoit ev.de ce-gu’il lui devoit comme hom-
me, Clest-b-dire encore que le cceur se
joignoit en luj & Pesprit, pour se soumettre



( 436).

a:Dieu de toute. sa volonié&,: autant qu’il
reconnoissoit devoir lui étre.soumis. Voila.
ce que C'est: qu'adorer: en esprit;  ¢est-a-
dire dufond de 'Ame;, et deitoute ’éiendue
de ses pulssances. ‘Dieu est esprit ; ainsi
Yadoration qu’on lui -rend.doit éwre spiri-
tuelle. Le juif .Jui ‘immoloit des victimes , .
et croyoit par-la-avoir,satisfait 4 son devoir.,
‘Mais Dieu déclare en plusieurs endroits
de PEcriture que- ¢es - sacrifices - purement
extéricurs ne 'honoroient point:; qu’il kes
rejetoit ; qu il les avoit en: horreur..; et
qu'dl n*éroit - glorifié syie. pdnin sqeri ﬁce
de louange que Jui offre le eeeur : ne pout-
roit-ik pas faire le méme. rgpmche ala:
plupan des chréliens 5 ;'qui: ne: manquent;
ed rien ‘au.culte ‘extériear , qui:adoreni:
Dieu débouche ¢t par la posturg du_corps;:
mais qui ne saventce quec estx-qiuedf adorer.
en -esprit? Lihommage niériegrdie signifie
vien: perJui-méme:; ¢k 'e®. n'en-vendra
pas d’autre 3 Dicu., 51 Fon niest pas.inté-
rieur, L’esprit peut :adomer par ses acles
intimles y ‘sans paroles.ni: démenstiations i)
et c'est=1a propr ementl’adorauomqui;co -
vient & Dieu, pup esprit; qui pdnetre.dans’



(437)
nos pensécs les. plus secreles , dans nos
sentimens les plus profonds. Les démons-
arations et les paroles, qui en imposent
aux hommes, ne lui en imposent pas ; il
n’y a point d’égards ; et il ne fait attention
qu’ét Pesprit qui les anime etles dicte. C'est
a chacun de s'examiner sérieusement sur
ce point, “et de voir quelle part a son es-
prit au tribut de priéres qu'il offre chaque
jour a Dieu, si Cest la langue ou tout au
plus I'i lmagmauon ou si-¢’ est le coeur qui

- s'en acqmtte. ko

\

. Jésus-Christ a é1é unadorateur en vérité.
Il ne s’en est pas tenu aux simples senti-
mens; il a passé aux effets ; il a consenti
que son pére exercit librement et pleine-
ment sur lui son domaine ; il s’est offert &
toutes ses volontés , et il les a accomplies.
La durée entiére de sa vie n'a 6té quune
immolation contintelle de tout son étre a
la maiésté divine. S'oubliant lui- méme,
il n’a é1é occupé qu’a sanctifier le nom
de sonpéere; afin d'établir son régne,
il ne s’est refusé & aucun travail, a
aucune humniiliation ; il a donné I'exemple
d’une parfaite obéissance, La volonté de



( 438 ) '
son pére a été son unique. regle ; et il Fa
exéoutée plus fidelement et avee plus d’a-
mour sur la terre, quele ne s’exécure
dans le ciel. :

Telle est Padoration véritable et effective
que Dieu attend de nous. Les protestations
de dévouement que nous lui faisons sans
cesse , ne sont qu’une illusion, si nous n'en
venons pas a la pratique; si nous ne lui
laissons pas en toutes choses la disposition
de nous-mémes ; et si; parce qu’il nous a
donné la liberié, nous pretendons avoir le
droit de nous gouverner a notre fantaisie,
en lout ce qui nous paroit indifférent. Nulle
de nos .actions ne doit éire soustraite au
domaine de Dieu. 1l faut que nous I'ado-
rions par notre geanre de vie, par notre
situation , par notre occupation -actuclle ;
et quen tout cela nous-soyons dépendans
de sa volonté, et soumis & son bon plaisir.
S’il est dans notre vieun seul instant, une
seule pensée , un seul projet, une seule
démarche , ol nous ne consultions que
nous-mémes , ou nous agissions de nous-
mémes, ol nous n'ayons égard qu’a nous-
mémes , nous allons contre le premier



(439)

devoir de I'adoration en vérité , qui doit
s’élendre 2 loutes nos inlentions et nos
actions. Ainsi le concevoit: Jésus-Christ,
et je n’exprime que ses$ scntimens. Saint
Paul le concevoit de méme, lorsqu’il di-
sait : Soit que vous mangies , SOit -que
vous buviez , quelque chose qué wous
Sassiez , faites tout pour la gloire de
Dieu. Agir pour la gloire de Dieu, cest
Yadorer en vérité. Cette adoration com-
prend donc jusqu’aux actions les plus com-
munes , méme celles qui ont pour objet
les besoins du corps; et I'on y manque,
lorsqu on me §e proposc point en ces ac-
tions la gloire de Dieu. - :

Cen’est pas {out. La Prov:dence , SOIt
naturelle, soit surnaturelle , est propre-
ment Dexercice. du domaine de Dien sur
‘nous ; et nous neé Yadorons en vérité que
par notre soumission a cc doraine. Voyez,
je vous prie, tout:-ce que cela embrasse.
La Providence naturelle se déclare par
tous les événemens généraux ou particu-
liers , par tous les: accidens de lavie ok
nous prenons guelqu'iniérét,, par toutes
les situations de santé, dec maladie, de



( 440 )

vichesses , de pauvreté, de prospérité,
d’adversité o nous nous trouvons. En ces
diverses circonstances qui sont journa-
liéres, il faut adorer Dicu par 'acceptation
et le bon usage des biens et des maux qui
nous viennent de sa main. Toute plainte
volontaire , tout murmure, toute révolte
intérieure au sujet de ce qui nous arrive
de ficheux; tout manque de reconnois-
sance , tout sentiment purement humain,
ou immodéré, tout abus de ce qui nous
arrive d’heureux ou de conforme i nos
- souhaits, estunedisposition plus ou moins
contraire & l'adoration en vérité ; parce
que Dicu n’est point honoré comme-il doit
Yéwre, ou miéme qu'il est offensé en ces

rencontres. -
La Providence surnaturelle va plus loin
.encore. Dieu prétend exercer sur notre
volonté un domaine libre, par la dona-
tion absolueetirrévocable de nous-mémes.
11 prétend que nous nous mettions en tout
sous la dépendance de sa grace; quenous
‘w’agissions plus que par son 1mpressxon )
par des motifs quelle nous suggérera , et
pour la grande fin pour laquelle- nous

c

/



, ( 441 )

‘sommes créés , la gloire de Dieu et notre
bonheur. En conséquence il faut, pour
adorer Dieu en esprit et en vérité , que
‘nous soyons tout a fait détachés des choses
de la terre, toujours élevés par la pensée
et par l'affection aux choses du ciel ; que
nous envisagions d’'une vue surnaturelle ,
et par rapport a Péternité tout ce qui se
passe ici-bas; que nous renoncions 4 nous-
méines , au propre esprlt a la propre vo-
lonté, pour ne plus vivre que de Pesprit
et de la volonté de Dieu; que nous nous:
proposions enfin Jésus-Christ pourmodele,
n’ayant point d’autre désir ni d’autre but
que de I'imiter dans ses sentimens et dans
sa conduite. '

Nous récitons tous les jours et plusieurs
fois le jour ces paroles de la priere qu’il
nous a enscignée : Que votre nom Ssoit
sanctifié ; que wotre régne arrive ; que
votre volonté soit faite en la terre comme
au ciel. Avons-nous jamais pénétré lesens
de ces trois demandes ? Savons - nous
qu'elles comprennent la plus parfaite ado-
ration en esprit et en vérité 2 Si nous dé-
sirons de tout notre coeur que le nom de

19*



(442 )

Dicu soit sanctifié , cest-a-dire glorifié,
avant tout par nous-mémes , par ceux qui
dépendent de nous & quelque titre que ce
soit, ou qui nous sont unis; ensuite par
tous les chrétiens ; enfin par tout le genre
humain qui n’existe que pour glorifier
Dieu; qu’il soit ainsi glorifié de chacun ,
autant qu'il peut et qu’il veut I'étre , dans
le temps et dans I'éternité : nous Padorons
en esprit, comme Jésus - Christ en nous
dictant cetle priere avoit en vue quc nous
Tadorassions. Si par tous les moyens qui
sont en notre pouvoir , parle bon usage
de toutes les graces générales et particu-
lieres que nous avons recues ct que nous
recevons continuellement de Dieu, nous
faisons ensorte dans tout le cours de notre
vie, en toules les occasions qui se pré-
sentent, que le nom de Dieu soit sanctifié
par nous et par les autres: nous ladorons
en vérité. ,

Il en est de méme , sinous désirons qu'il
regne ici-bas par sa grace dans notre ceeur ,
d’abord , puis dans ie ccear des autres ; et
si nous I'y faisons régner par notre doci-
lité ct notre fidélité a ses inspirations, dé-



( 443)

truisant cn nous avec son secours tout ce
qui s'opposeason empire, portantles autres
par notre autorité, par nos exliortations ,
~ par notre exemple & enfaire autant, et of-
frant souvent 4 Dieu nos priéres pour cet
objet: nous'adorons en esprit et en vérité,
~ Cest ‘encore I'adorer ainsi, que de sou-
haiter sincérement que sa volonté s’accom-
plisse sur la terre, aussi parfaitement
qu’elle s’accomplit dans le ciel; de nous
étudier nous - mémes a Paccomplir de Ia
sorte, et de ne rien négliger pour y enga-
ger les autres , selon l'obligation que nous
cn pouvons avoir. .

Voila comme en . trois courtes paroles
Jésus-Christ a renfermé I'adoration inté-
ricure el extéricure que nous devons i
Dieu; il ne s’agit que d’en prendre les sen-
timens , mais dans toute leur étendue; et
d’en faire ensuite la régle de notre con-
duite. De cette sorte notre adoration sera
digne d’éire unie i celle de ‘Jésus-Christ ;
il Poffrira & son pere avec la siennc, et la
lui fera agréer par les mérites infinis de la
sienne,



( 444)

O T B I S » " " P .
. VR g \ ]

'S

CHAPITRE XLIX.

Jésus-Christ ne s’est rien approprié.

.Tou'r bien vient de Dieu ; tout bien doit
retourner a Dieu. La créature n’a rien de
son fond ; elle ne peut donc rien s’appro-
prier. Si clle ne rend pas-a Dieu ce qu'elle
en a recu; si clle le retient, et le regarde
comme rien, c’est une injustice manifeste;
c’est un larcin dont clle se rend coupable,
et qui mérite que Dieu la dépouille "des
biens qu’elle s’attribue. Ces principes sont
clairs; ils nous donnent une juste idée de
Yappropriation et de son désordre.
Jésus-Christ est de tous les hommes celui
qui.sans comparaison a été le plus favorisé
de Dieu; tous les biens surnaturels ont
é1é accamulés sur lui; l'union hyposlatique
les comprend et les surpasse tous. De tous
les hommes Jésus-Christ a éte aussi le plus
désapproprié, Les trésors de science et de



(445 |
‘'sagesse , assemblage de tonsles avantages
divins qui étoient en lui, il les a constam-
ment renvoyés 4 leur source, sans jamais
.g'en attribuer rien, ni en rien retenir pour
soi, ni méme y jeter un seul regard de
complaisance. Ainsi il a é1é i la fois le plus
riche et le plus pauvre des hommes en fait
.derichesses spirituelles:le plusriche, puis-
que Dieu méme ne pouvoit Ienrichir da-
vantage ; le plus pauvre, puisque rien de
de ce qu’il possédoit n’étoit a lui, et quil
ne pouvoit en aucune maniére le regarder
comme sien. Et comment lauroit-il pu,
puisque , comme la foi nous I'apprend, il .
n’y avoit pas méme en lui de mo/ humain ?
Mais ce qu’il ne pouvoit pas, il le vouloit,
sije l'ose dire, encore moins. Sa volonté
répugnoit de toute sa force a dérober quoi-
que ce fiit & son pére, pour se lattribuer;
et il n’a point d’autre usage de sa liberté
que de lui restituer en son entier ce qu’il
en avoit recu. Sa désappropriation alloit
si loin, quil nous  €st impossible de la
concevoir. :
Ecoutons-le parler lui-méme. Ma doc-
trine, dit-il, west pas ma doctrine , mais



. (446)
la doctrine de celui quim’a envoyé. (1)1l
savoil tout comme homme; mais n’ ayant
rien appris de lui-méme, ne devant rien
ni a la lecture, ni 4 la meduanon n’ayant
rien acquis par I'étude et par 'expéricuce,
il ne pouvoit, douter qu’il ne tint de son
“pére tout ce quil savoit ; et qu’ainsi ce qu'il
enselgnon n’étoit en aucun sens sa doc-
trine, mais celle de son pére. Lorsqu’il dit,,
ma doctrfne‘,'il ne le dit pas pour se I'at-
tribuer, puisqu’il ajoute aussi - 16t gilelle
n’est pas sienne; mais il veut dire la doc-
trineque j’enseigne. Saint Augustin expli-
que ce passage du Verbe lui-méme, qui
élant engendré du pere, recoit tout de Jui,
la doctrine et le reste. Cette explication
est vraie sans doute. Mais il est plus na-
turel d’entendre que J ésus-Christ parle ici
comme homme, et qu’il déclare que celui
qui 'a envoyé lui met 4 'esprit et 4 Ja bou-
che ce qu’il enseigne. Je parle, dit-il ail-
leurs, selon que mon pére m’a enseigné. (2)
Et encore : Ce que je dis, je le-dis comme
mon pére me l'a appris. (3) Ici et partout

(1) Joun. VII. 16.— (2) bed VIII. 28. — (3) Ib.
XIL 50.




( 447) ,
ailleurs , il ne veut pas que les juifs regar-
dent en lui 'homme, ni qu'ils s’arrétent &
Yhomme, pour 'admirer, comme s’il di-
soit de lui-méme de si grandes choses; il
éleve leurs esprits plus haut, et les fait re-
monter 4 son pere, comme 4 la source des -
discours qu’ils entendoient de lui.

Il ne s’attribue pas davantage les mira-
cles , qu’il n’appelle pas ses ceuvres, mais
les ceuvres de son pére, les ceuvres que
sonpéreluia données a faire.(1) Cependant
il avoit comme homme uni 4 la personne
du Verbe, le pouvoir de faire des miracles;
etil n’avoit pas besoin d’invoquer son pere,
pour qu’il en fit & sa priere; il n'avoit qu'a
vouloir, comme il le dit au lépreux : Je le
veux, soyez nettoyé de votre lepre. Mais
parce que ce pouvoir étoit une suite de 'u-
nion hypostatique, et que par cette union
I'humanité étoit moralement anéantie, il
ne vouloit, ni ne pouvoit, s'attribuer en
tant qu'homme les miracles, non plus que
la doctrine; etil en renvoye non seulement
la gloire, mais Ieffet méme 4 son pere

(1) Joan. X. 37. v, 36,



( 448)
Enfin il dit gu'il ne fait rien, et qu'il me
peut rien faire de lui-méme. (1) Celui qui
fait un tel aveu, et qui ne dit que ce qu’il
pense, n’a garde de s'approprier la moin-
dre chose.

Que nous sommes elmgne de ressem-
bler ici a Jésus-Christ! et que la plus haute
vertu a de peine a s’en rapprocber! Nous
tenons tout de Dieu dans I'ordre de la na-
ture, et dans celui de la grice; et nous
nous approprions tout; nos qualilés de
Pesprit et du- cceur; nos talens, notre
science, nos vertus; il n’est pas jusqu’aux
avantages du corps dont nous ne soyons
'vains; comme d’un bien qui est & nous.
Dieu ne nous a rien donné pour nous, non
pas méme Pexistence. I/ a tout fait pour
lui-méme, dit écriture; et il exige que tout
lui soit rapporte. Mais esprit de propnele
est si enraciné chez nous, que le premier
sentiment qui s’éleve dans notre me, cst
de nous regarder comme les maiires de ce
que nous n’avons que d’emprunt ; quenous
croyons nous dessaisir denotre bien, quand

{1) Joan. v. 30. VIIL. 29.°



( 449 )

nous en faisons 'hommage a Dieu; et que
nous appelons cela un sacrifice, tandis que
‘cen’est qu’une restitution. Ainsi nous avons
bien de la peine, méme a la réflexion, a
reconnoitre que tout ce qui est en nous, et
a notreusage, appartient a Dieu , et a nous
en dessaisir, lorsqu’il juge a propos de le
reprendre, ou qu'il veut que nousy renon-

cions, soit d’affection, soit en effet. Il nous -
semble qu'on nous arrache 4 nous-mémes ;
‘et il faut nous faire un effort pour ne point
accuser Dieu d'injustice et de tyrannie.
De-la cette sensibilité extréme a la perte
de nos biens, de notre santé, des person-
nes qui nous sont chéres ; de-la cette peine
inconcevable que nous avons & nous résou-
dre a2 mourir. Nos plaintes, nos regrets,
nos pleurs, ont leur soarce dans Yesprit
de propriété. Il en cotite infiniment aux
personnes les plus vertueuses de dire alors
comme Job : Le Seigneur me Pa donné ;
le Seigneur me la dté; il n'est arrivé que
ce qui a plu au Scigneur; que son nom
soit béni. (1) De-la cet étonnement des
gens du monde quand une personne re-

(1) Job. 1. 21,




( 450)

‘nonce & une brillante fortune, et aux plus
grandes espérances du siécle, pour em-
brasser I'éat religieux. Quel sacrifice s’¢-
crie-t-on! quel courage! quelle générosité!
Cette personne elle-méme croit en eftet
avoir beaucoup donné a Dieu, en lui accor-
dant ce que sa grice sollicitoit depuis long-
temps. Cependant rien n’étoit a elle, ale
bien prendre elle n’a rien donné ; et cC’est 2
Dieu une pure bonté de lui tenir compte
de ce qu’clle avoit recu de lui, pour Ie lui
rendre, quand il lui plairoit, et qu’il étoit
le maitre de lui ravir, sans qu’elle et & se
plaindre. De-la cette délicatesse incroyable
sur ’bonneur et la réputation, le bien qui
nous est le plus cher, et sur lequel nous
croyons avoir des droits inviolables. Qtez
Pesprit de propriéié, nous cesserons de le
regarder comme & nous , nous trouverons
bon que Diea en dispose , et nous acquies-
cerons sans peine 4 sa perte, en 0’y consi-
dérant que notre intérét, qui deviendra
nul & nos yeux. De-la enfin ( car je ne veux
pas pousser plus loin ce détail ) cette com-
plaisance dans les louanges qu'on mnous
donne , et que nous recevons cormme une



( 451)

j ustice qu’on nous rend, comme un tribut
qui nous est dii. Je suppose que ces louan-
-ges sont fondées; mais s'arréteroient-elles
A nous, et ne nous ferions-nous pas un de-
voir de les renvoyer a Dicu, sans c:tte
malheureuse penle a nous approprier ce
qu’il y a en nous de bon, et ce que nous
faisons de bien?

Ce renoncement a cette propriété est sans
contredit le point le plus sublime et le plus
difficile de la perfection. Sacrifier en toutes
choses I'esprit propre, la volonté propre,
Pamour-propre, s’est se dépouiller de ce
qu’il y a en nous de plus intime, et il n’y
‘a qu'une grice spéciale, secondée d’un
grand courage, qui puisse nous en rendre
capables. On n’en vient la que par degrés, .
apres bien des épreuves, et les plus vio-
lens efforts sur soi-méme. Je n’en suis pas
surpris; il s’agit d’arracher le moi humain,
“qui est Pimperfection radicale de la créa-
“ture. Quand je dis le moi, on voit bien que
jentends le moZ moral ; mais ce moi moral
est-tellement confondu avec le mo# physi-

que, que nous répugnons autant a sa des-
truction, qu’a la destruction de notre étre; -



(452)

‘et qu’il nous semble que vouloxr nous

I'éter, c’est nous anéantir. '
‘Voila pourqum si peu de chrenens com-
- prennent ce que c’est que 8¢ Yenoncer soi-
‘méme, et quelle est I'étendue de cette obli-
‘gation; et ceux qui le comprennent, trou-
‘vent cette parole de Jésus-Christ'si dure,
pour ne pas dire impraticable. Parlez & un .
~dévot autaché a son sens, et gouverné par
-soncaractere, de renoncer ason jugement,
de se dépouiller de son propre esprit pour
prendre Pesprit de Jésus-Christ: il ne vous
‘entendra pas : ou vous verrez en lui un
homme prévenu, intraitable, qui vous re-
~poussera bien loin, vous et vos discours.
Pourquoi , vous dira-t-il, faut«il que je re-
nonce & mes lumicres naturelles? Dieu ne
m’a-t-il pas donné la raison pour juger de
tout, méme de la morale chrétienne, et
des choses spirituelles ? Saint Paul ne per=
"miet-il pas & chacun d’abonder en son sens?
Puis-je me défaire de mon caractére; et
n’ai-je pas droit de le suivie en tout ce qui
n’est pas mauvais ? Quoi que vous puissiez
lui dire, il ne changera pas; il ne concevra
pas la nécessité, ni peut-étre la possibilité



(. 453)

de changer. Dites & cette dévote qui n’a
qu’une routine de pratiques et de priéres ,
eL qui est asservié a4 son amour-propre ; qui
ne recherche que soi dans sa dévotion ; qui
s'attache au sensible; et qui lorsqu’elle
éprouve quelque douceur, quelque mouve.:
ment de. tendresse, qu'elle a versé quel-
ques larmes, croit beauncoup aimer Dieu,’
tandis qu'elle aefaitque s’aimer clle-méme;;;
qui du reste ne sc :géne et.ne se mortifie
en rien: dites-lai que.la vraie,la solide.
piété estincampatible ayec 'amour-propre; :
qu’il fant givelleise haisse; que sa dévotion
ne sera:benng, qu'aniant quelle n’y cher-:
chera point sa propre satisfaction, mais'
uniquement a plaire 4 Dieu par le sacrifice
de tout ce qui peut la flatter : de quelques,
ménagemens , de quelquasprécautions que
voys usiaz; quelques shintes adresses que
vous cmployiez -pour vous insinuer dans
son espnt,et lui faire goiiter cetie morale, -
elle n’écoutera pas long-temps ce langage
de mort et de désappropriation; et elle
vous qumera pour chercher un autre di-.
recteur, qui la conduise selon ses vues et
sesinclinations. ¢ - .. ..



(454)

'‘Quand on veul y faire attention, il est
aisé de s’apercevoir que dans la dévotion
Cest presque toujours soi-méme ¢Gue Pon
a en vue, & soi qu'on rapporte tout, 2 ses
efforts, 4 sa fidéliié qu’on attribue tout;
qu'on s’appropri¢-ses. vertus, les victoires
qgv'on a remportées:sur soi-méme , les
dons.de Dicu, et les faveurs qu'on en re-
¢oit; qu'on regarde tout cela comme ses
meérites, comme son bien ; et que quand
Dieu pour nous élever a ’amour pur, au
service désintérassé , nous 6te toute vue de
nous-méwnes ,: nous réduit a Iindigence
spirituelle, 4 une nudité qui nous fait hor-
reur, nous jettons les hauts cris, mous’
Paccusans de cruauté ,. nous avons une
peincinfinie 2 nous laissér ainsi dépouiller.
.. La vérilé est.qu’on n’a nulle idée de la
désapprapriation , & moins qu’on ne soit
intérieur; encore ne I'a-t-on point au com-
mencement de la ‘'voie, ou Vamour-propre
s'attache fortement aux ‘douceurs spiri-
tuelles, et ou Dicu souffre cet attachement,
teut imparfait qu’il est, parce qu’alors il
ést .comme nécessaire , -va Pextréme foi-
blesse de l'ame. Mais 2 mesure qu'elle



( 455)
change d’état, Cest-a-dire qu’elle avance ,
elle apprend a connottre et a pratiquer la
‘désappropriation ; parce qu’achaque nouvel
état elle est dépouillée de ce qui apparte-
noit a I'élat précédent , et que si elle ré-
sistoit a ce dépouillement, clle ne feroit
point de progrés. D'ot I'on voit que ce
n’est point a4 Pame a se dépouiller elle-
méme par un désintéressement mal en-
tendu : outre qu’elle ignore dans quel
temps et selon quelle mesure il est- apro-
pos de le faire:au lien de reuoncer ala
propriété, elle ne feroit que s’y confirmer
davantage par son action propre. Mais il
faut qu’elle attende que Dieu la dépouille,
et qu'il tire d’elle un consentement qu’elle
a toujours quelque peine a donner. En un
un mot_dans la désappropriation ame
est passive; elle n'a qu'a laisser faire Dieu,
ot qu’a acquicscer a ce qui se passe ¢n ellc:



(456 )

CHVA‘PITRE L.

Jesus Chrzst ne Sest pas glorifié
luz meme., '

L I

TOU rE gloire sans doute étoii die a Ihu-
manité sainte que le Verbe divin avoit
daigné unir A sa propre niature; et la gloxre
f;xfemeure qu ‘il lui auroit procuree n’étoit
rien ‘au prix de celle qu’elle-avoit acquxse'
par cette union: 11 sembleroit donc juste
qu'il ne se fit occupé qu’a la glorifier aux
yeux des hommes : d’autant plus qu'il n’é-

toit pas & craindre qu’elle en abusit; mais
qu’au contraire P'éclat.qu’clle recevroxt re-
jailliroit tout entler sur sa-personne. Telles
sont nos idées; mais que les pensées de
Dieu sont différemes des nétres! Le temps
étoit marqué ou la nature humaine en
Jésus-Christ devoit étre souverainement
glorifiée et dans le ciel, et par toute la
terre. Mais avant ce temps Jésus-Christ,



( 4573
qui n’étoit venu ici-bas que pour la gloire
de son pére, au lieu de penser 2 la sienne,
“devoit lui enfaire un sacrifice absolu, et mé-
riter par ce sacrifice que son pereleglorifiat
a son tour. Ainsi les choses étoient - elles
arrangées dans le conseil de I'Eternel.
Jamais ordresn’ont été plus ponctuelle-
ment &t plus amourcusement suivis. Nulle
part vous ne trouverez dans toute la con-
duite de Jésus-Christ unseul mot, un seul
trait, un seul miracle qui ait eu pour ob]et
sa propre-gloire. La seule parole qu'on
' pulsse remarquer est la demande qu'’il fait
a son pére immédiatement avant sa pas-
sion , de glorifier son fils, afin que son
- fils le glorifie; de lui donner la méme
gloire dont il étoit en possession avant
Lexistence du monde. (1) Mais il ne parle
ainsi qu'en présence de ses apdtres , dans
la vue de fortifier leur foi, et de les con-
soler; qu'au moment ou il alloit subir la
mort la plus ignominieuse, et ou il ne se
“ regardoit plus comme étant dans lemonde,-
- puisqu'’il touchoit  la fin de sa carriére; il

(1) Joan. XVH.I. . , ‘ ‘
1. " 20



(1458

ne demandec cette gloire pour sa sainte hu-
manité qu’aprés qu'il sera ressuscité, et
qu'il sera entré dans une vie 1mmortelle,
il ne la demande que comme le prix de ses
souffrances, et en vertu de la promesse .
que son pere lui en avoit faite : enfin, 4
bien prendre la chose, c’étoit moins une
pricre qu’il adressoit a son pére, qu’une
prédiction de la gloire qui devoit couron-
ner ses humiliations ct son obéissance
jusqu’a la mort de la croix.

- Mais durant le cours de sa vie, et lors-
qu'il parle aux juifs, il tient un langage
bien différent. Je ne cherche point ma
gloire , leur ditil; si je me glorifie moi-
méme, ma gloire n'est rien. (1) Peut-on
faire une déclaration plus expresse et plus
forte? La glorre que je me rendrois & moa-.
méme , n'est rien. Cest un Homme-Dieu
qui parle ainsi, et qui avoit en un sens les
plus justes sujets de se glorifier, Quel
titre: avons-nous donc pour chercher notre
gloire, apres que Jésus a déclaré quiln’en
avoit point? Et si la sienne n’eiit éié rien,

(1) Joau, VIIL 50. 54.



(459 )

que faut-il penser de celle que nous nous
attribuons? Orgueil humain , vanité hu-
maine, osez-vous bien vous produire aprcs
cela? N’étes-vous pas honteux de la misé-
rable gloire que vous ambitionnez , dont
.vous faites votre idole, a qui vous sacrifiez
tout, jusqu’au salut éterncl? Peut-on éire
chrétien, et étre jaloux ici-bas de quelque
gloire que ce soit ?

- 8¢ je me rends témoignage & moi.-méme,
dit-il encore, mon témoignage n’est pas
vrai. (1) Quoi! le témoignage que Jésus-
Christ se seroit rendu a lui-méme et été
faux! Qui, s'il se Pétoit rendu en qualité
d’homme; lui, qui est la vérité méme,
nous cn assure. Ge qui n’empéche pas qu’il
‘wedt droit de dire, et quen effet il n'ait
dit comme Dieu : Quoique je rende témoi-
gnage de moi-méme , mon témoignage est
vrai; parce que je sais d’ou je suis venu.,
etou jevais. (2) Quel mensonge donc que
ces louanges qu'on se donne a soi-méme,
soit intérieuremant, soit devant les hom-
mes, pour quelque sujet que ce puisse

(1) Joan. V. 51. — Ibid. VIIL .14



460y
étre! Quand ce sujet seroit louable, quand
nous serions fondés a'le reconnoitre en
" nous, la lonange par laquelle on se I'attri-
bueroit n’en seroit pas moins fausse, parce
que cette louange n appament qu’a Dieu.

11 se sert "de cette différence pour sa

propre gloire comme d’un argument pour
prouver aux juifs que ce qu’il leur dit, il
ne le dit pas de Jui-méme. Celui, dit-il,
qui parle de lui- méme et de son chef,
cherche sa propre gloire. Mais celui qui
cherche la gloire de celui qui [a envoyé,
est véridigue , et il nly a point d’injustice
en lui. (1) 1l ne vouloit donc pas que l'on
criit 2 sa parole, si 'on pouvoit le soup-
comner d’avoir en vue sa gloire personnelle;
il ne sattribue de vérité et de justice,
qu'autant qu'il ne cherchoit que la gloire
de son pere qui P'avoit envoyé. Il y a bien
ici de quoi confondre tous ceux qui par-
lant au nom de Dieu, et en qualité de ses
envoyés, se fat du sacré ministere une
voie pour acquérir de la gloire et de laré-
putation aupres des hommes. Ce n’est pas

R

- - \

(1) Joan, VH. 18,



( 461 ).
Dieu qui les inspire, mais ils parlent en
leur propre nom. Des qu’ils visent & leur'
propre gloire, ils ne sont ni vrais dans
leurs discours ,ni ]ustes dans leur intention.
Ames fideles, qui ne voulez vous adresser
qu a deshommes qul vous conduisent droit
a Dieu, et qui craignez d'éire trompees
dans votre choix : ehservez-les avec sgin ;
et si vous. apencevez en eux quelque re-
cherchp de leur gloire personnellc croyez
que Dieu infiniment jaloux de la sienne,
ne leur donne ni ses lumiéres, ni sa grice
pour vous instruire et-pour vous conduire.
Je medis pas qu il ne puisse echappera un
“bon et zélé ministre quelque sentiment,
quelque parole de vanité; mais il n’aura
jamais le dessein suivi de travailler pour
sa propre glojre ; et quiconque a ce des-
¢ sein, est positivcment'indigne du minis-
tere dont il fait le plus énorme abus.
Jésus-Christ étoit si peu sensible & sa
propre gloxre qu'il ne prenoit pas méme
pour lui les témoignages que lui rendoit
“son perc. Dan’s une occasion ou.il dit pu-
)hquemem : Mon pere, glorifiez wvotre
nom ,.une vmx venue du ciel se fit en-



(462 ) .
tendre : Je lai glorifié¢ , et je le glori-
Jierai de nouveau. Sur quoi il dit & Ia foule
qui 'environnoit: Ce r’est pas pour moi ,

_ mais pourvous qu'est venue cette voix.(1)
C’est pour la méme raison qu’il exigeoit
le secret de ceux qu'’il guérissoit ; qu’il vou-
Joit qu’on rendit grices 4 Dieu, et non A
lui de ses miracles; qu’il imposoit silence
aux démons qm _publioient ses grandeurs ;
qu’il défendit & Pierre, Jacques et Jean ,
témoins de sa transfiguration, d’en parler
4 personne; jusqu’ace qu'il fiit ressuscité;
qu’il reprit celui qui le regardant simple-
ment comme un homme , Vappeloit bor
maitre , ctluidit : Pourgquoim’appelez-vous
bon? nul n'est bon que Dieu seul; qu’il
prit la fuite, lorsque le peuple en faveur
de qui il avoit multiplié les pains, voaloit
Fenlever pour le faire roi ; que son entrée -
triomphante dans Jérusalem, fut si éloi-
goée de toute pompe humame.

C’est donc avec raison que saint Paul’,
qui connoissoit 'si bien Dlesprit de son
‘maitre, nous assure qu'il n’a jamais pris

(1) Joan. XII. 28. 3o.



(1463 )
la moindre complaisance en lui-méme; et
qu’il lui met dans la bouche ces paroles du
psaume : Les insultes de ceux qui vous
outrageoient, 6 mon Dieu! sont retombée
sur moi. (1) Et qu’en un autre endroit. il
dit que Jésus-Christ ne s’est pas glorifié
lui-méme , pour devenir pontife ; mais qu'il
a ¢1é glorifié par celui qui lui a dit: Vous
étes mon fils, je vous ai engendré aus
Jourd'hui. (2) o
Jugeons combien c’est une chose injuste,
odieuse et abominable aux yeux de Dieu,
de chercher en quoi que ce soit sa propre
gloire : puisque le fils de Dien lui-méme se
Vest absolument interdit. C’est pourtant I3
le vice le plus profond de la créature,
celui sur lequel elle s’aveugle le plus aisé-
ment, dont elle congoit et sent le moins
Iinjustice, dont clle travaille le moins a se
corriger, et dont elle ne se défait jamais”
tellement, qu'il ne lui en reste toujours
quelque chose , du moins une propension
involentaire. Ceux qui s’appliquent a py-
rifier leur cceur, et qui en étudient les plug

()Rom. XV.5,— () Hebr. V.5,



464

$ecrets mouyemens, savent que Ihonime
est porté a se glorifier de tout, de ses avan-
taves lmerleurs , et extérieurs, ménie les
plus vains et les plus fragiles; que c’est un
des plus dangereux écueils de la piété, ct -
des voies intérieures; que la tentation de
la'vaine gloire, des retours sur soiméme,
de la recherche ouverte ou cachée de I'es-
lime ‘des hommes, de lacomplaisance dans
leurs éloges, et dans les marques de res-
pect qu'ils nous donnent, est une de celles
contre lesquelles ils ont & lutter le plus
souvent, le plus fortement etle plus ldbg-
temps; que le premier sentiment qui s’é-
léve dans le coeur, est celui-la; et que ce
n'est qu'a la réflexion, ou qu’aprés une -
longue habitude, qu’on rend a Dieu ce qui
lui est di, et qu’on parvlent a ne songer
presque p]us a sol. coh '
- Le poison de ce malheurcux vice est si
subtil ,* qu’il s'insinue partout ,- qu'il cor-
Tompt toutes les vertus, qu’il enge'ndre,‘
lorsqu'on s’y livre, Phypocrisie et les autres
_wices de l'esprit, et qu'enfin il devient un
-mal sans remeéde. Les pharisiens- en- ont

fait la triste épreuveé; et leur exemple doit



(465)

nous faire trembler, Jésus-Christ attribue
& ce vice seul :leur défaut de foi, et leur
endurcissement. Comment pouvez - vous
croire,leur dit-il, vous quirecevez la gloire
lesuns desautres,etqui én faites commerce;
et qui ne cherches point la gloire qui vient
de Dieu seul? (1) L"évzingélisté saint Jean
réfléchissant sur le méme su)ct, et étonné
de ce qu'apres tant de miracles qu’avait
fait Jésus , “ils ne croyoient point en lui,
n’en allegue point d’autre raison sinon
qu'ls ont mieyx aimé la.gloire qui vient
des /zommes 5 que celle - qui vient de
Dzeu. (2) On nlest, pomt expose a tirer
vanité de la gloire qui vient de Dieu;
jparce qu il ne Paccorde qu aux humbles ,
qui la lui renvo_yent toute entiére ; 5 et I'or-
gueilleux ne fait Pomlcas & une telle gloire
qu ‘il ne sauroit sapproprler. ,Mals il est
,']aloux de celle qm vient des hommes ; il
la savoure, il.s’en enivre; il ne connoit
:pomt de breuvage plus délicieux; et dans
~son ivresse il oublie tout a fait Dieu, et
:devnent a lui -méme.son dicu. Chassons,

(1)‘ Joan. V; 44V. — (2) Ibi&, Xli,./;5. o
20 *



( 466 )
‘déracinons ce vice de notre cceur; el pre-
nons les mesures les plus efficaces pour lui
en fermer toutes les avenues.

CHAPITRE LI,

Jésus lave les pieds de ses Apdt"r'e&.

LE récit que fait saint J ean du lavement
des pieds , et le début surtout, a quelque
chose de bien frappant pour quiconque y
fait attention. Jésus, dit-il, sachant que
son heure étoit venue de passer de ce
monde 4 son pére : apres avoir aimé les
siens quz étoient dans le monde, il les
aima jusqu'ala fin. Et la céne étant finte,
sachant que son pere lui a tout remis
entre les mains , qu il est sorti de Dieu,
et qu'il retourne a Dieu. ( 1) Qu’aunonce
ce début si magmﬁque , qui tient lesprit
en suspens; el aquoi le prépare-t-il ? Sans

(1) Joan, XIIIL 1 et sequ



(467

doute 4 quelqu’action éclatante de la part
de Jésus-Christ, a quclqu eflet merveilleux
de sa puissance ? C'est 4 quoi sattend tout
lecteur qui n’est pas prévenu sur ce qui
doit suivre : d’antant plus. que nul autre
trait'de la vie du Sauveur n’est précédé
d’un tel préambule.

Mais que suit-il immédiatement aprés ?
1l se leve de table ; il quitte ses vétemens,
et ayant pris un linge, il s’en ceignit.
Ensuite il verse de l'eau dans un bassin ,
et se met ¢ laver les pieds de ses disciples,
et ales essuyer avec le linge dont il étoit
ceint. Il falloit que saint Jean elit une idée
bien haute de cetteaction si basse en appa-
rence, pour la raconter avec tant d’appa-
reil, sans en omettre la moindre circons-
tance. 1l est visible que son intention étoit
qu’elle fit la plus vive impression sur ceux
quila liroient. En effet , quelle incompré-
hensible bumilité ! Une personne divine
s'abaisser devant ses créatures , jusqu’a
leur laver les pieds, et remplir aleur égard
Voffice d’un vil esclave ! Faut-il éire surgris
de I'éionncment de Pierre , dont la foi se
réveille en ce moment , et qu'il se soit



(468 )

écrié : Quoz ! Selgneur vous me lavez les
‘ pzeds !'vous 4 moi ! Cela dit tout. Faut-il
étre surpris qu ‘il se refuse 4 un traitement
Sl ‘éirange ; ct qu ’1l lm dise : Non, vous
ne me' laveres. jamais les pzed.s‘, ]e ne
souffrirai pas que vous.vous dégradiez & ce
pomt ?On sait ce que Tui répondit Jésus |
et ‘par quelle menace il vamqmt sa ré-
. pugnance. '
" Sile plus grand monarquc de la terre
rendoit le méme service au dernier de ses
sujets, on ‘croiroit 'sa majesté compro-
mise ; et 'on auroit mémie peine 4 se per-
- suader qu’il fiit en'son bon sens. A parler
bumainement, on auroit raison. La dignité
royale ne permet pointdetels abaissemens;
et Taffection la plusjuste, la mieux méritée,
ne sauroit les excuser. Ce ne-seroit néan-
moins.qu’un bomme humlhe devant un
#&utre homme. Ici c’est un Dieu qu1 s’hus
milie devant l’ouvrage de ses mains , et
qm en se metlant au-dessous de 'homme |
ne croit rien faire d'indigne de sa grans
deur supréme. C’est dans sa natare hus
maine, il est vrai, qu ‘il ‘s’abaisse atnsi.
Mais ce n’en cst pas moins une personne



. (469)
divine ; et c’est sur la personne que touche
Ihumiliation; C’est elle qui la veut, et qui
Pembrasse de son plein gré.

Et qui a pu engager Jésus-Christ a une
telle action ? L’amour , qui ne. reﬂeclnt
point, qm ae raisonne pomt, qui ne cher-
che qu’a se contenter , ct qui est admirable
dans ses invention$. L’amour imposa ce
devoir a Jésus-Christ ; et ui pourroit dire
avec quel zele, quelle affection, quelle
joie intérieure il s'en acquitta! Qu’il en
ait agide lasorte envers ses autres disciples
dont il étoit tendrement aimé , c’est déja
un prodige qu'on ne peut concevoir. Mais
qu’il se soit mis au pied du traitrc Judas ,
qu'il les lui ait lavés et essuyés avee aulant -
d’affection et d’bumilité qu’aux autres,
c’est ce qui renverse absolument toutes
nos idées , ce qui ne répugne pas moins &
notre cceur , et dont le cceur dc Jésus éioit
seul capable.

Dans quelle circonstance lava-t-il ainsi
les pieds de ses apdtres ? avant que ¢ de leur
donner son corps a manger. lls -étoient

: de]a purs, comme il'le leur dit lui-méme;
mais ils ne I'étoient pas encore assez pour



(470)

participer & ce divin banquet avec la sain-
teté requise ; ils avoient besoin d’étre net-
1oyés des plus légeres souillures , et il
faloit que ce fit Jésus-Christ lui - méme
qui les purifiat. L’application de ceci est
manifeste aux dispositions que nous de-
vons apporter i la Sainte-Communion. Si
nous apercevons la moindre tache dans
" notre Ame, il n’est pas nécessaire d’aller
nous présenter au tribunal dela pénitence,
‘mais concevons-en une véritable douleur ,
et prions Jésus - Christ, avant que de
le recevoir, qu’il daigne Peffacer par sa
grice. )

Aprés qu'il leur eut lavé les pieds , et
quil eut repris ses vétemens , sétant
remis & table , il leur dit : Savez-vous ce
que je viens de vous faire ? Voyez comme -
il les invite 3 réfléchir sur ce qui venoit de
se passer , et comme il les rend attentifs &
Fiustruction qu’il va leur donner. Fous
m’appelez Muitre et Seigneur ; et vous
faites bien : car je le suis. Si donc je vous
ai layé les pieds , moi qui suis votre Sei-
gneur et votre Mattre , vous devez ausst
vous laver les pieds les uns aux autres.



(4ir)
Carjevous ai donné cet exemple , afin
que wvous fassiez comme je viens de vous
Jaire. Que cette raison est pressante ! Peut-
on éire un vrai disciple de Jésus-Christ ,
et ne pas s’y rendre ? Par quel autre motif
plus puissant pouvoit-il nous cngager a
pratiquer lhumilité envers nos freres?
Puisqu’il estnotre Seigneur etnotreMailre,
il étoit en droit de nous commander ce
qu’il jugeoit & propos. Ces deux titres le
dispensoient sans doute de nous donner
un tel exemple d’abaissement. Mais non ;
il ne veut rien exiger de nous, qu’il ne l'ait
fail le premier. 1l savoit combien ce com-
mandement étoit dur a nolre orgueil. Shu-
milier devant nos égaux, devant nos in-
férieurs , jusqu'a leur rendre par un prin-
cipe de charité les services les plus bas !
notre cceur se souleve a cette seule pensée.,
Pour abattre son enflura, pour le gagner,
il nous met sous les yeux sa personne di-
vine prosternée par amour aux pieds de
* ses apotres ; et cest dans cet état quil
nous dit: Faites ce que vous me voyez
faire.
Qu'on remonte & Ja premiére cause :



(472)

on trouvera que c'est lorguenl qui nous
empéche d’étre charitables envers le pro-
chain , d’user de prévenance a son égard,

de lui donner certaines démonstratious de
bienveillance , de lui rendre des soins et
de petits services qui ne'nous cofiteraient
rien , mais auxquels notre orgueil refuse
de se préter. Nous nous faisons honneur
de montrer de la bienfaisance , de la com-
passion, de la générosité; mais s'il - est
question de montrer de 'humilité , et de
faire pour le prochain des choses qui sem-
blent nous mettre au-dessous delui, nousy
sentons une répugnance extréme. Ce n’est
pas qu’il me se soit trouvé dans le monde
méme du plus_haut rang, dés personnes
qm se sont consacrées aux ceuvres de cha-
riié envers les pauvres , les malades, les
prisonniers. L’exemple de Jésus-Christ n’a
pas é1é sans fruit.-Mais sans prétendre ici
pénétrer dans les intentions, on peut dire
que ces ceuvres ne sont pas toulours ac-
compaguées de V'esprit d’humilité qui doit
les caractériser ; que si elles étoient tout
A fait secrétes ; si elles n’attiroient pas les
regards et I'admjration du public ; sipour

4



(413)
les exercer il ne suffisoit pas de s’abaisser
extérieurement, ct quil y fallat joindre
des abaissemens intériears : beaucoup
. moins de personnes sedévoueroient a leur
pratique. Il est besoin d’une trés-haute
vertu pour entrer ici dans les dispositions
intimes de Jésus-Chyist, et pour se mettre
avec les mémes sentimens aux picds de ceux
mémes que 1ous 'cONMOISSOns pour nos
.ennemis. Dans les maisons religieuses , ou
Yon est dans le cas de se rendre mutuelle-
ment de petits secours et-de petits services,
qui supposent de ’humilité et de la charité;
quelle violence nc-faut-il pas se faire pour
s’acquitter de ces devoirs franchement, cor-
dialement genereusement hlegarddeceux ,
ou de celles qu on n’aime point ,ou dont on
n’ést point aimé, et dont on aquelque sujet
de mécontentement ? et combien peu sont
capables ‘d’une telleviolence ! Montrez-moi
une communauté dont tous les membres
soient ainsi disposés les uns & I'égard des
autres :et je n’hésiterai point a- dire que
cest une assemblée ‘de saints, de parfaits
imitateurs de Jésus - Christ. En religion
comme ailleurs , il est de certains points



(474)

sur lesquels on ne consent pas volontiers i
~ se mettre au-dessous des autres. Si l'orgueil
du siecle en est banni , il y régne un autre
orgueil plus délicat, plus subtil, sujet & se
blesser pour les moindres choses. Presque
nulle part 'humilité ne se pratique par
amour pour humilité.

CHAPITRE LIL
De linstitution de PEucharistie.

P—

J £ parlerai plus bas dela vie eucharistique
de Jésus-Christ, laquelle est le plus parfan
modele de la vieintérieure. Il n’est question
ici que de l'institution méme de I'eucha-
" ristie, dont je ne dirai que peu de chose,
celte matiere étant traitée au long dans un
si grand nombre d’ouvrages de piété.
Qu’est-ce que l'eucharistie ? c’est un sa-
crifice et un sacrement ; Punique sacrifice
et le plus grand des sacremens. Par 'eu-
charistie , Jésus-Christ renouvelle , ou sk



(475) -
Pon aime micux, continue et perpétue jus-
qu’a la fin da monde lesacrifice de la croix.
11 s’offre , il $'immole sur nos autels d’'une
maniére mystique et non sanglante , mais
‘réelle, par le ministére des prétres. 1l rend
a son pére en notre nom et au sien le seul
culte qu'il agrée; il I'adore, le remercie de
ses bienfaits, satisfait & sa justice pour nos
péchés, nous obtient de lui touteslesgraces
qui nous sont nécessaires. Il nous est im-
possible d’bonorer Dien dignement par
nous-mémes ; de lui rendre des actions de
graces proportionnées ases bienfaits ; d’'ob-
tenir, et méme de nous dispaser a obtenir
la rémission d’aucun péché; de mériter la
moindredes gricesdontnous avens besoin.
Mais tout cela nous est aisé en nous unis-
sant au sacrifice de Jésus-Christ,, qui rem-
. plit éminemment tous ces objets.
L’eucharistie est le plus grand , le plus
auguste de nos sacremens. Daas les autres
il est présent par sa vertus; dans celui - ci
il est présent par lui-méme. Lail nous fait
part de ses grices, ici il nous donne sa
chair, et avec elle son Ame et sa divinité,
1l nc pouvoeit nous donner un gage plus



(476.)

précieux de son amour, ni contracter aveé
nous une uniofi plus.intime. G’est une vé-
ritable extension de-l'Incarnition, 1l nous
ep communique les effets ; et comme en
lui la nature humaine est divinisée par la
personne du Verbe quise I'est appropriée;
de méme il nous divinise en quelque sorte
en s'incorporant a nous. Sa chair passe spi-
rituellement en notre substanee par Jaman-
dacation ;il nese transforme point ennous;
mais il nous transforme en lui. Par une
merveille naturelle, les alimens deviennent
pirtie de mnotre corps; par une merveille
surnaturelle, c’eést nous qui devenons une
particde Jésus-Christ en le prenant comme
aliment. En un mot, il communlque & nos
ames et & nos corps la méme vertu divine
qui sanclifie son 4me et son corps. '

. Pour parvenir a cette ineffable union
avec nous , les plus grands miracles ne lui
cotitent rien. Ce sacrement enreriferme de
tels'et en si grand nombre, qu’il surpasse
tout ce que la puissance divine a fait de
plus éclatant , et qu'il en est comme le
dernier elfort. Aussi est:il. I'ouvrage de
l’a‘xpogr ;etcest parce que cet amour est n-



Chr7) N
compréhensible, queson chef-d’ccuvre I'cst
raussi. Peut-on mieux exprimer a quel point
Jésus-Christ nous aime, qu’en disant : il
nous donne 3 manger sa propre chair, et
a boire son propre sang.

11 nous donne I'une sous ’apparence du
pain, et Tautre sous I’apparence du vin,
pour nous faire entendre que comme le
pain et le vin sont la nourriture ordinaire
de nos corps; ainsi il veut que sa chair et
son sang soient la nourriture habituelle de
nos ames. Aussi dit-il : Ma chair est véri-
tablement une viande ; et mon sang est
wvéritablement un breuvage. Si vous ne
mangesz la chair du fils de Thomme, et ne

- bwwes son sang , vous r'aurez point la vie
en vous.~(1) Et comment aurions-nous en
nous la vie , n’ayant pas Jésus-Christ , qui
est lavie, lavie surnaturellede nos ames ?
Nous recevons a la vérité cette vie au bap-
téme par la grice sanctifiante, ou nous la

recevons par le sacrement de pénitence.

" Mais Peucharistie- seule nous la donne

dans sd plénitude ; et nous perdrions celle

(1) Joan. VI. 54. 56,



(478)
que nous avons déja , sans la participation
du corps et du sang de Jésus-Christ. La
nourriture corporelle suppose la vie; mais
clle est nécessaire a sa consgrvation; elle
I'entretient ,’elle en augmente la rigueur.
1l en est ainsi du pain eucharistique par
rapport a la vie spirituelle. Il faut vivre

~pourlemanger avec fruit;mais si 'on s’en

abstient, on languira,onmourra. Comrmeje
vis parmon pére, dit-il encore : ainsi celut
qui memange , vivra par moi. (1) Le fils
qui regoit tout du pére, qui en est toujours
actuellement engendré, vivroit-il , si I'on
pouvoit le concevoir séparé de lui? L’ame
qui ne communique point au corps de
Jésus-Christ, et qui s’en éloigne , ne viera
pas davantage. L’union intime et insépa-
rable qui est entre le pere et lefils par la
génération éternclle, est produite avec la
proportion convenable entre Jésus-Christ
el nous par la manducation de sa chair
adorable. D¢ méme que le pere demeure
dans le fils, et le fils dans le pére , 'un cn
communiquant , 'autre en recevant la subs-

(1) Joan. VL 58.



(479)

tance divine : de méme Jésus-Christ de-
meure en nous par la communication de
s0n corps, et nous demeurons en lui par
sa réception. (1) La force de ses paroles
nous feroit-elle douter de leur vérité ? Ah!
les saiuts, les Ames vraiment intérieures
n’en doutent pas. Si nous n’en faisons pas
Pépreuve, cest que nous n’approchons pas
de cet auguste sacrement avec les disposi-
tions requises; el que nous ne mettons pas
notre bonheur dans 'union habituelle ayec
* Jésus-Christ. Ot est notre amour pour lui ?
 Nous n'aimons que nous-mémes. Ol est
la conformité de nos sentimens avec les
siens ? Oserions-nous dire que nous pen-
sons, que nous jugeons de tout comme Juj ?
ou estnotre recueillement notre esprit d’o-
raison? Jésus-Christvivant par son pere,est
toujours‘absorbé en lui. Sommes-nous de
méme toujours absorbé en Jésus-Christ,
d’une communion i I'autre ? Si cela nest
Pas, nous ne vivons point par lui; ou notre

vie est bien foible, bien languissante.
Quel moment a-t-il choisi pour instituer

(1) Joan. VI 57.



(480
Yeucharistie ? Celui qui précéda immédia-
tement sa passion il alloit mourir. Comme
dn bon pére, il fait ses derni¢res disposi-

- tions en faveur de scs enfans. Et que pou-
‘voit-il leur laisser ? Il n’avoit jamais rien

Ppossédé sur laterre ; ses vélemens mpémes,
son unique bien , devoient étre le partage
des soldats qui'le crucifierent. 11 se laisse
lui-méme & eux, el tout entier & chacun
d’eux. C’est ainsi qu’il dédommage ses dis-
ciples de sa présence sensible qu'ils alloient

- perdre, et nous, quin’en avonsjamais joui.

Il ne nous quittera point; son amour ne
le lui permet pas; nous le possedérons sous
le voile de la foi; nous ferons plus que dele
voir, nouslemangerons non une fois, mais
tous les jours de notre vie, si nous c¢n
sommes dignes, et si nous répondons a ses
intentions. L’amour seul , mais Pamour
poussé au dernier excés , pouvoit suggérer
un tel testament 4 un Homme-Dieu. ,

Enfinil fautajouter al'institution deleu-
charistie la circonstancedu souper, le seul
repas que les anciens fissent en commun
et qui pour cette raison sappeloit Céne.
Sans parler de la raison qui fit choisir 2



(481)

Jésus-Christ 1a circonstance de la mandu~
cation solennelle de ’'Agneau-Paschal : je
‘m’arréte seulement 4 observer que comme
c’estunemarque d’union entre les hommes
de manger ensemble a la méme table : I'in-
tention du Sauveur en donnant a table
méme son corps ases apotres, a été quc les
fidéles regardassent cesacrement comme le
plus puissant motif .de la charité qui doit
régner entre eux, ct le moyen le plus
efficace de I'entretenir. C’est pour cela que
dans la primitive église la célébration du
sacrifice, auquel chbaque chréticn se faisoit
un devoir de participer , étoit suivie d’un
repas qu’ils prenoicnt en commun, grands
et petits, riches et pauvres , maitres et es-
claves sans distinction , ¢t qui se nommoit
Agape, cest-d-dire charité. Aussi leur
amour mutuel faisoit-il 'admiration des
pay.ens.La charité s’est refroidie parmi les-
chrétiens, & mesure que J'usage de la com-
munication est devenu moins fréquent; et
elle ne se conserve que dans les familles
et les communautés ou Fon approche sou-
vent ct avec ferveur de la table sacrée.

Depuis long-temps om se tourmente

1. 21,



Cin)

beaucoup & chercher des méthodes pour
bien entendre la messe , et pour commu-
nier dévotement. On ne les trouvera ja-
Ihais, tant qu’on ne les cherchera que dans
Ies livres. C’est dans le ceeur qu’elle doit
éire; et les livres ne sont bons qu’aussi
long-temps qu'ils peuvent servira I'y éta-
blir. Parce que dans ses premiers ans on
a fait usage pour ces deux grandes actions
d’un livre de priéres, est-ce & dire qu’on
doive y recourir toujours , et qu'il ne faille
pas apprendre a s’en passer? Voici la meil-
leure méthode que je connoisse , et je la
tire de la nature méme de I'Eucharistie.

A la considérer comme sacrifice , Jésus-
~Christ s’y offre a son pére , et nous offre
avec lui. Par-la il nous dit assez que nous
1’avons qu’a nous unir & ceile offraude de
loi-méme et de nous , et qu’a la faire dans
les mémes intentions, et avec les mémes
dispositions que lui. Nous connoissons ses
intentions et ses dispositions. Rendons-
nous les propres , non par une multitude
d'actes distinets, mais par un acte trés-
simpte et trés-intime. Prions-le de les mettre
€n'nous ; ensuite tenons-pous dans un saint



- e s

(483)

recueillement ; et laissons & sa grice le
soin de nous occuper pendant la célébra-
tion des saints mysteres. Tout ceq’il nous
demande , est de ne poml y apporter de
ponsces profanes' ou étrangeres, de ne
point nous y distraire volontairement, en
laissant égarer nos sens et notre imagina-
tion il se chargera du reste, si nous met-
tons en lui notre confiance. Je suis assuré
d’aprés expérience , que si a Pentrée de
la messe , nous disions avec simplicité et
da fonds du cceur: Seigneur , faites-mo¢
assister a votre saint sacrgﬁce dune ma-
niére dzgne de vous; jen suis incapable
par moi-méme ; nous sentirions les effets
de notre foi et de notre humilité ; Jésus-
Christ agiroit dans notre dme; il la tien-
-droit dans unsilence de respect et d’amonr;
et nous en sortirions avec une impression
de grace, qu il nousseroit aisé deconserver
toute la journée.

A considérer 'Eucharistie comme sacre-
ment , Jésus-Christ s’y donne a nous de
toute la plénitude de son amour. Donnons-
nous 4 lui de la méme maniére avec droi-
ture et sincérité, Il brale du désir de s'unir



( 484)

dinous : ayons le méme désir de nous unir
4 Jul. Ses délices sont d'éire avec nous :
faisons nos délices desa possession. 1l n’est
pas besoin de tant d’actes pour cela ; il
suffit que telle soit notre disposition inté-
rieure. Si nous n’y sommes pas, prions-le,
mais simplement et sans tant deffort de
aous y meltre ; humilions-nous doucément
et confondons-nous de ce que nous sommes
si froids, si indifférens. Que notre prépa-
ration soit dele supplier de nous préparer
lui-méme. Ne le fera-t-il pas mieux que
nous ne pourrions le faire avec toutes nos
méthodes ? Pourquoi ne pas nous en re-
poser sur lui ? Que notre action de grace
soit de le laisser agir en nous comme il lui
plaira. §'il veut des actes, il saura bien
nous en suggérer :je n’en vois point d’autre
4 faire de notre part, que de I'adorer et
de I'aimer du fond de I’Ame , sans lui rien
dire. Mais on veut agir soi-méme ; on veut
sentir ; on s’empresse , on se remue, On
s’agite pour cela; et’’on ne pense pas que
la vraie dévotion ne vient pas de nous ;
qu’il faut Y'attendre avec confiance et humi-
lité , et ne point la désirer pour soi par



(485)
amour-propre. On veul étre content de
ses communions ; et c’est Jésus- Christ,
uniquement qu'il faudroit chercher & con-
tenter. Dans son contentement , nous trou-
verions le ndtre, mais d’'une maniére plus
solide , plus relevée, plus excellente que
nous ne saurions croire,

L’assistance au saint sacrifice , et la ré-
ception de I'Eucharistie selon la méthode
que je propose, ou nous ferions peu, et
nous laisserions beaucoup faire a Jésus-
Christ, disposeroient les dmes 4 la vie in-
térieure ; et une fois devenues intérieures,
elles s’acquitteront dignement ct avec un
grand profit spiritudl de ces deax princi-
pales actions de la religion, sans autre
soin de leur part que de se livrer 4 'opé-
ration de I'esprit saint, et d’en suivre les
mouvemens. :

FIN DU ‘TOME PREMIER.




s 4

AVANT-PROPOS,’

TABLE

DES CHAPITRES.

répondu au dessein de 'Incar-
tion,

II. Dévouement de .T.-C.
entrant au monde ,

III. Quels parens Jésus-Christ
se choisit, *

1V. Par ot Jésus-Christreléve
labassesse de sa naissance ,

V. Jésus dans le sein de sa mére,

V1. Naissance de Jésus-Christ
a Bethléem ,

VII. Jésus appelle les bergegs
a sa créche,

'V'III Camique des anges ala

page j
Caar. Ir. L’Incarnation de Jésus a

e

13

38

45
49

53

60



TABLE. 487
Cuar. IX. Circoncision de Jésus-Christ, pa

X. Les Mages appelési Bethléem, 81
XI. Présentation de Jésus~Christ

au temple , 94
XII. Fuite en Egypte, - 102
XIII. Consolations de Jésus dans

son enfance , 108

XIV. Vie de Jésus & Nazareth, 116
XV. Jésus dans le Temple parmi

les Docteurs., 123
XVI. Fésus rend obéissance i ses

parens, ' : 128
XVII. Jésus gagne sa vie par le

travail des mains , 136
XVIII. Baptéme de J.-C. 144
XIX. Tentation de J.-C. 150
XX. Comment J.-C. repousse

la tentation , : 158
XXI. Fin de cette tentation, 168
XXII. Choix des Apdtres, 174

XXIII. Commencemens dela pré-
dication de Jésus-Christ y 1§a



188 TABLE.
Cuap. XXIV. Maniére d’enseigner de

J.-C. ~ page
XXV. Travaux de J.-C. dans sa
. prédication,

XXVI. Miraclesded .-C.

XXVII Réserve de J.-C. dans 1a

manifestation de sadivinité,

189

196

| 204

211

XXVIII Conduite de J.-C.Végard

de ses Apdtres ,
XXIX. Vie commune de J.-C.

XXX. Accueil que J.-C. fait aux

pécheurs ,

XXXI.. Conduite contraire des
Pharisiens,

XXXII. Pieurs de J.-C. sur Jéru-

salem,

XXXIII. Oraison de J.-C.

XXXIV. Amour de J.-C. pour la

Croix,
XXXV. De Phumilité de J.-C.

XXXVI. De la douceur de
J 0‘Co :

217

226
231
239

249

' 257

272

281

293



TABLE. 489

X CHAP. XXXVII- De l’amour de J --C.

pour son Pére, page 303
XXXVIII. De I'amour de J.-C.
pour les hommes, 319

XXXIX. L'amour a fait.& la fdfs
le bonheur et le tourment de
Jo‘Co ' 33°

- XL. Simp“cité de Jn-Co . 337
XLI. De I'abnégation de J.-C. 346
XLII. Comment J.-C. a traité les

affaires de son Pére, 359
XLIII. J.~C. n'est. révélé qu’anx
- petits ' 377

XLIV. J.-C.ennemi du faux zéle, 384
XLV. Aversion de J.-C. pour les

faux Docteurs , 394
XLVI. J.-C. objet de contradiction
et sujet de scandale, ‘ 410

XLVIIL J.~C. est venu apporter
Pamour de Dieu sur la terre , 423

XLVIIL J.-C. adorateur en esprit
et en vérité, 433



g0 - TABLE |
Caap, XLIX. J.-C. ne s'est rien appro= .-
prié, L. page 444
L. J.<C. ne sest _pas glomﬁé lui~ |

-méme, 456
LI, Jésus lavé les pmds deses )

A‘)éc €8y 466 A
LIL De l’insutuuon de 'Bu- B

chausue, N O ,}74

" Fin dela Table,

N R






Digitized by Google



Digitized by Google



Digitized by Google



	Front Cover
	Dévouement de J -C 
	la bassesse de sa naissance, 
	Jésus appelle les bergers 

