
A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothèque avant d’être numérisé avec
précaution par Google dans le cadre d’un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l’ensemble du patrimoine littéraire mondial en
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient à présent au domaine public. L’expression
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’un pays à l’autre. Les livres libres de droit sont
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir
du long chemin parcouru par l’ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

Consignes d’utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre
ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine.
Il s’agit toutefois d’un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des
contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers à des fins commercialesNous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l’usage des particuliers.
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder à des requêtes automatiséesN’envoyez aucune requête automatisée quelle qu’elle soit au système Google. Si vous effectuez
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer
d’importantes quantités de texte, n’hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l’utilisation des
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.

+ Ne pas supprimer l’attributionLe filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet
et leur permettre d’accéder à davantage de documents par l’intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en
aucun cas.

+ Rester dans la légalitéQuelle que soit l’utilisation que vous comptez faire des fichiers, n’oubliez pas qu’il est de votre responsabilité de
veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu’il en va de même dans
les autres pays. La durée légale des droits d’auteur d’un livre varie d’un pays à l’autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier
les ouvrages dont l’utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l’est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur Google
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous
vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut être sévère.

À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l’accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frano̧ais, Google souhaite
contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l’adressehttp://books.google.com

1

https://books.google.be/books?id=wO0rAAAAYAAJ&hl=fr


ST

ANDOVER-HARVARD LIBRARY

AH 4195 3



60

rou

C

H
I
E
R
O
N
Y
M
U
S

ANDOVER HARVARD
THEOLOGICALLIBRARY

Deposit

ANDOVER-HARV

560

G881ec

1885











L'ÉCOLE

DE JÉSUS - CHRIST

PAR

LE P. JEAN- NICOLAS GROU

De la Compagnie de Jésus

PUBLIÉE POUR LA PREMIÈRE FOIS SUR LE MANUSCRIT AUTOGRAPИЕ

AVEC

UNE INTRODUCTION

PAR LE P. F. DOYOTTE

DE LA MÈME COMPAGNIE

Dedi eumducem ac præceptorem gentibus.

Je l'ai donné pour guide et pour précepteur aux nations

TOME PREMIER

L
A
B
O
R

HP

OMNIA VINCIT

I
M
P
R
O
B
V
S

ISAIE, LV,4.

PARIS

LIBRAIRIE PLON

E. PLON, NOURRIT ET Cie, IMPRIMEURS-ÉDITEURS

RUE GARANCIÈRE , 10

1885

Tous droits réservés



HHarvard College Library

Riant Collection

Gift of John Harvey Treat

Feb. 26, 1900.



L'ÉCOLE

DE JÉSUS -CHRIST



L'auteur et les éditeurs déclarent réserver leurs droits de tra-

duction et de reproduction à l'étranger .

Ce volume a été déposé au ministère de l'intérieur (section de

la librairie) en février 1885.

PARIS. TYPOGRAPHIE E. PLON, NOURRIT ET cie, RUE GARANCIÈRE, 8 .



L'ÉCOLE

DE JÉSUS -CHRIST

PAR

LE P. JEAN- NICOLAS GROU

De la Compagnie de Jésus

PUBLIÉE POUR LA PREMIÈRE FOIS SUR LE MANUSCRIT AUTOGRAPHE

AVEC

UNE INTRODUCTION

PAR LE P. F. DOYOTTE

DE LA MÈME COMPAGNIE

Dedi eumducem ac præceptorem gentibus .

Je l'ai donné pour guide et pour précepteur aux nations

TOME PREMIER

L
A
B
O
R

H-P

OMNIA VINCIT

I
M
P
R
O
B
V
S

ISAIE, LV, 4.

PARIS

LIBRAIRIE PLON

E. PLON, NOURRIT ET Cie, IMPRIMEURS-ÉDITEURS

RUE GARANCIÈRE , 10

1885

Tous droits réservés





560

G882 ec

1885

VI

APPROBATION

DE

SON EXCELLENCE MGR LANGÉNIEUX

ARCHEVÊQUE DE REIMS

Archevêché

de Reims .

Reims, le 19 décembre 1884.

J'ai lu par ordre de Son Excellence Mgr Lange-

nieux, Archevêque de Reims, un ouvrage ayant pour

titre : L'ÉCOLE DE Jésus-Christ, par le P. J. N. Grou, de

la Compagnie de Jésus, publié pour la première fois avec

une Introduction par le P. Doyotte, de la même Compa-

gnie , et j'estime avec le pieux et savant éditeur que,

de tous les ouvrages du P. Grou, c'est « le plus remar-

quable par le fond des matières et le plus utile pour le

siècle où nous vivons » .

L'Introduction, qui a été ajoutée à l'ouvrage jus-

qu'alors inédit, renferme une très-intéressante notice

sur les écrits de l'auteur, et des pages très-élevées et

parfois éloquentes sur le divin Magisterium de Jésus-

Christ.

En somme, la publication de l'École de Jésus-Christ



est une œuvre très- opportune , et, en lui consacrant son

travail, le P. Doyotte aura bien mérité des âmes sin-

cèrement chrétiennes ou qui ont la bonne volonté de

le devenir .

L'Abbé CH. GÉRARD , Chanoine .

IMPRIMATUR.

+ B. M. , Arch. de Reims .



A

MADAME CAROLINE-HENRIETTE

COMTESSE DE SAISSEVAL

En témoignage de respect et de gratitude

Je dédie ce livre .

Qu'il demeure auprès d'elle, et qu'il achève

de former en son âme et dans sa vie la connais-

sance intime , l'amour ardent et l'imitation

fidèle de Celui qu'elle a bien voulu recevoir

dans la personne de son prêtre proscrit, et en

qui lui garde à jamais souvenir et reconnais-

sance

Son humble et dévoué

Serviteur en Notre - Seigneur,

F. DOYOTTE

S. J.

Reims, en sa maison , rue du Marc,

ce 21 octobre 1884 .



:



INTRODUCTION

Le Père Grou est aujourd'hui assez connu, et

ses écrits occupent désormais un rang assez dis-

tingué parmi les ouvrages des maîtres de la vie

spirituelle , pour que je sois dispensé de m'étendre

sur sa vie et de faire longuement l'éloge de sa doc-

trine.

Qu'il me suffise de rappeler ici en raccourci les

principaux événements qui ont rempli son exis-

tence, de dire sa manière simple et pieuse, sûre et

vraiment surnaturelle , et de présenter au lecteur

en peu de mots l'ouvrage que nous mettons au

jour pour la première fois, et qui est, sans con-

tredit, le plus important des nombreux¹ ouvrages

de piété composés par l'auteur .

1 Les ouvrages imprimés du Père Grou sont, dans l'ordre chro-

nologique de leur publication :

I. La République de Platon , 2 vol . - II . Lettre à M... , con-

seiller au Parlement de Paris, où l'on propose quelques doutes

au sujet de l'édit de bannissement des Jésuites, porté par Henri IV

en 1595.- Seconde lettre à M...

tulé : Extrait des assertions, etc.
-

III . Réponse au livre inti-

IV . Lois de Platon, 2 vol.

V. Dialogues de Platon, 2 vol. - VI . La Science du Cru-

cifix, par le Père MARIE, de la Compagnie de Jésus. Nouvelle

a



X INTRODUCTION .

Le Père Jean-Nicolas Grou naquit à Calais, le

23 novembre 1731. Il fit ses études dans un col-

lége de la Compagnie de Jésus, probablement à

Louis-le-Grand , à Paris. A peine âgé de quinze ans ,

il obtint la faveur d'entrer au noviciat de la Com-

pagnie. Ce que nous savons de ces premières

années et des vertus qu'il pratiquait déjà, nous

offre le modèle accompli d'un parfait étudiant de

la Compagnie, ardent au travail, et prét, par le

dévouement , à toutes les éventualités de la vie de

sacrifice . Ses travaux littéraires , alors qu'il n'avait

pas encore achevé le cercle entier de ses études ,

promettaient un savant distingué et un humaniste

de premier ordre. Il avait à peine accompli sa

trentième année, quand il termina sa traduction de

édition, revue et corrigée par le Père GROU. VII . Morale

VIII . Carac-

X. La

tirée des Confessions de saint Augustin , 2 vol .

tères de la vraie dévotion . IX. Maximes spirituelles .

Science pratique du crucifix dans l'usage des sacrements de péni-

tence et d'Eucharistie .

sur l'amour de Dieu .

XI . Méditations en forme de retraite

XII . Manuel des âmes intérieures .

XIII . Le Chrétien sanctifiépar l'Oraison Dominicale .- XIV . L'In-

térieur de Jésus et de Marie, 2 vol. XV. Le Livre du jeune

homme. XVI . L'École de Jésus- Christ, 2 vol.

Les manuscrits encore inédits sont : I. Retraite sur ce que

c'est qu'un Chrétien. II . Retraite sur le don de soi-même à

Dieu. III . Retraite sur la connaissance et l'amour de Jésus-

Christ . - IV . Quelques Lettres adressées à madame d'Adhémar.

Le Traité du Bonheur, et le Traité de la Paix de l'âme ,

n'ont pas été retrouvés .

Le Père Grou avait de plus entrepris, sur le désir de Mgr de

Beaumont, un Traité dogmatique de la vraie religion, auquel il

avait consacré quatorze années de travail et de recherches . Les



INTRODUCTION . XI

la République de Platon, supérieure à toutes les

précédentes , qui obtint les suffrages des plus

habiles connaisseurs, et qui est demeurée jusqu'à

nos jours en grande estime auprès des savants .

Victor Cousin, d'ailleurs si peu équitable envers

la Compagnie, se déclare, pour sa traduction des

œuvres du philosophe grec, redevable au Père Grou

plus qu'à tout autre ; il dit et il répète qu'il a eu

sous les yeux la traduction de Grou, qu'il s'en est

servi autant que possible, et qu'il l'a reproduite...

comme un témoignage de sa sincère estime pour un

homme bien supérieur à sa réputation .

L'année même qu'il faisait paraître la Répи-

blique, 1762, il prenait part à la défense de la

Compagnie contre les attaques de la secte et de la

matériaux de cet important ouvrage furent d'abord remis , sans

le consentement de l'auteur, à l'abbé Bergier, qui « les revit, les

augmenta, et publia l'ouvrage sous son non seul » . (Cf. BARBIER ,

Examen critique. ) Le Père Plowden confirme le fait et dit qu'il

le tenait du Père Grou lui-même . Le manuscrit fut ensuite rendu

à son auteur, qui, en quittant la France, le confia à madame

d'Adhémar. Des domestiques, ou des amis, pendant la Terreur,

voyant arrêter cette dame et craignant que ce manuscrit ne fût

de nature à la compromettre, le livrèrent aux flammes .

Enfin le Père Grou avait encore préparé : I. La Vulgate du

Nouveau Testament, corrigée et éclaircie sur le texte grec, 2 vol .

II . Corrections de tout le texte de Cicéron, « travail de quatre

ans » , écrivait-il au Père Simpson. III . Corrections de Tite-

Live. IV . Corrections de tout le texte d'Horace . V. Cor-

rections du texte de Platon . VI . Corrections de l'Iliade et d'une

partie de l'Odyssée .
VII . Observations sur le style de

Massillon . VIII . La Certitude des preuves théologiques, com-

parée à celle des démonstrations géométriques .

-



XII INTRODUCTION .

fausse philosophie. Il fournissait à Cérutti des

matériaux pour l'Apologie générale de l'Institut et

de la doctrine des Jésuites; il adressait deux Lettres à

un conseiller au Parlement de Paris ; et, dans le

cours des deux années qui suivirent, il publia les

trois volumes de la Réponse au fameux livre intitulé :

Extrait des assertions dangereuses, etc. , qui con-

tribua plus que tout autre à amener la ruine de la

Compagnie .

Après l'édit de 1763, qui supprimait la Compa-

gnie en France, le Père Grou se réfugia en Lor-

raine. Il y fut une année dans la maison du novi-

ciat de Nancy, et, les deux suivantes, il était

appliqué à l'enseignement de la langue grecque au

collége de Pont-à-Mousson . C'est là qu'il prononça

ses vœux de profès. Mais il fut de nouveau expulsé

l'année même où la Lorraine fut réunie à la France,

1766, et , sur la demande de Mgr de Beaumont,

archevêque de Paris, il revintdans cette ville, sous

le nom de Le Claire, pour y exercer quelques-unes

des fonctions du saint ministère et écrire sur des

matières de religion. Il y demeura peu de temps

dans un galetas , rue de Sèvres , près des Filles de

Saint- Thomas de Villeneuve , chez lesquelles il

allait tous les jours dire la sainte messe. Bientôt

après , il était en Hollande, continuant sestravaux sur

1 Notice sur la vie du Père Grou, par le Père CADRES,

p. xx.



INTRODUCTION . XIII

Platon et faisant paraître , à Amsterdam, en 1769

et en 1770 , sa traduction des Lois et celle des

principaux Dialogues .

Dans le courant de cette même année 1770 ,

nous le retrouvons à Paris, et c'est de cette époque

qu'il date, ce que, dans son humilité, il appelle sa

conversion . Jusque-là il s'était occupé surtout de

littérature et de polémique, et il n'avait encore

rien publié qui eût directement pour objet le bien

et la sanctification des âmes. Une seconde phase

de sa vie allait commencer. Une humble religieuse

du couvent de la Visitation de la rue du Bac, fort

pieuse et fort intérieure, Sœur Pélagie, que l'on

disait favorisée de grâces extraordinaires¹ , lui ouvrit

la voie. Il fit , d'après son conseil , une retraite ,

dans laquelle il éprouva en son âme tout ce que la

fervente religieuse lui avait prédit, et il résolut de

se donner plus pleinement à Dieu . Il y reçut, dans

un haut degré, avec le don d'une vie toute en Dieu

parle perpétuel exercice de sa présence, une oraison

surnaturelle , un abandon total à la grâce et le talent

de diriger particulièrement les âmes qui aspirent à

la perfection . C'est là désormais qu'il puisera, pour

ses écrits , la doctrine la plus élevée et la plus pure,

et cette onction, qui lui est propre, que l'on ne

trouve point dans l'étude, et que le Saint-Esprit seul

1 Notice, etc. , p . xxi .

2 Ibid.



XIV INTRODUCTION .

donne aux âmes dans lesquelles il règne sans

réserve .

Son premier ouvrage en ce genre fut la Morale

tirée des conseils de saint Augustin, publié à Paris ,

en 1786. Il fut bientôt suivi, en 1788 , des Carac-

tères de la vraie dévotion, qui souleva l'indignation

et les colères du parti janséniste. En 1789 , paru-

rent, en vers , les vingt-quatre Maximes spirituelles

avec des explications, dont Fellerdit que peu de livres

spirituels renferment plus de vues lumineuses et pro-

fondes sur les règles de la conscience et les voies inté-

rieures ; et, pour faire suite àla Science du Crucifix

du Père Marie, Jésuite, qu'il avait fait réimprimer

en 1783 , le Père Grou publia, la même année, la

Science pratique du Crucifix dans l'usage des Sacre-

ments de Pénitence et d' Eucharistie. En même temps ,

il adressait à des communautés de la capitale,

avides de l'entendre et de profiter de ses lumières,

des exhortations simples et pleines de cet esprit

intérieur qui le pénétrait et qui était bien la vie de

sa vie. Elles n'étaient point d'abord destinées à

voir le jour, mais on les a publiées à diverses

reprises dans ce siècle, et elles forment le précieux

volume qui a pour titre : Manuel des âmes inté-

rieures ' . C'est aussi dans cette période de sa vie

qu'il travailla , pendant quatorze ans, à recueillir

1 Voir l'édition publiée par le Père Caprès, en 1863.



INTRODUCTION. XV

et à préparer les matériaux de son grand ouvrage

sur la religion ¹ .

Mais nous touchons à l'année terrible de 1792 ,

si pleine de lugubres événements. Lahaine contre

les prêtres allait grandissant chaque jour, et la

révolution désormais maîtresse ne devait plus se

donner de repos jusqu'à ce qu'elle fût parvenue à

l'extermination des uns et l'exportation des autres .

Le Père Grou ressentit douloureusement dans son

cœur les nouveaux malheurs qui frappaient la

France, la religion et l'Église. Cependant il formait

le projet de rester au milieu du danger et de con-

sacrer en secret aux âmes fidèles les bienfaits de

son dévouement et de son ministère. La Scœur

Pélagie lui écrivit de sa retraite pour l'en dissuader

et l'engager, aunom de Dieu, à se retirer en Angle-

terre . En même temps, il recevait du Père Clinton 2

une pressante invitation à se rendre auprès de lui ,

au château de Lulworth , dans la famille Weld ,

dont il était chapelain, et, voyant dans cette coïn-

cidence une indication manifeste de la Providence ,

il n'hésita pas et partit pour l'Angleterre, où il

arriva dans le courant de décembre 1792 .

La famille Weld, qui a attaché son nom à toutes

les grandes infortunes, et qui ouvrait alors l'Angle

1 Voir plus haut : Introduction , p . 1 , note 1 .

2 Le Père Clinton était connu du Père Grou, et il avait traduit

plusieurs de ses ouvrages du français en anglais .

3 Dans le comté de Dorset, à quelque distance de Weymouth.



XVI INTRODUCTION .

terre aux Jésuites ' , tint à honneur de donner

l'hospitalité au Père Grou et fit des instances pour

qu'il consentît à habiter , avec elle, son vieux

château de Lulworth, le même qu'elle devait

mettre , trente-huit ans plus tard , à la disposition de

Charles X , banni de France . C'est là que le Père

Grou passa le reste de ses jours, composa ses derniers •

ouvrages , et rendit le dernier soupir. Il y vécut,

comme il avait toujours vécu depuis la destruction

de la Compagnie par Clément XIV, en observant,

autant qu'il le pouvait, toutes ses règles, jusqu'aux

moindres usages etjusqu'aux heures des exercices .

Il y continuait à être pauvre et aimait à demander

les moindres objets dont il avait besoin. Il s'était

fait à Lulworth , et au sein de la famille, une soli-

tude qui lui était chère et qu'il eut souvent à

défendre contre les sollicitations pressantes des

amis du dehors. Rien n'est plus contraire à mes

inclinations, disait-il , que le commerce avec les

hommes ; et il n'y a que le motif de la gloire de Dieu

et du salut du prochain , qui puisse m'y engager .

Aussi son union avec Dieu était-elle habituelle , et

son oraison y puisait des lumières et un feu divin

qui se répandaient ensuite et se communiquaient

1 C'est à la munificence de Thomas Weld, chef de la famille,

que la Compagnie de Jésus est redevable, à cette époque, du beau

et grand collége de Stonyhurst, dans le Lancashire, Histoire de

la Compagnie de Jésus, par CRÉTINEAU-JOLY, chap. XL.

2 Ibid.



INTRODUCTION. XVIL

naturellement à tous ceux qui traitaient avec lui .

La famille Weld, qui vivait dans la pratique d'une

vraie et solide piété, en reçut plus que toute autre

un accroissement de ferveur, et chacun de ses mem-

bres y trouva une direction sainte qui produisit

bientôt les fruits de la plus haute perfection. C'est

pour Thomas, l'aîné de la famille, que fut composé

le livre des Maximes pour la conduite de la vie ,

adressées à un jeune Anglais catholique ' . A Marie,

à qui il avait prédit, onze ans avant qu'il y eût en

Angleterre une maison de laVisitation , qu'elle serait

un jour religieuse de la Visitation, le Père donnait

par écrit une série d'instructions merveilleusement

propres à l'initier aux secrets de la vie intérieure et

à seconder l'action de la grâce 2 en son cœur, et ,

comme il reconnut en elle un goût prononcé pour

les choses de Dieu et un attrait particulier pour

imiter les dispositions intérieures de Marie et de

Jésus , il composa pour elle, en 1794, l'Intérieur

de Marie, et bientôt après l'Intérieur de Jésus . Ces

ouvrages ont été réunis de nos jours et publiés sous

un seul titre : l'Intérieur de Jésus et de Marie . A un

autre fils de M. Weld, Jean , qui n'était encore qu'un

enfant, il dit un jour, en lui posant la main sur la

tête au milieu de ses jeux : Celui-ci sera prétre . Et

1 Cet ouvrage a été récemment édité par le R. P. Noury, sous

le titre de Livre dujeune homте .

2 Notice sur le Père Grou, par le Père CADRÈS, p . xxxvII .

a.



XVIII INTRODUCTION .

en effet Jean entra dans la Compagnie de Jésus et

fut ordonné prêtre en 1807 ' .

C'est à cette époque, sans qu'il soit possible d'en

préciser la date, que le pieux exilé composa quatre

Retraites , dont une seule a vu le jour sous le titre

de : Méditations en forme de retraite sur l'amour de

Dieu, le Traité du bonheur et le Traité de la paix

de l'âme, le Chrétien sanctifié par l'Oraison domi-

nicale , et l'École de Jésus- Christ.

Il semble que ses continuels travaux sur des

matières de piété, toujours accompagnés de la

prière, l'aidaient encore à s'avancer davantage

dans l'union avec Dieu et dans la ferveur. Sa con-

formité à la volonté divine était telle que, lorsqu'on

vint lui annoncer la perte de son plus grand ou-

vrage, que la frayeur inconsidérée de quelques

amis avait fait livrer aux flammes ³, il se contenta

de dire avec la plus calme résignation : Si Dieu

avait voulu tirer sa gloire de cet ouvrage, il l'aurait

conservé ; puisqu'il l'a laissé périr, il peut tout aussi

bien se servir d'un autre que de moi. En vérité, il ne

lui manquait plus que la consécration suprême et

la perfection consommée, que la douleur seule peut

imprimer à la vertu. Dieu les lui donna. Maladies

1 Voir, dans la Notice déjà citée, la note G su: la famille Weld,

р. сх .

• Voir plus haut : Introduction , p. 1 , note 1 .

3 Ibid.



INTRODUCTION . XIX

cruelles , étouffements prolongés, souffrances aiguës,

plaies répugnantes pour le corps ; et , pour l'âme,

sécheresses , aridités, impuissances autrement dou-

loureuses que les maladies les plus cruelles du

corps ; il connut toutes ces épreuves , et l'on peut

dire que ses deux dernières années furent un long

martyre . Les dix derniers mois de sa vie , il ne

pouvait même plus trouver de repos sur son lit , il

les passa dans un fauteuil . Ilétait sans cesse oссире

de la mort, et s'ypréparait par la patience, ne parlant

que de Dieu et édifiant tout le monde par son inal-

térable sérénité¹ . Peu de mois avant de mourir, il

avait eu l'inappréciable consolation de renouveler

ses quatre vœux de profès 2. Sentant approcher sa

fin, il écrivit au Père Simpson pour le prier de

vouloir bien accepter le dépôt de ses écrits, et d'en

user selon son zèle et prudence³ ; et, le 13 décembre

1803 , comme il tenait le crucifix entre ses mains ,

il dit à Dieu : O mon Dieu ! qu'il est doux de mourir

entre vos bras ! et il expira . Il avait soixante-douze

ans . Son corps fut inhumé et repose dans la cha

1 Notice sur le Père Grou, par le Père CADRÈS , p. XLVII .

Pie VII , qui avait, par un bref du 7 mars 1801 , autorisé et

canoniquement approuvé la Compagnie de Jésus en Russie, où

elle n'avait jamais cesse d'exister, venait d'accorder la même

faveur aux Jésuites d'Angleterre.

3 Lettre du 30 octobre 1803. Des mains du Père Simpson ,

devenu Provincial en France, les manuscrits du Père Grou ont

passé à la bibliothèque de l'école Sainte-Geneviève, qui les pos-

sède encore aujourd'hui .



XX INTRODUCTION .

pelle du château , au milieu des tombes de la

famille .

La composition du Père Grou a été, comme sa

vie, simple et ferme, lumineuse, noble et chré-

tienne . Ses fortes études littéraires, les seules qui

font l'homme et l'écrivain, lui firent éviter les

nombreux défauts des écrivains de son temps .

Tandis qu'on sacrifiait alors à la nouveauté, à

l'amour de la pointe, du faux éclat, de l'affecta-

tion et des termes abstraits, le Père Grou échap-

pait à l'entraînement général et garda, au milieu

d'un siècle dissipé, incrédule, railleur et libertin ,

le sentiment vrai des beautés si simples et si

grandes des antiques littératures de la Grèce et de

Rome. On sent, à le lire, qu'il se souvient de Cicé-

ron et de Platon, et qu'il conserve jusqu'au scru-

pule, dans sa forme, l'amour du beau et du fini , à

l'imitation du grand siècle, tout en en évitant la

recherche trop savante et la perfection trop serrée .

Sa phrase est correcte ; l'élocution libre, sobre et

contenue ; l'expression est claire, pleine de choses ,

sans être chargée d'ornements inutiles ; le tour de

la pensée est naturel, vif, original , mais sans pré-

tention , sa force est calme et toujours maîtresse

d'elle-même ; sa simplicité savante et aisée tout

ensemble, et son élégance de bon goût mêlée de

grâce lui donne comme naturellement ce style



INTRODUCTION . XXI

simple et distingué, noble et ferme, limpide et

éminemment français qui tient à la simplicité de la

vérité et dont on sent que tout le secret lui vient

des anciens. Il pourrait, àbon droit, passer pour un

classique, et je ne m'étonne pas que Cousin , si

amateur du beau langage et admirateur du grand

siècle , l'ait trouvé tout à fait de son goût et s'en

soit servi autant que possible. Volontiers même je

partagerais l'avis de quelques critiques qui ont

pensé et dit que là où le célèbre académicien a cru

devoir retoucher, notre modeste auteur y a perdu

plutôt que gagné 1 .

Mais ce qui a donné à la composition du Père

Grou son caractère véritable , c'est qu'il puisait

bien plus dans l'oraison que dans l'étude les

inspirations et les lumières dont il avait besoin

pour écrire. On sent dans sa manière que le tra-

vail de l'homme est pour peu de chose en lui , et

que ses pensées et son style sortent comine d'un

seul jet et sans nul effort de l'esprit de Dieu qui

dirige sa plume . « Je n'écris rien de moi-même,

disait-il à miss Weld ; Dieu conduit ma plume .

Quandje la prends, je ne sais ce que j'écrirai; et je

suis étonné le premier des pensées qui se présentent

à moi . » Avant tout il se recueillait, il méditait, il

1 Voir le Journal de l'Instruction publique des 20 juillet,

14 septembre, 28 octobre et 19 novembre 1859 .



XXII INTRODUCTION .

se faisait intérieur, et puisait avec abondance

l'esprit même de Dieu dans l'oraison ; puis, quand

il voulait écrire, il priait, et, si Dieu lui donnait

de quoi, il écrivait comme sous la dictée de l'es-

prit intérieur dont il était plein ; s'il ne recevait du

dedans aucune lumière , il attendait , il priait

davantage et recourait, quand il le pouvait , à la

prière des autres : « Priez pour moi; Dieu ne me

donne rien, je ne puis rien écrire. »

Tel était son principal secret. C'est à cette

méthode qu'il dut d'écrire couramment et avec

une étonnante facilité tant d'ouvrages dont les

manuscrits , tracés d'une main ferme, sont presque

entièrement exempts de ratures et pleins de qua-

lités rares et précieuses qui ne peuvent venir que

de l'esprit de Dieu, la solidité et la profondeur de

la doctrine jointes à l'onction et à la force péné-

trante du discours. On peut en juger par le

Manuel des âmes intérieures et l'Intérieur de Jésus

et de Marie bien connus des âmes pieuses. « La

boucheparle de l'abondance du cœur, non-seulement

par rapport aux choses qu'elle dit, mais par rapport

à la manière dont elle les dit ... Ainsi enseignent

ceux qui ont l'esprit intérieur. Leur air, leur ton,

leurs expressions , leur manière, ont quelque chose qui

leur est propre, et que ceux qui ne sont pas inté-

rieurs ne sauraient contrefaire . Ils parlent avec

assurance , et en même temps avec humilité, parce



INTRODUCTION . XXIII

qu'ils ne parlent pas d'eux-mêmes . L'art, le raison-

nement, la méthode ne donnent point à leurs dis-

cours je ne sais quoi de géné et d'apprêté; et néan-

moins ils sont convaincants, et portent leur preuve

dans leur énoncé. Ils éclairent l'esprit, mais ils vont

encore plus au cœur, qu'ils échauffent, qu'ils pénè-

trent , qu'ils remplissent d'une onction divine . Ils

sont simples , aisés, familiers, mais , dans leur sim-

plicité, ils ont une majesté douce qui saisit et qui

charme . Vous n'y voyez point defigures, et de grands

traits d'éloquence ; mais ils coulent comme l'huile et

s'insinuent dans les cœurs bien préparés avec une

persuasion, une efficacité, qui ne peut venir que de la

grâce qui les a dictés . Ce caractère est le caractère

distinctif de ceux qui écrivent sur les matières de

piété par l'Esprit de Dieu ¹ . »

Telle est éminemment la manière du Père Grou

et le caractère distinctif de ses écrits. On y trouve

le ton simple et naturel de la vérité, le souffle inté-

rieur qui anime leur auteur, et l'onction cachée que

l'Esprit de Dieu répand partout. On sent qu'un

homme d'oraison les a composés. Les âmes inté-

rieures, ou qui veulent le devenir, ne s'y mépren-

dront pas .

L'École de Jésus-Christ, qui est de la derniere

1 Intérieur de Jésus, chap. XXIV .



XXIV INTRODUCTION .

période de la vie du Père Grou , en a la maturité,

le surnaturel et l'onction . C'est de plus, et sans

contestation possible, de tous ses ouvrages, le plus

important et le plus remarquable par le fond des

matières , comme il est le plus utile et le plus néces-

saire à l'époque pour laquelle il le composa et pour

le siècle où nous sommes. On pourrait s'étonner à

bon droit de le voir si tardivement mettre au jour,

si la mort n'était venue arrêter les travaux et ren-

verser tous les projets de l'infatigable et savant édi-

teur des ouvrages manuscrits du Père Grou ¹ .

Les théologiens de Dublin qui eurent à examiner

la traduction anglaise qui en fut faite sur l'auto-

graphe par le père Clinton, lui donnèrent leur

haute approbation et en pressèrent la publication ,

highly approved it, and urget its publication 2. Ils

jugeaient l'ouvrage excellent, convenant admirable-

ment à notre siècle dégénéré, bienfait pourconfondre

l'orgueil de la philosophie moderne, et propre àfaire

1 Le Père Alphonse Cadrès, mort à Paris, le 9 août 1872, dans

sa soixante-deuxième année .

Le premier volume seul a été traduit et publié en anglais ,

On ne trouve aucune trace de la seconde moitié de l'ouvrage, et

il est vraisemblable que le Père Clinton, que ses infirmités empê-

chèrent de surveiller l'impression du premier volume, The trans-

lator, from his habitual infirmities, could not attend to the publi

cation of this excellent Work, mourut sans avoir achevé sa tra-

duction . Le premier volume ne parut même qu'en 1801, un an

après la mort du Père Clinton, grâce aux soins d'un ami à qui il

l'avait confié , but he having soon after departed this life . Préface

de l'éditeur : The publisher to the reader.



INTRODUCTION . XXV

revivre la piété des premiers chrétiens, à établir la

vertu sur des fondements solides et à combattre le vice

jusque dans sa source empoisonnée ' , et ils recom-

mandaientses enseignements salutaires et ses célestes

leçons , the salutary documents and heavenly lessons .

Il est certain que l'ouvrage est d'une grande

importance, et quel'heure est bien venue de donner,

à un siècle qui repousse Notre-Seigneur Jésus- Christ

et qui le blasphème, parce qu'il l'ignore, les plus

pures leçons de l'Évangile à l'École même de Jésus-

Christ.

Nous n'avons pas, et nous ne pouvons pas avoir

d'autre Maître . Il est le Docteur des nations , le Pré-

cepteur du genre humain, le seul Maître du monde,

magister vester unus est Christus . Non-seulement

il contient toute vérité, parce qu'il est éternel et

qu'il a assisté à toutes les choses qui ont été faites

et qui ont été faites par Lui, omnia per ipsumfacta

sunt ; mais encore il éclaire , il illumine tout homme

qui vient dans ce monde; il rayonne lui-même dans

les âmes , ce que ne peut faire aucun docteur de la

1 The Work appears to be a valuable production, suitable to

the present degenerate age ; and well calculated to confond the

pride of modern Philosophers ; to revive the piety of the primitive

Christians ; to establish virtue on a solid basis ; and to combat

vice in its poisonous source. Jugement et témoignage d'un des

théologiens examinateurs.

• MATTH . , XXI , 10.

3 JEAN, 1 , 3 .



XXVI INTRODUCTION .

terre ; il les enseigne et il les touche en même temps

qu'il leur parle ; il nourrit les cœurs d'amour et de

sainteté à l'heure même qu'il leur en fait entendre

les leçons . C'est le Maître véritable, dit saint Au-

gustin , qui parle au dedans, sans bruit, bien mieux

encore qu'il ne fait entendre sa voix au dehors .

Socrate , confessant l'impuissance de l'esprit de

l'homme, l'appelait du ciel et demandait qu'il

vînt donner ses divines révélations .

Il est venu . Dieu a parlé , dit l'Apôtre, bien des

fois, et en bien des manières , à nos pères , dans les

temps anciens ; mais tout récemment, de nos jours ,

il nous a parlé dans son Fils , novissime, diebus istis ,

locutus est nobis in Filio .

Le Seigneur l'avait annoncé autrefois à Moïse ;

il avait dit : Je leur susciterai un Prophète semblable

à toi. Je mettrai mes paroles dans sa bouche, et il leur

dira tout ce que je lui ordonnerai . Et si quelqu'un ne

veut pas entendre la parole qu'il dira en mon nom, се

moi qui en tirerai vengeance¹ . Je le don-

nerai aux peuples comme mon témoin ; je l'établirai

le Guide et le Précepteur des nations 2 , la lumière du

monde 3 .

sera

-

-

Réjouissez-vous , Fils de Sion, et tres-

saillez d'allégresse en Dieu votre Seigneur, parce qu'il

vous donnera le Docteur de toute justice . - Voilà

1 Deutér . , xvIII, 18 , 19 .

2 ISAIE, LV, 4.

3 ISAIE, XLIX.

4 JOEL, 11 , 23 .



INTRODUCTION . XXVII

que l'esprit de Dieu est sur moi , dit-il encore en Isaïe ;

ilm'a envoyépour parler aux âmes douces et simples,

pour guérir ceux qui souffrent du cœur, et annoncer

la miséricorde aux captifs et la délivrance à ceux qui

sont dans les chaînes 1 .

C'est pour cela queje suis né, disait-il lui-même

aux jours de sa vie mortelle, etje suis venu dans le

monde, afin de rendre témoignage à la vérité . Dieu

m'a envoyé évangéliser les pauvres 3. C'est la preuve

qu'il donnait de sa mission : pauperes evange-

lizantur 4. Merci, ô mon Dieu ! s'écriait saint Au-

gustin , vous m'avez fait voir votre Fils , et vous me

l'avez donnépour Docteur . Les deux grandes raisons

de l'Incarnation, dit saint Grégoire, ont été de

nous racheter par le sang du Calvaire et de nous

enseigner par les leçons du Docteur, ut non solum

nos per passionem redimeret, sed etiam conversatione

doceret .

C'est en effet le premier besoin de l'homme ; et

le plus grand bienfait que Dieu ait pu accorder à

l'humanité a été de lui donner la vérité , de lui

envoyer son Docteur, quia dedit vobis doctorem 5 .

Rien n'est avant la vérité . Elle-même est avant

1 ISAIE , LXI , 1 .

2 JEAN , XVIII , 37.

3 Luc, IV , 18 .

4 LUC, VII , 22 .

5 JOEL , 11 , 23 .



XXVIII INTRODUCTION.

tout, à l'origine méme des choses, in principio erat

Verbum . Ce n'est doncpas l'homme qui la détient ;

on ne la trouve pas en lui originairement, essen-

tiellement et substantiellement; elle est en Dieu,

et, en Dieu, elle est la parole que Dieu se dit à lui-

méme, et dans laquelle il exprime à la fois tout ce

qu'il est et tout ce qu'il peut faire, toutes choses,

l'incréé et le créé, ce qui est et le possible, Verbum

erat apud Deum . Elle est sa pensée vivante et sub-

stantielle, et en même temps la raison de tout ce

qui s'est fait et de ce qui se fera, omnia per ipsum

facta sunt . Elle est elle-même la lumière qui rend

les hommes intelligents . C'est par elle que l'homme

peut comprendre quelque chose de ce qui est en

Dieu et de ce qui est dans le monde, car toute vie

est en elle, elle est la lumière des hommes, in ipso

vita erat, et vita erat lux hominum . Elle se com-

munique à tout homme pour répandre la vraie

lumière, opposée aux lumières fausses et appa-

rentes , lux vera . Mais il s'est fait une grande lutte

entre la lumière et les ombres , entre la vérité et

l'erreur . La vérité était dans le monde , mais

cachée, in mundo erat . Les ténèbres ont couvert

le monde d'une ombre de mort ; l'homme était

descendu dans les sens, et le monde ne connaissait

plus la vérité, lux in tenebris lucet, et tenebræ eam

non comprehenderunt .

C'est alors , à l'heure marquée par la Providence,



INTRODUCTION . XXIX

et qui fut assurément la plus solennelle et la plus

heureuse de l'histoire de l'humanité, que la Vérité

vivante, totale, substantielle, personnelle, est des-

cendue et est venue jusque dans les sens pour y

chercher et surprendre l'homme, dit saint Augustin .

L'éternelle vérité, la parole de vie, Verbum vitæ !

s'est faite parole d'un jour, faible, petite, verbum

abbreviatum , semblable à notre parole, pour parler

à l'homme et dire à la terre, dans son langage ,

l'éternel langage que Dieu se dit à Lui-même dans

les profondeurs de son éternité , Verbum carofac-

tum est .

Et Dieu , lorsqu'il l'introduisit dans le monde,

et sur les rives du Jourdain et parmi la gloire du

Thabor , entr'ouvrant les Cieux , dit à la terre :

Celui-ci est mon Fils bien-aimé; j'ai mis en lui

toutes mes complaisances : écoutez-le, Ipsum audite .

Écoutez-le ! Car il a parlé à la terre . L'Évangile

a recueilli et conservé ses paroles. Les disciples

qui l'ont entendu ont dit de lui qu'il fut puissant

en œuvre et en parole, et ses ennemis eux-mêmes ,

envoyés pour le surprendre, se sont écriés : Jamais

homme n'a parlécomme cet homme¹ . Il n'apas étudié,

il sait sans avoir appris ; il est Maître sans avoir

été disciple . Seul parmi les hommes, il tire de son

1 JEAN, VII, 46.



XXX INTRODUCTION.

fonds . Il est le Foyer; comme le soleil, ildonne sa

lumière, spontanément et sans effort. Il lui a suffi ,

pour illuminer le monde à jamais, de laisser rayon-

ner sa pensée . Il est la Source, dont parle le Pro-

phète , quand, s'adressant à Lui, il dit : Bois l'eau

de ton puits , et les ruisseaux de tes fontaines 1. Les

autres viendront et boiront à sa source . Tous les

trésors de la sagesse et de la science sont en Lui 2,

dit l'apôtre ; et nous tous, nous avons reçu de sa

plénitude, de plenitudine ejus omnes nos accepimus .

Jamais homme n'a parlé comme cet homme . C'est

au nom de Dieu que Moïse élevait la voix , et tout

le peuple tremblait à la seule pensée de Jéhovah ;

c'est au nom de Dieu que Nathan parlait à David,

Élie et Élisée aux rois d'Israël, Daniel à Balthazar ,

Ézéchiel aux ossements desséchés de la plaine ,

Malachie , Aggée aux Juifs qui rebâtissaient le Tem-

ple . Jean-Baptiste, le plus grand des hommes et le

plus heureux des prophètes, parlait au nom de

Celui qui devait venir. Jésus-Christ parle en son

nom : Je suis la voie, la vérité et la vie ... Je suis la

lumière du monde ... Celui qui me suit ne marche

pas dans les ténèbres .

Aussi l'élévation est-elle en Lui l'état naturel de

la pensée . Parmi les hommes, il en est qui s'élèvent

1 Prov . , v , 15.

2 Col. , 11, 3 .



INTRODUCTION . XXXI

quelquefois et avec effort. Chez Lui, les pensées

les plus hautes ne sont pas des découvertes , des

conceptions extraordinaires, laborieuses, qui Lui

apparaissent dans une sphère supérieure , quelque

chose vers quoi il Lui faille prendre son vol; c'est

la patrie , le sol natal ; on sent que l'infini est sa

sphère .

Et, à ces hauteurs, où sa pensée se joue avec les

plus sublimes mystères, comme Dieu avec la foudre

par-dessus les cimes des plus hautes montagnes, il

n'éblouit pas, il ne fatigue point , même les plus

faibles esprits auxquels il se révèle. Il est si sublime

que nul ne peutmonter si haut ; et, en même temps ,

il est si simple, qu'il se communique à tous. Il est

à la fois le plus élevé et le plus populaire des Doc-

teurs .

Il est encore le plus fécond .

Il s'est trouvé des hommes qui ont vu plus haut

et plus loin que le vulgaire, et qu'on nomme des

génies parce qu'ils ont découvert quelques vérités

que les autres n'auraient point vues , mais qui

étaient à côté d'eux et à leur portée. Ils étaient

trop distraits pour les voir, trop superficiels pour

les fixer ; mais ils pouvaient les voir, et il eût été

donné à la patience de leurs efforts et à la hardiesse

de leurs recherches deles saisir . Lui, a créétout un

monde d'idées nouvelles, que les hommes ne pou-



XXXII INTRODUCTION .

vaient apercevoir, et que les plus grands génies

n'auraient pu même soupçonner. Il les a appelées

de l'infini où il habite, et il leur a dit : Allez ! et

elles sont allées ; elles ont fait le tour du monde .

Qui avait dit , avant Lui, la nature et les charmes de

l'humilité ? Qui avait fait connaître et vanté la

pauvreté volontaire et la virginité sans tache ? Qui

avait suscité le zèle et appris aux hommes l'art divin

de la charité? Qui eût oséparler du bonheur, et pro-

mettre la béatitude? etc. , etc. Mais, sans entrer dans

les détails qui seraient infinis, à qui serait-il venu

en pensée de dire seulement ces quatre mots , si

courts et si puissants qu'ils ont changé le monde, et

que chaque jour, devant eux, les désirs s'apaisent,

les ambitions s'éteignent, les convoitises se taisent,

et les passions disparaissent : Que sert à l'homme

de gagner le monde entier, s'il vient à perdre son

âme? Non-seulement il les a dits , mais l'homme

qui les a entendus, frappé par cette doctrine qui

ne venait pas de l'homme , s'est senti quitter la

terre et s'est tourné vers les cieux. Jusque-là ,

l'homme perdait son âme pour courir à la jouis-

sance et chercher à gagner le monde; dès lors, il

voulut perdre le monde pour sauver son âme .

Jésus-Christ avait dit : Bienheureux les pauvres, les

doux, les miséricordieux, les pacifiques , les purs ,

les affamés du Ciel ! Bienheureux ceux qui pleurent

et ceux qui souffrent ! A sa parole, et à son école,



INTRODUCTION . XXXIII

les idées se sont modifiées, et les mœurs bientôt

après les idées : la pénitence et l'expiation , le

détachement et l'innocence, le mérite et la vertu,

le désir de la béatitude et du Ciel ont fait place au

plaisir, à l'amour des jouissances grossières , au

vice, à la dégradation, au péché ; l'état chrétien des

âmes et des sociétés a succédé à l'état païen , bar-

bare et corrompu.

C'est ici le plusdivin, et peut-être le plus remar-

quable caractère de la doctrine et de l'école de

Jésus-Christ . Tout son enseignement, toutes ses

leçons ont uniquement pour objet la Vie éternelle .

Il aurait pu, ce lui eût été facile, donner des

lumières sur les arts et sur les sciences qui occu-

pent les hommes ; il aurait pu créer toute la science

de la terre, et se mettre en tête de toute science

humaine, puisque toute science est en Lui ; il ne l'a

pas voulu, et il ne l'a pas fait. Il n'a pas dit un

mot qui s'adressât à la curiosité des savants et

retînt l'homme en bas ; il a laissé le monde aux

disputes des savants ; il est venu dire à l'homme

les choses de son propre monde, et raconter à la

terre les secrets de l'éternité . Il n'y a pas une

phrase dans l'Évangile, pas un mot qui soit de la

terre ou pour la terre. En vain les hommes, ses

ennemis pour le surprendre , ses apôtres pour

savoir, ont voulu attirer son attention sur ce

b



XXXIV INTRODUCTION .

monde, et demandé sur ses problèmes un rayon

de sa divine et sûre lumière . Il n'a répondu qu'en

détournant les esprits de ces questions vaines et en

les ramenant à Dieu, laissant à dessein planer

l'incertitude sur les choses d'en bas pour jeter plus

vivement les âmes dans la pleine lumière des choses

d'en haut, les seules qui importent, après tout, au

but de la vie et à l'éternel avenir . Aussi, la science

des hommes change et passe ; mais aucune de ses

paroles ne passera .

Non- seulement il a raffermi et rendu certaines

toutes les vérités de la raison qui sont la base de

l'ordre moral et religieux nécessaire à l'homme ; il

a précisé et mis en pleine lumière des vérités d'un

ordre révélé , oblitérées et obscurcies dans la suite

des siècles ; mais il a surtout élevé les âmes jusque

dans la sphère inaccessible à la raison, qui forme

le domaine propre de Dieu et de la révélation . On

peut dire qu'il a révélé toute la vérité, non pas

successivement et par partie , avec parcimonie,

comme fait un avare, mais totale, vivante , dans

sa plénitude, omnem veritatem .

Lui-même l'a déposée comme un germe dans

l'esprit et dans le cœur, dans les individus et dans

la race entière , semen est verbum Dei. Il est Lui-

même ce germe divin, ego sum principium . C'est

par Lui qu'il faut commencer. Personne ne connaît



INTRODUCTION . XXXV

le Père qui engendre à la vie, si le Fils ne rayonne

jusqu'à lui , et si son âme n'entre dans sa lumière et

dans sa vie , nemo scit quis sit Pater, nisi Filius , et

cui voluerit Filius revelare ' . Je suis la porte, dit-il,

c'est par moi qu'on entre, ego sum ostium . Per me

si quis introierit, salvabitur 2. Je suis la vigne, etc. ,

et il appelait tous les hommes à venir à la lumière ,

à la source de la vie nouvelle . Or la vie , l'éternelle

vie, consiste à vous connaître, o mon Dieu ! et à

connaître Celui que vous avez envoyé, Jésus-Christ,

hæc est autem vita æterna, ut cognoscant te solum

Deum et quem misisti Jesum Christum ³ . Aussi est-ce

parJésus-Christ que nous ,qui étions danslesténèbres

et dans la mort , entrons dans l'éternelle lumière

et dans l'éternelle vie. C'est par Lui que nous

avons communication avec le Père, et que nous

sommes appelés et devenons réellement Fils de la

lumière et Fils de Dieu, Omnes enim vos Filii lucis estis

et Filii Dei . Credite in lucem, ut Filii lucis sitis ; ut

Filii Dei nominemur et simus 6 .

Et ce germe n'a point été stérile, mais fécond

dans nos âmes et dans le monde . Cette lumière de

vie, que l'on reçoit à l'école du divin Docteur, qui

1 Luc, x, 22.

2 JEAN, X , 9 .

3 JEAN, XVII , 3 .

4 I Thessal. , v, 5 .

5 JEAN, XII, 36.

6 JEAN, 111 , 1.



XXXVI INTRODUCTION .

nous éclaire et qui nous échauffe, a fait épanouir

dans les âmes régénérées, et dans l'humanité nou-

velle qui est l'Église , une admirable floraison de

vertus inconnues à la terre et qu'elle était impuis-

sante à produire . Le Verbe , qui est semence de

vie , a fait entrer dans les âmes , puis se lever, croître

et mûrir dans le champ de l'homme, au rayonne-

ment de sa doctrine, une immense moisson de

vertus du Ciel , qui sont depuis dix-huit siècles , et

seront, jusqu'à la fin des temps, la plus précieuse

richesse de la terre, et qui préparent, pourl'éternité ,

laplus ample et la plusbelle moisson de gloire pour

Dieu et pour les âmes . Le royaume des Cieux est

semblable à un grain de senevé, qu'un homme plante

dans son champ , qui croît et qui devient un grand

arbre ; et les oiseaux du ciel viennent s'établir sur

ses branches ' . Telle est la doctrine de Jésus-Christ :

elle a vraiment soulevé le monde ; elle lui a donné,

sous l'action de la rosée céleste et du divin soleil ,

une culture admirable, et elle lui a fait produire

des fruits divins , Dei agricultura estis 2 .

Et voici que bientôt, lorsque ces fruits auront

été mûris dans les âmes et dans l'humanité par les

ardeurs de l'amour et de la tribulation, lorsque la

semence céleste et la séve divine qu'elle a répandue

dans le monde, auradonné le plein épanouissement

1 MATTH . , хиш, 31 .

21 Cor. , 111 , 9 .



INTRODUCTION . XXXVII

que le divin agriculteur en attendait, ce sera l'heure

de la moisson etl'époque de la vendange. La séve qui

vient de l'éternité doit retourner dans l'éternité ;

les vertus célestes, formées dans les âmes par la

divine lumière, seront comme des grains purs et

choisis ; les âmesdes élus commedesépis pleins et des

grappes chargées. N'entendez-vous pas le bruit des

pas des moissonneurs et les chants de joie des ven-

dangeurs ? C'est le jour de la récolte. Voici les

Anges qui descendent du Ciel , recueillent les épis

pleins, et emportent en chantant les grappes pré-

cieuses devant le trône de l'Éternel. Alors Dieu

qui les avait formés, mais qui s'était tenu caché, se

révélera en eux, et il éclatera en tous . Nous le ver-

rons , et tous nous serons semblables à Lui, brillants

comme Lui, et heureux comme Lui pour de per-

pétuelles éternités. Ce sera la consommation du

mystère de Dieu, tunc consummabitur mysterium

Dei 1 .

Mais il commence ici-bas. Déjà, dès cette vie,

l'homme recueille quelques- uns des fruits de la

céleste doctrine, son cœur savoure quelques-uns

des bienfaits des divins enseignements , et l'huma-

nité reçoit sur la terre comme un avant-goût du

Ciel . La piété , dit l'Apôtre, est utile à tout; elle

a les promesses de la vie présente; elle donne la

1 Арос . , x , 7.

b.



XXXVIII INTRODUCTION .

paix et le bonheur ici-bas, comme elle a les pro-

messes de l'éternité, promissionem habens vitæ, quæ

nunc est , etfuturæ¹ .

Tel est le cadre immense, infini, des enseigne-

ments et de la doctrine du Sauveur. Telle a été

l'École de Jésus-Christ .

Elle embrasse tout le mystère de l'éternelle vie,

verbum vitæ . Elle en donne le principe qui n'est

pas autre que Jésus-Christ lui-même, elle en inspire

le développement en une admirable et merveilleuse

effloraison de vertus divines qu'on n'apprend que

d'elle, et elle en assure le plein épanouissement

dans les récompenses de l'éternité, sans négliger

les bienfaits qu'elle répand, comme en passant, dans

cette vie du temps .

C'est la science du Ciel , et c'est l'École des

Saints . Notre- Seigneur n'est pas venu pour une

autre fin . Il n'a pas eu le dessein de faire fleurir

la science de la terre, ni d'enseigner directement

le bonheur temporel ; il est venu pour donner aux

hommes la vie, la vraie vie, la vie éternelle, et la

leur donner sans mesure, veni, ut vitam habeant, et

abundantius habeant² ; il est venu pour préparerdes

élus, pour faire fleurir des saints dans ce désert de

la terre, etpourmontrerà tousles hommesle chemin

I Timoth . , IV , 8 .

2 JEAN, X , 10 .



INTRODUCTION . XXXIX

de l'éternel bonheur dont il leur donne un avant-

goût et des prémices à chaque pas sur la terre .

Le Père Grou l'a compris ainsi. Il embrasse dans

son livre toute la doctrine morale de l'Évangile ; il

comprend toutes les leçons du Maître ; il nous met

vraiment et nous tient à l'École de Jésus- Christ . On

sent qu'il en a étudié avec amour tous les ensei-

gnements , et qu'il en possède parfaitement l'esprit .

Il les donne avec fidélité ; il en développe le sens

avec suavité et force ; il les justifie, il les explique

avec une admirable sûreté, se gardant également,

dans les applications, des exagérations et de la fai-

blesse ; il est net, exact, complet dans l'exposé des

principes, autant qu'il est suave et plein de longa-

nimité pour la pratique. Il exhorte et il encourage ;

il cite les beaux exemples des Saints et rappelle la

forte manière des premiers chrétiens . A chaque

enseignement qu'il donne, il dit sa facilité pratique

et fait connaître ses précieux avantages, la paix, le

bonheur qu'il procure dès ici-bas, et l'éternelpoids

de gloire, la félicité infinie que Dieu réserve dans

l'autre vie à tous ceux qui l'auront cru et pratiqué sur

la terre ; il montre que le plus heureux des hommes,

malgré tout, est le chrétien fidèle : c'est parmi les

tentes des justes que sefont entendre les cris de la véri-

table allégresse et qu'on entonne les chants du salut ' ,

1 Ps . , cxvii , 15 .



XL INTRODUCTION .

en même temps qu'il donne les preuves les plus

certaines de l'avenir immortel et de la béatitude

sans bornes que Dieu lui garde dans les Cieux .

Son livre est complet .

J'ajoute qu'il vient à son heure .

Le dix-huitième siècle voulait déserter l'école

de l'unique et divin Précepteur du monde, præceр-

torem gentibus , et il avait juré de faire oublier sa

doctrine . Le dix-neuvième , héritier de toutes les

erreurs et de toutes les haines des siècles anciens,

veut chasser le Maître, détruire son École, et il

décrète la grande, l'universelle apostasie du genre

humain .

Telle est la raison de ses agitations , et voilà

démasqué le but de tous ses efforts , le plan detous

ses projets de Constitutions , de ses programmes

d'Enseignement à tous les degrés , de sa Législation

antichrétienne, de ses Règlements athées et de ses

Décrets impies . C'est fait déjà dans les familles , et

cela se fait chaquejour dans les âmes. On ne con-

naît plus, on ne consulte plus l'unique Docteur des

consciences et des peuples , le Précepteur véritable

et autorisé du genre humain . On ne lit plus la

sainte Écriture, on n'ouvre plus l'Évangile ; ou ,

s'il arrive qu'on en déroule quelquefois les pages ,

on ne les comprend plus. On divise sa doctrine,

on partage ses enseignements ; on en prend ce qui



INTRODUCTION . XLI

plaît ou ce qui paraît facile, on laisse ce qui déplaît

et ce qui gène, et nous pourrions bien adresser à un

grand nombre de chrétiens de nos jours , même

parmi les meilleurs, le reproche que Tertullien

adressait aux indociles de son temps : Pourquoi

diviser le Christ, et pourquoi diminuer sa doctrine,

pour lafaire mentir en retranchant de son intégrité?

Touty est vérité ; il est Lui-même tout entier Vérité.

Quiddimidias Christum? Totus veritasfuit. Envérité,

je vous le dis : on ne retranchera pas un iota , pas

un point . Quiconque relâchera le plus petit des com-

mandements et diminuera ainsi la doctrine, sera le

dernier dans le royaume des Cieux ; mais celui qui

soutiendra la doctrine tout entière, par ses enseigne-

ments et parsa conduite , sera grand dans le royaume

des cieux¹

Eh bien! voici un livre qui ne diminue rien, qui

n'amoindritrien , pas plusqu'il n'exagère . Ils'adresse

à l'intelligence, et lui donnele sens certain des ensei-

gnements les plus importants de l'Évangile ; mais

il s'adresse encore plus au cœur et vise à la vertu

pratique. Il tend manifestement à ramener les âmes

et la société tout entière aux pieds de Jésus-Christ ,

àsa douce et divine École, et à faire rentrer Jésus-

Christ partout dans les idées et dans les mœurs.

Le Père Grou l'a écrit au moment même où l'on

1 MATTH . , v, 18 .



XLII INTRODUCTION .

posait les principes de la grande révolution qui

agite le monde et qui l'agitera peut-être jusqu'à la

fin .

Je crois le moment venu de le faire paraître à

l'heure où nous ressentons si cruellement les con-

séquences de la Révolution, et où nous faisons

nous-mêmes descendre dans la pratique et dans

les faits les principes posés il y a cent ans .

Le Père Grou avait prévu ces suites désastreuses ,

et plus d'une fois dans son ouvrage il semble qu'il

vit le cours des événements et qu'il prophétisa , à

travers les phases de la Révolution, les tristesses et

les décadences de l'heure présente, l'affaiblisse-

ment de la foi et le déchaînement de l'immoralité,

l'effacement des caractères et le despotisme des

masses populaires, l'impiété croissante de l'ensei-

gnement public et l'apostasie déclarée des indi-

vidus, des familles et des peuples .

C'est donc contre le torrent de l'impiété con-

temporaine, et pour ramener les âmes de l'igno-

rance à la vérité, de l'indifférence ou de la haine à

la connaissance et à l'amour , qu'il a composé et

que nous publions aujourd'hui l'École de Jésus-

Christ .

Qu'il aille, ce livre du savant et pieux auteur !

Qu'il parle ! qu'il ramène les âmes qui s'égarent



INTRODUCTION . XLIII

et qui périssent sans maître , à l'étude abandonnée

de l'Évangile, aux leçons du christianisme vrai et

solide , à l'École de Jésus-Christ, le seul maître des

nations ! Qu'il fasse de nouveau entendre la voix

du Sauveur du monde, et que Jésus redevienne

l'unique Précepteur sur la terre ! Qu'il rentre, et

qu'on le rétablisse à sa place , avec le livre de

l'Évangile et le Crucifix, dans le cœur et sous

les yeux de tous au sein de la famille, et qu'il y

reste pour ne disparaître plus , et pour que tous

puissent apercevoir facilement et reconnaître à

jamais le Docteur que Dieu nous a donné ' .

Et, quand on l'aura rétabli dans les cœurs par

l'étude de l'Évangile , sous les yeux , dans lesfoyers ,

par le crucifix qui résume tous ses enseignements ,

on le fera facilement rentrer dans les écoles ,

dans nos hôpitaux, dans nos rues , sur nos places

publiques , et plus profondément dans nos lois et

dans les constitutions des peuples. Il réapparaîtra

bientôt, il éclairera , il sauvera de nouveau le monde .

Les révolutions modernes étant doctrinales ne fini-

ront pas, comme celles de l'antiquité, par unhomme

ou par un accident, par une action d'éclat ou sur

un champ de bataille ; elles finiront par une doc-

trine, aux pieds d'un maître chrétien, à l'École de

Jésus-Christ.

1 ISAIE, xxx, 20.



XLIV INTRODUCTION .

O Jésus ! Maître des âmes, nous périssons ; ayez

pitié de nous !

Jesu, præceptor, perimus ! miserere nobis ' .

Marie ! siége de la sagesse, mère du Verbe, priez

nous !
pour

Sedes sapientiæ! Mater Verbi, ora pro nobis .

Enfin , je proteste avec l'auteur « de la droiture

de mes intentions . Je n'ai dessein de proposer que ce

que Jésus- Christ a enseigné. J'adopte sans réserve

tout ce que l'Église enseigne; je condamne absolu-

ment tout ce qu'elle condamne; et si, malgré mes

précautions , il se rencontre dans cet écrit quelque

chose de répréhensible, je le rétracte d'avance, etje

l'effacerais volontiers de mon sang . »

F. DOYOTTE,

S. J.

Reims , 17 octobre,

Octave de S. François de Borgia ,

et fête de la Be Marguerite -Marie, 1884.

1 LUC, VIII , 24 ; xvII , 13 .



AVANT-PROPOS DE L'AUTEUR

En qualité de chrétiens, nous nous faisons gloire d'être

les disciples de Jésus-Christ. Mais le sommes-nous en

effet ? Prenons-nous Jésus-Christ pour Maître? Étudions-

nous sa morale? Nous appliquons-nous à la pratiquer ?

Si cela était, les bons chrétiens ne seraient pas en un si

petit nombre, et l'on ne se flatterait pas si aisément

d'en être.

La plupart bornent l'observation des préceptes de

l'Évangile à ce qui leur paraît indispensable pour le salut ;

d'autres ajoutent à cela des exercices et des pratiques

extérieures de piété, beaucoup de prières vocales, de

saintes lectures , l'assiduité aux offices de l'Église, la fré-

quentation des Sacrements ; quelques-uns, selon leur

état et leur moyen, se livrent aux œuvres de charité.

Dirai-je que , s'ils s'en tiennent là, ils ne sont que des

chrétiens imparfaits? Ils ne le croiront pas ; rien pour-

tant n'est plus vrai .

S'ils me demandent ce qu'il faut de plus, je leur

répondrai qu'il faut avoir dans l'esprit l'idée de la per

I. 1



2 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

fection chrétienne, telle que la propose Jésus-Christ ;

qu'il faut avoir dans le cœur les sentiments de Jésus-

Christ, et s'appliquer dans toute sa conduite à détruire

le vieil homme, l'homme de la nature, poury substituer

l'homme nouveau, l'homme de la grâce. Celui qui est

chrétien de la sorte, ou qui travaille sérieusement à le

devenir, peut se glorifier du titre de disciple de Jésus-

Christ.

Concluons de là que très-peu savent ce qu'il faut

savoir pour être chrétien, et ne prennent pas la peine

de s'en instruire, ne croyant pas même en avoir besoin ;

qu'un plus petit nombre encore se met en devoir de

pratiquer ce qu'il sait là-dessus, et que les lumières ou

la bonne volonté manquent presque à tous. Néanmoins,

tous ceux que j'ai ici en vue conviennent que le salut

est la grande, et même l'unique affaire , et que le seul

moyen d'y réussir est d'observer fidèlement la morale

évangélique. Pourquoi donc s'empressent-ils si peu à la

connaitre, et ont-ils si peu de zèle pour son observation ?

Essayons tout à la fois de les éclairer et de les animer ;

et, pour cela, envoyons-les à l'École de Jésus - Christ.

Qu'ils écoutent les leçons du divin Mattre; qu'ils s'effor-

cent de les bien comprendre ; qu'ils s'en fassent l'appli-

cation ; qu'ils ne les perdent jamais de vue, et qu'ils ne

cessent de réformer en eux tout ce qui n'y est pas con-

forme . Tel doit être l'objet constant de leurs réflexions

et de leurs prières ; le but où tende tout le détail de

leur vie. A cette école il y a toujours à apprendre ; on



AVANT-PROPOS DE L'AUTEUR . 3

découvre de nouveaux pays à mesure qu'on avance ; et

l'obligation d'aller plus avant croît avec les lumières que

l'on reçoit . Car Dieu ne les donne pas en vain ; il exige

de nous l'effet en vue duquel il les communique ; et une

stérile spéculation ne sert qu'à nous rendre plus cou-

pables . C'est un grand mal assurément de ne pas aller à

l'École de Jésus-Christ ; mais c'en est un bien plus grand

d'y aller, et de n'en retirer aucun fruit . Écoutons avant

tout la pressante invitation qu'il nous fait de nous y

rendre, et les raisons qui nous y engagent .



1



L'ÉCOLE

DE JÉSUS-CHRIST

JÉSUS-CHRIST NOUS INVITE A SON ÉCOLE

Venez à moi, vous tous qui êtes dans la peine, et

sous le fardeau ; etje vous soulagerai ' .

Ce sont vos paroles, ô mon Sauveur! ... Et à qui les

adressez-vous ? ... A tous ceux qui ont l'avantage de vous

connaître pour leur Seigneur et leur Dieu . Vous les

adresseriez à tous les hommes sans exception, si vous

étiez connu d'eux. Car quel est l'homme qui n'est pas

dans la peine ? C'est sa condition depuis le péché ; nul

n'en est exempt ; et dès que l'on commence à réfléchir,

on commence à sentir qu'on est condamné à la peine;

on devient dès ce moment un fardeau insupportable à

soi-même, et ce fardeau, on le porte tous les jours de sa

vie : ne pouvant jamais rentrer en soi , qu'on n'en sente

le poids . Ainsi l'on est réduit à se fuir, et à chercher par-

tout le bonheur hors de soi . Mais il ne se trouve nulle

part ailleurs , qu'en vous seul, ô mon Dieu !

Voilà donc l'état de l'homme, et de tout homme. Il

se trompe, s'il se croit heureux ; et il ne peut rentrer

1 MATTH. , XI, 28.



6 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

sérieusement en lui-même, qu'il ne se convainque du

contraire. Exposerai-je ici le détail de ses peines? Je

l'essayerais en vain ; ce détail est infini : tout âge, toute

condition , tout état a ses peines ; chaque jour en apporte

de nouvelles ; et, sans parler de celles qui nous viennent

du dehors, notre imagination, notre propre esprit, nos

passions et notre cœur en sont des sources inépuisables .

Qu'ils sont à plaindre, ô mon Sauveur ! ceux qui , ne

vous connaissant pas, ne peuvent recourir à vous, pour

êtres soulagés de leurs maux ! Ils souffrent sans adoucisse-

ment, sans consolation, sans mérite ; et tous les efforts

qu'il font pour se tirer de leurs peines ne font que les y

enfoncer davantage. Vaine et orgueilleuse philosophie,

fausse raison humaine, as-tu guéri une seule de nos

maladies ? As-tu fermé une seule de nos plaies ? Si tu

t'en flattes , c'est une imposture. L'homme n'est que

trop industrieux pour se tourmenter ; mais il n'a nulle

ressource en soi pour se donner la paix.

Mais combien sont plus à plaindre ceux qui vous con-

naissent, et qui ne se rendent pas à votre invitation ! ...

Hélas ! ceci me regarde; je gémis, je languis dans la

peine, je suis accablé sous le fardeau, et, au lieu de

chercher du soulagement auprès de vous, je murmure,

je me dépite, je me révolte contre la Providence ; je

mendie le secours des créatures, quoique je n'en retire

que de vaines paroles et d'onéreuses consolations .

Ah ! Seigneur Jésus ! il est temps que j'ouvre l'oreille

de mon cœur à votre douce invitation . Puisque je porte

le nom de votre disciple, et que je m'en fais gloire, il

est temps que j'en remplisse les devoirs, et que je me

rende assidu auprès de mon divin Maître. Je suis un

malade, et peut-être un malade invétéré, mais vous êtes



JÉSUS -CHRIST NOUS INVITE A SON ÉCOLE. 7

mon médecin ; il me suffit de me présenter à vous ; ma

guérison ne vous coûte qu'un mot, et vous m'appelez,

vous m'attirez vers vous, pour le prononcer.

Quel autre qu'un Homme-Dieu pouvait joindre tant

de puissance à tant de charité ? Quel autre oserait pro-

mettre un remède prompt et efficace à tous les maux

de la nature humaine ? Ni vos Prophètes, ni vos Apôtres ,

ni aucun saint n'a été assez présomptueux pour cela . Ils

étaient hommes comme nous, sujets aux mêmes misères

que nous ; ils succombaient comme nous sous le poids

de leur existence . Un d'entre eux s'écriait : Malheurcux

homme queje suis, qui me délivrera du corps de cette

mort ' ? et il ajoutait aussitôt : Ce sera la grâce de Dieu

par Jésus - Christ Notre-Seigneur . Ils reconnaissaient

tous tenir de vous leur guérison ; et vous n'êtes ni moins

bon, ni moins puissant pour moi, que vous l'avez été

pour eux .

Mais, ô mon Sauveur ! permettez-moi de vous de-

mander comment vous soulagez ceux qui viennent à

vous . Leur ôtez-vous leurs peines ? Les déchargez-vous

de tout fardeau ? Eh quoi! vos saints n'ont-ils pas souf-

fert, et même, à proportion, plus que les autres ? ... En

quel sens est-il done vrai que vous les avez soulagés ?

J'entends dire partout que la vie chrétienne est une

vie de croix et de souffrances; vous le répétez à

chaque page de votre Évangile ; vous-même qui êtes

notre unique modèle, avez porté tous les instants de

votre vie une croix plus pesante que celle de tous les

saints ensemble; comment donc, et par quel secret

adoucissez-vous ces mêmes peines que vous nous faites

1 Rom., viu, 24 .

2 Rom. , vin , 25 .



8 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

un devoir de porter ? Ah ! j'entrevois : il est des peines

que vous nous ôtez absolument; et ce sont les plus

grandes , celles que nous causent les remords d'une

conscience bourrelée, et la tyrannie de nos passions . Il

est un poids dont votre grâce nous décharge tout à fait ;

c'est celui de nos péchés, et de la vengeance terrible

que votre justice doit un jour en tirer . Pour les autres

peines , soit qu'elles viennent du dehors, soit que nous

les causions nous-mêmes par notre imperfection, vous

en écartez peu à peu la répugnance dans un cœur docile

à votre grâce ; vous apprenez à la volonté à s'y sou-

mettre ; vous parvenez à les lui faire aimer ; vous les tem-

pérez par des consolations célestes ; vous les noyez, pour

ainsi dire , dans des torrents de délices ineffables ; et

c'est ainsi qu'elles cessent d'être des peines pour une

âme soumise, fortifiée, consolée, abondamment dédon-

magée par son amour et par le vôtre de ce qu'elle souffre

pour vous . Saint Paul, cet homme de croix et de travaux,

en est un sûr garant, lorsqu'il déclare qu'il goûte une

surabondance de joie au milieu de ses tribulations ' .

Si je n'ai pas fait jusqu'ici cette heureuse expérience ;

si mes peines m'ont toujours paru dures et insupporta-

bles ; si je me suis rendu plus coupable, sans pouvoir

réussir à me soulager , c'est ma faute, et je ne puis m'en

prendre qu'à moi seul. Je veux mettre fin aujourd'hui

tout à la fois à mon malheur et à mon crime. Je viens à

vous encore plus chargéde péchés que d'afflictions , dans la

ferme confiance de trouver auprès de vous la délivrance

des uns et le soulagement des autres . Je n'ai été que

trop ennemide moi-même ; et, puisqu'un rayon de votre

1 II Cor . , v11 , 4 .



JÉSUS-CHRIST EST NOTRE SEUL MAITRE. 9

lumière commence à m'éclairer, je suis résolu de la

suivre partout où elle me conduira. Qui pourrait m'ar-

rêter ? N'avez-vous pas dit que le médecin n'est pas

nécessaire à ceux qui se portent bien, mais à ceux

qui sont malades ; et que vous n'êtes pas venu appeler

les justes, mais les pécheurs ¹ ?

JÉSUS - CHRIST EST NOTRE SEUL MAITRE

Votre unique maître est le Christ 2 .

Vous-même l'avez dit, et votre Père céleste nous a

ordonné à tous de vous écouter.

Maître de notre raison, vous seul éclairez tout homme

qui vient en ce monde ; maître de notre cœur, vous seul

purifiez et réglez ses affections. Vous êtes un Maître

infiniment sage, qui mettez vos leçons à la portée

de vos élèves , et qui, dans ce que vous exigez d'eux,

vous proportionnez à leur intelligence ; un Maître préve-

nant et insinuant, qui les gagnez, qui les captivez par

vos attraits et vos inspirations ; un Maître sûr et infail-

lible, en qui l'on peut et l'on doit prendre toute con-

fiance ; qui ne voulez ni ne pouvez tromper ; un Maitre

qui n'enseignez à l'homme que ce qui lui est utile, et

même indispensable, que ce qui est propre à le rendre

heureux; qui le lui enseignez dans le fond même de son

âme, sans bruit de paroles, sans exiger de lui aucune

contention, ni d'autre attention que celle qui dépend

d'une volonté bien disposée ; qui le lui enseignez dans

1 MATTH . , IX , 12, 13 .

* 2 MATTH . , XX , 10 .

1,



10 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

un instant, et qui d'un seul coup jetez les fondements

solides et inébranlables de sa perfection et de sa félicité;

un Maître toujours présent, qui ne nous quittez jamais ;

toujours prêt à nous instruire, pour peu que nous le

soyons à vous écouter ; un Maître à qui rien n'échappe,

qui avertissez de tout, qui corrigez tout ce qui a besoin

de l'être, qui donnez la perfection à tout, qui encouragez

nos plus faibles efforts, qui donnez votre approbation à

tout ce qui la mérite, et qui ne nous reprenez que pour

nous exciter à mieux faire ; un Maître qui faites votre

propre œuvre de notre sanctification, qui voulez y tra-

vailler le premier, y travailler sans relâche, y travailler

jusqu'à son entier accomplissement, et qui n'exigez de

nous qu'une simple et fidèle coopération ; un Maître qui

maniez nos volontés avec autant de douceur que d'effi-

cace, qui disposez de notre liberté avec les plus grands

ménagements , qui nous faites vouloir ce que vous nous

commandez, et qui nous préparez, par l'amour, à

l'obéissance qui vous est due. Que dirai-je encore ? Vous

êtes un Maître qui avez commencé par faire ce que

vous vous proposiez d'enseigner ; dont la vie nous sert

d'exemple et de modèle ; qui avez marché le premier

dans le sentier étroit par lequel vous nous conduisez ;

qui nous engagez ainsi à vous suivre, et qui ne laissez

nulle excuse à notre lâcheté ; un Maître enfin, juge infi-

niment équitable, remunérateur infiniment magnifique

de toutes nos bonnes œuvres, qui en estimez la valeur

par la pureté, la droiture et la noblesse de nos motifs ;

auprès de qui le désir sincère tient lieu de l'effet, l'effort

du succès , et le projet de l'exécution, lorsqu'elle n'est

pas en notre pouvoir.

Tel est le Maître, et pour me servir de l'expression



JÉSUS- CHRIST EST NOTRE SEUL MAITRE. 11

d'un de vos prophètes, le guide et le précepteur ' que

Dieu m'a donné en votre adorable personne. C'est pour

vous mettre, en quelque sorte, au niveau de vos disci-

ples, que vous vous êtes fait homine, et que, au péché

près, vous avez daigné leur être semblable en tout le

reste . Un tel Maître, si affable, si condescendant, que

son amour pour nous a infiniment abaissé au-dessous de

sa condition naturelle, qui ne nous montre en lui que

l'homme, pour nous rapprocher plus aisément de Dieu ;

un tel Maitre, dis-je, ne mérite-t- il pas d'être écouté,

obéi et suivi ? Et quel prodige d'aveuglement et de folie

de le dédaigner, de le rejeter, de soumettre ses leçons à

ma censure , de les interpréter à ma guise, et de n'en

prendre pour ma conduite que ce que je juge à propos !

C'est pourtant ce que j'ai fait jusqu'ici, ce que ma

foi me reproche, et ce que ma conscience ne peut

s'empêcher de condamner. Quel est l'homme qui n'est

point coupable à cet égard? Et, si les plus grands saints

ne se sontpas crus innocents, moi pécheur, moi chrétien

lâche, indévot , dissipé, qui n'ai jamais songé à étudier

la doctrine de mon divin Maître, encore moins à l'écouter

lui-même au fond de mon cœur, qui me suis bouché

l'oreille pour ne pas l'entendre, et qui me suis fait une

habitude de résister à ses inspirations ; moi, à qui la

nature , les sens, le monde, mon propre esprit et ma

propre volonté ont tenu lieu de maître, puis-je être tran-

quille, et me croire exempt de tout blâme? Quelle illusion

serait la mienne si je pensais ainsi !

Ah ! Seigneur ! accordez-moi de vous appeler désormais

mon Maître avec autant de vérité et d'effusion de cœur

1 ISAIE, LV, 4 .



12 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

que Madeleine. Inspirez-moi un ardent désir de vous

écouter . Appliquez mon esprit à la méditation de votre

Évangile et donnez m'en l'intelligence ; tenez mon cœur

dans une attention continuelle à vos leçons intérieures .

Faites que je respecte les ministres de votre parole, qui

m'enseignent de votre part, et que j'aie un souverain

mépris pour ces docteurs profanes, qui combattent vos

maximes par celles du monde que vous avez réprouvé

et exclu de votre prière. Mon intention est de ne faire

aucune démarche de mon chef dans l'affaire de mon salut,

de vous consulter sur tout, de vous obéir en tout, et de

pratiquer fidèlement toutes vos leçons, soit pour la cor-

rection de mes défauts, soit pour l'acquisition des vertus

chrétiennes . Mais aidez ma faiblesse, ô mon Dieu ! Plus

ma résolution est haute, plus je me sens incapable de

l'accomplir. Avec votre grâce je pourrai tout. Je tom-

berai encore , je m'y attends , mais moins souvent, et

moins lourdement ; je m'humilierai de mes chutes, je

m'en relèverai ; ma bonne volonté du moins et mes

efforts vous prouveront que je ne m'honore pas en vain

de la qualité de votre disciple .

JÉSUS-CHRIST, VOIE, VÉRITÉ ET VIE.

Vous avez dit : Je suis la voie, la vérité , et la

vie ' .

Quelles paroles ! que le sens qu'elles renferınent est

profond ! Donnez-moi de les entendre selon ma capa-

cité et mon besoin .

1 JEAN, XIV, 6 .



JÉSUS- CHRIST , VOIE , VÉRITÉ ET VIE . 13

Avant votre venue, tout le genre humain, à l'excep-

tion d'une seule nation, livré à ses sens et à la corrup-

tion de son cœur, s'égarait dans ses propres voies .

A chaque pas, il s'éloignait de plus en plus de la vérité,

et le mensonge qu'il suivait en aveugle le précipitait

dans la mort éternelle . De là l'idolatrie , de là les

faux systèmes de la philosophie, de là le règne de

tous les vices . Vous avez paru sur la terre, et vous vous

êtes annoncé par vos discours et par vos actions comme

le législateur et le docteur des hommes, comme étant

vous-même la Voie par laquelle il faut marcher, la

règle unique qu'il faut suivre. Vous avez parlé avec

une autorité qui n'appartient qu'à un Dieu fait homme,

et vous avez prouvé votre Divinité par une foule

de miracles éclatants et de prédictions qui ont eu

leur accomplissement. Vous avez dissipé l'erreur et

le mensonge, montrant aux hommes dans votre

divine personne la Vérité éternelle, la vérité par

essence, la seule qu'il leur importe de connaître pour

leur bonheur, d'où partent et où aboutissent toutes

les autres . Vous avez rappelé par votre grâce les

âmes à la véritable Vie qui n'est autre que Vous-

même, et qu'on ne peut posséder que par l'union avec

Vous.

Le bonheur est la vie de l'âme, commele malheur est

sa mort . Lebonheur est la possession du souverain bien ,

comme le malheur est la privation de ce même bien ,

qu'aucune autre jouissance ne saurait remplacer. Parce

que vous êtes Dieu, vous êtes donc le souverain bien , et

le bonheur, et la vie de l'âme. Mais rien n'est réel , rien

n'est vrai que le bien, et le souverain bien est souverai-

nement vrai .

Comme Dieu, et comme souverain bien, vous êtes



14 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST.

donc encore la souveraine vérité, la source ainsi que le

terme de toute vérité .

La vérité ! nous la cherchons tous, nous la désirons

tous, comme nous désirons et cherchons le bonheur,

qui n'est qu'en elle. Mais nous ignorons la voie qui con-

duit à l'un et à l'autre ; et nous l'ignorerions encore, si

vous ne vous étiez fait homme, pour devenir vous-

même par votre doctrine, par vos exemples, par les

lumières et les grâces intérieures que vous nous com-

muniquez, la voie qui conduit à la vérité et à la vie,

c'est-à-dire à l'éternelle possession de votre Divinité .

Ainsi , nous devons tout à votre sainte humanité, et

sans elle, l'erreur et la mort proprement dite, la mort

de l'âme , seraient pour toujours notre partage .

Hélas ! Seigneur ! un si grand bienfait sera-t-il done

inutile pour moi? Et, au lieu de servir à mon bonheur,

tournera-t-il à ma perte par le mépris ou l'abus que

j'en aurai fait ? Si vous êtes la voie, si l'on ne peut par-

venir au Père et au royaume céleste que par vous ,

pourquoi jusqu'ici ne suis-je pas entré dans cette voie,

en suivant vos leçons et vos exemples, et en correspon-

dant à vos grâces ? Ou pourquoi m'en suis-je écarté

après y être entré? Pourquoi y marché-je avec tant de

lâcheté, tant de répugnance, comme si une force étran-

gère m'y traînait ? Pourquoi m'arrêté-je, ou fais-je des

chutes à tout instant ? Si vous êtes la vérité, pourquoi

mon cœur qui est fait pour la vérité, qui au fond

n'aime et ne désire que la vérité, ne vous embrasse-t-il

pas , ne s'attache-t-il pas inséparablement à vous ? Si

vous êtes la vie, si mon âme ne peut avoir de paix, de

joie, de félicité que par vous et en vous, pourquoi ne

vais-je pas puiser sans cesse à cette source de vie? Pour



JÉSUS-CHRIST , VOIE , VÉRITÉ ET VIE. 15

quoi me plais-je à habiter dans la région de la mort ?

Pourquoi veux-je vivre de moi-même et des créatures,

sachant que je n'y trouve rien qui me nourrisse, qui me

rassasie, et que je n'en suis, au contraire, que plus

inquiet, plus vide, plus affamé?

Divin Jésus ! soyez désormais mon unique voie !

Faites que je vous connaisse , que je vous étudie , que je

marche infatigablement sur vos traces, que je mette vos

lois en pratique, et que j'exprime en moi vos vertus .

Que ce ne soit pas ici un dessein vague, où je n'en

vienne jamais à aucune application particulière ; un

dessein stérile , qui ne produise que de vains désirs, et

ne soit suivi d'aucun effet ; un dessein sans cesse inter-

rompu, et sans cesse repris, qui ne trouve que la fai-

blesse et l'inconstance de ma volonté .

Divin Jésus ! soyez ma lumière et ma vérité ! Con-

vainquez-moi intimement que hors de vous tout est

ténèbres et mensonge, que je ne suis moi-même qu'a-

veuglement et illusion, et qu'il n'est rien dont je doive

plus me défier que de mon propre esprit. Apprenez-moi

à chérir cette vérité pure, qu'aucun mélange d'erreu

n'obscurcit ; cette vérité inflexible, qui ne connaît ni

flatterie ni déguisement ; cette vérité sainte, qui éclaire

ma conscience sur tous mes devoirs et ne me permet

d'en transgresser aucun impunément. Votre tribunal,

ô Vérité éternelle, est dans mon cœur. C'est là que vous

m'instruisez, que vous me redressez, que vous m'ap-

prouvez, que vous me condamnez. C'est là aussi que je

me propose de vous écouter, de vous consulter, de vous

prendre pour la règle immuable de mes jugements, de

mes affections, de mes discours, de mes actions . O

vérité ! malheur à moi, si je crains de vous entendre, et



16 L'ÉCOLE DE JESUS-CHRIST .

si je vous fuis, après avoir reconnu votre voix ! Tout

conspire en moi à séduire et à corrompre la droiture

originelle que je tiens de vous. Les objets sensibles par

leurs faux attraits, les hommes du siècle par leurs

maximes perverses, l'esprit de mensonge par ses mali-

gues suggestions, me tendent continuellement des pié-

ges . Apprenez-moi, Seigneur, à m'en garantir, et à ne

jamais m'écarter du chemin de la vérité.

Divin Jésus ! soyez la vie de mon âme ; qu'elle ne vive

que par vous, comme mon corps ne vit que par elle !

Présidez à tous ses mouvements, à tous ses sentiments,

à toutes ses déterminations . Soyez non-seulement l'objet ,

mais le principe de ses pensées, de ses volontés , de ses

actions . Je vous livre toutes ses puissances, afin que

vous les animiez, que vous les gouverniez, et qu'elles ne

s'exercent jamais que sous la direction de votre grâce .

Quand vous en serez le ressort et le mobile unique, je

vivrai de la véritable vie; et, après l'avoir conservée

sur la terre , toujours dans la crainte et le danger de la

perdre, je la posséderai tranquillement, sûrement,

immuablement, dans l'éternité. Ainsi soit-il !

JÉSUS CHRIST A LA PORTE DU COEUR

Voici queje me tiens à la porte, et que jefrappe .

Si quelqu'un entend ma voix, et m'ouvre la porte,

j'entrerai chez lui, etje souperai avec lui, et lui avec

moi ' .

Ainsi vous êtes-vous exprimé dans la révélation dont

1 Арос. , 11, 20.



JÉSUS- CHRIST A LA PORTE DU COEUR . 17

vous avez gratifié Jean, votre apôtre et votre disciple

bien-aimé .

Je ne sais si de toutes les paroles qui sont sorties de

votre bouche, il en est qui marquent plus de bonté,

plus de tendresse, plus d'affabilité. Est-il croyable qu'un

Dieu en ait proféré de semblables en faveur de ses créa-

tures ? Ce langage nous étonnerait chez un souverain

à l'égard de ses sujets ; et nous jurerions qu'il dégrade

sa majesté . Mais Dieu, qui est infini en amour et en

condescendance, sait jusqu'à quel point il peut se rabais-

ser à l'égard des hommes sans compromettre les droits

de sa grandeur. Non-seulement Jésus-Christ a proféré

ces paroles , mais il les accomplit tous les jours , sans se

rebuter de notre insensibilité et de notre obstination .

Ah ! Seigneur ! ne me refusez pas l'intelligence de ces

divines paroles ; ne m'en refusez pas le goût ; et surtout

donnez-moi quelque idée du sentiment avec lequel votre

Cœur les a prononcées, et les met sans cesse à exécution .

Il est donc vrai, tout pécheur que je suis, ou plutôt

parce que je suis pécheur, que vous qui êtes la sainteté

même, qui haïssez infiniment le péché, mais qui êtes

plein de compassion pour le pécheur, il est vrai , dis-je ,

qu'après que je vous ai banni de mon cœur par mes

offenses , et que je me suis mis en état de mort et de

damnation, vous vous tenez assidûment à la porte de

mon cœur; vous y frappez par les remords, par les

bons mouvements, par les saintes inspirations, et vous

n'aspirez qu'à y rentrer. Cette bonté est incompréhen-

sible ; mais ce qui l'est encoredavantage, c'est l'insolence

avec laquelle je vous rejette et refuse de vous ouvrir .

O Roi de gloire! est-il possible qu'un vil esclave vous

traite ainsi et que vous vous exposiez à de telles indi



18 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

gnités ? Qu'il vous chasse de son cœur, après que vous

avez daigné y habiter, c'est déjà un insigne affront qu'il

vous fait; mais qu'après vous avoir chassé, il résiste à

vos avances , à vos sollicitations ; qu'il vous laisse frapper

à diverses reprises, et même pendant des années entiè-

res , sans vouloir vous admettre ; que ce soit vous qui le

recherchiez , et qu'il s'obstine, qu'il persévère de sang-

froid à vous repousser ; que cependant vous ne vous

lassiez pas ; que vous continuiez à frapper ; que vous lui

demandiez comme une grâce qu'il vous laisse entrer de

nouveau, et que vous attendiez avec une patience invin-

cible qu'il vous l'accorde ; voilà de votre part et de la

sienne une manière d'agir qui ne se peut comprendre.

Eh ! quel si grand intérêt vous engage donc à la pour-

suite de ce cœur rebelle et endurci ? Votre bonheur est-

il donc attaché à sa possession ? Votre gloire ne semble-

t-elle pas exiger que vous lui rendiez méprispour mépris ?

Et toi, pécheur, si tu sentais la perte que tu as faite ,

en bannissant ton Sauveur et ton Dieu! si tu voyais

ta pauvreté, ta nudité, ton état déplorable ! ne devrais-

tu pas courir à lui, le rappeler et l'engager par tous

les moyens à revenir ? Tu ne le fais pas, tu ne peux pas

même le faire sans le secours de sa grâce, je le sais ;

mais elle ne te manque pas, et ton crime est de résister

à son attrait qui te prévient et te sollicite.

Que je serais malheureux, ô mon Dieu, si, confus à

ce moment de ma longue résistance, touché de votre

bonté à me prévenir, à me, rechercher , à m'attendre,

à supporter mes rebuts , je ne vous ouvrais pas enfin la

porte de mon cœur, à laquelle vous heurtez depuis si

longtemps !

Si quelqu'un entend ma voix, et qu'il m'ouvre la



JÉSUS- CHRIST A LA PORTE DU COEUR . 19

porte , j'entrerai chez lui, et je souperai avec lui, et

lui avec moi. Ce n'est point pour me témoigner de la

froideur, pour me faire des reproches, pour me punir

de mon ingratitude, que vous désirez reprendre en moi

votre première place ; c'est pour me rendre vos bonnes

grâces , pour me combler de caresses, pour me faire

goûter les plus pures délices , pour me traiter avec la

plus grande familiarité, et avec une sorte d'égalité. Ah !

quel festin, ô mon Sauveur, et quels mets exquis vous

servez vous-même à ce pécheur qui consent à vous rece-

voir de nouveau ! de quelle viande vous le rassasiez ! de

quel vin vous l'enivrez ! De la même viande, du même

vin dont votre sainte humanité se nourrit et s'abreuve

à la table du Père céleste. Madeleine, Augustin, et tant

de pécheurs convertis, l'ont éprouvé. Pourquoi ne serais-

je pas de ce nombre? il ne tient qu'à moi ; vous êtes riche

en miséricorde pour tous ceux qui vous invoquent, et

qui reviennent à vous avec droiture .

Mais , Seigneur, si telle est votre bonté envers les

pécheurs pénitents, que ne doit-elle pas être envers

les justes qui ne vous ont jamais quitté ! Ah ! le frère

du Prodigue porta envie à la réception que lui fit son

père : il en fut jaloux et même indigné ; mais il avait

tort : Mon fils, lui dit son père, vous êtes toujours

avec moi, et tout ce que j'ai est à vous¹ . Si les con-

solations que Dieu accorde aux pécheurs dans le

moment de leur retour ont quelque chose de plus vif

et de plus sensible, celles dont il fait part aux âmes

chastes et innocentes sont plus pures, plus douces,

plus intimes . Les épreuves mêmes se tournent en faveurs

1 Luc, xv, 31 .



20 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

pour ces âmes privilégiées, et elles en viennent jusqu'à

les préférer aux plus tendres caresses . Taisons-nous sur

la qualité des grâces que Jésus fait à ses meilleurs amis ;

il les traite à proportion comme il a été traité de son

Père, lui le Fils bien-aimé, l'objet de ses éternelles

complaisances .

Ah ! Seigneur ! s'il vous est doux d'être avec moi,

qu'il ne me le soit pas moins d'être avec vous ! Ne

permettez pas que je vous bannisse de mon cœur ; et,

si ce malheur m'arrive jamais, que je le répare au plus

tôt , et que je vous dédommage par mon empresse-

ment à vous rappeler et à vous recevoir. Apprenez-

moi non-seulement à vous retenir dans mon âme,

mais à vous en rendre le séjour de plus en plus

agréable , à vous loger dans ses affections les plus

intimes , à ne rien souffrir en elle qui vous déplaise le

moins du monde, et à embellir de toutes les vertus un

lieu que vous honorez de votre présence .

CARACTÈRE DES BREBIS DE JÉSUS-CHRIST

Mes brebis entendent ma voix, et elles me suivent ' .

Vous êtes le bon Pasteur, qui donnez votre vie pour

vos brebis, qui les nourrissez de votre corps et de votre

sang, qui vous les incorporez, jusqu'à être leur chef,

et en faire vos membres. Ces brebis que votre Père

vous a données, et que personne ne peut ravir de votre

main , ont un caractère qui les distingue, et auquel il

1 JEAN, X, 3 .



CARACTÈRE DES BREBIS DE JÉSUS-CHRIST. 21

m'est aisé de reconnaître si je vous appartiens en cette

qualité . Mes brebis , dites-vous, entendent ma voix , et

elles me suivent. Je les connais, et je suis connu

d'elles , comme mon Père me connaît, et comme je

connais mon Père ' .

L'entends-tu bien, mon âme? les brebis de Jésus-

Christ, ce sont les élus, les prédestinés que le Père a

donnés à son Fils, que le Fils a acquis par son sang,

qui ne périrontjamais, et qui partageront avec lui son

éternelle félicité .

Es-tu, ou n'es-tu pas du nombre de ces brebis ?

Voilà ce qu'il t'importe souverainement de savoir.

Jésus-Christ t'apprend lui-même à quelle marque tu

peux t'en assurer. Tant que tu conserveras cette

marque, il n'y a rien à craindre pour toi ; et si , pen-

dant cette vie mortelle, tu n'étais pas exposée à être

trompée sur ce point par ton amour-propre, tu pour-

rais te répondre de ta prédestination . Reconnais-tu

Jésus-Christ pour ton Pasteur? Es-tu attentive à sa

voix ? Le suis-tu partout où il te conduit? Et, s'il

t'arrive quelquefois de t'écarter tant soit peu, reviens-

tu au premier signal te ranger sous sa houlette? Si cela

est, persévère dans ton obéissance, et elle sera cou-

ronnée .

Mais en premier lieu ne va pas prendre pour la voix

de Jésus - Christ les illusions de ton cœur, comme fait

l'hérétique superbe, séparé de l'Église, qui appelle inspi-

rations du Saint-Esprit les séductions manifestes de

l'Esprit de ténèbres ; ni comme tant d'âmes orgueil-

1 JEAN , X. 3 , 4, 15.



22 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST.

leuses , qui, s'entêtant de leurs idées, croient que Jésus-

Christ les conduit, tandis qu'elles se conduisent elles-

mêmes, et sont ainsi le jouet pitoyable de leur amour-

propre. Quiconque tient à un parti que l'Église a fou-

droyé ; quiconque, dans l'Église même, s'appuie trop

sur ses propres lumières , et ne prend conseil que de

soi-même dans l'affaire de son salut et de sa perfection,

s'éloigne du caractère de brebis de Jésus-Christ , selon

la mesure de sa présomption, et s'expose à sa perte

éternelle, suivant l'importance des objets où il n'écoute

que son propre sens .

En second lieu, même en te supposant la docilité

essentielle, prends garde encore, et ne te permets pas

de te soustraire à la moindre des volontés de ton divin

guide . Ne dis pas : Ceci n'est pas de conséquence, je

puis me dispenser d'y obéir, sans risquer mon salut.

Qui peut savoir si ce qui paraît peu considérable en

soi n'aura pas les suites les plus funestes ? Les grandes

chutes se préparent de loin ; et les maladies mortelles

viennent le plus souvent de causes légères en appa-

rence . Ne t'accoutume donc pas à faire la sourde

oreille, même dans les plus petites choses . Si , au

mépris de ton Pasteur, tu suis ta volonté dans ces

rencontres, bientôt tu seras tentée de la suivre en des

occasions plus importantes , et tu succomberas à la ten-

tation . Jésus-Christ ne dit pas : Mes brebis distinguent

entre ma voix et ma voix, elles l'écoutent dans les

points essentiels, et elles la négligent dans les autres ;

il ne dit pas : Elles s'en tiennent à ce que le comman-

dement a de rigoureux, à ce qu'elles ne peuvent

enfreindre sans s'exposer visiblement à se perdre .

Une telle disposition est infiniment dangereuse ; et tant



CARACTÈRE DES BREBIS DE JÉSUS-CHRIST. 23

qu'on s'y maintient de propos délibéré, on ne peut se

flatter d'appartenir à Jésus-Christ. Il faut pour cela être

déterminé à l'écouter et à le suivre en tout et toujours ;

il faut se reprocher l'écart le plus léger, et se tenir tou-

jours le plus près de lui.

Est-ce là le principe de ma conduite? Si cela n'est

pas , je n'ai nulle assurance morale d'être une des brebis

duSauveur, et cette douce assurance venant à me man-

quer, de quelle paix puis-je jouir ici-bas? Ce ne peut

être qu'une paix fausse et illusoire .

Pardon , Seigneur ! pardon pour le passé ! Dès ce

moment je veux être votre brebis , je veux en avoir le

caractère ; je tiendrai pour ma première loi, pour un

devoir indispensable, d'être attentif à votre voix, de

m'estimer heureux de l'entendre, et d'être fidèle à la

suivre. Parlez-moi, Seigneur ! ce ne sera plus en vain :

votre serviteur vous écoute ; il est prêt à vous obéir,

sans distinction de grandes et de petites choses, de

commandement absolu et de simple indication de votre

bon plaisir .

O bon Pasteur ! mettez en moi cette volonté par votre

grâce prévenante , et donnez-moi la fidélité qui m'est

nécessaire pour l'entretenir et l'augmenter . Maître

divin! voici mon âme ouverte à vos leçons ; faites que

je les goûte, que je les comprenne, et que je les pra-

tique!



24 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

PREMIÈRE LEÇON

FAIRE PÉNITENCE .

Faites pénitence : car

approche ' .

le royaume des cieux

C'est par ce début que vous avez ouvert votre prédi-

cation . C'est par les mêmes paroles que Jean votre pré-

curseur avait commencé la sienne * .

Vous n'avez trouvé que des pécheurs dans la nation

même que Dieu s'était choisie , qu'il avait séparée de

toutes les autres, qu'il gouvernait par sa loi, qu'il avait

établie dépositaire des promesses, et qui vous attendait

comme son Libérateur ; et, parmi ces pécheurs, les plus

coupables ainsi queles plus incorrigibles étaient ceuxqui se

flattaient faussement d'être des justes... Si vous parais-

siez aujourd'hui au milieu des chrétiens, que trouveriez-

vous? des pécheurs de tout âge, de toute condition, et

jusque dans les états les plus saints ; des Pharisiens

superbes, de faux dévots remplis d'estime pour eux-

mêmes et de mépris pour les autres. Et que pourriez-

vous leur annoncer à tous, sinon la Pénitence ?

Mais qu'est-ce que la Pénitence ? un changement du

cœur qui entraîne le changement de la vie ; unedétestation

et une expiation du passé suivies de l'amendement pour

l'avenir. Ce changement du cœur s'appelle conversion ,

parce que l'âme tournée auparavant vers les objets sen-

sibles se retourne entièrement vers Dieu et s'attache

1 MATTH. , 17, 17 .

2 Маттн . , ш, 2 .



PREMIÈRE LEÇON . 25

uniquement à lui ; tout le reste est la suite de cette con-

version , lorsqu'elle est sincère et durable.

La première leçon que vous faites à l'homme est

donc de rentrer en soi par de sérieuses réflexions , de

reconnaître l'état plus ou moins triste de son âme, de

s'humilier et d'en gémir devant vous ; de recourir à votre

Miséricorde par un regret amer de vous avoir offensé ;

de rentrer en grâce avec vous par les moyens que vous

lui offrez, et de satisfaire à votre justice , qui ne par-

donne aux coupables qu'autant qu'ils ne s'épargnent

pas eux-mêmes .

Mais, ô mon Dieu ! quel est celui à qui cette leçon

n'est pas nécessaire? Quel est celui qui n'a pas besoin

de se convertir ? Tous en ont besoin : les uns pour passer

de l'état de péché à l'état de grâce ; les autres pour

passer de l'état de tiédeur à l'état de ferveur ; ceux-ci

pour connaître l'étendue de leurs devoirs, auxquels ils

ont manqué presque sans scrupule, parce qu'ils en

avaient à peine l'idée ; ceux-là pour joindre à la dévotion

extérieure, la seule qu'ils pratiquassent, la dévotion inté-

rieure, qui en est l'âme, et sans laquelle l'autre n'est

qu'une sorte de superstition, d'illusion, d'entêtement

et de caprice, une pâture de l'amour-propre et de

l'orgueil , laissant à l'homme tous ses défauts, et, pour

l'ordinaire , les vices les plus dangereux. Qu'ils sont

rares parmi les chrétiens, parmi les prêtres même et les

religieux , ceux qu'on ne saurait ranger dans aucune de

ces classes ! Si je m'examine ici moi-même, je recon-

naîtrai bientôt à quelle classej'appartiens .

Il faut donc que je change, et que je fasse pénitence .

Il faut, si je suis pécheur, que je recherche, que je

2



26 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

déteste , que j'accuse tous mes péchés ; que j'avale avec

courage cette médecine, tout amère qu'elle est ; que

j'expie mes fautes passées par les satisfactions assujettis-

santes , pénibles, douloureuses, qui me seront enjointes ;

il faut que je détache, que je brise avec effort toutes les

chaînes qui me retiennent captif, et que je me remette

en pleine liberté ; que je prenne les mesures les plus effi-

caces pour éviter les occasions de retomber, et que je

renonce à ce qui pourrait réveiller mes passions , renou-

veler et envenimer mes plaies ; il faut que je suive fidèle-

ment et constamment les conseils salutaires qui me

seront donnés pour me préserver; en un mot, que je ne

refuse, que je ne néglige aucun des remèdes propres à

opérer ma guérison. Puis-je ne pas faire pour la santé

de mon âme ce que je fais pour celle de mon corps ?

Serais-je assez aveugle pour faire plus de cas de la vie

naturelle , qui dure si peu, et qui, malgré mes précau-

tions , peut m'être enlevée à chaque instant, que de la

vie spirituelle, qui est pour moi le gage assuré d'une

heureuse immortalité, qu'il dépend de moi d'acquérir et

de conserver, et que je ne puis perdre que par ma faute ?

Si je suis tiède , il faut que j'approfondisse les causes

de ma tiédeur ; que je réfléchisse sur le danger de ces

états ; sur l'extrême difficulté d'en sortir pour peu que

j'en laisse subsister l'habitude ; sur le risque évident que

jecours de me faire une fausse conscience, de m'aveugler,

de m'endurcir, et, par ma mauvaise disposition , de me

rendre inutiles les sacrements et les autres moyens de

salut ; il faut que je considère les suites funestes d'une

résistance obstinée au Saint-Esprit : la privation des

grâces spéciales que Dieu ne doit pas aux serviteurs

lâches et négligents, le refroidissement lent et pro-

gressif, et peut-être enfin la perte sans retour de son



PREMIÈRE LEÇON .
27

amitié, une faiblesse extrême dans les occasions déli-

cates , dans les tentations violentes ; en un mot, il faut

que je m'effraye du péril prochain où je suis de tomber

dans le péché mortel, et de l'impossibilité morale de

m'en relever ; que je fasse ensuite usage des motifs

capables de ranimer en moi la ferveur, les grâces dont

Dieu m'a prévenu autrefois , le bonheur que je goûtais

quand j'étais fidèle à son service, la sainteté de ma pro-

fession et de mes engagements, le bon exemple que je

reçois des autres, et celui que je leur dois, bref toutes

les considérations générales et particulières propres à

faire impression sur mon cœur, et à y allumer l'amour

de Dieu ; il faut que je prenne dans le plus grand détail

les résolutions qu'exige un changement solide et total,

et que j'embrasse les moyens qui peuvent en assurer

l'exécution . Que de choses à faire pour revenir de cet

état de langueur, la plus dangereuse peut-être et la plus

incurable des maladies ! Et de ceux qui en sont atteints ,

qu'il en estpeuqui guérissent radicalement ! parce que la

bonne volonté manque plus en un sens aux tièdes qu'aux

grands pécheurs, et qu'ils connaissent moins leur mal !

Si l'ignorance des devoirs de mon état est la principale

cause de mes fautes, ignorance beaucoup plus com-

mune qu'on ne saurait croire, il faut que je me déter-

mine une bonne fois à étudier mes obligations, et à me

rendre capable de les remplir. Et de combien d'espèces

de devoirs souvent la même personne n'est- elle pas

chargée ? devoirs domestiques, de mari, de père , de

maître; devoirs publics, du rang qu'on tient dans le

monde, de la profession qu'on y exerce, de l'autorité

dont on y est revêtu, des rapports que donnent avec le

prochain les différents genres d'affaires ; sans parler des

devoirs communs à tout chrétien, et de ceux qu'imposent



28 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST.

millecirconstances particulières . Je dois m'instruire à fond

de tout cela ; sinon, je suis responsable des fautes que

mon ignorance me fait commettre, et de celles qu'elle

occasionne aux autres. Quelle ample matière d'examen ,

de réforme et de pénitence pour quiconque veut se

sauver, et est bien convaincu que l'accomplissement des

devoirs d'état est une des conditions essentielles au salut !

Enfin, et ce dernier point regarde spécialement les

femmes , je dois examiner avec soin le caractère de ma

dévotion , et voir si elle n'est pas sujette à bien des

défauts ; me défier , dans cette affaire, de mon imagina-

tion, de mon propre esprit, de mon caractère, de mes

préjugés ; exposer fidèlement l'état de mon âme, les

idées que je me suis formées du service de Dieu, les pra-

⚫tiques que je suis, et celles que j'omets ; prendre con-

seil là-dessus d'un guide pieux, éclairé, ferme, véridique ;

souffrir qu'il m'ouvre les yeux, qu'il me reprenne et

qu'il me tourne vers une dévotion solide, intérieure,

suivie , régulière, appliquée surtout à la mortification du

cœur et à l'union avec Dieu . Je dois faire pénitence de

ma dévotion critique, médisante, capricieuse, ombra-

geuse, hautaine, méprisante, soupçonneuse , scrupuleuse

dans les minuties, négligente dans les points essentiels,

remplie de respect humain , de recherche de moi-même,

de sensibilité, d'amour de mes aises, donnant tout au

caractère et à l'entêtement, et ainsi exposée à n'être

qu'hypocrite et pharisaïque .

Où sont, ô mon Dieu! les âmes faisant profession de

piété, qui portent leur attention sur tous ces objets, et qui

soient persuadées que leur dévotionmême doit être pour

elles une matière de regret et d'expiation? Je ne finirais

pas sur cet article, si je voulais l'épuiser, et entrer dans

le détail des fàcheuses conséquences qui résultent pour



PREMIÈRE LEÇON . 29

la paix domestique et pour l'édification publique, d'une

dévotion ainsi prise à contre-sens.

Ah! si l'on se proposait sérieusement de faire péni-

tence ! Si l'on croyait en avoir un véritable besoin ! Si

l'on ne changeait pas en routine les examens et les con-

fessions ! Si l'on trouvait bon d'être éclairé et repris ! Si

dans le choix des confesseurs on ne consultait que l'esprit

de Dieu et le désir de son progrès spirituel ! Si, en un

mot, on ne négligeait rien pour se connaître tel qu'on

est, etpour s'amender ! Lechristianismeprendrait bientôt

une nouvelle face, et non-seulement les grands désordres

cesseraient , mais la sainteté, la vraie sainteté régnerait

dans tous les états , au grand avantage de la société

domestique et civile .

C'est principalement pour rappeler les hommes à la

pénitence, qu'ont été établies les retraites, institutior.

admirable qui, dans ses commencements, a produit des

fruits merveilleux, et qui depuis a dégénéré comme tout

le reste . Cependant de quelle utilité, et même de quelle

nécessité ne serait-il pas, et pour les pécheurs, et pour

les tièdes , qui veulent sincèrement se convertir, et pour

ceux qui ne sont pas assez instruits de leurs devoirs , et

pour tant de dévots et de dévotes, de consacrer tous les

ans au moins une semaine à faire sous les yeux de Dieu,

et avec l'aide d'un guide prudent et zélé, une revue

sérieuse , exacte, détaillée, non-seulement de leurspéchés ,

mais de leurs principes de conduite , de leurs disposi-

tions intimes à l'égard de Dieu, des vues qu'ils ont dans

son service, des règles qu'il suivent dans la pratique ,

des changements qu'il y aurait à faire, ou de mal en

bien, ou de bien en mieux ; enfin de tout ce qui, par

rapport à leur état présent, peut être un obstacle ou un

acheminement à la sainteté, dont la plupart des chré-

2.



30 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST.

tiens n'ont pas une juste idée ! Depareilies retraites, bien

données , et faites dans de bonnes dispositions, jetteraient

dans l'âme des semences profondes, qu'on cultiverait , et

qui fructifieraient dans le cours de l'année; et ainsi, d'une

année à l'autre, on s'affermirait, on s'avancerait, on se

perfectionnerait dans la pratique du bien. Mais, hélas !

pour combien de personnes les retraites elles-mêmes

sont-elles un juste sujet de pénitence, soit par les mau-

vaises dispositions qu'elles y ont apportées, soit par le

peu de soin qu'elles ont eu de les bien faire, soit par la

résistance qu'elles ont opposée aux grâces de Dieu, soit

par leur peu de fidélité à tenir leurs résolutions ?

Faisons donc pénitence, tous, et de tout notre cœur ;

faisons pénitence dans toute la suite de notre vie. La

vie du Chrétien, dit Tertullien, doit être une conti-

nuelle pénitence, parce qu'il a toujours des péchés à

pleurer, des fautes à prévenir, des vertus à acquérir, la

justice de Dieu à apaiser, et sa miséricorde à implorer.

Hâtons-nous, et ne différons pas : car, ajoute le Sau-

veur, le royaume des cieux approche ¹ . Ce royaume

des cieux, c'est ou l'Évangile et sa prédication, ou

l'Église, ou le Bonheur éternel . En quelque sens qu'on

l'entende , l'approche du royaume des cieux est pour

tous un pressant motif de pénitence .

De quoi nous sert-il en effet que l'Évangile nous soit

prêché, si nous ne le comprenons pas ? Or, nous ne

comprenons l'excellence, l'étendue, la profondeur, la

sublimité de sa doctrine, que dans la proportion de la

pureté de notre cœur; et c'est par la pénitence que le

cœur se purifie d'abord des péchés et des vices, ensuite

1 MATTH , X , 7 .



PREMIÈRE LEÇON. 31

des défauts et des imperfections . Méditons un peu cette

maxime que la pureté du cœur est la mesure de l'intel-

ligence de la morale évangélique ; elle est indubitable en

elle-même, et l'expérience la confirme.

Si le royaume des cieux est l'Église, le pécheur

n'appartient à l'âme de l'Église que par la pénitence

qui le remet en état de grâce, et le juste lui est d'autant

plus uni qu'il est plus avancé dans les voies de la péni-

tence et de la mortification intérieure .

Pour le royaume céleste proprement dit, il est évident

que c'est la pénitence qui en ouvre la porte à la plupart

des chrétiens ; elle tient lieu de Purgatoire aux âmes les

plus innocentes et les plus pures ; et les pécheurs comme

les justes seront élevés en gloire, selon le degré de péni-

tence auquel ils seront parvenus ici-bas .

Hâtons-nous donc, car il nous presse de bien entendre

l'Évangile , et d'en avoir chaque jour une plus parfaite

compréhension, afin de le mieux pratiquer ; il nous

presse d'être unis par la grâce sanctifiante à l'âme de

l'Église, et de fortifier de plus en plus notre union avec

elle par l'accroissement de cette grâce ; il nous presse

enfin d'être toujours en état d'obtenir la récompense

éternelle, puisqu'à tout moment la mort peut nous sur-

prendre, et qu'elle nous surprendra infailliblement si

nous différons de jour en jour ; hâtons-nous, puisqu'une

pénitence tardive et forcée ne nous servira peut-être

de rien ; puisqu'enfin, alors même que nous mourrions

en état de grâce, nous perdrions autant de degrés de

gloire que nous aurions manqué d'acquérir de degrés

de pureté par l'exercice de la pénitence .

Omon Sauveur! je comprends à présent combien la

pénitence m'est nécessaire, et dans toute son étendue.



32 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

Je comprends queje ne dois pas passer un instant sans la

pratiquer, et que je dois vous dédommager et me dédom-

mager moi-même du passé par la ferveur de ma péni-

tence. Comment croirai-je pouvoir m'en dispenser,

après que vous avez voulu naître, vivre et mourir dans

la plus dure pénitence, que vous avez voulu embrasser

par amour pour moi ? Hélas ! Seigneur, que serait ma

pénitence sans la vôtre? Que pourrait-elle réparer? que

pourrait-elle mériter ? Et si je ne marche pas sur vos

traces en qualité de pénitent, quelle part aurai-je à votre

satisfaction , et comment l'appliquerez-vous ?

Ne permettez pas, Seigneur, que je passe plus avant ,

sans faire usage de cette importante leçon. De quelle

utilité me seraient les autres, si je négligeais celle-ci qui

leur sert d'introduction ? Que j'entre donc enfin dans la

carrière de la pénitence, mais que j'y entre sous votre

direction ! Que votre lumière m'éclaire sur les pratiques

intérieures et extérieures que je dois embrasser ; que

votre grâce m'accompagne et me soutienne, que votre

sagesse me dirige ; que votre exemple m'encourage ; que

votre amour y mêle ses consolations ; et qu'enfin votre

miséricorde couronne ma persévérance ! Ainsi soit-il !

DEUXIÈME LEÇON

TOUT EST PERDU POUR L'HOMME, S'IL PERD SON AME.

Que sert à l'homme de gagner tout l'univers , s'il

vient à perdre son âme ? Ou que donnera-t-il en échange

pour son âme ' ?

Quel motif de pénitence et de vigilance chrétienne ,

MATTH . , VI , 26 .



DEUXIÈME LEÇON . 33

que cette sentence sortie de votre bouche ! Je ne suis

pas surpris que votre apôtre qui en sentait toute la

vérité et toute la force, nous avertisse d'opérer notre

salut avec crainte et tremblement. Comment ne trem-

blerions-nous pas, dans le danger continuel où nous

sommes de perdre notre âme ? Si nous sommes tran-

quilles, c'est que nous ne réfléchissons pas sur la gran-

deur d'une telle perte, ou sur les périls qui nous en

menacent à toute heure . Arrêtons aujourd'hui notre

considération sur la première de ces vérités .

Quand nous aurions perdu tout le reste, tout est sauvé

si nous sauvons notre âme ; mais aussi, eussions-nous

gagné l'univers entier, si nous perdons notre âme, tout

est perdu pour nous. La perte des biens, la perte de

l'honneur, la perte de la vie, tout cela n'est rien ; la

perte de l'âme est seule quelque chose, parce que c'est

une perte qui embrasse tous les malheurs, une perte

éternelle, une perte sans ressource, une perte dont rien

ne peut nous dédommager. En vain aurai-je à ma dis-

position toutes les richesses de l'univers ; en vain les

offrirai-je en échange de mon âme; jamais je ne par-

viendrai à la recouvrer, et, tant quelle sera perdue pour

moi , la possession de tout le reste ne saurait le moins

du monde adoucir mon malheur. Développez-moi vous-

même, ô mon divin Maître, cette grande leçon, et gra-

vez-la si avant dans mon cœur que je ne l'oubliejamais !

Écoute, ô mon disciple ; tu vas voir que la raison

elle-même te met sur la voie de ce que ma révélation

t'apprend à ce sujet ; recueille un moment et consulte

ton cœur : tu n'as point de règle de vérité plus certaine

que ses sentiments intimes, constants, invariables .



34 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

Le désir du bonheur est en toi ; il y est toujours, et il

ne peut point ne pas y être. Tu ne serais ni intelligent , ni

libre ; tu n'aurais ni la connaissance ni l'amour réfléchi

de toi-même, si tu ne voulais être heureux, d'un bon-

heur convenable à ta nature, avoué de ta raison , et dont

elle n'ait point à rougir. C'est là le fond de ton être

moral : le bonheur est l'objet de toutes tes prétentions ,

le but de toutes tes démarches , le principe de l'agitation

continuelle de ton cœur, qui n'a de tendance que vers

lui , d'affection que pour ce qu'il croit pouvoir l'y con-

duire, d'aversion que pour ce qu'il juge capable de l'en

éloigner. Dans le choix des objets, tu peux être trompé

par tes sens , tes passions , tes préjugés ; tu peux chercher

le bonheur où il n'est pas, mais enfin c'est le bonheur

que tu cherches, et tu ne peux vouloir autre chose.

Tu désires être toujours heureux, et, par conséquent,

exister toujours. De là, malgré la brièveté de ta vie , ces

projets à qui tu ne donnes aucun terme, cet élan vers

les siècles à venir, ce sentiment d'immortalité que tu

portes en toi, et qui se manifeste en toute rencontre ;

de là cette horreur naturelle de la mort, cette idée flat-

teuse de te survivre dans tes enfants et de subsister

après le trépas dans le souvenir des hommes. Tu

n'éprouverais rien de semblable, si ton existence devait

finir avec cette vie. Tes vues s'étendent donc au delà

des temps, et tu ne mets aucunes bornes à la durée de

ton être et de ton bonheur.

Tu veux être heureux, mais d'un bonheur qui réponde

à la capacité infinie de ton cœur ; d'un bonheur qui ne

te laisse rien à souhaiter, qui remplisse et satisfasse par-

faitement toutes les facultés de ton âme. Et c'est pour

cela qu'aucune jouissance des objets d'ici-bas ne peut te

contenter ; après leur possession, tu désires encore, et tu



DEUXIÈME LEÇON . 35

te trouves plus vide que jamais, lorsque tu te flatterais

d'être pleinement rassasié. Tu en as fait mille fois l'expé-

rience; et toujours le dégoût a succédé en toi à l'essai

des différents plaisirs, et tes désirs satisfaits ont enfanté

sans cesse de nouveaux désirs .

Tu veux encore un bonheur que personne ne te

puisse ravir, qui soit à l'abri de tous les événements,

dont tu jouisses avec une assurance entière de ne le

perdre jamais ; et la raison te dit assez que la sécurité,

qui est une des conditions essentielles du bonheur,

ne saurait subsister avec la crainte , même la plus

légère.

Or, tout conspire à te convaincre qu'un pareil bon-

heur ne se rencontre, et ne peut se rencontrer sur la

terre ; que ton grand désir, celui qui fait naître et qui

absorbe tous les autres , n'est jamais satisfait ici-bas . Si

tu n'en es pas convaincu, c'est que tu ne réfléchis pas.

Ou bien les objets auxquels tu attaches ta félicité échap-

pent à tes mains ; ou, si tu les tiens, ils peuvent

t'échapper à chaque instant ; ou, quand ils ne te quit-

teraient pas , tu es toi-même exposé à te les voir arra-

cher par la mort. Tes jouissances précaires ne peuvent

donc que te distraire un moment du sentiment im-

portun et habituel de ton indigence .

Cependant, tu es né pour être heureux; et, puisque

tu ne saurais l'être en cette vie, une autre vie t'attend

où ce désir sera rempli, si toutefois tu as mérité qu'il le

fût . Car ce bonheur, dès qu'il est réservé à une autre

vie, et qu'il n'a nulle affinité avec les biens périssables de

ce monde, doit nécessairement être la récompense de la

vertu, qui comprend l'accomplissement de tous les

devoirs ; et le vice n'a aucun droit d'y prétendre. Si le

bonheur n'est pas la perfection, il en est le fruit insé



36 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST.

parable; et ce qui rapproche ou éloigne de l'un, rap-

proche ou éloigne de l'autre .

La saine raison enseigne à tous les homines le dogme

d'une autre vie : toutes les religions , même les plus

absurdes et les plus fausses, l'ont cru; tous les philo-

sophes sensés en ont fait un point capital de leur doc-

trine ; et, pour le nier et le révoquer en doute, il ne

s'est trouvé que quelques esprits faux et des cœurs cor-

rompus . Enfin, c'est le cri de la nature; et ravir à

l'homme l'espoir d'une autre vie et d'une autre félicité

que celle qu'il cherche inutilement sur la terre, c'est le

mettre au-dessous de la condition des bêtes ; c'est lui

rendre insupportable le poids de son existence , c'est

accuser Dieu de l'avoir doué en vain de raison et de

liberté, et de l'avoir rendu malheureux par le désir

même qu'il a d'être heureux .

Or ce que la raison te découvre imparfaitement, et

avec une sorte d'obscurité, la révélation te le propose

d'une manière plus distincte, plus déterminée, avec plus

de certitude et d'évidence . Elle te fait connaître claire-

ment que ton bonheur est dans la possession de Dieu

seul, que tu es destiné par une bonté toute gratuite de

sa part à le voir un jour face à face, à contempler ses

adorables perfections , à l'aimer, à jouir de lui en qualité

de Souverain Bien; que la joie que produiront en toi

cette contemplation et cet amour, sera parfaite , que tu

ne seras jamais exposé à la perdre, et qu'enfin tu seras

éternellement assuré d'être pleinement et immuable-

ment heureux .

Elle t'apprend encore que ce bonheur est attaché au

bon usage que tu feras ici-bas de ta liberté ; que Dieu

t'a placé pour un temps sur la terre, afin que tu tra-

vailles à te rendre digne d'une si haute destinée, par ta



DEUXIÈME LEÇON . 37

fidélité aux devoirs qu'il te prescrit, tant envers lui

qu'envers tes semblables ; que si tu te maintiens jusqu'à

la fin dans ses bonnes grâces et dans son amitié par ton

obéissance et ton amour, tu parviendras à ce bonheur

ineffable et tu sauveras ton âme; que si, au contraire,

tu es rebele à ses lois, si tu vis et meurs dans sa dis-

grâce, tu seras déchu à jamais de ce bonheur, et tu

perdras ton âme. Cette perte, tu le sais, c'est la dam-

nation , c'est-à-dire l'éternelle privation de ton souve-

rain Bien .

Conçois-tu bien cette affreuse damnation ? Conçois -tu

ce qu'est pour un être intelligent qu'exister toujours,

désirer toujours être heureux et ne pouvoir l'être

jamais? Savoir avec une entière certitude qu'on ne le

sera jamais ; n'avoir aucune diversion au sentiment tou-

jours présent de son malheur ; éternellement se repro-

cher qu'on est malheureux par sa faute; et être livré

sans fin à des regrets inutiles, au désespoir et à la rage !

Tel est, et tel sera à jamais l'état de celui qui a perdu

son âme. Quand il aurait fait sur la terre la conquête

du monde entier ; quand il aurait rassemblé sur sa tête

tous les honneurs, toutes les richesses en ses mains , en

son cœur tous les plaisirs , que lui en reviendra-t-il après

une telle perte? Rien de ce qu'il aura possédé ne le

suivra après la mort, et le seul souvenir qui lui en res-

tera ne servira qu'à le tourmenter. Dépouillé de tout,

il n'aura rien à offrir en échange pour racheter cette

âme qu'il a perdue. Tu ne peux avoir ici-bas une pleine

compréhension , encore moins le sentiment d'un tel

malheur ; les pertes les plus douloureuses ne sont rien

au prix de celle-là. Mais par la méditation et la réflexion

sur ce qui se passe en ton cœur, tu peux connaître assez

combien il t'importe de l'éviter.

3



38 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

Apprends donc à craindre souverainement et unique-

ment ce qui est ton souverain et ton unique mal , mal

intime, mal sans bornes , mal sans fin, mal irréparable ,

mal pur et sans aucun mélange, sans aucun espoir

d'adoucissement . Conserve soigneusement cette crainte ;

entretiens-la ; nourris -la; qu'elle te serve de frein contre

la violence de tes passions ; qu'elle émousse en toi la

vivacité des impressions des objets sensibles ; qu'elle te

soutienne dans les combats que tu as à te livrer pour

surmonter la concupiscence, et pour résister à tout ce

qui te pousse au péché ! Il n'est point de tentation si

forte qui puisse tenir contre cette crainte , point d'attrait

si puissant qui en contre-balance l'effet, point d'effort

du monde, de la chair et du démon, dont tu ne te

rendes victorieux . Du moins si ta faiblesse est extrême,

et si tu te sens incapable de résister, cette crainte te

portera à fuir, et à mettre ton âme en sûreté loin du

commerce et du danger des créatures .

Ah ! Seigneur , pénétrez mes os de cette crainte salu-

taire. C'est beaucoup de m'avoir instruit, mais agissez

sur mon cœur par votre grâce . Je veux à tout prix

sauver mon âme ! Elle est mon unique bien, tout le reste

m'est étranger; elle seule est moi. Je perds tout, si je la

perds ; etje la perdrai , si je perds le souverain Bien, qui

n'est autre que Vous. Inspirez-moi donc un vif amour

de ce souverain Bien , un désir immense de le posséder,

un courage invincible à tout entreprendre pour me pro-

curer cette possession . Inspirez-moi le mépris de tous

les faux biens qui se présentent à sa place pour séduire

et perdre mon âme; la haine de ce malheureux pen-

chant qui me porte vers les objets sensibles; la résolu-

tion de combattre en moi tout ce qui est un obstacle à



TROISIÈME LEÇON . 39

mon bonheur, et tend à me précipiter dans l'abime

éternel . Sans votre secours, quel fruit tirerai-je de vos

leçons ? Hélas ! elles ne serviront qu'à me rendre plus

coupable . Ne m'abandonnez pas, ô mon Sauveur ! de

moi-même je ne puis que me perdre, et je ne serai

jamais sauvé que par Vous .

TROISIÈME LEÇON

DU COEUR SORTENT LES MAUVAISES PENSÉES .

Écoute encore, mon disciple, et rends-toi attentif à

cette nouvelle leçon consignée dans mon Évangile : Du

cœur sortent les mauvaises pensées ' .

Le moyen le plus efficace de sauver ton âme est

d'être bien persuadé que sa perte ne peut venir que de

toi ; d'apprendre en conséquence à te bien connaître, et

à te défier de toi-mêine, comme de ton plus dangereux

ennemi. Une fois convaincu que tu ne peux faire aucun

fond sur toi pour le salut, tu seras humble, tu seras vigi-

lant ; tu mettras en moi tout ton appui, tu m'invoqueras ,

et je te sauverai .

La connaissance de toi-même consiste principalement

dans celle de ton cœur. C'est sa corruption qui fait ta

malice, et non l'ignorance et les ténèbres de ton esprit.

C'est toujours ton cœur qui est coupable, quoique souvent

tu cherches à rejeter ses fautes sur ton peu de lumières ;

mais cela même est une des preuves les plus sensibles

de ton orgueil et de ton manque de droiture. Car la

plupart des erreurs de ton esprit ont leur source dans

1 MATE , V , 19 .



40 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

ta volonté ; l'esprit s'égarerait moins, et il s'égarerait

innocemment, si la volonté n'était pas l'auteur de ses

égarements et si elle ne rejetait pas la lumière. Repasse

avec moi ce qu'était l'homme dans son origine, et suis

le progrès de sa dégradation et de sa méchanceté.

Sorti de mes mains dans la création, il était droit,

c'est-à-dire ami de l'ordre et de la règle, porté au

bien , n'éprouvant en soi aucune répugnance à le prati-

quer, n'ayant aucune pente vers le mal, et ne pouvant

le commettre que par une détermination parfaitement

libre de sa volonté. Ses pensées et ses affections se

tournaient d'elles-mêmes vers l'auteur de son être ; ses

sens ne l'entraînaient point ; ses passions n'avaient sur

lui aucun empire ; il était maître de ses premiers mou-

vements, et les objets extérieurs n'avaient de pouvoir

sur lui que de son consentement. Telle était sa rectitude

originelle .

Les lumières de sa raison répondaient à la droiture

de son cœur : il connaissait clairement, distinctement

et sûrement toutes les vérités qu'il lui importait de

connaître .

Le péché a causé le plus grand désordre dans sa

nature . Il a obscurci son entendement, il a incliné sa

volonté vers le mal, et, par là, il a rompu l'équilibre

de sa liberté . Il l'a assujetti aux sens, dont la révolte se

fait sentir malgré lui, et dont les impressions sont si

vives qu'il a une peine extrême à leur résister . Il a allumé

en lui le feu de la concupiscence qui est mère des

passions ; et , au lieu de travailler à éteindre cet incendie,

l'homme a un secret penchant à l'entretenir et à

l'accroître . Par-dessus tout il lui a inspiré un orgueil

détestable, quilui rend odieux tout joug et toute dépen-

dance, qui lui donne de l'aversion pour la loi dont les



TROISIÈME LEÇON . 41

préceptes et les défenses gênent sa liberté, ce qui le

dispose à désobéir à son Auteur, et à trouver injustes les

devoirs étroits que Dieu lui prescrit. Il lui a inspiré encore

un amour-propre effréné, qui lui fait rapporter tout à

soi, concentrer tout en soi, n'aimer rien que pour soi ;

en sorte que l'homme s'érige pour ainsi dire en divinité,

et qu'il s'en attribue les droits, au mépris de l'amour

souverain qu'il doit à Dieu .

Voilà le désordre général de la nature humaine depuis

l'introduction du péché dans le monde ; désordre auquel

l'homme ne peut remédier par lui-même; qu'il ne con-

naît que très-imparfaitement par la faible lumière qui

lui reste, et qu'il ne peut même connaître pleinement et

réparer que par ma grâce. Ce désordre néanmoins, tant

qu'il n'existe que dans le sentiment, et que la volonté

n'y acquiesce point, n'est pas proprement un péché ; il

en est la suite, mais il n'en a pas la malice .

Observe à présent les premières semences de la cor-

ruption du cœur humain dans les enfants . Tu verras

qu'ils sont livrés à leurs sens et aux objets sensibles , et

incapables de s'élever au-dessus de la matière ; que d'eux-

mêmes ils ne songentpoint à Dieu, et que , sans le secours

de l'éducation, ils resteraient longtemps dans l'état

purement animal, n'ayant presque aucune idée, aucune

vue spirituelle, aucune facilité, aucun attrait à réfléchir

sur les objets de cette nature. Tu verras qu'ils abhorrent

naturellement toute instruction sérieuse, toute espèce

d'étude et d'application, et que ce n'est qu'en les cares-

sant, ou en les châtiant, qu'on parvient à les rendre

attentifs pour le moment; qu'iln'en est pas ainsi des jeux

de leur âge ; ils s'y appliquent d'eux-mêmes et avec

ardeur ; ils y exercent leur esprit, et ils les apprennent



42 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

aisément et en peu de temps . Tu remarqueras encore

que si l'on dit ou si l'on fait devant eux quelque chose

de mal, ils le saisissent promptement par l'affinité que

le mal a avec leur nature ; ils en reçoivent de profondes

impressions ; ils le retiennent et ne l'oublient jamais

dans la suite ; à peine ont-ils quelque connaissance du

mal qu'ils sont portés à le commettre, et ils se livrent

comme des brutes à leurs premiers instincts , quoiqu'ils

en aperçoivent déjà la turpitude, et que la honte les

engage à se cacher. Tu trouveras en petit dans l'enfant

tous les vices de l'homme fait, avec cette différence qu'il

les montre plus à découvert, n'ayant pas encore assez de

réflexion ni assez d'empire sur soi-même pour les

déguiser : esprit de domination, jalousie des moindres

préférences , envie, colère, gourmandise et vols secrets

pour la satisfaire, inclination à nuire , joie secrète du mal

d'autrui , dissimulation , mensonges, ruses pour tromper

ceux de son âge, violence lorsqu'il se croit le plus fort .

Cependant sa raison naissante condamne tous ses déré-

glements; il sait très-bien blâmer et trouver injuste dans

autrui ce qu'il se permet; il se cache pour mal faire ; il

ne ment d'abord qu'en tremblant, il rougit, quand il

est découvert, il s'excuse, il rejette la faute sur d'autres .

Que de malice dans un âge si tendre !

Mais ce n'est encore qu'un faible apprentissage, et

les années vont développer et fortifier ces vices .

Dans la jeunesse, le premier usage qu'il fait de la

réflexion , c'est de penser au mal; de sa liberté, c'est

d'en abuser. Il se dérobe à l'inspection de ses parents

et de ses instituteurs ; il murmure en secret de l'autorité

qu'ils exercent sur lui, et il n'attend que le moment

d'en secouer le joug. A peine maître de sa conduite, il

se livre sans retenue à ses passions; et que ne se per



TROISIÈME LEÇON . 43

met-il pas pour les contenter ? Que ne se dit-il pas à

lui-même pour les justifier ? Sourd aux avis et aux

corrections, il s'en offense, et n'en devient que plus

intraitable . Alors comrnence l'oubli de Dieu, la résis-

tance à ses lumières, la négligence et l'omission des

devoirs de piété, le mépris des bonnes pensées . Le

jeune homme s'accoutume à agir contre la voix impé-

rieuse de sa conscience , à en braver les menaces et à en

étouffer les remords ; il conçoit un dépit secret contre

la religion , comme imposant un joug tyrannique à

Thomme ; toute son application est tournée à fomenter

et à satisfaire des désirs impurs, à attiser le feu de la

volupté par les discours, les lectures dangereuses, les

spectacles , les liaisons criminelles . Son libertinage, qu'à

tout prix il voudrait autoriser, le jette bientôt dans la

voie de l'impiété ; il commence à raisonner, à avoir des

doutes sur l'objet de la Foi, et, par degrés, sur les pre-

miers principes et les fondements de la loi naturelle.

Il recherche la société des incrédules décidés ; il les

écoute comme ses maitres ; il lit avec admiration leurs

ouvrages , dont il avale le venin avec avidité ; et, vu la

disposition de son âme, les sophismes se changent pour

lui en démonstrations , les dérisions sacriléges et les blas-

phèmes en fines plaisanteries et en jeux d'esprit. Si les

jeunes gens ne donnent pas tous dans ces excès , ils y ont

tous plus ou moins de penchant, et les premiers pas

vers le crime les entraîneraient dans le précipice, s'ils

n'étaient arrêtés par les obstacles qu'une providence

attentive oppose à leur perte .

Avec l'âge , la malice de l'homme devient chaque jour

plus réfléchie et plus profonde. Le grand feu des pas-

sions est ralenti ; mais l'habitude subsiste, et elle est

comme passée en nature .



44 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

Dans la maturité, l'homme pèche avec plus de sang-

froid ; il voit les conséquences de son péché, et il les

affronte tranquillement ; il se distrait d'une volonté plus

déterminée de toute pensée salutaire, écartant , repous-

sant ce qui le rappelle à lui-même et au devoir. Le

monde l'enchaîne ; les grands objets de fortune le ten-

tent ; l'ambition l'obsède; les affaires l'absorbent . Il

faut s'enrichir ; il faut parvenir; il faut se faire jour à

travers une foule de concurrents, et tout est légitime

pour arriver à cette fin . Que d'intrigues, que de bas-

sesses , que de médisances et de calomnies, que de noir-

ceurs , que de crimes enfin de toute espèce n'occasionne

pas la soif des richesses et des honneurs, les deux grands

objets des passions de l'âge mûr? Et que peut la reli-

gion sur un cœur qui en est dévoré ?

Juge toi-même de ce qu'un avare doit penser de

l'Évangile qui dit anathème aux riches, et qui ordonne

le détachement des biens de ce monde; de ce que

l'ambitieux doit penser d'une loi qui prêche l'humilité,

qui déclare formellement que tout ce qui est élevé aux

yeux des hommes est une abomination devant Dieu ' !

Comment veux-tu qu'ils adorent l'un et l'autre, qu'ils

aiment sincèrement, qu'ils se proposent pour modèle

un Dieu pauvre et abject par choix, un Dieu qui , depuis

sa naissance dans une crèche jusqu'à sa mort sur un

bois infâme, annonce le mépris le plus caractérisé de

tout ce que le monde estime! Non-seulement ils ne

m'adorent pas , mais dans leur cœur ils me rejettent ,

parce qu'ils savent que je les réprouve . Les uns par respect

humain, et par une sorte de décence, gardent encore

quelque dehors de religion ; mais s'ils en retiennent

Luc , xvi , 15 .



TROISIÈME LEÇON . 45

quelques pratiques extérieures, ils en violent l'essentiel,

et ils n'ont que de l'aversion pour ma doctrine et pour

mes exemples . Les autres se déclarent ouvertement

contre moi; mais, par un raffinement de malice et

d'hypocrisie, ils dissimulent la véritable cause de la haine

qu'ils me portent. Ils attaquent les preuves de ma révé-

lation, comme si elles étaient fausses, douteuses ou

peu concluantes, tandis qu'ils sont invinciblement per-

suadés de leur vérité, de leur certitude et de leur force .

Ils s'en prennent aux mystères, qu'ils traitent d'absur-

dités , parce qu'ils sont incompréhensibles, quoiqu'ils

sachent que les mystères sont une suite de la nature et

des perfections infinies de Dieu, qu'ils ne seraient plus

un objet de foi, ni leur croyance un hommage de l'esprit ,

s'ils étaient démontrés à la raison comme les vérités

naturelles . Mais ce qu'ils n'ont garde d'avouer et de

publier, c'est qu'en effet ils n'en veulent qu'à ma morale ,

et qu'ils seraient disposés à tout croire, si, lâchant la

bride à leurs passions, elle les autorisait à poursuivre

les honneurs, les richesses et les plaisirs .

Cependant ici même leur raison prononce contre la

dépravation de leur cœur : ils conçoivent très-bien que

ma morale ne serait pas divine, ni conforme à la nature,

à la dignité, aux destinées de l'homme, ni compatible

avec les devoirs et avec les premières lois de la société,

si elle était telle qu'ils la désirent, et qu'elle ne les

gênât en rien ; mais telle est leur corruption, qu'ils pas-

sent sans peine par-dessus ces contradictions , toutes

palpables qu'elles sont ; qu'ils croient les faire disparaître

en n'y réfléchissant point, et qu'à force de s'étourdir,

ils parviennent à s'aveugler .

Mais c'est au dernier âge, pour ceux qui y parvien-

nent, qu'est réservée la consommation de la malice .

3.



46 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

Les objets sensibles n'ont plus alors d'attraits pour les

hommes, et les organes usés se refusent au plaisir ; mais

dans plusieurs la volonté est encore vivante, quand la

nature est déjà presque morte. Ils sont corrompus parce

qu'ils l'ont été et qu'ils s'obstinent à l'ètre. S'ils ne

peuvent plus jouir des plaisirs , ils rappellent avec com-

plaisance le souvenir de leurs premières années ; ils les

regrettent, et ils se rendent plus coupables par le désir

qu'ils ne l'étaient autrefois par l'action. Aux portes

mêmes de la mort, et sur le bord de la tombe, ils sont

plus tourmentés que jamais par l'avarice et par l'ambi-

tion , et ce n'est qu'avec la vie qu'ils renoncent à leurs

projets d'élévation et de fortune. Si l'approche de la

dernière heure réveille en eux la pensée de l'éternité et

du sort qui les attend, ils écartent ces idées lugubres ;

ils luttent contre ces terreurs d'une conscience alarmée,

ils s'endurcissent, ils se décident à mourir dans l'impéni-

tence et à courir le risque d'un malheur éternel .

Cependant leur raison ne fut jamais plus saine et plus

éclairée ; leurs passions sont amorties, et leur imagina-

tion glacée ; le monde n'a plus de charmes pour eux ,

comme ils n'en ont plus pour lui ; ses illusions , ses pré-

jugés, ses maximes ne les séduisent plus ; ils en con-

naissent la fausseté ; l'expérience les a pleinement

détrompés. Qui les retient done dans le crime et

l'impiété? Qui les empêche d'écouter la religion qui les

appelle encore, de déplorer le passé, et de faire ce qui

est en leur pouvoir pour se procurer un heureux avenir ?

Qui les en empêche? La malice profonde de leur cœur,

parce qu'elle est parvenue à son comble. L'orgueil les

arrête ; ils croiraient nuire à leur réputation d'esprits

forts , si l'on disait d'eux qu'ils ont reconnu la vérité, et

qu'ils se sont convertis ; ainsi ils affrontent la mort et



TROISIÈME LEÇON . 47

ses suites affreuses , se faisant un mérite et un point

d'honneur de tenir contre Dieu, d'être jusqu'au bout

fermes dans leurs principes, et de couronner une vie

libertine par une fin impie.

Si tu ne te reconnais pas à ce tableau, si tu n'es pas

tombé dans ces excès, ce n'est pas ta bonté naturelle

qui t'en a préservé, tu le dois à ma grâce. Avoue que

tu as eu, que tu as encore dans le fond de ta nature un

penchant violent au péché ; souviens-toi que tes passions

t'ont souvent et vivement sollicité, et que plus d'une

fois tu les as écoutées, ou tu as été sur le point de t'y

rendre. Il n'en faut pas davantage, tu ne te serais jamais

préservé ou affranchi seul de leur tyrannie, et d'abîme

en abîme elles t'auraient poussé comme tant d'autres

jusqu'au fond du précipice. Sois humble, et sache tou-

jours qu'il n'est pas de péchés commis par un homme,

qu'un autre homme ne puisse commettre, si Dieu

l'abandonnait à sa fragilité. Souviens-toi qu'à moins

d'une grâce très-spéciale, il n'est personne qui n'ait

mérité par les infidélités de sa vie que Dieu l'ait aban-

donné, s'il n'avait consulté que les règles de sa justice .

Tremble donc, et tremble jusqu'à la fin, à cause de la

malice de ton cœur : il n'enfaute de lui-même que de

mauvaises pensées et de mauvais désirs ; il n'est qu'orgueil

et corruption .

O mon unique Maître ! je vous rends grâces de m'avoir

éclairé sur ce point capital. Je n'y avais jamais assez

réfléchi, et je ne me connaissais pas . J'avais la fausse et

détestable présomption de me croire bon, du moins par

comparaison avec d'autres ; je me trompais, et je méri-

tais par là que vous me livrassiez à toute ma perversité.



48 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

Pénétré du sentiment de mes maux, je me remets entre

vos mains, ô céleste Médecin ! afin que vous guérissiez

ceux de ma nature et ceux de ma propre volonté. Je ne

puis savoir ni queje suis malade, ni à quel point, si vous-

même ne me l'apprenez ; je ne puis chercher le remède ,

si vous ne m'y invitez ; je n'en puis user, si vous ne me

prévenez et ne me secondez. Que suis-je donc ? Un

lépreux tout couvert d'ulcères, et en même temps un

paralytique sans ressource, incapable de faire le moindre

mouvement vers ma guérison, incapable même de la

vouloir . Ah ! Seigneur , je dois tout à votre miséricorde,

et lepardon des péchés que j'ai commis, et l'exemption de

ceux que j'aurais pu commettre. Faites qu'à l'avenir je

me défie de moi-même, et que je trouve mon salut dans

l'humilité et dans la confiance en vous . Ainsi soit-il .

QUATRIÈME LEÇON

DU COEUR SORTENT LES MAUVAISES PENSÉES (Suite) .

La leçon que j'ai commencé à te donner sur la cor-

ruption de ton cœur n'est pas finie. Les pensées qui

éloignent du bien ne sont pas moins mauvaises que

celles qui poussent au mal . Prête donc l'oreille de nou-

veau , et ici, qui que tu sois, juste ou pécheur, tu ne

pourras te dispenser de te reconnaître .

La répugnance au bien correspond dans l'homme à

sa pente au mal, et l'une et l'autre sont la suite du

premier péché ; mais cette répugnance devient plus forte

en chacun , à mesure qu'on lui cède, au lieu de la com-

battre.

Je parle ici du bien surnaturel, du bien dont la pra



QUATRIÈME LEÇON . 49

tique est nécessaire pour parvenir à la fin ; et ce n'est

pas dans les autres, c'est en toi-même que je prétends

te faire voir à quel point tu as de la répugnance pour

tous les devoirs que mon Évangile te prescrit. Le détail

serait immense, sije parcourais toutes les vertus queje t'ai

recommandées ; je m'en tiendrai à quelques points qui

renferment tout le reste : tu répugnes à aimer Dieu ; tu

répugnes à aimer le prochain ; tu répugnes à suivre

l'attrait de la grâce ; tu répugnes à te détacher du sen-

sible, pour t'élever au spirituel ; tu répugnes à te renoncer

toi-même ; tu répugnes à toute espèce de croix et

d'épreuves , par lesquelles je sanctifie le chrétien, n'est-ce

pas assez de répugnances ? Écoute ; connais-toi et humi-

lie-toi .

Tu répugnes à aimer Dieu, chose affreuse à dire et

à penser !

Dieu est ton souverain et ton unique bien ; il est infi-

niment aimable, il t'a comblé de bienfaits, il te promet

un bonheur éternel, et tu ne peux être heureux que par

lui. Cependant lorsqu'il faut l'aimer autrement qu'en

paroles et en stériles sentiments, lorsqu'il en faut venir

aux effets , lui prouver la préférence que tu lui donnes

sur tout ce qui n'est pas lui, renoncer pour son amour à

quelque chose qui t'est cher, te soumettre à sa sainte

volonté en ce qui te contrarie, te faire violence pour lui

plaire, t'acquitter enfin de quelque devoir pénible qu'il

exige de toi, non-seulement il t'en coûte pour lui obéir

et le contenter , mais tu résistes, tu refuses , et tu n'en

as aucun scrupule, quand tu ne crois pas que ton salut

y soit intéressé. En ce qui ne te paraît pas tout à fait

criminel, tu préfères, sans hésiter, ta propre satisfac-

tion à celle de Dieu, et tu ne sais pas ce que c'est que



50 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

de lui complaire dans les moindres choses. Tu ne veux

l'aimer que jusqu'à un certain point au delà duquel tu

prétends disposer à ton gré de tes affections et de ta

conduite. Tu trouves que c'est trop de sa part de te

demander tout ton cœur, et, quoique tu n'oses le dire

ouvertement , tu regardes en ton âme comme une

tyrannie le premier, le plus grand, le plus indispensable

des préceptes , pris dans l'étendue qu'il doit avoir. Tu

voudrais en cette matière t'en tenir à ce qui est d'obli-

gation étroite et rigoureuse, et, parce qu'il est impos-

sible en effet de fixer cette obligation, qui n'a point et

ne peut avoir de bornes, tu t'étourdis là-dessus ; tu te

gardes bien d'y réfléchir et de te demander si tu aimes

Dieu autant que tu dois l'aimer et autant qu'il veut que

tu l'aimes .

Et d'où vient cette répugnance pour le plus juste, le

płus saint , le plus attrayant et le plus doux de tous les

devoirs ? Elle vient de ce que tu t'aimes toi-même d'un

amour désordonné, d'un amour directement opposé

à celui que tu dois à Dieu, d'un amour qui te fait envi-

sager en toutes choses ton intérêt au préjudice de

l'intérêt de Dieu ; comme si tu pouvais avoir un véri-

table intérêt différent du sien, et que, la chose fût-elle

possible, tu ne dusses pas te sacrifier au sien. Vois-tu

enfin quelle est la malice de l'amour-propre ; vois-tu

combien il est injuste, aveugle, etjusqu'à quel point il

te séduit ? Comprends-tu qu'il est ton ennemi parce

qu'il est l'ennemi de Dieu ; que tu te hais réellement,

que tu te fais un tort inexprimable en t'aimant de la

sorte, car tu affaiblis et tu tends même à détruire en

toi l'amour de Dieu? Douterais-tu désormais que, tant

que l'amour-propre règne en ton âme, il en bannit, avec

l'amour de Dieu, l'amour légitime que tu te dois à toi



QUATRIÈME LEÇON . 51

même, puisque tu te nuis à proportion que tu t'éloignes

de ton souverain Bien, et qu'au contraire tu ne t'aimes

véritablement toi-même que selon la mesure de l'amour

que tu as pour Dieu ; qu'ainsi travailler à établir en toi

l'amour divin sur la ruine de l'amour-propre, comme

mon Évangile te l'ordonne, c'est travailler à te rendre

heureux même sur la terre, en mettant l'ordre et la

paix dans ton cœur ?

Dis-moi maintenant, n'as-tu pas le penchant le plus

fort et le plus profond à flatter ton amour-propre ? Ne

suis-tu point ce penchant? Ne l'approuves-tu pas ? Ne

trouves-tu pas trop sévère une morale qui te commande

de l'extirper entièrement? N'y cherches-tu pas des

explications et des adoucissements ? Conviens donc que

ta répugnance à aimer Dieu égale ta répugnance à com-

battre l'amour-propre ; conviens que tu es plus ou moins

coupable, suivant l'importance des objets avec lesquels

tu contentes ton amour-propre aux dépens de l'amour

de Dieu, et que tu auras toujours quelque chose à te

reprocher, tant que tu ne seras pas determiné à n'ad-

mettre en toi aucune affection qui n'ait Dieu pourprin-

cipe, pour motif et pour fin. Conviens par conséquent

que tu répugnes à t'aimer toi-même du seul amour

qui soit avoué par la raison et consacré par la religion .

Tu ne répugnes pas moins à aimer le prochain

qu'il t'est commandé d'aimer comme toi-même .

En peux-tu douter, si tu examines tes sentiments et

ta conduite à son égard ? Te réjouis-tu de son bien,

comme de ton bien propre? T'affliges-tu de son mal,

comme tu ferais du tien? Vas-tu au-devant de ce qui

peut l'obliger? As-tu soin d'éviter et d'écarter autant

qu'il est en toi ce qui pourrait lui nuire? T'intéresses-tu ,



52 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

enunmot, à sonbonheur, comme au tien ?As-tupourlui,

je ne dis pas les dehors , mais les sentiments d'estime,

d'égard, de ménagement, que tu désires qu'on ait pour

toi ? Souffres-tu ses défauts, comme tu veux qu'on

souffre les tiens ? Excuses-tu ses fautes, les couvres-tu,

les ensevelis-tu dans le silence, comme tu exiges qu'il le

fasse à l'égard des tiennes ? Es-tu disposé à lui par-

donner ses torts, comme tu souhaites qu'il te pardonne

les tiens ? Enfin, dans les affaires que tu traites avec lui,

suis-tu les mêmes règles que tu trouves juste qu'il suive

de son côté ? N'as-tu pas au contraire une répulsion

extrême en mille rencontres à pratiquer tous ces devoirs ?

N'es-tu pas vivement sollicité de les violer, et n'as- tu pas

besoin de faire sur toi les plus grands efforts pour les

observer ?

Et si tu es attentifà n'y pas manquer, si ta conscience

très-délicate n'a ici aucun reproche à t'adresser, dis-

moi s'il ne t'en coûte pas infiniment, et si la charité

envers le prochain n'est pas la chose qui exerce le plus

ta vertu . Tu n'en disconviendras pas, si tu es de bonne

foi ; tu avoueras que ton cœur est rempli d'une mali-

gnité secrète contre lui; que tu es sujet à des antipa-

thies , à des aversions, dont souvent tu ne peux deviner

la cause, et qu'il ne t'est pas aisé de surmonter ; tu

reconnaîtras qu'à tout moment il s'élève en toi des pen-

sées critiques, des soupçons désavantageux, des juge-

ments téméraires ; que tu grossis les défauts, que tu

interprètes en mauvaise part les intentions, que tu es

porté à condamner les paroles et les actions, que tu es

naturellement jaloux de la réputation et des succès

d'autrui ; que tu as peine à convenir de son mérite, et à

rendre justice à ses bonnes qualités , qu'il t'échappe

dans l'occasion des paroles médisantes, railleuses, mépri



QUATRIÈME LEÇON . 53

santes ; que les personnes avec qui tu as à vivre ont

souvent beaucoup à souffrir de toi, tandis que tu ne leur

passes rien , que tu es d'une sensibilité, d'une délicatesse

extrême sur ce qui te touche, et que tu crois toujours

qu'on te manque, en même temps que tu penses à peine

devoir rien à personne. Tout cela, et bien d'autres

choses , n'est- ce pas la matière ordinaire de tes combats,

de tes fautes , des reproches de ta conscience et de tes

accusations ? Le commerce avec le prochain, qui dans

mes desseins devait contribuer au bonheur de ta vie ,

n'est- il pas pour toi une source d'inimitiés et de débats ,

de peines et de tourments ?

Quelle en est la cause ? Ton amour-propre essentielle-

ment exclusif, qui veut tout pour toi, qui ne donne

qu'afin qu'on te rende davantage, et qui ne voit dans le

prochain qu'un ennemi qui le dispute avec toi et te

ravit ce que tu prétends n'appartenir qu'à toi . Tu

n'estimes foncièrement que toi , et tu fondes cette estime

sur le mépris des autres . En toi, tu ne vois que de bonnes

qualités , réelles ou imaginaires ; et dans les autres, tu

ne t'arrêtes à remarquer que ce qu'ils ont de défectueux

et de méchant, dépréciant et dénaturant ce qu'ils ont de

meilleur . Tu n'as de préoccupations que pour tes intérêts ;

ceux du prochain te laissent pour le moins indifférent, et

même ils te deviennent odieux, si tu penses qu'ils tra-

versent les tiens . Tu voudrais toujours gagner et voir

perdre le prochain , l'emporter toujours et le voir céder,

toujours avoir raison et lui donner tous les torts ; dis-

moi : ne sont-ce pas là tes dispositions, et se peut-il rien

de plus injuste et de plus opposé à la charité ?

Tu répugnes à l'attrait de la grâce, qui te porte au

bien, au meilleur et au parfait .



54 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

Tu as donc de l'aversion pour le bien , pour ce qui est

mieux, pour ce qui est parfait, et tu ne l'accomplirais

jamais, sans un secours spécial de ma grâce qui

triomphe de la résistance de ta volonté. N'est-ce pas

cette répugnance à l'attrait de la grâce qui t'a fait dif-

férer longtemps ou te fait différer encore ta conver-

sion ? N'est-ce pas elle qui te rend habituellement sourd

et rétif à tant de saintes inspirations ; qui te porte à

murmurer de ce que j'exige, tu le prétends, trop de

perfection des âmes qui se livrent à moi, que je ne cesse

de leur donner de nouvelles aspirations, et que je ne

leur permets jamais d'accorder la moindre chose à la

nature ? N'est-ce pas elle qui t'entretient dans l'état de

tiédeur, de lâcheté et de négligence ; qui, pour te sous-

traire à ma voix qui t'importune, te détourne du

recueillement et de l'oraison, et te jette dans la dissipa-

tion ? Ne te dissimule pas ta disposition ; elle est telle

que je dis ; ou bien, si tu es enfin devenu docile à ma

grâce, tu dois avouer que tu as longtemps résisté ; tu

dois avouer qu'à présent encore, lorsque cette grâce est

nue, sèche, toute spirituelle, et qu'elle n'est point

accompagnée d'une certaine douceur qui enlève ton

consentement, tu as bien de la peine à me l'accorder .

Tu répugnes à te détacher du sensible, pour t'élever

au spirituel.

Dans la dévotion tu te recherches sans cesse plus ou

moins toi-même ; tu es affamé de goûts et de consola-

tions dont ton amour-propre se repaît; tu redoutes le

pur état de foi et de nudité où l'on me sert uniquement

pour moi, où l'on n'aime que moi sans avoir égard à mes

faveurs , où l'âme se soutient par la seule vue de ma

volonté et de mon bon plaisir. Cet état est assurément



QUATRIÈME LEÇON . 55

plus parfait, et il ne convient qu'aux personnes avancées .

Mais tu voudrais toujours être traité comme ceux qui

commencent à se mettre à mon service ; tu voudrais

savourer toujours, toujours jouir, être toujours nourri

de lait et de miel; tu t'impatientes, tu gémis, tu te

désoles, tu menaces de quitter l'oraison, tu la quittes

en effet , lorsque je te réduis pour toute nourriture au

pain des forts . Comme si dans l'oraison tu ne devais pas

envisager ce qui me plaît et non ce qui te satisfait , et

que ce qui entretient ton amour-propre et ton propre

intérêt n'est pas contraire à ton avancement. Mais tu

aimes mieux avancer moins qu'éprouver de ma part un

délaissement et des rigueurs apparentes, qui feraient

mourir en toi la nature. Voilà ce qui a fait abandonner

la voie intérieure à tant d'âmes qui y avaient d'abord

marché avec ferveur, et c'est ce qui en a fermé l'entrée

à tant d'autres qui y étaient appelées .

Tu répugnes à te renoncer toi-même .

Ce renoncement si nécessaire, dont les fruits sont si

doux et dont la récompense est si grande, est la pierre

d'achoppement de mon Évangile, et il rend la mortifi-

cation du cœur odieuse aux âmes d'ailleurs les plus

dévotes . Ordonnez autant d'exercices de piété, autant

de pratiques , autant d'austérités même que vous vou-

drez ; elles jeûneront, elles veilleront, elles passeront les

journées entières dans les églises ; mais faire violence à

leur caractère, étouffer leur sensibilité , souffrir ce qui

les contrarie, renoncer à leur propre jugement, mourir

en unmot à leur propre esprit et à leur propre volonté,

c'est ce qu'elles ne veulent pas faire, et ce qui leur

paraît non-seulement difficile, mais impossible. Si un

directeur entreprend de les mener par cette voie, et s'il



56 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

exige d'elles cet esprit d'abnégation , avec quelque ména-

gement d'ailleurs qu'il s'y prenne, elles raisonnent, elles

résistent, elles le quittent et disent qu'il ne leur convient

point . Tant qu'il s'en tient au général, elles goûtent sa

morale et la trouvent belle ; mais sitôt qu'il en vient à

l'application personnelle, et s'il touche à certains défauts

caressés , aussitôt il déplaît , il rebute, on s'irrite , et l'on

va chercher ailleurs un directeur plus accommodant

pour la nature qui ne veut pas mourir . Considère quelle

part tu as en tout ceci, et sache qu'il n'y a rien de plus

agréable à mes yeux et en même temps de plus rare que

le parfait renoncement .

Enfin tu répugnes à toute espèce de croix et

d'épreuves , par lesquelles je sanctifie le chrétien .

Tu les crains et tu les fuis ; au lieu de les regarder

comme de précieuses faveurs, de les accepter et de les

embrasser comme des moyens de ressemblance et de

conformité avec moi, comme la voie qui conduit sûre-

ment à la gloire, tu te plains de ma Providence qui te

les envoie. Rien cependant n'est plus important que

d'en faire un saint usage ; elles sont sans nombre, elles

remplissent la vie de l'homme, et, puisqu'il est impos-

sible de les éviter, il faut te résoudre de bonne grâce à

les porter pour mon amour. L'as-tu fait jusqu'ici ? Non .

Ta nature répugne donc à ce que mon Évangile enseigne

de plus nécessaire et de plus parfait : la perte des biens

qui te détache des choses de la vie, les souffrances cor-

porelles qui expient les fautes que ta mollesse et ta sen-

sualité t'ont fait commettre, le mépris, les calomnies ,

les opprobres qui humilient ton orgueil. Tu ne peux

ignorer l'utilité de ces diverses épreuves . Ah ! si tu étais

vraiment chrétien , tu serais persuadé que c'est dans ma



QUATRIÈME LEÇON . 57

miséricorde que je les distribue, et, loin de te révolter,

tu me bénirais des coups que je porte à ta nature cor-

rompue et superbe pour la purifier et la sauver.

Juge donc, et vois à présent s'il est un seul point de

ma morale qui ne rencontre en toi quelque obstacle

insurmontable ; juge, et dis-moi si tu ne dois pas avoir

de l'horreur de toi-même,comme d'un ennemi de toute

vertu chrétienne, et si ce n'est pas avec raison que je

t'ai donné l'ordre de te haïr et de te combattre, et

comprends enfin que tu n'as pas moins de sujet de

t'humilier des répugnances de ta nature pour le bien

que de tes inclinations vers le mal.

Vous m'ouvrez les yeux, ô mon Sauveur! et vous me

forcez à confesser qu'il n'y a rien de bon en moi. Je

vois que toutes les peines, toutes les difficultés que

j'éprouve dans votre service, viennent de moi, de mon

orgueil, de mon amour-propre, de la recherche de moi-

même, de mes vues intéressées , de mon aversion pour

tout ce qui me gêne et me contraint. Je vois que votre

sainte loi, toute juste, toute raisonnable, toute douce

qu'elle est en elle- même, me déplait, me révolte ; elle

me semble dure et impraticable, parce que je n'aime

pas le bien, ni rien de ce qui serait un remède efficace

aux maladies de mon âme. Ce que je vous demande

aujourd'hui, ô mon Dieu ! c'est d'abord de haïr en moi

ce que vous y haïssez vous-même, ce que le péché y a

mis, et ce que j'y ai ajouté par ma faute : les pensées,

les sentiments, les dispositions et les habitudes qui me

donnent de l'éloignement pour vous, pour votre doc-

trine et pour vos exemples. Puis, c'est de combattre de

toute ma force, ou plutôt de toute la puissance de votre



58 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

grâce, ces malheureuses répugnances ; de les arracher

de mon cœur, et de ne cesser la lutte que je ne sois

enfin parvenu à faire mes chères délices de la pratique de

votre loi . Je vous demande enfin de persévérer dans ce

combat jusqu'à la mort, de ne poserjamais les armes,

et de tendre toujours à la perfection de votre amour,

par la perfection de mon abnégation. Ainsi soit-il .

CINQUIÈME LEÇON

LE MONDE EXCLU DE LA PRIÈRE DE JÉSUS - CHRIST.

Je ne prie pas pour le monde ' .

Je suis le principal ennemi qu'il m'importe de con-

naître, parce que les autres ne peuvent rien contre moi

que par moi ; mais je ne suis pas le seul, j'en ai deux

autres : le monde et le démon, et, pour me garantir de

leurs embûches, je ne dois guère moins les connaître

que moi-même .

Jésus-Christ m'apprend d'un seul mot ce qu'il faut

que je pense du monde, lorsque dans sa dernière prière,

avant de se livrer à la mort pour notre salut, il dit à

son Père : Je ne prie pas pour le monde, mais pour

ceux que vous m'avez donnés . Ces paroles sont le

plus terrible anathème qu'il ait lancé contre le monde,

parce que, l'excluant de sa prière et le séparant de ceux

que son Père lui a donnés qui ne périront pas, il déclare

formellement par là que le monde est réprouvé, et que

ceux qui le composent, s'ils ne le quittent avant la mort,

encourront leur perte éternelle .

As-tu bien entendu cette leçon, ô mon âme ? Elle a

! JEAN , XVII , 9 .

1



CINQUIÈME LEÇON . 59

de quoi te faire trembler. Es-tu du monde, ou n'en es-

tu pas, c'est-à-dire lui es-tu attachée par le cœur et

d'affection , ou non? Question décisive pour ton éter-

nité!

Afin de la résoudre solidement et utilement, tu dois

d'abord examiner à fond ce que c'est que le monde,

puis voir si tu lui appartiens, enfin prendre les moyens

efficaces de t'en préserver si tu n'es pas des siens , ou

de t'en détacher si tu lui appartiens .

Qu'est-ce que le monde ?

Il n'est ici question, pour moi chrétien et enfant de

l'Église, ni des idolâtres, ni des hérétiques, ni des incré-

dules , ni des libertins décidés; ils sont évidemment du

monde entendu dan le sens de Jésus-Christ. Mais si

j'ai quelque crainte de Dieu, ces hommes ne peuvent

être dangereux pour moi; je sais assez que je ne puis

communiquer de sentiments avec les païens, ni avec

les ennemis de l'Église, et que je dois avoir en horreur

tout commerce, discours et écrits d'hommes qui n'ont,

par principe, ni mœurs ni religion . Le monde qui est

vraiment redoutable pour moi et contre lequel je ne sau-

rais trop me mettre en garde, est le monde qui, faisant

profession d'être chrétien, de tenir à l'Église, de respec-

ter même la foi et les mœurs, est néanmoins secrète-

ment contre Jésus-Christ et contre son Évangile, et a

un esprit très-opposé à son esprit. Tel est le monde que

je dois par-dessus tout éviter; on ne peut le définir

avec précision ; mais il est partout répandu dans la

société des fidèles, et il en inspire la plus nombreuse

partie.

Ses partisans gardent certains dehors de religion , et

ils n'en sont pas même tout à fait dépourvus intérieu-



60 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

ment; mais ils prétendent en adoucir la sévérité ; ils s'ef-

forcent de la concilier avec leurs penchants et ils se

font un système dont la nature s'accommode. Sans

renoncer à la foi , ils composent avec elle, et écoutent,

à son préjudice, les maximes d'une raison tout humaine

et corrompue par les sens et par les préjugés de la chair;

leur règle de conduite n'est plus uniquement fondée

sur les vérités éternelles , mais tempérée, ou plutôt

altérée par une fausse sagesse que l'on puise dans

l'homme animal. Ils n'attaquent pas directement la

morale chrétienne ; mais, sous prétexte de l'expliquer,

ils la mitigent tellement qu'ils la dénaturent, afin de

l'accorder avec les passions, et, sans vouloir toutefois

approuver absolument les excès de celles-ci, ils ne sont

pas d'avis non plus qu'on leur refuse tout, et ils mettent

tout leur esprit à les justifier, quand elles se tiennent

dans de certaines limites de modération .

Ainsi , en matière de mœurs, ils blâmeront les livres

obscènes et se garderont bien d'en autoriser la lecture;

mais ils loueront, ils permettront le roman et la poésie

où la passion est finement exprimée et la volupté

déguisée , mais latente , sous un voile transparent qui

ne cache aux yeux que ce qu'elle a de plus grossier et de

trop révoltant pour la pudeur. Ils condamneront les

spectacles notoirement indécents et ouvertement licen-

cieux ; mais ils fréquenteront, ils conseilleront aux

autres , comme un innocent passe-temps , peut-être

comme une école instructive, les spectacles divertissants

ou sérieux dans lesquels d'une part l'ambition, l'amour,

la vengeance et autres passions tragiques, jouent le plus

grand rôle , où d'autre part les lois de la fidélité con-

jugale sont honteusement tournées en ridicule, la bonne

foi, la droiture, la simplicité sont dupes de la finesse



CINQUIÈME LEÇON. 61

et de la fourberie , le vice adroitement déguisé, triom-

phant avec scandale d'une vertu qu'on a eu soin de

peindre ridicule ou odieuse. J'en dis autant des festins,

du jeu, des sociétés, des bals et des autres assemblées

mondaines . Ceux dont je parle désapprouvent en tout

cela le désordre par trop manifeste, la dissolution somp-

tueuse dans les repas, l'acharnement ruineux et les

pertes excessives du jeu, les propos trop libres dans les

conversations, les provocations coupables dans les bals ;

mais , à cela près, ils passent sur le reste, et ne voient

plus rien de répréhensible pour un chrétien dans tout

ce qui fomente la sensualité, nourrit l'oisiveté et la dis-

sipation, et porte une atteinte secrète, mais profonde,

à la pureté du cœur et aux bonnes mœurs .

Le mondain est celui qui se laisse séduire par les

fausses apparences des objets sensibles ; il y cherche son

bonheur, ou du moins un délassement, une diversion à

l'ennui ; il est passionné pour les richesses, les honneurs,

les plaisirs , sans être fort délicat sur les moyens de se

les procurer ; sans négliger tout à fait ses devoirs, il

veut néanmoins les accorder avec une vie libre et sans

gêne ; il ne renonce pas certes entièrement à son salut,

mais il ne s'en occupe guère; il est loin d'en faire son

affaire principale, et il le croit beaucoup plus facile qu'il

ne l'est en réalité.

De tels chrétiens sont-ils rares ? Hélas ! rien n'est plus

commun dans le monde. Mais sont-ils disciples de Jésus-

Christ, et le Maître peut-il les avouer pour siens ? Non ,

certes ; ils ne suivent ni sa doctrine, ni ses exemples .

Courent-ils risque de se perdre ? Oui, un risque évident,

et d'autant plus grave qu'ils le savent moins et qu'ils

ne voient eux-mêmes rien dans leur conduite qui doive

leur causer des remords considérables . Sont-ils dan-

:. 14



62 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

gereux ? Infiniment, parce qu'ils ont la réputation

d'hommes sensés, modérés et éloignés de toute singu-

larité, se prêtant à tout, prenant de la piété ce qu'il en

faut prendre, et qu'après tout ils ne manquent pas de

raisons séduisantes et captieuses pour autoriser le plan de

vie qu'ils ont embrassé .

Les voilà, ce me semble, suffisamment caractérisés .

Maintenant, il est facile à chacun de voir s'il appartient

au monde ; et l'on se rendra bien vitejustice surce point,

si l'on n'est pas extrêmement porté à s'aveugler .

Je suis du monde, si j'estime, sij'aime, si je recherche

ceux dont le tableau vient de m'être présenté ; je suis du

monde, si je crains d'aller contre leurs maximes , et, à

plus forte raison, si je les juge bonnes à mettre en pra-

tique ; si le respect humain me fait biaiser dans ma con-

duite ; si je suis jaloux de leur approbation, et si je

redoute leur censure ; si je continue à les fréquenter,

quoique la conscience m'avertisse de les fuir. En un

mot, c'est être du monde que de chercher à plaire à

ceux que l'on vient de dépeindre, ou d'avoir peur de

leur déplaire. Je n'ai qu'à sonder mon cœur sur cette

disposition, bientôt je saurai à quoi m'en tenir dans une

chose si importante pour mon salut.

Au reste, on appartient au monde à divers degrés .

Les uns lui sont entièrement dévoués ; les autres flottent ,

balancent, et ne se livrent à lui qu'en tremblant. Les

premiers sont profondément imbus de ses maximes ; les

seconds commencent à les goûter . Ceux-là sont maîtres ;

ceux-ci sont disciples, et, dans cette école, les élèves

sont de différentes classes ; mais tous écoutent, tous

apprennent, tous se forment selon leur âge, leur carac-

tère, leur condition, leur ardeur et leur docilité.



CINQUIÈME LEÇON . 63

Quels moyens faut-il done prendre pour se préserver

du monde, ou pour s'en détacher ? Ceci est pratique .

Le premier point regarde surtout la jeunesse de l'un

et de l'autre sexe, qui, ne pouvant se garder elle-même ,

a besoin que l'on veille à sa préservation. Sans principes

bien assurés, et sans expérience faite, les jeunes gens

entrent dans le monde et ne le connaissent pas . Tout y

parait nouveau à leurs yeux, et son premier aspect les

enchante ; timides d'ailleurs et circonspects , ils sont plus

disposés à applaudir qu'à condamner ; ils se laissent

façonner, et n'osent résister aux impressions qu'on leur

donne . Ont-ils été élevés dans la piété ? Ce qu'ils voient ,

ce qu'ils entendent est si différent de ce qu'on leur a

appris, qu'ils sontd'abord étonnés, et ce n'est pas tout de

suite qu'ils se familiarisent avec des idées et un langage

auxquels ils sont si étrangers . Mais on les raille sur leur

dévotion, on se moque de leur simplicité, et insensible-

ment on élargit leur conscience. Ils ont honte dans le

commencement de parler et d'agir comme les autres ; ils

doutent, hésitent ; puis, venant à s'apprivoiser, ils regar-

dent bientôt les premières leçons qu'ils ont reçues comme

passées, hors de saison, et bonnes à leur enfance ; ils en

rougissent, ils les méprisent enfin, et ils se font gloire de

les fouler aux pieds et d'en perdre jusqu'au souvenir .

C'est bien faiblement quej'exprime ici le bouleversement

et les ravages que causent les premières entrevues du

monde dans une âme neuve et innocente .

Ce malheur est presque inévitable pour la jeunesse

abandonnée trop tôt à elle-même. C'est le devoir des

parents chrétiens de prémunir leurs enfants contre cette

séduction ; de ne point les exposer au monde, avant

qu'ils soient suffisamment instruits et affermis dans les

bons principes ; de les accoutumer progressivement à



64 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST.

réfléchir sur les choses et sur les personnes, à discerner

le bon du mauvais, le dangereux de l'indifférent, ce

qu'on peut se permettre de ce qu'il faut nécessaire-

ment s'interdire. Il y a de grandes précautions de pru-

dence à prendre sur ce qu'on doit montrer ou cacher

du monde à cet âge; il n'est pas à propos qu'il voie tout,

ni aussi qu'il ignore tout. Trop produire une jeune per-

sonne, c'est la perdre presque à coup sûr ; la tenir trop

renfermée, c'est attiser ses désirs, et l'exposer à se jeter

sans réserve dans le monde, lorsqu'elle y paraîtra . Le

justemilieu est très-difficile à saisir, mais une mère sage

saura , pour le bien de sa fille, tirer parti des rencontres

imprévues , et la préserver soigneusement de toutes

celles où elle soupçonnera du danger .

Le meilleur préservatif est de tourner cet âge vers le

solide en tout genre, de ne point trop cultiver, de ne

pas tropadmirer en lui les talents frivoles ; mais d'exercer

son jugement, et de lui apprendre à tout rapporter à

certains points fixes de la morale évangélique, qu'on

doit lui mettre bien avant dans le cœur : la brièveté de

la vie, l'incertitude de la mort, le changement continu

des choses passagères de ce monde, l'éternité heureuse ou

malheureuse qui nous attend, et où chacun peut entrer

à tout moment, l'importance extrême des devoirs d'état

et la manière de se préparer à les bien remplir, la paix

et la joie d'une bonne conscience, les remords affreux

que le péché entraîne après soi, la difficulté, ou plutôt

l'impossibililé de s'arrêter sur le penchant du précipice,

le trouble et le désordre que les passions jettent dans

une âme , leurs amorces perfides qui mènent toujours

plus loin qu'on ne voudrait aller, et qui aboutissent à de

tristes et inutiles repentirs . On ne saurait trop inculquer

aux enfants ces grandes vérités , dès qu'ils sont en état



CINQUIÈME LEÇON . 65

de les comprendre et de les sentir. Elles sont le fonde-

ment du bon sens et de la véritable sagesse, et elles

contiennent des règles sûres pour la conduite de la vie .

Heureuse l'âme qui les goûte de bonne heure, qui aime

qu'on lui en parle, et qui lit avec plaisir les livres qui les

exposent ! Elle n'aimera point le monde, et, si Dieu

l'appelle à y vivre, elle saura se garantir de ses piéges .

Quant aux mesures à prendre pour se détacher du

monde, si une fois on s'y est engagé, je n'en sais qu'une,

qui est de rompre tout à fait et de se déclarer si ouver-

tement qu'on ne se laisse pas à soi-même la liberté du

retour .

Une telle démarche demande du courage, mais elle

est nécessaire. Ce n'est pas renoncer au monde que

de vouloir encore tenir à lui par quelque endroit. Or

le point par lequel vous lui restez attaché ramènera

bientôt tous les autres, ou ce point, à lui seul, suffira

pour causer toute votre perte. Car, sachez-le bien, le

monde, ainsi que Dieu, veut qu'on soit tout à lui , il n'aime

point le partage ; si vous ne le quittez qu'à demi, il vous

raille et vous censure ; ou bien il trouve le moyen de vous

reprendre et de vous enchaîner plus étroitement que

jamais . Ainsi il ne vous reviendra rien de l'avoir ménagé,

et vous risquez tout en composant avec lui.

Mais comment s'y prendre pour s'en séparer ? Veuillez

sincèrement vous sauver ; priez Dieu qu'il vous éclaire ;

prenez conseil d'un directeur habile, et vous n'aurez

plus aucun embarras sur ce point. Toutes les difficultés

en cette matière viennent du défaut de détermination

dans la volonté.

O mon Sauveur! puisque le monde vous a méprisé,

4.



66 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

rejeté , crucifié dans votre adorable personne, puisqu'il

ne cesse de vous mépriser encore chaque jour, de vous

rejeter et de vous crucifier dans vos véritables serviteurs ,

qu'ai-je besoin d'autres raisons , si je suis à vous, pour le

détester et pour le fuir? Ah ! ne permettez pas que je

sois du nombre de ceux pour lesquels vous n'avez pas

prié . Préservez-moi du monde, ou arrachez-moi du

monde ; je ne veux point de part avec lui, puisqu'il n'en

a pas et n'en aura jamais avec vous. Pour que je con-

çoive de ses maximes toute l'horreur qu'elles méritent,

apprenez-moi à les juger par les vôtres, à opposer ses

ténèbres à votre lumière, ses appas trompeurs à vos

attraits ravissants , ses biens faux et passagers à vos

biens véritables et éternels , votre paix intime à ses joies

superficielles , le repos qu'on goûte en vous à l'agitation

qu'on éprouve avec lui. Faites que j'y renonce ici-bas,

pour jouir de vous en cette vie et dans l'autre . Ainsi

soit-il!

SIXIÈME LEÇON

LE DÉMON OCCUPÉ A PERDRE LES HOMMES .

Satan vous a demandés, pour vous cribler, comme

on crible lefroment ' .

La Sainte Écriture m'apprend à chaque page que le

démon est aussi mon adversaire, et qu'il emploie contre

moi toutes les ressources que lui offrent ma nature cor-

rompue et le monde où il règne en souverain .

Eten effet , quels hommes n'essayera-t- il pas de perdre,

lui qui a tenté de perdre les Apôtres que leur sublime

Luc, xx11 , 31 .



SIXIÈME LEÇON . 67

vocation et le choix spécial de Jésus-Christ n'ont pas

mis à l'abri de ses attaques ? Il en a perdu un, il en a

fait succomber un autre, et il a ébranlé pour un temps

la foi de tous . Le Sauveur leur avait dit , en s'adressant

à Pierre , la veille de sa Passion : Satan vous a demandés,

pour vous cribler, comme on crible le froment ; c'est-à-

dire, pour vous agiter par les tentations les plus violentes ,

et vous détacher de moi; et il y parviendra jusqu'à un

certain point ; il l'a demandé à Dieu , pour vous entraîner

dans sa ruine ; et Dieu le lui a permis, pour vous guérir

de votre présomption, et vous convaincre par votre

expérience que vous ne pouvez rien faire sans moi . Mais

j'ai prié pour toi, Pierre ; pour toi, qui me renieras

plus lâchement que les autres, afin que tafoi ne défaille

point, malgré ta chute momentanée, et qu'étant con-

verti, tu affermisses tes frères ' .

Que de leçons dans ce passage de l'Évangile ! Satan

veut notre perte. Il n'y peut rien de lui-même, et il est

besoin qu'il demande à Dieu la permission de nous tenter .

Il la demandedans un mauvais dessein ; Dieu lelui permet

pour notre bien. La présomption nous fait infaillible-

ment succomber ; mais la grâce que Jésus-Christ nous a

obtenue par sa prière nous soutient ou nous relève .

O mon Maître ! développez vous-même ces leçons à

inon esprit, et gravez-les dans mon cœur.

Satan veut notre perte .

Et pourquoi la veut-il? Parce qu'il est ennemi de la

gloire de Dieu, et jaloux de notre bonheur. Créé lui-

même pour glorifier Dieu d'une manière excellente, il a

été ébloui par sa propre perfection ; il s'est révolté contre

1 Luc, xx , 32.



68 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

Dieu, il a prétendu s'égaler à lui et se rendre indépen-

dant . Terrassé, précipité dans l'enfer par le bras du

Tout-Puissant, il conserve tout son orgueil, et n'aspire

qu'à se venger. C'est là son premier dessein . Trop faible

contre Dieu , il s'attaque à nous qui avons été destinés à

le remplacer dans le Ciel, lui et les anges rebelles , et il

s'efforce de nous ravir le bonheur qu'il a perdu. Il a

commencé à tenter la race humaine dans nos premiers

parents , et il l'eût perdue tout entière sans ressource, si

Dieu n'eût promis dès lors un Libérateur dans la per-

sonne de son propre Fils .

Jugeons par là combien le démon est acharné contre

nous, et combien il est redoutable. Tantôt c'est un lion

rugissant qui rôde autour de nous pour nous dévorer,

et qui assaille sa proie avec une impétueuse fureur .

Tantôt il emprunte au serpent ses sifflements et son

astuce ; il s'insinue par ses replis tortueux, il glisse dans

notre âme le subtil venin dont il la tue. Il agit puissam-

ment sur nos sens et sur nos humeurs, sur notre imagi-

nation et sur nos passions ; il réveille des souvenirs, il

excite des pensées ; par là il trouble, il obscurcit , il

enivre, pour ainsi dire, notre raison ; il sollicite, il ébranle

notre volonté et il la pousse au mal. Le libre consente-

ment est la seule chose dont il ne puisse disposer ; nous

en demeurons toujours les maîtres . Mais , hélas ! que

notre liberté est chancelante, et comme il l'a bientôt

gagnée, quand tout le reste est en son pouvoir ! Et il est

d'autant plus à craindre qu'il unit l'adresse à la force ;

qu'il ne se montre pas tout d'abord et ne découvre pas

où il veut aboutir; qu'il porte ses coups en cachette, et

ne se déclare que lorsqu'il n'est plus temps de les parer .

Voyez comme il séduisit Eve par une question en appa-

rence innocente ! Elle répondit, bien qu'elle connût le



SIXIÈME LEÇON . 69

tentateur ; dès lors elle fut vaincue. Par Eve il attaqua

Adam, qui n'ignora point cependant ses ruses, mais qui

ne fit pas plus de résistance. Quel avantage n'a-t-il done

pas sur nous, puisqu'il a triomphe de nos premiers

parents, que Dieu avait créés dans un état si parfait !

Toutefois, malgré toute sa mauvaise volonté, il ne

peut rien de lui-même, et il lui est nécessaire d'obtenir

de Dieu la permission de nous tenter .

Ceci est assurément très-humiliant pour un esprit

aussi superbe ; mais il est contraint de se soumettre, et

à cause de la haine qu'il nous porte, il ne balance pas à

accepter la condition. Il n'a point reçu d'ailleurs une

permission générale qu'il puisse étendre et interpréter à

son gré . Dieu la borne comme il lui plait ; il règle le

temps, la mesure, les circonstances de la tentation, et

il ne souffre jamais qu'elle aille au delà de nos forces ;

lui-même proportionne le secours à l'attaque, et nous

pouvons toujours sortir vainqueur du combat. Saint

Paul le déclare expressément, et nous en avons la preuve

dans la tentation de Job : Dieu y mit des bornes que le

démon n'eut point le pouvoir de franchir . S'il y a là de

quoi nous rassurer du côté de Dieu, puisqu'il ne manque

point de venir au secours de sa créature , nous n'en

avons pas moins à craindre du côté du démon, parce

qu'il use de la permission divine dans toute son étendue,

et nous devons craindre plus encore de notre part à

cause de notre peu de vigilance, d'où le démon tire sa

principale force . Celui qui n'est pas sur ses gardes , qui

ne prie pas , qui ne craint pas de s'exposer, qui s'appuie

sur des victoires précédentes, et qui ne résiste pas aux

premières attaques, celui-là succombera; et il ne sera

pas autorisé à se plaindre de Dieu, parce que Dieu



70 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

l'avait assez averti de prendre toutes ses précautions .

Ce que Satan demande dans un mauvais dessein , Dieu

le lui permet pour notre bien .

Qu'est-ce en effet que Dieu se propose en permettant

la tentation ? Notre sanctifigation, qu'il opère principale-

ment par ce moyen. Il se propose de nous faire sentir

l'excès de notre misère et de notre faiblesse, et le besoin

extrême que nous avons de sa grâce ; ce que nous ne

connaissons bien que dans ces occasions périlleuses . Ce

sentiment, qui s'acquiert par des expériences réitérées ,

nous met sur la voie d'une profonde humilité, la plus

essentielie vertu du Christianisme ; il empêche les retours

de l'amour-propre, il le combat, il le détruit peu à peu .

Dieu veut aussi ranimer et fortifier notre confiance en

lui ; car c'est alors que nous l'invoquons avec plus

d'ardeur et que nous lui crions : Sauvez-moi, Seigneur !

je péris ' . La prière de l'homme tenté part tout entière

de son cœur et du fond même de ses entrailles ; elle est

bien autrement vive, pressante, et remplie de foi, que

celle qu'il fait dans un état tranquille. Et cette confiance

s'accroît encore plus, lorsque Dieu, après avoir longtemps

laissé agir les vents et la tempête, ramène ensuite un

calme inespéré , ou lorsque, se rendant à nos supplica-

tions au plus fort de l'orage, il nous rassure par sa pré-

sence, nous tend la main , et nous tire d'un danger qui

semblait inévitable . Il veut doubler notre amour, dont

notre fidélité lui est alors une preuve éclatante . Les efforts

pour résister à une tentation extrême et qui dure pendant

quelque temps sont extraordinaires, et il n'y a qu'un

grand amour qui en soit capable. Cet amour qui déploie

1 MATTH . , VIII , 25 .



SIXIÈME LEÇON . 71

toute sa force élargit l'âme, agrandit sa capacité, et,

en l'étendant, s'étend lui-même avec elle. Dieu veut

exercer notre patience. Les maux extérieurs, tels que

les maladies et les autres de cette nature, sont bien

moins efficaces pour produire en nous cette vertu,

qu'une longue tentation, qui est un poids tout autre-

ment accablant, et une bien plus grande épreuve pour

l'âme qui déteste le péché et se voit néamoins sans

cesse sur le point de le commettre. Un tel état souffert

avec calme et soumission à la volonté divine élève la

patience à un très-haut degré de perfection . Enfin Dieu

se propose d'augmenter nos mérites et notre récom-

pense. Les mérites qu'on accumule par une résistance

soutenue aux tentations sont immenses, et Dieu seul

peut les apprécier. L'âme qui les acquiert ne les connaît

pas; souvent elle croit avoir donné son consentement,

tandis qu'il n'en est rien, et ses mérites sont ainsi mis à

couvert de la vaine gloire qui pourrait les ravir .

Que de raisons donc de ne pas craindre les tentations

qu'il plaît à Dieu de nous laisser éprouver, et auxquelles

nous ne donnons nous-mêmes aucune occasion ! Ames

pusillanimes qui les appréhendez si fort, et qui redoutez

la vie intérieure parce qu'elle y est sujette, rassurez-vous

par les considérations que je vous mets sous les yeux,

et souvenez-vous de ces paroles de la Sainte Écriture :

Heureux l'homme qui supporte la tentation, parce

qu'après avoir été éprouvé, il recevra la couronne de

vie, que Dieu a promise à ceux qui l'aiment ¹ . C'est

la doctrine de l'apôtre saint Jacques parlant de toutes

les sortes d'épreuves , parmi lesquelles les tentations sont ,

sans contredit, les plus grandes .

1 JACQ. , 1, 12 .



72 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

J'ai dit encore que la présomption nous y fait infailli-

blement succomber.

Saint Pierre en est un exemple frappant . Plus confiant

en lui-même que les autres apôtres, il osa, malgré la

prédiction expresse de Jésus-Christ, protester qu'il ne le

renierait pas, quand même tous les autres le feraient.

Aussi tomba-t-il plus lourdement que tous les autres ;

ils s'enfuirent au moment de la prise du Sauveur, mais

lui le reniajusqu'à trois fois avec imprécation et serment .

Ne nous appuyons done jamais sur nos forces ; elles sont

nulles , et de nous-mêmes nous ne sommes qu'impuis-

sance. Ne comptons pas non plus sur une certaine

ardeur de courage qui nous vient de la grâce sensible ;

rien n'est plus équivoque et plus trompeur. Loin du

danger, on se croit, on se sent même capable de tout

affronter ; mais dans l'occasion, quand cette grâce sen-

sible disparaît, on est aussitôt vaincu qu'attaqué. Saint

Pierre s'appuyait ainsi ; il aimait son Maitre, il l'aimait

plus que les autres, croyait-il ; il était bouillant de zèle

pour ses intérêts, et, ne consultant que son zèle, il

répondit témérairement de ses dispositions intimes

qu'il ne connaissait pas. Ne nous rassurons point trop

non plus par nos victoires passées ; ce n'est pas nous qui

les avons remportées, c'est la grâce ; la faiblesse est tou-

jours notre unique partage. Combien se sont rendus à

la tentation , après avoir longtemps résisté ! Ils se sont

glorifiés de cette résistance, comme si le principe en

avait été en eux ; et Dieu les a abandonnés à eux-mêmes,

afin qu'ils apprissent d'où leur venait la force .

Surtout ne nous exposons jamais à la tentation ; ce

serait une témérité que Dieu punirait, comme il le fit

dans saint Pierre. S'il eût fui comme les autres , s'il se

fût caché, et qu'il ne se fût pas obstiné à suivre Jésus-



SIXIÈME LEÇON . 73

Christ, pour voir ce qui se passerait , il n'eût pas été

soupçonné d'être de ses disciples, et ne se fût pas mis

dans le cas de le renier. Son motif, en suivant Jésus-

Christ, était bon, la chose en elle-même était bonne ;

mais, après ce que lui avait prédit son Maître, il n'y

avait de ressource pour lui que dans la fuite. Quand

Dieu nous met lui-même dans le péril, nous pouvons

être assurés qu'il nous y protégera; mais quand nous

nous y jetons , nous n'avons plus de secours spécial à

attendre de lui; nous nous trouvons réduits aux secours

communs qui suffisent pour justifier la Providence, mais

non pour nous préserver des chutes. C'est ta faute,

nous dira le Seigneur; je ne te devais pas mon assis-

tance spéciale dans une occasion que tu as recherchée,

ou à laquelle tu t'es présenté sans mon ordre. Et ne

disons pas : C'est pour la cause de Dieu que je me suis

exposé, j'avais bonne intention. Il fallait de plus exa-

miner si telle était sa volonté, et s'il avait dessein de se

servir de vous dans cette rencontre ; l'œuvre était bonne

et sainte en elle-même, mais Dieu ne voulait pas vous y

employer, et vous n'en aviez aucune marque. Dans com-

bien de piéges un zèle impétueux , imprudent et mal

réglé ne nous précipite-t- il pas tous les jours !

C'est encore s'exposer à la tentation que de rester

dans l'occasion plus longtemps, ou d'y revenir plus sou-

vent que Dieu ne le demande , ou de ne pas prendre

toutes les mesures nécessaires pour s'y bien conduire.

Je dis ceci spécialement pour les ministres du Seigneur

dans l'exercice de leur ministère, et pour les personnes

pieuses de différent sexe, qui se fréquentent dans la vue

de s'édifier, et de s'aider mutuellement à la vertu .

Nulle part le démon n'est plus vigilant que dans ces ren-

contres, ni plus attentif à en tirer parti pour décrier ce

1. 5



74 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

qu'il y a de plus saint. Veillons donc de notre côté, et

redoutons les suites de la plus légère indiscrétion .

Enfin la grâce que Jésus-Christ nous a obtenue nous

soutient ou nous relève .

Elle nous soutient pour nous empêcher de tomber,

quand la tentation nous surprend et que nous n'y avons

pas donné lieu, si nous recourons humblement à lui, et

si nous implorons avec foi son assistance. Elle nous

relève, comme un regard du Sauveur releva saint Pierre ,

lorsque Dieu n'a permis notre chute que dans des vues

de miséricorde, pour nous faire rentrer en nous-même,

pour nous humilier, et nous rendre plus attentif à

l'avenir . Ainsi , quoi qu'il arrive, il ne faut jamais laisser

ébranler sa confiance, ni croire que tout soit perdu,

parce qu'on a eu le malheur de céder à la tentation . Le

démon nous porte alors au désespoir, comme s'il n'y

avait plus de ressource ; c'est là une de ses ruses les plus

dangereuses , et notre orgueil ne la fait que trop souvent

réussir ; car le désespoir est enfant de l'orgueil, et jamais

une âme humble n'y est sujette.

Ah ! gardons-nous bien de nous y laisser aller, quand

nous venons à tomber. Nous avons en Dieu un Père

plein de tendresse, qui au premier cri accourt pour nous

relever . Nous avons en Jésus-Christ un médecin chari-

table, toujours empressé à panser et à guérir nos plaies .

Dieu peut tirer le bien du mal ; il le veut, et il le fera ,

si nous n'y mettons obstacle. Pierre, par sa faute, où

il y eut plus de fragilité que de malice, ne perdit pas

l'amitié de son Maître; il n'intéressa même que plus

vivement sa bonté et sa compassion. Jésus le regarda,

pénétra son cœur d'un vif repentir, et tira des larmes

amères de ses yeux. Après sa résurrection , il ne l'en



SIXIÈME LEÇON . 75

honora et distingua pas moins par une apparition par-

ticulière, il ne l'en établit pas moins le Chef de son

Église, et il ne lui retira aucun des priviléges qu'il lui

avait assurés . Non , nos chutes précédentes n'affaibli-

ront pas la bienveillance de Dieu à notre égard ; elles

ne nuiront point à notre sainteté , si nous en fai-

sons le même usage que saint Pierre , si nous répon-

dons comme lui à la grâce qui nous appelle, si nous

sommes humbles et reconnaissants comme lui , et si

le pardon de nos fautes nous est un motif d'aimer

davantage.

Me voilà instruit , Seigneur, par les lumières que vous

m'avez données ; il ne s'agit plus pour moi que de les

mettre à profit . Que je demeure donc bien persuadé que

le démon veut ma perte, et qu'il y travaille sans cesse

avec autant de fureur que de malignité ! Que je me ras-

sure néanmoins contre cet ennemi invisible, si rusé et

si acharné, par la pensée qu'il n'a de pouvoir sur moi,

qu'autant que vous lui en donnez ; que si son intention

est mauvaise, la vôtre est bonne, et qu'en cela vous

n'avez en vue que ma sanctification ! Faites encore, ô

mon Dieu ! que le sentiment de ma propre faiblesse ne

m'abandonne jamais! qu'il m'inspire la défiance de

moi-mème, la vigilance, la prudence, le recours con-

tinuel à vous qui êtes fidèle, qui ne permettrez pas que

la tentation soit au-dessus des forces que je reçois de

votre grâce ; à vous qui me soutiendrez puissamment

contre les assauts de mon adversaire, et qui me relè-

verez, si je vous invoque, après qu'il m'aura terrassé !

O mon Sauveur ! protégez-moi dans cette longue guerre,

qui ne doit finir qu'avec ma vie! Soyez mon bouclier

coutre les traits enflammés du méchant; guérissez les



76 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

blessures que j'en ai reçues , et préservez-moi d'en rece

voir de nouvelles ; ou, si vous le permettez, accordez-

moi d'en bien user pour mon salut ! Ainsi soit-il!

SEPTIÈME LEÇON

L'AMOUR DE DIEU .

Un docteur de la loi ayant demandé à Jésus-Christ

quel était le grand commandement, Jésus lui répondit :

Vous aimerez le Seigneur votre Dieu de tout votre

cœur, de toute votre âme et de tout votre esprit . C'est

là le plus grand et le premier commandement ' .

Et de quelle loi l'amour de Dieu est-il le premier et

le plus grand commandement? De toute loi dont Dieu

est l'auteur, de la loi naturelle, de la loi mosaïque et de

la loi évangélique. Et ce commandement est si néces-

saire du côté de Dieu, qu'au cas qu'il donnât l'existence

à des créatures raisonnables, il ne pouvait se dispenser

de le leur imposer ; si nécessaire de notre côté , que

sans l'amour de Dieu, il nous est absolument impossible

d'être bons et heureux. Il est tellement conforme à

notre nature intelligente et libre, que nous n'avons

d'intelligence que pour connaitre Dieu, de volonté que

pour l'aimer, de liberté que pour appliquer de notre

choix notre esprit à connaître, et notre coœur à aimer

Dieu . Je serais donc un monstre dans l'ordre moral, si

je n'aimais pas Dieu, si je ne reconnaissais pas cette

obligation , ou si, la reconnaissant, je ne faisais pas ce

qui dépend de moi pour l'accomplir ; je me dégraderais,

je m'éloignerais de ma fin, je renoncerais autant qu'il

1 MATTH , XXII , 36, 37.



SEPTIÈME LEÇON . 77

est en moi à ma nature ; je me mettrais au-dessous de

la bête, qui est fidèle à l'instinct qu'elle a reçu du Créa-

teur, tandis que je repousserais et que je contrarierais

l'instinct profond qui me porte à aimer mon Dieu .

Mais pourquoi Dieu m'a-t- il imposé cette loi d'amour ?

C'est qu'il est toute vérité , toute perfection et tout

bien . Or, la vérité, la perfection, le bien, sont essen-

tiellement aimables, et, dès qu'on est capable de les

connaître, on est obligé de les aimer. Ainsi, demander

sur quoi est fondée cette loi, c'est demander pourquoi

Dieu est ce qu'il est, et pourquoi je suis ce que je suis .

Comme il est infiniment digne d'amour par la néces-

sité de son Étre, je suis tenu en toute manière de

l'aimer par la constitution du mien. Car Dieu n'est pas

une vérité, une perfection, un bien purement en idée ;

c'est une vérité qui est le principal objet de ma raison ,

une perfection qui est la règle et le modèle de mes

mœurs, un bien qui est l'objet du désir intime de mon

cœur, et l'unique source de mon bonheur.

Le précepte d'aimer Dieu est donc un précepte né,

pour ainsi dire, avec moi, un précepte inhérent au fond

de mon être, un précepte qui constitue ma nature

morale. S'il ne me regardait pas, je cesserais d'être

homme, et descendrais au rang des brutes . Faut-il

s'étonner, après cela, que ce soit le premier et le plus

grand commandement ?

Comme mon bonheur est attaché à son observation ,

mon malheur est une suite inévitable de sa transgres-

sion. Mettant à part ce que la révélation m'apprend

touchant la félicité des bons et les tourments des mé-

chants dans une autre vie, la raison seule me démontre

que, vu la nature de Dieu et la mienne, et les rapports



78 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

nécessaires qui sont entre l'une et l'autre, je ne puis être

heureux qu'en l'aimant, et qu'il est de toute nécessité

que je sois malheureux en ne l'aimant pas .

Ceci est une affaire d'expérience; il n'est besoin que

de réfléchir sur soi-même et d'être de bonne foi pour

en convenir. Il est vrai qu'ici-bas le bonheur d'aimer

Dieu n'est pas sans mélange de souffrances et de maux

temporels , sans quelque inquiétude de perdre un si

grand bien par notre faute, et que les folles espérances ,

les fausses joies, les jouissances illusoires des méchants,

émoussent ou suspendent en eux par intervalles le

sentiment du malheur de ne pas aimer Dieu. Mais il

n'en est pas moins vrai aussi que dans les uns le

sentiment du bonheur, et dans les autres celui du

malheur est habituel et prend toujours le dessus au

premier moment de réflexion . Au reste, quelles que soient

les vicissitudes de cette vie passagère, comme l'amour

de Dieu sera pur, fixe et immuable dans l'autre vie, le

bonheur qui en résultera participera aux mêmes qua-

lités . De même la privation de cet amour, n'étant dis-

traite ni trompée par la jouissance d'aucun autre objet,

s'y fera sentir dans toute sa force et sans aucune inter-

ruption , et ce sera le plus grand et l'inexplicable tour-

ment des réprouvés, dont il ne nous est pas possible

d'avoir une juste idée sur la terre .

Mais quelles doivent être les qualités de l'amour de

Dieu ? Telles sans doute que Dieu les mérite et les exige .

H faut l'aimer de tout notre cœur, de toute notre

âme, de tout notre esprit ' , et un autre évangéliste

ajoute, de toute notre force .

1 MARC, XII , 33 .



SEPTIÈME LEÇON .
79

Pesons bien ces expressions et voyons si elles n'épui-

sent pas tout ce qu'il y a en nous de faculté de con-

naître et d'aimer .

Il faut aimer Dieu d'un amour de préférence, qui ne

souffre entre lui et tout autre objet aucune compa-

raison . C'est une suite nécessaire de l'infinité de son

être . Il faut l'aimer sans partage, et ne nous permettre

aucun amour qui affaiblisse tant soit peu le sien . Sa

jalousie en serait blessée, et sa sainteté s'en offense-

rait . Il faut que toutes nos pensées, tous nos sentiments ,

tous nos désirs, toutes nos actions se rapportent à cet

amour par une intention générale ou particulière , ou du

moins qu'il n'y ait rien qui exclue ce rapport ; car une

telle exclusion rendrait vicieux, et plus ou moins cri-

minel aux yeux de Dieu, tout acte libre qui y serait

sujet . Les paroles mêmes du précepte nous mènent là ;

et leur donner une moindre étendue serait évidemment

en altérer le sens . Il faut aimer Dieu ainsi toujours, et

à tous les instants où nous avons et devons avoir la jouis-

sance de nos facultés, car elles ne nous sont données

que pour cela , et c'est là leur plus essentiel exercice .

Ne croyons pas que dans aucun état, soit avant, soit

sous la loi de Moïse, encore moins sous la loi chré-

tienne, cet amour, tel que Dieu l'exige de nous, ait été

ou puisse être naturel, c'est-à-dire que l'homme soit

capable de remplir ce précepte par ses propres forces , et

sans le secours de la grâce. Nous ne pouvons ignorer

qu'à sa création même l'homme a été mis par une

bonté toute gratuite de Dieu dans un état au-dessus de

l'exigence de sa nature, destiné à un bonheur qui ne

lui était pas dû et qu'il était incapable de mériter par

lui-même, par conséquent, élevé à une justice d'un

ordre supérieur, revêtu de la grâce sanctifiante, aidé



80 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

-de moyens surnaturels proportionnés à safin , et, par

suite, obligé d'aimer Dieu d'un amour qui surpassât sa

capacité naturelle. Le Créateur a donc mis lui-même

dans son cœur le germe de cet amour, et, depuis que

l'homme l'eut perdu par sa désobéissance, il lui eût

été impossible de le recouvrer , si Dieu ne lui en

eût donné différents moyens selon les temps . Depuis

Jésus-Christ, le germe de l'amour divin, ou de la cha-

rité, nous est communiqué par le Baptême ; quand le

péché l'a étouffé dans notre cœur, il renaît en nous par

la Pénitence, si nous répondons aux grâces que Dieu

nous y prépare, car c'est toujours Dieu qui nous donne

la charité, ou qui la rend à nos âmes .

Mais si dans son principe elle vient uniquement de

Dieu, son accroissement dépend de nous, et de même

que nous devons faire tout ce qui peut nous disposer à la

recevoir, ainsi, l'ayant reçue, il est de notre devoir de

travailler incessamment à en conserver et en fortifier l'ha-

bitude. L'amour de Dieu s'entretient en effet, et s'accroît

par l'exercice ; c'est un feu qui ne saurait subsister sans

aliment ; mais aussi il prend de nouvelles forces dans

celui qu'on a soin de lui fournir. Son aliment, c'est la

prière, l'usage des sacrements, les pieuses lectures, les

bonnes œuvres, la disposition habituelle de l'âme, ses

actes intérieurs, en général les actions ordinaires que

nous pouvons et que nous devons sanctifier, et en par-

ticulier celles qui tiennent aux devoirs de notre état .

O mon Dieu ! je n'avais pas compris jusqu'ici la

nature de votre premier précepte, ni l'étendue des obli-

gations qu'il m'impose ; obligations bien douces , puisque

c'est l'amour qui les commande et les fait accomplir ;

obligations auxquelles mon cœur devrait se porter de



SEPTIÈME LEÇON . 81

tout son poids, puisqu'il est fait pour vous aimer, et

que la pratique de votre loi n'est autre chose que l'exer-

cice de votre amour ; mais,hélas ! le péché a mis en moi

un penchant au mal, une répugnance au bien, qui me

rendent celui-ci pénible à faire, celui-là difficile à éviter .

Il a fortifié en moi l'amour-propre, l'ennemi irrécon-

ciliable de votre amour, qui m'attache au bien sensible

et présent, me fait rapporter à moi-même et corrompt

la pureté de votre service par la recherche de mon

propre intérêt; et encore, je l'entends mal, et ne sais

point le régler, puisque je le mets avant le vôtre et ne

l'en fais pas dépendre. Ou je ne vous aime point, et je

ne vous obéis que par la crainte de me perdre ; ou je

vous sers en mercenaire, en vue de la récompense que

je n'envisage que sous l'idée de mon bonheur. Je compte

avec vous, je calcule, j'examine et je cherche où il y a

moins à perdre et plus à gagner; il semble que je ne

vous servirais pas, si je n'y étais forcé par la crainte du

châtiment, ou bien attiré par l'espoir du salaire !

Est-ce donc vous aimer, ô mon Dieu ! que de se con-

duire ainsi uniquement par ces motifs? Est- ce là l'esprit

que vous inspirez à vos enfants ? Vous qui êtes la charité !

Un père voudrait-il être ainsi aimé sur la terre? Un

maître servi de la sorte ?

Jusqu'ici ai-je été chrétien ? Je me crois tel, parce que

je crains d'être damné et veux me sauver ; mais craindre

de se damner, vouloir être sauvé, si l'on s'en tient là,

ce n'est pas encore aimer Dieu ; c'est s'aimer soi-même.

Ce n'est pas agir pour lui , c'est travailler pour soi ; ce

n'est pas s'occuper de sa gloire et de l'accomplissement

de sa volonté, c'est ne songer qu'à ses propres intérêts .

La première, la plus haute volonté de Dieu, c'est que

je l'aime , toutes ses autres volontés aboutissent à celle-là ;

5.



82 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

et c'est précisément celle que je n'accomplis pas, ou que

je n'exécute que très-imparfaitement.

Et cependant toute la religion chrétienne ne me prêche

qu'amour; tout ce que Dieu est en lui-même, tout ce

qu'il est par rapport à moi, tout ce qu'il a fait et con-

tinue de faire pour moi, tout ce qu'il me promet pour

l'Éternité, sont autant de motifs puissants de l'aimer.

L'amour est un hommage que je dois à sa beauté, à

l'infinie perfection de son être, un tribut de reconnais-

sance qu'il me faut rendre à ses bienfaits, et le seul

retour par lequel je puisse payer son amour qui m'apré-

venu .

O mon âme ! pense à ces paroles qu'il t'adresse par

la voix du prophète : Je l'ai aimée d'un amour éternel ' .

Je n'avais nul besoin de toi pour ma félicité , tu étais

dans le néant , je t'en ai tirée parcequeje t'ai aimée ; c'est

de mon amour que tu tiens toutes les facultés dont j'ai

enrichi ta nature : si tu as peur toi-même de l'amour,

si tu te crois digne d'être aimée, tu en es redevable à

moi seul ; c'est une puissante raison d'aimer ton Créa-

teur . L'amour que tu as pour toi-même sera dans la

règle , s'il devient pour toi un motif de m'aimer, et s'il

est subordonné à mon amour ; il n'est injuste, que parce

qu'il s'arrête à toi-même et ne remonte pas jusqu'à

moi.

Je ne parlerai pas de cet univers, qui est ton palais,

et que j'ai bâti pour toi . Toutes les créatures qui sont à

ton usage, et qui n'existent que pour tes besoins ou tes

plaisirs , t'invitent à m'aimer, et elles te reprochent ton

ingratitude, quand tu fixes en elles-mêmes les affections

1 JÉRÉM . , XXXI , 3 .



SEPTIÈME LEÇON . 83

que tu ne dois qu'à Celui qui est leur Auteur et le tien .

Ce que j'ai fait pour toi, dans l'ordre de la nature, est

inappréciable , et tu ne m'aimes pas ! Tu abuses au con-

traire tous les jours de mes bienfaits pour m'offenser !

Mais cela n'est rien auprès de ce que tu me dois dans

l'ordre de la grâce. Je t'ai créée pour être heureuse

éternellement de mon propre bonheur, pour me voir,

pour me posséder, pour être inséparablement unie à

moi et plongée à jamais dans un torrent de délices inef-

fables . Telle est ta fin; et, pour y répondre, je t'ai

embellie et enrichie de dons surnaturels , proportionnés

à une si haute destinée . Je ne t'ai demandé, pour t'assurer

la possession du bien immense que je t'avais promis,

que l'amour et l'obéissance. Tu t'es révoltée contre

moi dans les chefs de ta race, et tu avais tout perdu

sans plus de ressource de ton côté ; mais je t'ai tout

rendu avec avantage en te donnant, dans mon propre

Fils , un Libérateur qui s'est livré pour toi par un amour

incompréhensible : il s'est fait homme afin de pouvoir,

par sa mort, te réconcilier avec moi ; il t'a mérité, par

son sacrifice et par l'effusion de son sang, les grâces

surabondantes et les secours nécessaires pour que tu

parviennes à ta fin ; en qualité de Pontife et de Média-

teur, il ne cesse d'intercéder pour toi et de solliciter ton

pardon, quand tu t'es rendue coupable, et que tu ne

t'obstines pas à le refuser ; enfin , par une invention

admirable de son amour, il te nourrit lui-même de sa

chair, il t'abreuve de son sang, il se transforme, pour

ainsi dire, en toi, ou plutôt il te change toi-même en

lui. Et, pour tant de grâces signalées, pour la gloire et

la félicité éternelles où je prétends te faire atteindre ,

qu'ai-je voulu de toi ? Que tu aimes ton Auteur, ton

Bienfaiteur, ton Sauveur, ton Rémunérateur ! Et tu as

!



84 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

trouvé la condition trop dure ! Ce commandement te

paraît trop difficile , et peut- être l'as-tu taxé d'injus-

tice?

Ah ! mon Dieu ! que dire, et que répondre? Silence !

honte! confusion ! repentir ! protestation généreuse de

vous aimer désormais de tout mon cœur, de tout mon

esprit, de toute mon âme et de toute ma force !

Imprimez en moi, ô mon divin Maitre ! cette grande

et première leçon. Gravez-la en traits de feu, et qu'elle

ne s'efface jamais ! Mon esprit en est pleinement con-

vaincu; mais il faut toucher mon cœur insensible, dur

et ingrat . N'est-ce pas un mystère inconcevable qu'il

ne goûte point une telle leçon? qu'il ait pour elle une

sorte d'aversion , et qu'il se refuse constamment à la

mettre en pratique ? Quel est donc l'excès de sa perver

sité et de sa corruption ! Ah ! ôtez-moi ce cœur de pierre ,

et donnez-moi un cœur de chair! Hélas! il n'est de

pierre que pour Dieu, trop charnel d'ailleurs, et trop

sensible pour les créatures . Il aime, car quel est le cœur

qui n'aime point? Mais il n'aime que lui, et il s'aime

mal, d'un amour injuste et désordonné. S'il vous aimait

par-dessus tout, comme il le doit, il s'aimerait par là

légitimement et parfaitement , puisqu'il aimerait son

souverain et son unique bien. Puisque la source de son

bonheur est hors de lui, puisqu'elle n'est qu'en vous , il

faut donc que son propre amour le fasse sortir de lui-

même et s'élancer continuellement vers vous, ne cher-

chant plus son repos qu'en vous .

Omon Dieu! que de ce moment je ne vive plus que

pour vous et en vous ! Ainsi soit-il !



HUITIÈME LEÇON . 85

HUITIÈME LEÇON

L'AMOUR DE DIEU (Suite) .

L'obligation d'aimer Dieu étant pour le chrétien la

plus essentielle et la plus indispensable des obligations ,

celle d'où les autres découlent comme de leur source, et

où elles doivent remonter, il n'y a rien qui lui importe

comme de s'assurer, autant qu'il le peut, s'il la remplit

au moins de manière à ne pas mettre son salut en

danger.

Or, on ne saurait avoir une entière certitude sur ce

point, et il faut se contenter d'une assurance morale.

Triste condition de l'homme ici-bas, de ne pouvoir se

répondre à coup sûr qu'il satisfait pleinement à son

premier devoir, d'où dépend sa félicité éternelle ! Saint

Augustin disait à Dieu : Ma conscience me rend un

témoignage certain que je vous aime . D'autres saints ,

avant et après lui, ont pu dire de même ; mais ni

Augustin, ni les autres, n'ont su, sans une révélation

expresse, que leur amour fût au degré où il devait être

pour mériter le ciel. D'où vient cela? C'est qu'en effet,

il n'est pas possible de déterminer ce point avec préci-

sion . On sait bien que le moindre degré de charité pure

suffit pour être sauvé ; mais comment s'assurer qu'on

a la charité pure même dans le plus bas degré? L'amour-

propre ne nous fait-il pas illusion ? Et la conscience

elle-même est-elle sur ce point un témoin qui ne soit

point sujet à faillir ? C'est de Dieu que vient la charité

surnaturelle dans son principe, c'est lui qui la met dans

le cœur, et lui seul a une pleine connaissance de son

œuvre .

Si, comme le dit si bien saint Bernard, la mesure



86 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

d'aimer Dieu est de l'aimer sans mesure, qui se flat-

tera de l'aimer de la sorte ? Ce ne sont pas assurément

les grands saints, qui s'accusent au contraire sans cesse

de ne pas l'aimer assez ; toujours mécontents d'eux-

mêmes sur ce point, ils n'ont point de désir plus ardent

et plus constant que d'aimer davantage ; et c'est là

même la preuve qu'ils aiment comme ils doivent . Mais

cette preuve n'est pas pour eux, ils ne peuvent s'y

appuyer par réflexion, elle n'est que pour Dieu, qui

sonde leurs cœurs, qui voit avec plaisir leurs dispositions

intimes et qui jouit de leur amoureuse inquiétude à ce

sujet. Mais eux-mêmes considérant ce qu'est Dieu, ce

qu'il mérite, ce qu'il a fait pour eux, sentent vivement

leur impuissance de s'acquitter dignement envers lui

par leur amour, et ce sentiment qui les excite à des

efforts continuels pour l'aimer davantage, les consume

sans cesse par de nouveaux désirs, et leur cause en

même temps une douleur inexplicable de ne pouvoir

parvenir au comble de leurs vœux. C'est là le tour-

ment de l'amour divin, tourment délicieux qu'il n'est

donné'qu'à peu d'âmes d'éprouver, parce qu'il en est

peu que se mettent en devoir d'aimer Dieu de tout leur

cœur.

Mais entrons plus avant dans la pensée de saint Ber-

nard, et, pour en mieux connaître la vérité, considérons

quelle est la force des paroles du précepte .

Et d'abord , prenons pour règle que, quand il s'agit

de Dieu, et surtout de l'amour que nous lui devons, il

faut donner aux expressions de la loi qui l'ordonne toute

l'étendue dont elles sont succeptibles. Si donc, à raison

de l'infinité de l'objet, cette étendue peut aller à l'infini ,

si d'ailleurs les termes du commandement n'admettent



HUITIĖME LECON . 87

ni modification, ni restriction, leur en imposer serait

en affaiblir le sens et le dénaturer .

Il m'est commandé d'aimer Dieu de tout mon cœur,

de tout mon esprit, de toute mon âme, de toutes mes

forces . C'est Dieu qui parle ainsi ; pouvait-il s'exprimer

d'une manière plus énergique, plus absolue, plus illi-

mitée ? Trouvez-moi ici quelques bornes, soit du côté

des facultés en elles-mêmes ou dans leur exercice , soit

du côté de la pureté du motif, soit enfin de la continuité

de l'amour ; il n'y en a point, et il ne saurait y en avoir .

Tout ce qui dans l'homme est capable de concourir à

l'amour de Dieu, intelligence, mémoire, volonté, puis-

sances effectives et sensitives de l'âme, tout doit y être

employé. Il ne faut pas excepter le corps et ses facultés,

ni même les choses extérieures, en tant qu'elles sont à

la disposition de l'âme. Mais tout ce qu'elle est, tout ce

qu'elle a, tout ce qu'elle peut, tout ce qui dépend d'elle ,

doit être consacré à l'amour de Dieu, et non pas seulement

en partie, mais en entier, tout le cœur, tout l'esprit,

toute l'âme, et toutes les forces .

Quant à la pureté du motif, elle est indiquée par ces

paroles : le Seigneur ton Dieu . Qui pourrait dire en

effet jusqu'où doit aller la pureté de motif d'un amour

qui a pour objet l'Étre unique, absolu, infiniment par-

fait et infiniment aimable en lui-même, l'Étre par qui et

pour qui seul tous les autres existent ? Il n'y a qu'en

Dieu que l'amour divin est pur comme il doit l'être ;

dans la créature, il est nécessairement mêlé et imparfait ,

et c'est pourquoi la créature est obligée de travailler

sans cesse à le purifier; elle sait qu'elle le peut toujours

faire, et qu'alors même qu'elle vivrait ici-bas des mil-

lions de siècles, occupée tout entière et sans cesse à cet

objet, jamais son amour ne parviendrait à un degré



88 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

de pureté teile qu'elle n'ait plus rien à y ajouter.

Enfin , pour ce qui est de la continuité de l'amour, il

est évident que l'obligation d'aimer Dieu embrasse tous

les instants de notre vie, puisque les raisons de l'aimer

subsistent toujours, et qu'elles ne nous laissent aucun

intervalle où nous puissions nous en dispenser. L'amour

de Dieu , dans l'intention et par les dispositions de l'âme,

ne doit pas être moins continuel que la prière . D'ailleurs ,

l'amour estla vie du cœur ; aimer, pour lui , c'est respirer

et vivre, et c'est ce qui a fait dire à saint Grégoire de

Nazianze que les actes d'amour divin doivent être

aussi fréquents que ceux de la respiration , Dieu étant

plus nécessaire à la vie de l'âme que l'air à la vie du

corps ; d'où il est aisé de conclure que cet amour doit

influer sur nos actions , même les plus ordinaires , les

surnaturaliser et les sanctifier. Saint Paul le prescrit :

Soit que vous mangiez, dit- il, soit que vous buviez,

soit que vous fassiez quelque autre chose, faites-le pour

la gloire de Dieu ¹. Agir pour la gloire de Dieu, c'est

sans contredit agir par le motif de l'amour le plus pur,

et si le manger, le boire, le dormir , les délassements

honnêtes nécessaires à l'esprit et au corps, et les autres

actions de cette nature, doivent être animés par le motif

de la gloire de Dieu, à plus forte raison faut-il en dire

autant des actions plus sérieuses et plus importantes de

lavie.

Au reste , gardons-nous de croire que ce ne soit ici

qu'un simple conseil, et une chose de perfection; c'est

une véritable obligation, et la plus étroite de toutes

celles qui peuvent lier l'homme. Exclure de propos déli-

béré la gloire de Dieu d'une pensée, d'une parole ou de

I Cor ., x, 31.



HUITIÈME LEÇON . 89

quelque action que ce soit ; ou penser, parler, agir par

un motif incompatible avec cette gloire, est un péché

certain et plus ou moins grief, selon l'intention de la

personne et la qualité de la matière. Que les âmes

timorées ne s'alarment point : je ne dis point que man-

quer à cette obligation, qui pèse sur tous nos actes libres ,

soit toujours une faute considérable ; mais je dis que

c'en est une, et que le chrétien, à quelque moment

qu'on le surprenne, et qu'on lui demande le motif qui

le fait agir, doit être en état de répondre que c'est le

motif prochain ou éloigné de la gloire de Dieu.

Si cela est exactement vrai, où en sont la plupart des

chrétiens ? et de quelle multitude innombrable de fautes

leurs jours ne sont- ils pas remplis ?

Mais , dira-t-on, la chose est si petite et de si peu de

valeur en elle-même ! ... Qu'importe! Dieu regarde

moins à la chose, qu'à son motif; et c'est l'hommage

de ce motif qu'il revendique, et qui en dernière analyse

doit remonterjusqu'à lui. Votre vue prochaine sera votre

santé, votre établissement, votre fortune, votre amuse-

ment même ! mais il faut que tout cela se rapporte à

une fin chrétienne et surnaturelle, qui n'est autre que la

gloire de Dieu .

Vous demanderez comment il est possible d'avoir

toujours en vue l'amour de Dieu. Et moi, je demande

comment un chrétien peut être un moment sans avoir

cette vue, je ne dis pas expresse et formelle, mais inten-

tionnelle et virtuelle. Aimez de tout votre cœur, et vous

concevrez sans peine comment celui qui aime fait tout

par l'amour et pour l'amour. Ne savez-vous pas ce que

nous apprend une médiocre attention sur notre âme,

que toutes passions se réduisentà l'amour, et que c'est



90 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

l'amour qui gouverne notre vie ? Ce qui vous rend la

chose difficile à comprendre et plus encore à pratiquer,

c'est que vous n'aimez pas Dieu, ou que vous l'aimez

avec partage ; c'est qu'un autre amour, en un mot,

domine ou balance le sien .

Le chrétien mondain , esclave de l'amour-propre et

passionné pour les biens sensibles, ne concevra jamais

ce que c'est qu'aimer Dieu, ni quelles sont la nature et

l'étendue du précepte de cet amour. Aussi en réduit-il

l'obligation. Il pense y avoir satisfait pouvu qu'il

s'acquitte de quelques devoirs extérieurs de religion , et

qu'il ne tombe point dans certaines fautes grossières .

Cela lui suffit, et il n'a dans l'esprit et dans le cœur que

ses affaires dont il poursuit ardeinment la réussite, ses

goûts et ses fantaisies qu'il suit librement à toutes les

heures dont il dispose, les plaisirs de la table, de

la société et du jeu, qu'il s'accorde sans scrupule

pourvu qu'il n'y commette aucun excès notable . Quelle

place pour l'amour de Dieu en tout ceci où il n'entre

pour rien ? Cet homme n'aime que soi et son bien-être ;

il n'aime que le monde et ce qui appartient au monde ;

le cœur en lui est plein de tout autre chose que de Dieu,

pour qui il est insensible, à qui il ne pense qu'avec effort,

et dont le souvenir l'importune .

Il en est qui aiment assez Dieu pour éviter ce qui a

quelque apparence du mal ; mais ils ne vont pas plus

loin, et ils n'aiment pas assez pour se porter vers tout

ce qui paraît bon. Cette disposition est très- ordinaire

aux âmes qui servent Dieu par amour-propre, dans la

crainte de se perdre, ou dans la vue de se sauver. Ce

n'est pas précisément l'offense de Dieu qu'elles craignent,

mais le mal qui en résulterait pour elles-mêmes . Or,

quand on aime véritablement quelqu'un, on n'a pas



HUITJÈME LEÇON .
91

moins d'empressement pour faire ce qui lui plaît, que

pour s'éloigner de ce qui lui déplaît ; on ne se con-

tente pas de ne point l'offenser , on veut lui plaire ;

on en cherche, on en saisit avidement les occasions ;

on se reproche d'avoir manqué celles qui se sont

présentées . Si l'amour ne produit pas cet effet, il ne

mérite pas ce nom selon les idées du monde lui-même ;

pourquoi le mériterait-il suivant celles de Dieu, et com-

ment le Seigneur consentirait-il à se payer d'un amour

dont au fond il n'est pas l'objet? Si vous m'aimiez, pour-

rait-il dire, vous en tiendriez-vous à ne pas me déplaire,

parce qu'il y va de votre intérêt ? Ne vous occuperiez-

vous pas du soin de me plaire, en faisant le bien qui

m'est agréable ? N'auriez-vous pas autant de regret d'un

acte de vertu que vous auriez omis, que d'une faute que

vous auriez commise ? Si ma gloire et la sanctification

de mon nom étaient votre principal objet, n'iriez-vous

pas au-devant de mon bon plaisir? Faudrait-il qu'une

chose vous fût rigoureusement commandée pour que

vous la fissiez, et ne vous suffirait-il pas que je l'aie

pour agréable ? Ceux qui m'aiment se proposent ce

qui est bon, meilleur et parfait, ils ne considèrent

que mon intérèt; c'est là qu'ils cherchent et qu'ils

trouvent le leur. Jugez donc de mon amitié, et de

ce qu'elle exige, par les principes et par les règles de

l'amitié humaine ; et confondez-vous .

Chrétiens lâches et imparfaits, qui êtes sans com-

paraison le plus grand nombre, vous vous flattez

d'aimer Dieu, et néamoins vous ne vous gênez en rien ;

vous vous plaignez des moindres efforts , vous comptez

sans cesse ce que vous coûte son service, et vous croyez

qu'il est votre débiteur plutôt que vous n'êtes les



92 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

siens ; comment ne remarquez-vous pas votre erreur ?

Quelle étendue donnez-vous donc à l'amour de Dieu ?

Celle qui vous plaît, qui ne vous contraint point,

et ne vous assujettit à rien de pénible. Appelleriez-

vous cela de l'amour envers les hommes ? Et vous

voulez que ce soit aimer Dieu ! En vérité, vous êtes

aveugles , et vous vous trompez grossièrement .

Je remplis , dites-vous, l'essentiel du précepte . Qu'en

savez-vous ? De quelle autorité, et d'après quelle règle

distinguez-vous dans ce précepte ce qui est essentiel et

ce qui ne l'est pas ? Montrez-moi que Dieu vous autorise

à faire une telle distinction ; nommez-moi un saint qui

l'ait faite, et qui l'ait suivie dans la pratique. Je vous

déclare nettement que vous arrêter à ce que vous appe-

lez l'essentiel de l'amour de Dieu, c'est aller ouverte-

ment contre l'essence même de ce précepte, dont la

nature est de ne point avoir de limites .

J'entends , direz-vous encore, par l'essentiel , ce que

je ne puis omettre sans m'exposer à la damnation . Eh

bien, s'il en est ainsi, je vous défie d'abord de pouvoir

le déterminer jamais avec assurance ; puis, dans le

doute, si vous ne vous prononcez pour Dieu contre vous-

même, vous courrez le risque que vous redoutez ; enfin

cette disposition basse, servile et intéressée à borner le

précepte à ce qui ne vous expose pas à votre perte, doit

vous faire trembler, car il est au moins douteux qu'elle

n'exclue pas l'amour de Dieu, qui réclame pour son

objet Dieu envisagé et aimé en lui-même et pour lui-

même. Si vous l'excluez ainsi habituellement, il est à

craindre que vous ne soyez pas dans l'habitude de la

charité ; et si vous n'êtes pas dans la charité habituelle ,

vous êtes évidemment dans un état de damnation . Cela

est évident .



HUITIÈME LEÇON. 93

Mais vous, âmes fidèles, qui aimez Dieu sincèrement ,

et qui n'avez d'autre désir que de l'aimer davantage ;

vous qui vous désolez, lorsque, rentrant dans votre

cœur, vous ne sentez pas cet amour, et qui pour cette

raison vous affligez des fautes les plus légères, craignant

qu'elles ne vous fassent perdre votre unique bien, ras-

surez-vous, non point par vous-mêmes, mais sur les

décisions d'un confesseur pieux et éclairé ; il est bon

d'avoir cette crainte, mais qu'elle ait sa mesure, et

qu'elle n'aille pas jusqu'au trouble .

Et pour vous tranquilliser davantage, sachez que les

fautes de pure fragilité où n'entre point le propos déli-

béré, dont on se repent , dont on s'humilie , dont on

travaille à se corriger, et dont on demande instaınment

à Dieu d'être préservé, n'affaiblissent point l'amour de

Dieu en nous ; les bons effets qui les suivent contribuent

beaucoup au contraire à l'augmenter. Sachez encore

distinguer soigneusement l'amour réel de l'amour sen-

sible, l'amour simplement affectif de l'amour effectif.

L'amour réel est tout spirituel, comme son objet; il

réside dans le fond de la volonté, et il ne se fait pas

sentir par lui-même; mais il préside aux intentions , il

inspire les motifs et il gouverne les actions. Il ne paraît

point, on n'y réfléchit même pas, mais c'est lui qui

anime tout . L'amour sensible, au contraire, ne dépend

pas de nous et vient de Dieu ; c'est une certaine sua-

vité que Dieu répand dans notre cœur, quand il lui

plait, ou qu'il le juge nécessaire pour notre avancement.

Souvent il se glisse de l'amour-propre dans le désir

qu'on a d'éprouver ce doux sentiment ; et l'on ne peut

pas en douter, lorsque ce désir n'est pas tranquille, ni

parfaitement soumis à la volonté divine. Si donc on

est privé du sentiment de l'amour, il ne faut pas pour



94 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

cela croire qu'on en ait perdu la réalité. Mais, au con-

traire, jamais l'amour n'est plus pur que quand il est

dégagé de tout sentirnent, de toute réflexion, et même

de toute connaissance ; car le sentiment n'est pas dans

les profondeurs de l'âme où est le siége de l'amour, il

n'est que dans les puissances inférieures .

L'amour affectif est très-bon en lui-même ; mais c'est

par les effets qu'il faut juger de sa solidité. En vain je

multiplierai les actes d'amour de Dieu; s'ils sont sté-

riles , ils ne servent qu'à me faire illusion, et il n'est

pas rare qu'on s'y laisse tromper, prenant une vaine

démonstration pour la chose même. Le véritable amour

est donc effectif et se produit par les œuvres. Jésus-

Christ l'a déclaré lui-même : Celui- là a pour moi de

l'amour, qui a mes commandements et qui les garde ' .

L'action et la pratique des vertus sont la vraie preuve

de l'amour ; et en effet, il en coûte pour agir, et pour

faire violence à sa nature ; et il ne coûte rien de dire

qu'on aime, si l'on s'en tient là. L'amour effectif d'ail-

leurs n'est pas sans affection ; qui pourrait se captiver

et se mortifier sans cesse pour Dieu, s'il ne lui était

affectionné ? Mais cette affection demeure habituelle-

ment dans le cœur, et ne se produit que de temps en

temps par des actes formels ; quelquefois elle est si pro-

fonde , qu'elle ne se laisse point voir; elle est devenue

alors, pour ainsi dire, naturelle à l'âme, et Dieu la lui

cache souvent, afin qu'elle ne trouve aucun appui en

elle-même, et qu'elle perde l'habitude de se regarder.

Si donc il est des occasions, comme dans les grandes

tentations, où vous ayez besoin de vous rassurer sur

votre amour pour Dieu, examinez ses effets . Voyez si

1 JEAN, XIV, 21 .



HUITIÈME LEÇON . 95

vous êtes fidèle à vous mortifier, à écouter la grâce

pour faire ce qu'elle demande de vous, à ne vous épar-

gner en rien , dès qu'il s'agit de plaire à Dieu, à vous

reprocher les plus légers manquements , à réparer et à

expier les moindres fautes. Si telle est votre disposition

habituelle, mettez votre conscience en repos, et ne

vous tourmentez point pour savoir si vous aimez ; mais

continuez d'aimer avec simplicité, sans faire sur vous-

même tant de réflexions et de recherches, qui n'ont

pour principe qu'un amour-propre raffiné, et qui ne

peuvent avoir pour résultat que de nuire à votre pro-

grès spirituel .

O mon Dieu ! je ne savais pas jusqu'ici ce que c'est

que de vous aimer. Votre amour est un océan sans rive

et sans fond, où il faut que je me plonge et que je

m'abîme. Combien j'ai été loin de vous aimer comme

je le dois et comme vous le méritez ! Queje commence

enfin, que je recommence chaque jour, et que je ne

mette plus de bornes et plus de terme à mon amour !

Qu'il aille toujours croissant, et que je le trouve tou-

jours trop faible et trop peu digne de vous, ô beauté,

ô perfection infinie ! Quand donc mon amour répondra-

t-il à celui que vous avez pour moi ? Jamais ; cela est

impossible, et c'est pour cette raison que je ne dois

jamais être satisfait de moi-même sur ce point . Vous

m'avez aimé en Dieu, et je ne vous aimerai, et ne puis

vous aimer qu'en pauvre et misérable créature . Du

moins , Seigneur, accordez-moi de vous aimer de toute

la capacité de mon cœur; élargissez-le, videz-le de toute

autre affection , et remplissez-le seul, dès ce moment et à

jamais . Ainsi soit-il !



96 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

NEUVIÈME LEÇON

LA PRATIQUE DE L'AMOUR DE DIEU .

Tout est commandement, ou conseil, dans l'Évan-

gile; tout en lui, par conséquent, tend à la pratique.

Ses lumières , les sentiments qu'il inspire, ne nous sont

donnés que pour cela; et si nous n'en faisons pas cet

usage , ils ne servent qu'à nous rendre plus coupables .

A quoi sert d'être instruit de la nature, des propriétés ,

des avantages de l'amour divin ; d'avoir même de bons

désirs et des mouvements affectueux, si nous n'en

venons pas aux effets ? Moins de théorie , et plus de

pratique, disent les bons et solides chrétiens . Les prin-

cipes et les motifs sont nécessaires, parce qu'ils poussent

à l'action , la dirigent et la soutiennent ; mais enfin c'est

à l'action qu'il faut venir et que l'on doit tout rapporter.

Prenons donc le parti de raisonner moins sur cette

matière, et d'agir davantage.

La pratique de l'amour de Dieu embrasse dans ses

détails presque toutes les vertus chrétiennes , puisqu'elles

ne sont pas autre chose, sous des noms différents , que

l'exercice de cet amour en différents objets . Mais, pour

circonscrire une leçon qui serait immense, je ne par-

lerai que de l'amour pris en lui-même, et encore ne

dirai-je pas tout, pour ne pas anticiper sur ce que

d'autres leçons me donneront lieu d'expliquer .

L'amour ou la charité est un don de Dieu; nous com-

mençons à l'avoir, lorsque Dieu en met le désir dans notre

âme. Ce désir en est comme une première étincelle, c'est

ànous, par notre coopération, de la convertiren unfeuqui



NEUVIÈME LECON. 97

nous embrase . Jésus-Christ déclare qu'il est venu appor-

ter ce feu sur la terre , et qu'il ne veut autre chose,

sinon qu'il s'allume ' . Puisque Dieu désire que nous

l'aimions, il est toujours disposé à nous accorder son

amour, si nous le désirons aussi de notre côté ; deman-

dons-lui done instamment, fréquemment, persévéram-

ment, ce don précieux ; dirigeons vers ce but toutes nos

prières , qu'il soit l'objet de nos saintes aspirations . Le

dirai-je ? dans le service de Dieu, nous pensons trop à

nos intérêts , etpas assez aux intérêts de Dieu . Rien n'est

plus ordinaire que de rencontrer des âmes occupées

toujours de leurs péchés, toujours inquiètes du pardon,

et ne songeant qu'aux œuvres satisfactoires , et à gagner

des indulgences. Cela est bon, et je n'ai garde de le

blâmer; mais il serait meilleur, mêmepour l'objet qu'elles

se proposent, de songer davantage à l'amour de Dieu,

de tourner de ce côté-là leurs principales pratiques , et

de le demander sans cesse comme la grâce par excel-

lence . Avec l'amour elles auraient tout ce qu'elles dési-

rent d'ailleurs , et elles l'auraient plus sûrement et plus

abondanıment . Ne cessons donc de réitérer nos instances ,

jusqu'à ce que nous soyons exaucés . Et quand nous

aurons lieu de croire que l'amour a pris possession de

notre cœur, demandons-en chaque jour un accroisse-

ment nouveau, et la grâce d'y persévérer jusqu'à la

mort . Jamais on n'insistera trop auprès de Dieu sur ce

point, et jamais on ne lui fera de prière plus agréable .

Mais n'allons point chercher dans les livres une formule

meilleure que l'expression du désir et de la prière, que

nous devons porter sans cesse au fond de notre cœur .

Il ne faut pas néanmoins s'en tenir là.

1 Luc, x11, 49.

1. 6



98 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

L'amour s'accroît par l'exercice, et cet exercice dépend

de nous . Faisons-en donc souvent des actes exprès et for-

mels , jusqu'à ce que nous en ayons acquis l'habitude, et

qu'il nous soit devenu aussi naturel d'aimer que de res-

pirer. Outre les temps destinés à la prière, ayons encore

pour ces actes d'autres moments réglés dans la journée,

et prions Dieu de nous les inspirer si souvent, qu'ils

deviennent en quelque sorte continus .

Mais ayons soin de ne pas les faire superficiellement

et par routine ; qu'ils soient toujours profonds, dictés

par le cœur, et accompagnés d'un certain recueillement .

L'amour de Dieu est une passion à sa manière, et beau-

coup plus forte même que les passions naturelles les plus

violentes, puisqu'elle peut les dompter toutes . Or, le

propre des passions n'est-il pas de nous tenir toujours

occupés de leur objet, à ce point de ne vivre que pour

lui , et moins en nous qu'en lui ? Il en doit être ainsi de

l'amour de Dieu, il faut qu'il ramène à soi toutes nos

pensées et toutes nos affections, et que ses actes se suc-

cèdent presque sans interruption dans notre cœur. C'est

ce qu'on éprouve dans les premiers temps de la vie inté-

rieure, alors que tout est amour, qu'on ne respire que

l'amour, et que ce sentiment absorbe tous les autres , et

cela dans les délices et de grandes douceurs . Il serait

alors impossible de compter les actes qu'on multiplie le

jour et la nuit, et qui vraiment n'en font qu'un seul par

leur continuité .

Ainsi s'exercerait l'amour dans un cœur où Dieu

régnerait en Souverain. Ah ! si l'on savait ses douceurs,

que ne ferait-on pas pour les éprouver ?

Il ne suffit pas d'exercer Famour; il faut encore le

purifier.



NEUVIÈME LEÇON. 99

L'amour-propre vient s'y mêler tout d'abord. C'est

presque inévitable, et Dieu le souffre pour un temps .

Mais, à mesure que nous recevrons des lumières, et que

Dieu nous révèle ce qui se glisse d'impur de notre part

dans cette flamme céleste, il est de notre devoir d'être

très-attentifs et de purifier le saint amour de tout ce

qui le ternit et le souille. Étudions-nous à dégager nos

motifs de ce qui est étranger à Dieu ; accoutumons-nous

à envisager par-dessus tout sa gloire, son bon plaisir,

l'accomplissement de sa volonté, et, sans exclure les

motifs secondaires, que celui-là tienne toujours le pre-

mier rang .

C'est une disposition qui n'est pas commune, même

parmi les meilleurs chrétiens ; elle est cependant excel-

lente et la plus glorieuse pour Dieu, et il n'est personne

qui ne doive s'efforcer de s'y établir. Je montrerai plus

loin que tel est le but de l'Oraison Dominicale ; elle con-

duit droit au pur amour, si l'on sait se pénétrer des

sentiments qu'elle renferme .

Or, ce n'est pas l'ouvrage d'un jour que de purifier

ainsi parfaitement les motifs de son amour pour Dieu .

L'amour-propre, chassé d'un endroit, revient par un

autre, et se reproduit sous de nouvelles formes . Je ne

pense pas que l'on puisse, avec la grâce ordinaire, le

bannir entièrement de l'âme, si Dieu n'entreprend lui-

même l'ouvrage, et s'il n'emploie le creuset des épreuves

pour séparer de la charité tout alliage étranger . Faisons

néanmoins ce qui dépend de nous, et conjurons Dieu

de mettre la main à l'œuvre, afin de suppléer à notre

insuffisance, quand il le jugera bon. Dieu le fera cer-

tainement, si notre prière est sincère, et si nous ne

négligeons rien de notre part pour obtenir une si grande

grâce.



100 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

Mais personne n'ignore que l'amour s'accroît par les

exercices de piété, par les bonnes œuvres et par la fré-

quentation des sacrements . Tout dépend de la manière

dont on s'acquitte de ces choses. Si l'amour anime vos

prières , vos prières à leur tour augmenteront l'amour .

Si vos bonnes œuvres se font par le motif de l'amour,

un accroissement d'amour en sera la récompense. Si

l'amour vous conduit à la table sacrée, vous en sortirez

chaque fois avec un nouveau degré d'amour. Et si vous

ne retirez pas ces fruits de tant de prières , bonnesœuvres

et communions, n'en accusez que vous-mêmes, et l'im-

perfection de vos dispositions . Vous récitez grand nombre

de prières ; mais votre esprit n'y est pas attentif, et ces

prières ne partent point de votre cœur. Vous ne priez

que pour vos intérêts, et vous oubliez que vous n'en

avez pas de plus grand que de bien aimer Dieu. Vous

lui demandez tout, hormis l'amour, que vous devriez

demander par-dessus tout. Vous faites de bonnes œuvres,

mais l'amour-propre y entre pour beaucoup ; vous avez

des vues humaines, vous vous recherchez vous-mêmes ,

et, sur un si grand nombre, à peine en est-il une seule

qui soit purement faite pour Dieu. Vous communiez,

mais par habitude, et sans penser à une si grande action ;

ou bien, c'est avec frayeur, et presque sans aucun sen-

timent d'amour. Vous avez un bon motif, vous voulez

gagner une indulgence, honorer un saint, satisfaire à

une dévotion particulière ; mais avez-vous cherché à

vous unir à Jésus- Christ, comme à la source de l'amour ?

Si cette intention est la meilleure, la plus convenable

pour un sacrement qui n'est qu'amour et dont la fin est

d'augmenter l'amour en nous , que n'en faites-vous

usage, sans négliger toutefois les autres, et pourquoi

votre pensée principale ne se porte-t-elle point là?



NEUVIÈME LEÇON. 101

Saint Pautvous exhorte à êtrejaloux des dons les plus

parfaits ' ; et l'amour les renferme et les surpasse tous ,

et, selon la doctrine du même apôtre, ils ne sont rien

sans l'amour .

L'amourmême profane, et à plus forte raison l'amour

divin, le plus intime des amours, cherche la retraite et

le silence, pour s'entretenir avec l'objet aimé .

Dieu, qui est toujours présent au cœur qui l'aime, le

porte à s'éloigner, le plus qu'il lui est possible, des créa-

tures , à se dégager à certains moments de toute autre

affaire, à se recueillir, pour s'occuper uniquement de

lui, et pour jouir en son centre et en silence du plus

délicieux des entretiens . C'est le saint exercice de la

présence de Dieu et de l'oraison, qui est à la fois le

principe et l'effet de l'amour. Aimez Dieu intimement,

vous l'aurez toujours présent, vous n'aspirerez qu'à vous

trouver seul avec lui, et vous fuirez les affaires et les

hommes qui vous distrairaient de sa présence. Alors

vous ne ferez plus que vous prêter aux choses exté-

rieures , et autant que Dieu l'exigera de vous ; vous ne

vous y livrerez jamais , car vous aurez une occupation

intérieure, que vous préférerez à toutes les autres .

Est-ce ainsi que vous vous y prenez pour nourrir et

conserver l'amour, vous qui faites profession de dévo-

tion? Vous croyez aimer Dieu , et vous n'aimez ni la

retraite, ni le silence, ni l'oraison . Vous ne pensez qu'à

vos affaires , vous avez une multitude de rapports, et

vous ne cherchez qu'à les multiplier. La solitude vous

pèse, vous ennuie et vous est insupportable ; votre

journée se passe à recevoir ou à rendre des visites, à

1 I Cor. , 1, 31 .

6.



102 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

lire ou à écrire des lettres, à satisfaire votre curiosité

des nouvelles publiques, et à débiter ce que vous en

savez ; vous consacrez après cela quelques moments à

Dieu, n'ayant plus à lui présenter qu'un esprit distrait

et un cœur sec . Si vous faites une lecture de piété, vous

ne la suivez que des yeux et vous ne l'entendez pas , vous

ne la goûtez pas ; elle fait tout au plus sur vous une

impression superficielle qui s'efface à l'instant. Si vous

voulez prier, ne trouvant rien dans votre fond, il vous

faut recourir à un livre. Si vous voulez méditer, votre

âme est sans cesse traversée par des pensées étrangères,

et le recueillement vous est presque impossible . Pour

l'oraison proprement dite, et l'entretien secret du cœur

avec Dieu , vous ne les connaissez pas, vous ne les aimez

pas, vous êtes hors d'état de les pratiquer.Il vous paraît

inconcevable qu'on puisse passer une heure en silence

devant la majesté divine, et vous appelez cela perte de

temps , pieuse fainéantise, ou même illusion dangereuse .

Et néanmoins vous vous flattez d'aimer ! Ah ! vous n'avez

jamais réfléchi sur la nature et les effets de l'amour .

Vous, âmes intérieures que Dieu a attirées à la soli-

tude, pour vous parler au cœur, et vous faire goûter les

douceurs de l'oraison par l'infusion de son saint amour ,

gardez- vous bien, surtout lorsque cet amour aura cessé

d'être sensible, de vous répandre au dehors, autrement

que par l'ordre de Dieu; gardez-vous de vous dissiper

par des conversations inutiles , d'être curieuses de ce

qui se passe dans le monde, de vous charger d'affaires

sans nécessité , même sous le prétexte du zèle et de

la charité ; gardez-vous particulièrement de négliger

l'oraison , dans quelque état de langueur, de sécheresse

et d'insensibilité que vous vous y trouviez. Pourvu que

vous n'y ayez point donné occasion, soyez tranquilles ;



NEUVIÈME LEÇON . 103

et si vous avez quelque reproche à vous faire, mettez-y

ordre au plus tôt ; mais, encore une fois, ne quittez

jamais l'oraison, qui est le principal aliment de l'amour .

Si vous ôtez à l'amour sa nourriture, il s'affaiblira peu

à peu, et enfin il périra .

Mais ne pensez pas que vous puissiez persévérer, ni

dans le recueillement, ni dans l'oraison , ni dans l'amour

divin, sans la mortification du cœur. Voilà le point

capital, dont il ne faut jamais interrompre ni relâcher

la pratique.

L'amour de Dieu a un ennemi irréconciliable en vous :

l'amour-propre. Ces deux amours sont incompatibles ;

si l'un des deux règne , il exclut nécessairement l'autre .

Si donc vous voulez que l'amour divin fasse en vous des

progrès , attaquez de front l'amour-propre ; combattez-le

en tout, poursuivez-le de retranchement en retranche-

ment, et ne lui donnez point de trêve, que vous ne

l'ayez banni de votre cœur. Cet ouvrage est assurément

celui de Dieu, mais il est aussi le vôtre, et sa réussite

exige de vous les plus grands efforts, une volonté déter-

minée et constante . Priez Dieu sans cesse pour qu'il vous

éclaire sur la malignité et la subtilité de cet ennemi, qu'il

vous en découvre les ruses et les détours, et qu'il vous

donne une force invincible afin de ne le ménager en rien .

C'est ici la pratique la plus indispensable et la plus diffi-

cile, et c'est une maxime reconnue que l'amour de Dieu

ne vit en nous qu'à mesure que l'amour - propre y

meurt ; mais quoique tout le monde convienne de cette

vérité, il y a très-peu de personnes qui veulent acheter

l'amour de Dieu par le sacrifice de l'amour-propre.

L'amour divin s'accroît encore par tout ce qui con



104 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST.

trarie la volonté, par tout ce qui rabaisse l'orgueil de

l'esprit, et par tout ce qui détache des choses de la vie .

Aussi les contradictions, les humiliations, les dis-

grâces humaines sont précieuses à l'âme qui aime Dieu ;

elle s'étudie à les recevoir chrétiennement, et à en tirer

profit pour l'avancement de son amour . Elle s'exerce à

étouffer la sensibilité, les réflexions, les révoltes inté-

rieures et les murmures; elle n'admet point les plaintes ,

les confidences , les recherches des consolationshumaines,

les justifications, sinon dans l'absolue nécessité . Elle se

reproche même les premiers mouvements indélibérés

d'impatience et d'irritation , et elle continue à travailler

sur elle-même, jusqu'à ce qu'elle soit devenue comme

insensible à tous les traitements et à tous les événe-

ments .

L'amour s'accroît enfin par les sacrifices de toute

espèce , qu'ils soient intérieurs ou extérieurs .

L'amour, de sa nature, n'aspire qu'à donner ; il n'est

satisfait qu'autant qu'il donne, il abhorre jusqu'à la

moindre réserve, et il est heureux, lorsqu'il s'est dépouillé

de tout pour Dieu .

Que les occasions de donner quelque chose à Dieu

vous soientdonc chères ; n'en négligez aucune, et, s'il ne

s'en présente pas, gémissez, et demandez à Dieu qu'il

en fasse naitre. Donnez de grand cœur, avec joie, et

sans autre regret que celui de ne pas donner davantage,

et plus il en coûtera à la nature, plus votre amour

s'accroîtra . Il sera en vous à son plus haut degré, lors-

qu'après vous avoir tout ravi, Dieu restera seul en vous, et

sera l'unique possession de votre cœur ; vous pourrez alors

dire avec vérité, comme saint François : Mon Dieu, vous

m'êtes toutes choses; je n'ai rien hors de vous, et j'ai



NEUVIÈME LEÇON.
105

tout en vous ; votre richesse, votre félicité fait la

mienne !

Ceux qui aiment n'ont besoin d'aucune leçon sur tout

ceci ; ils n'ont qu'à écouter et à suivre les inspirations de

l'amour ; car, de même qu'il est le plus doux, il est aussi

le plus impérieux des maitres, je dirais le plus tyran-

nique, s'il n'était infiniment juste dans ses prétentions .

Quand l'amour a une fois engagé un cœur par ses attraits ,

avec quelle force il le domine, et avec quelle autorité il

lui commande ! Il le dépouille sans pitié, il cherche par-

tout s'il reste encore quelque chose à lui donner, il

s'empare de ce qu'on n'a pas le courage de lui céder et

qu'on n'ose cependant lui refuser. Il fait sa proie de

tout, il dévore tout, et, n'étant jamais rassasié, il veut

qu'on lui fournisse à toute heure des aliments nouveaux .

Le feu n'est qu'une faible image de son activité et de

son avidité insatiable . Il faut qu'il règne seul dans une

âme ; dès qu'il la possède et en dispose à son gré, il

brise et renverse tout ce qui lui fait obstacle, et il change

et convertit en lui toutes les pensées de l'esprit et tous

les mouvements du cœur.

Livrons-nous donc, et dévouons-nous à l'amour divin ;

puis laissons-le faire, et correspondons fidèlement à son

action .

O mon Dieu ! vous seul connaissez la mesure d'amour

que vous m'avez destinée, et que je dois remplir . Ne

souffrez pas que par ma faute les desseins éternels de

votre bonté sur moi n'aient point tout leur effet. Je

veux, Seigneur, les accomplir parfaitement ; mais que

puis-je sans vous, puisque c'est vous qui me faites vou-

loir? Accordez-moi de vous aimer de toute la plénitude



106 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST.

de mon cœur, de vous aimer toujours , de vous aimer de

plus en plus, de vous témoigner mon amour par tous

les moyens possibles . Ah ! combien il s'en faut que j'aie

commencé de vous aimer dès que j'ai pu vous connaître !

J'aurai donc toujours à me reprocher d'avoir commencé

trop tard; mais faites que je repare le passé par mon

ardeur et ma fidélité à l'avenir. Je n'ai plus qu'un seul

désir, c'est de ne pas sortir de ce monde, que je ne sois

parvenu au degré d'amour que vous m'avez fixé, et

par lequel je dois vous glorifier dans l'éternité. Ainsi

soit-il !

DIXIÈME LEÇON,

L'AMOUR DU PROCHAIN .

Après avoir dit que le plus grand et le premier com-

mandement est l'amour de Dieu, Jésus-Christ a ajouté :

Le second lui est semblable : Vous aimerez votre pro-

chain comme vous-même ' .

Jésus-Christ entend par le prochain tous les hommes

sans exception, et il fonde ce précepte sur le premier,

auquel, dit- il , celui-ci est semblable. C'est-à-dire que,

parce que je dois aimer Dieu, je dois aimer aussi tous les

hommes faits à l'image et ressemblance de Dieu . Si

j'aime l'original, il faut que mon amour s'étende en

proportion sur l'image qui le représente. Cette qualité

d'être l'image de Dieu , formée de sa main, et pour cela

destinée à le connaître , à l'aimer et à le posséder, est le

plus beau de nos titres, le premier principe de toutes

les qualités que le Créateur a mises en nous, et le fonde

1 Матти. , XX11 , 39 .



DIXIÈME LEÇON . 107

ment de tous nos devoirs, tant envers Dieu qu'envers

nos semblables . Envers Dieu : l'image n'existe que pour

l'original , et s'y rapporte entièrement ; envers le pro-

chain : la même image de Dieu que je reconnais en moi,

je la reconnais dans tout autre homme, et je dois le

même amour à ceux qui sont de même nature que moi,

comme tels je dois les chérir ni plus ni moins que moi-

même.

Or, ce précepte de l'amour du prochain est renfermé

dans deux grandes maximes , dont l'une me défend de

lui nuire : Ne faites pas à autrui ce que vous ne vou-

driez pas qu'on vous fit ' ; et l'autre m'oblige à lui faire

du bien : Faites aux hommes tout le bien que vous

désirez que les hommes vous fassent . Ces deux

maximes , l'une de l'Ancien Testament et l'autre du

Nouveau, comprennent tout. Elles sont un guide sûr

pour la conscience, et je n'ai qu'à les appliquer en toute

rencontre à la conduite que je tiens à l'égard des autres ,

soit dans mes jugements, soit dans mes affections, soit

dans mes paroles, soit dans mes actions . Les abus et les

désordres , toutes les injustices, et presque tous les maux

qui inondent la terre, viennent de ce qu'on manque à la

première; la seconde, si on l'observait exactement,

donnerait l'innocence et la paix, le bonheur et l'union à

tout le genre humain.

La raison nous les dicte très-clairement, et nous les

portons dans le cœur. Si nous y sommes fidèles , la raison

et notre cœur nous approuvent de concert ; si nous les

violons, le cœur et la raison conspirent pour nous con-

• Тов . , ιν, 16.

2 MATTH . , VII, 12.



108 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

damner. Nous ne pouvons de sang-froid nous faire illu-

sion ni sur l'un ni sur l'autre point. La lumière natu-

relle et l'instinct moral souscrivent donc à l'équité et à

la nécessité de ce grand précepte de l'Évangile , et, dans

tous les temps, l'idolâtre comme le chrétien, le peuple

grossier comme l'homme cultivé et réfléchi, ont admiré

cette belle sentence d'un poëte païen : Je suis homme ,

et rien de ce qui intéresse un autre homme ne m'est

étranger .

Si cela est, pourquoi ce précepte si juste, si conforme

à notre nature, est-il si universellement et si constam-

ment violé dans l'une de ses parties, et négligé dans

l'autre ? Quel est le chrétien qui n'a pas à se condamner

lui-même sur ce point? Vous voudriez que le prochain

ne vous fit tort en rien ; mais, par toutes sortes de voies ,

vous cherchez à vous enrichir aux dépens du prochain.

Vous êtesjaloux de votre honneur et de votre réputation;

mais , par vos critiques , par vos médisances , souvent par

vos calomnies, vous avez noirci l'honneur et déchiré la

réputation des autres. Vous voulez qu'on excuse vos

défauts , que l'on souffre votre humeur, qu'on vous passe

vos inattentions, vos méprises et vos procédés irrégu-

liers ; mais vous n'excusez rien dans le prochain, vous

ne souffrez rien, vous ne pardonnez rien . Vous êtes

délicat , sensible, inexorable sur vos droits et vos pré-

tentions; mais vous foulez aux pieds les droits et les

prétentions des autres . Vous aimez la droiture, ia fran-

chise et la vérité dans autrui ; mais vous pratiquez la

fausseté , la dissimulation et le mensonge. Vous désirez

qu'on applaudisse à vos succès, qu'on s'en réjouisse, que

l'on vous en félicite ; mais vous portez une basse envie

aux succès de votre prochain, vous en êtes chagrin, et

leur souvenir vous ronge secrètement.Avotre avis, vous



DIXIÈME LEÇON . 109

êtes digne de parvenir à tout ; mais le prochain est

indigne de tout. Vous attendez des autres de la conso-

lation dans vos peines, du secours dans vos embarras ;

mais vous êtes indifférent et froid envers eux dans leurs

malheurs, vous ne les regardez plus alors, vous ne les

connaissez plus, et vous les abandonnez dans leur indi-

gence, ne leur donnant aucun secours, aucun genre de

service, ni par vos lumières, ni par votre crédit .

A l'exception d'un petit nombre de cœurs bien faits ,

tels sont les hommes les uns envers les autres . Ils sont

méchants, ou par entraînement de nature et par passion,

ou par système et avec réflexion . Quand ils font du bien,

souvent c'est par vanité ou par intérêt, par ostentation

ou par respect humain , ou bien pour se soustraire aux

importunités ; et encore ils ne font le bienque le moins

et le plus tard qu'ils peuvent, après avoir fait essuyer

de longs refus, avec hauteur et des façons humiliantes

qui mortifient ceux qu'ils obligent .

La raison les condamne, mais combien plus la religion ,

qui prescrit aux chrétiens un amour parfait et d'un

ordre surnaturel envers leurs frères ! Qu'ils écoutent

Jésus-Christ , législateur et modèle de la charité : Je vous

donne, dit-il à ses disciples, un commandement nou-

veau, qui est de vous aimer les uns les autres , comme

je vous ai aimés ' . Il le dit, il le répète, et il insiste à

plusieurs reprises. Et la circonstance est remarquable ;

c'était au sortir de la dernière Cène, et au moment où

il allait consommer son sacrifice, de sorte que ce com-

mandement doit être regardé comme le testament et la

dernière volonté de notre divin Maître .

1 JEAN, XIII , 34 .

1. 7



110 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST.

Aimez-vous, comme je vous ai aimés ¹ . Et comment

nous a-t-il aimés ? d'un amour tout divin, qui prenait sa

naissance dans l'amour même qu'il portait à son Père , et

qui n'en était que l'expansion ; d'un amour prévenant

et gratuit, qui l'a fait descendre du ciel en terre pour

nous . O charité incompréhensible ! Le Verbe éternel

s'est fait homme, il s'est fait chair par amour pour les

hommes ! Il est né dans le dessein de donner sa vie pour

nous ; dès son entrée dans le monde, il a accepté son sacri-

fice pour nous ; tous les jours de sa vie, il a porté chacun

de nous dans son cœur ; lorsqu'il versait son sang sur la

croix, nous étions présents à son esprit, et il le répan-

dait pour la rémission de nos péchés, afin de nous récon-

cilier avec son Père, de nous rétablir avec avantage

dans nos premiers droits, et de nous mériter le bonheur

éternel et les grâces qui peuvent nous y conduire.

Qu'avions-nous fait pour nous rendre dignes d'un tel

bienfait ? Nous l'avions offensé comme Dieu, et sa jus-

tice exigeait notre perte éternelle ; comme homme, nous

l'avons persécuté, blasphémé, outragé, et nous l'avons

attaché à la croix par les mains des Juifs et des Gentils .

Sa mort a été l'ouvrage du péché ; et nous sommes

tous pécheurs . Or, à ce moment, il avait devant les yeux

nos iniquités , nos ingratitudes , l'abus de ses grâces ;

ou plutôt il les portait dans son corps sur le bois * ;

mais il nous aimait, et il ne nous avait pas moins en

vue que ses bourreaux, lorsqu'il disait : Mon Père !

pardonnnez- leur, car ils ne savent ce qu'ils font ³ . Il

n'y a point ici d'exagération, et ceci est vrai à la lettre.

1 JEAN, xv, 12 .

2 PIERRE , 11 , 24 .

3 LUC, XXIII , 24.

3



DIXIÈME LEÇON . 111

Voilà comme Jésus-Christ nous a aimés ; et il ne

cesse de nous aimer ainsi, offrant continuellement au

ciel son sang pour nous, renouvelant chaque jour, dans

toutes les parties du monde, le sacrifice de la croix dans

celui de nos autels, pour nous en appliquer les mérites ,

et, malgré notre résistance obstinée, ne nous abandon-

nant jamais jusqu'à notre dernier soupir, qui décide

notre éternité . Quel exemple d'amour ! Et c'est un

Dieu qui nous le donne, et qui le propose à notre imi-

tation !

Il a dit qu'il n'y a pas de plus grand amour que de

donner sa vie pour ses amis . La chose était ainsi

avant que Jésus-Christ parût sur la terre, et le seul

trait avéré que l'antiquité profane a fourni a été et est

encore un sujet d'admiration . Mais Jésus-Christ a plus

fait ; il a donné sa vie pour ses ennemis, et pour ceux

qui la lui ont ravie en effet, et pour ceux qui devaient

plus tard la lui ravir par le fait seul de leur mauvaise

intention et de leur volonté coupable; et cela non pas

une fois , mais autant de fois qu'ils pèchent mortelle-

ment . Car, selon la doctrine de saint Paul, quiconque

se rend coupable d'un péché mortel crucifie de nou-

veau, autant qu'il est en lui, le Fils de Dieu, et l'expose

à la dérision 2 .

Or, voilà comme il veut que nous nous aimions .

N'avait-il pas raison d'appeler cet ordre un comman-

dement nouveau, puisqu'il va si loin au delà de ce que

prescrit la loi naturelle ?

Le chrétien, à l'exemple de Jésus-Christ, doit aimer

1 JEAN, XV, 13.

2 Hebr. , v1 , 6 .



112 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

son prochain quel qu'il soit, même son ennemi, au

point d'être disposé à sacrifier ses biens, sa réputation ,

sa vie même pour lui procurer le salut éternel . Si , dans

la disposition de son cœur, l'amour ne va pas jusque-là ,

il n'accomplit pas le grand commandement de la loi

nouvelle, il n'est disciple de Jésus-Christ que de nom,

il se condamne, et il prononce d'avance la sentence

contre lui, puisqu'il renonce à l'amour qui l'a racheté

et qui est le premier titre de son salut. Méditons pro-

fondément cette vérité, et voyons quels doivent être

nos sentiments et notre conduite à l'égard du prochain,

d'après une disposition si surnaturelle, si sublime, et en

même temps si indispensable .

Jésus- Christ a tellement à cœur l'accomplissement de

son commandement, qu'il veut que ce soit à cette

marque qu'on nous reconnaisse pour ses disciples ' .

Toute marque doit avoir quelque chose de distinctif, et

qui ne soit nullement équivoque. Il faut donc que les

disciples de Jésus-Christ s'aiment entre eux d'une ma-

nière qui les fasse reconnaître, qui attire l'attention des

autres hommes, et les porte à demander : Quels sont

ceux- ci qui s'aiment de la sorte ? Tels étaient les pre-

miers chrétiens de Jérusalem, qui, mettant leurs biens

en commun, n'avaient qu'un cœur et qu'une âme.

Aussi leur union les rendait-elle chers au peuple, qui leur

donnait de grandes louanges, et, par respect, n'osait se

joindre à eux . Tels furent ceux qui exercèrent l'hospi-

talité envers Pacôme et ses compagnons idolâtres avec

tant de cordialité, qu'il en fut étonné, et qu'ayant appris

ce qu'étaient ces hommes si charitables, il résolut dès

lors d'embrasser le christianisme . Tels en général étaient

1 JEAN, XII, 35.



DIXIÈME LEÇON . 113

les fidèles de la primitive Église . Les païens, au rapport

de Tertullien , étaient dans l'admiration de leur charité

mutuelle, et ils se disaient les uns aux autres : Voyez

comme ils s'aiment ! On calomnia d'abord les assem-

blées chrétiennes, les Agapes, et le nom de Frères que

les chrétiens se donnaient entre eux ; les païens jugeaient

de ces hommes nouveaux par eux-mêmes, et ils pen-

saient qu'il se passait dans leurs assemblées les mêmes

désordres que dans les leurs ; mais bientôt ils furent

détrompés, et se virent forcés de rendre justice aux

enfants de la charité. Quant aux martyrs, ils mouraient

non-seulement pour conserver leur foi, mais encore

pour la propager; ils priaient pour la multitude qui

demandait leur mort, pour leurs juges et pour leurs

bourreaux, et le sang des martyrs a été une semence

féconde de chrétiens . Les actes conservés de leur mar-

tyre témoignent de l'ardeur de leur charité sur ce

point, et il est certain que c'est à eux principalement

qu'il faut rapporter la conversion de l'univers idolâtre .

Au temps de Julien l'Apostat, cet esprit était encore

dans toute sa force. Les chrétiens , disait-il lui-même,

nourrissent leurs pauvres et les nôtres , et il se plai-

gnait de ce que les païens étaient loin de leur ressem-

bler sur ce point. Ainsi il reconnaissait , malgré lui, que

c'est là le plus beau caractère du christianisme, et il fit

de vains efforts pour le contrefaire .

O Charité ! l'ornement et la gloire des premiers siècles

de l'Église, qu'êtes-vous devenue ? Vous n'êtes plus

connue et pratiquée que par un petit nombre de chré-

tiens . Il s'en faut bien que vous soyez le caractère dis-

tinctif de la plupart. Chacun n'aime que soi , etne pense

qu'à ses propres intérêts ; les petits sont vexés, les



114 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

pauvres sont négligés, les malades sont abandonnés ; et

des hommes nés pour le ciel se disputent, s'arrachent

mutuellement, par la fraude et par la violence, les faux

biens de la terre .

Faut-il s'étonner que la Foi s'éteigne quand la Cha-

rité est si refroidie? Jésus- Christ n'a-t-il pas déclaré que

la charité qui unit ses disciples serait la principale

preuve de leur foi et de sa mission ? Que tous ensemble ,

dit-il dans sa dernière prière, soient un comme vous,

mon Père , êtes en moi, et moi en vous , afin que le

monde croie que vous m'avez envoyé ¹ . Et encore :

Qu'ils soient consommés dans l'unité, et que le monde

connaisse que vous m'avez envoyé . Ainsi, au juge-

ment de Jésus -Christ même, la charité envers le pro-

chain et l'union mutuelle des esprits et des cœurs sont

la démonstration la plus sensible de la divinité de sa

religion . On discutera peut-être avec quelque bonne foi

sur les autres preuves ; en sa conscience on se rendra

toujours à celle-ci, et jamais on ne balancera à avouer

qu'une religion qui ordonne et qui inspire de tels sen-

timents , a vraiment Dieu pour auteur. Lors donc que je

manque à la charité en quelque manière que ce soit, je

porte atteinte, et en moi et dans les autres, à la vérité

du Christianisme, et j'ébranle le fondement principal

de la Foi ; si je n'aime que faiblement mon prochain, on

a le droit de dire que je ne crois que faiblement ; et si je

suis dur et insensible, on peut dire que je ne crois pas .

Divin Maître de la charité , modèle infiniment par-

fait de cette vertu descendue du ciel avec vous, répandez

1 JEAN, XVII , 21 .

2 Ibid. , 23.



ONZIÈME LEÇON . 115

la dans mon cœur, et que son feu consume en moi tout

ce qui lui fait obstacle! Que par votre secours , et à

votre exemple, j'aime désormais mon prochain , comme

vous m'avez aimé vous-même !

Que de reproches j'ai à m'adresser sur ce sujet ! Non ,

je n'ai pas encore été chrétien ; je n'ai pas encore porté

la marque de vos disciples . Rendez mon cœur aussi

vaste que l'univers ; faites qu'il s'intéresse au salut de

tous les hommes, qu'il vous prie sans cesse pour ce

grand objet, et qu'il soit disposé désormais à le pro-

curer par tous les sacrifices . Rendez mon cœur droit et

juste envers mes frères ; ce n'est pas assez, faites qu'il

soit affectueux, tendre, compatissant, prévenant, géné-

reux, toujours prêt à obliger ; qu'il soit doux, patient,

désintéressé, éloigné de toute jalousie, de toute mali-

gnité et de toute envie. Enfin formez-le sur le vôtre ;

que votre Cœur adorable soit toujours présent à ma

pensée, que je m'attache à en exprimer en moi tous les

sentiments, et que, pénétré de reconnaissance pour

l'amour que vous m'avez témoigné, je m'acquitte de

ma dette envers vous dans la personne de mes frères,

que vous m'avez ordonné de regarder et de traiter

comme d'autres vous-même ! Ainsi soit-il !

ONZIÈME LEÇON .

LA PRATIQUE DE L'AMOUR DU PROCHAIN .

L'amour-propre n'est pas moins ennemide l'amourdu

prochain que de l'amour de Dieu ; il est le seul obsta-

cle à l'accomplissement de l'un et de l'autre précepte .

Jaloux de notre propre excellence, nous mettons la



116 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

meilleure partie de notre mérite à mépriser les autres ;

nous tendons de toutes nos forces à nous élever au-

dessus d'eux , et, si nous ne pouvons y réussir, nous leur

portons envie ; nous les rabaissons, au moins dans notre

esprit, et nous nous consolons par là de leur élévation .

C'est l'orgueil, et toutes ses suites si préjudiciables à

l'amour du prochain .

Nous aimant d'un amour exclusif, ou, ce qui revient

au même, n'aimant rien que par rapport à nous, nous

cherchons notre bonheur aux dépens du bonheur

d'autrui, ou du moins sans nous en mettre en peine ; sa

fortune nous fait ombrage, elle nous semble presque un

vol de ce qui nous appartient ; car nos passions insa-

tiables convoitent tout, s'approprient tout, et croient

tout légitime, pour arriver à leur fin. C'est la cupidité,

avec toutes les injustices qu'elle entraîne .

Délicats à l'excès sur ce que nous croyons nos droits ,

et quelles bornes mettons-nous sur ce point à nos pré-

tentions? nous nous offensons de la moindre chose ; si

nous le pouvons, nous rendons au prochain avec usure

le mal qu'il nous a fait ; et, si nous ne le pouvons pas,

nous en conservons dans le cœur du ressentiment et de

la haine . C'est la vengeance, avec ses funestes effets . On

l'exerce en toute manière ; et, tout injuste qu'elle est, elle

nous paraît si raisonnable , que c'est sur ce point que nous

avons le plus de peine à nous soumettre à l'Évangile .

Aveugles sur nous-mêmes , et admirateurs de nos belles

qualités réelles ou prétendues, nous ne voyons, et nous

ne voulons voir dans les autres que leurs défauts ; nous

leur en prêtons qu'ils n'ont pas, nous calomnions leurs

vertus, nous épions leur conduite, pour les trouver en

faute ; nous ressentons une joie secrète des rapports que

la médisance nous fait sur eux, et nous nous empres



ONZIÈME LEÇON . 117

sons de les répandre. C'est la malignité, qui infecte tout

de son venin .

Ces vices , et beaucoup d'autres qu'il serait trop long

d'énumérer, et qui sont les fléaux de la société, sont les

fils de l'amour-propre .

Il suffirait donc de le bien connaître, et de s'attacher

à le combattre, pour pratiquer excellemment le second

précepte de la charité .

Mais , quel est l'homme qui fait une étude sérieuse de

son amour-propre, qui en observe l'injustice, et qui

veut se convaincre qu'il est opposé non-seulement à la

religion , mais encore à la raison ? On trouve sur l'amour-

propre en général assez de réflexions dans les écrits des

moralistes ; mais ce ne sont d'ordinaire que de vagues

et subtiles spéculations, des traits d'esprit , des obser-

vations fines ; on les lit, on les admire, mais on se garde

bien de s'en faire l'application. S'il s'agit de découvrir

l'amour-propre d'autrui, on ne manque pas de sagacité ;

mais on ferme les yeux sur le sien, et, bien que l'on

convienne qu'on n'en est pas exempt soi-même, on

trouve néanmoins toujours le secret de s'en justifier,

lorsqu'il en faut venir au particulier. Presque personne

ne veut se connaître ; et c'est l'amour-propre qui s'y

oppose, craignant de voir sa difformité. Et cependant,

sans cette connaissance, point d'humilité ; et sans humi-

lité, point de charité.

Mais se reconnût-on dominé par l'amour-propre en

certains points, il y a loin de là à s'en corriger. Je l'ai

entrepris, dit-on, je n'ai pu en venir à bout ; c'est mon

caractère ; je suis ainsi fait ; je ne saurais me réformer ;

il faut que le prochain me souffre tel que je suis . Ainsi

l'on a toujours des raisons pour se justifier , ou pour

7.



118 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

s'excuser, et c'est encore l'amour-propre qui les fournit ;

c'est lui qui, exigeant pour soi la charité des autres, s'en

dispense à leur égard . Comment, après cela, la pratique

de cette vertu ne serait-elle pas aussi rare que difficile ?

Le détail des devoirs qu'elle nous impose va infini-

ment loin . Ce n'est pas une petite chose que d'en avoir

une connaissance exacte , et de les remplir selon les

occurrences .

Ce que ce précepte a de négatif, en tant qu'il défend

de nuire au prochain, est plus borné , et l'on en est pour

l'ordinaire assez instruit ; ou du moins, avec un peu de

réflexion , il est aisé de s'en instruire, parce que cela

tient à la loi naturelle, dont les principes sont gravés

dans tous les cœurs . Une conscience vraiment timorée

n'aura pas de peine à s'abstenir de ce qui nuit au pro-

chain , soit pour le spirituel, soit pour le temporel .

Mais les devoirs positifs que la charité prescrit sont

d'une plus grande étendue; et ce sont ceux-là qu'on

n'étudie pas assez, et qu'on se met encore moins en peine

de pratiquer .

Le monde, à cet égard, s'en tient à la politesse, qui

n'est qu'un vain simulacre de la charité, qui ne paye que

de mine et de paroles, et qui, pour la bien définir, n'est

qu'un commerce mutuel d'amour-propre, une conven-

tion de flatter celui d'autrui , afin qu'il flatte le nôtre.

La charité n'exclut pas la vraie politesse ; elle la suppose

même, ou elle la supplée éminemment ; mais elle est

sincère, cordiale, effective, ce que la politesse n'est

point, et elle agit par des motifs bien plus relevés .

Ce n'est que dans l'Évangile, dans les Épîtres des

Apôtres , dans les exemples de Jésus-Christ, de ses

disciples et des premiers chrétiens , qu'on peut ap



ONZIÈME LEÇON . 119

prendre à fond les devoirs de la charité. Lisez ces divins

écrits; étudiez ces modèles, et surtout le Modèle par

excellence ; entrez dans les sentiments de son cœur ; per-

suadez-vous qu'ils doivent être les vôtres. Priez-le de

vous éclairer sur une matière si importante à votre salut

et à votreperfection . Pratiquez ensuite selon vos lumières

présentes , et vous en acquerrez chaque jour de nou-

velles , et vous deviendrez enfin consommé dans la science

de la charité.

Elle embrasse presque toutes les vertus , et elle sup-

pose celles qui ont Dieu pour objet immédiat.

Vous pouvez vous en convaincre par la description

admirable qu'en fait saint Paul dans sa première Epître

aux Corinthiens ; et ce n'est pas sans raison qu'il a dit :

Celui qui aime le prochain a accompli la loi. Saint

Jean, l'Apôtre de la charité, pensait de même ; et , outre

la preuve qu'on en tire de ses épîtres , saint Jérôme rap-

porte de lui que, dans son extrême vieillesse, ne pou-

vant faire de longs discours aux fidèles assemblés , il se

contentait de leur dire : Mes chers enfants , aimez-vous

les uns les autres . Sur quoi, ses disciples lui ayant

témoigné leur surprise de ce qu'il répétait toujours la

même chose, il leur répondit : C'est le précepte du

Seigneur ; et il suffit seul, pourvu qu'on l'accomplisse .

Qu'on juge par là quelle étendue lui donnaient ces deux

grands apôtres. Ils comprenaient parfaitement l'esprit

de la loi chrétienne , dont l'amour est la plénitude . Ils

savaient que, comme on ne peut pas aimer Dieu sans

aimer le prochain, de même il est impossible d'aimer

le prochain sans que l'on n'aime Dieu. Ils savaient

encore que l'amour légitime de soi-même est insépa-

rable de ces deux amours, et que c'est faute d'entendre



120 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST.

nos vrais intérêts , que nous manquons à l'un et à l'autre .

Ne nous trompons donc point , et ne pensons pas que

nous puissions être de parfaits chrétiens , autrement que

par la perfection de la charité .

Ne nuire à personne, ni dans ses biens, ni dans sa

réputation , ni dans ses droits et ses légitimes préten-

tions ; ne lui nuire, ni dans le fait, ni par la volonté et

le simple désir , c'est n'être que juste. Et cependant

combien peu de chrétiens ont la conscience tout à fait

nette sur ce point ! Pour être charitable, il faut faire ,

ou du moins vouloir sincèrement faire aux autres tout

le bien que nous voudrions qu'on nous fit dans les mêmes

circonstances ; encore plus le bien spirituel que le bien

temporel, selon notre état et notre portée ; d'autant que

le bien spirituel est d'une plus grande conséquence, et

que, selon l'ordre divin, le bien temporel doit s'y rap-

porter. « Je ne fais pas de mal à mon prochain, je ne lui

en veux aucun. Que celui que je lui veux m'arrive ! Je

tâche de bien vivre avec tout le monde. » Ainsi parlent

beaucoup de chrétiens, qui bornent à cela la charité, et

qui croient que Dieu n'en demande pas davantage . Ils

se trompent bien lourdement, et ils ne font pas réflexion

que la bienfaisance de Dieu à l'égard des hommes est

le modèle de celle que Jésus-Christ nous propose envers

nos semblables . Car c'est à ce sujet qu'il dit : Soyez

parfaits , comme votre Père céleste est parfait ' . Aimez

vos ennemis : faites du bien à ceux qui vous haïssent;

priez pour ceux qui vous persécutent et vous calom-

nient, afin que vous soyez les enfants de votre Père,

qui est dans les cieux * . Dans la distribution que Dieu

MATTH. , v, 18 .

2 Ibid. , 44, 45 .



ONZIÈME LEÇON . 121

fait aux hommes des biens temporels, il ne consulte

point leur mérite, mais sa bonté ; il fait également lever

son soleil sur les bons et sur les méchants, et tomber la

pluie sans distinction sur les justes et sur les pécheurs .

Dans l'ordre surnaturel, il veut le salut de tous; il en

fournit les moyens à tous . Si à cet égard sa Providence

nous est cachée, elle n'en est pas moins effective ; et

nous verrons un jour avec étonnement que ceux qui

seront perdus ont eu plus de lumières et de grâces

qu'il ne leur en fallait pour se sauver. Ainsi notre cha-

rité doit être universelle, quant aux personnes, aux

lieux , aux temps, à tous les genres de biens qui sont en

notre pouvoir, et, lorsque le pouvoir nous manque, nous

avons toujours la ressource de la bonne volonté, du désir

et de la prière.

Pour bien exercer une telle charité, on ne saurait

croire à quel point il faut se gêner, se priver, se mor-

tifier en toute manière. Par exemple : vous avez le

nécessaire abondant, vous avez le superflu, vous avez

toutes vos commodités, et, parce que vous faites quelques

légères anmônes, sans rien diminuer de votre luxe et

de votre somptuosité, vous êtes tranquille, vous vous

flattez d'être charitable. Erreur grossière . S'il y a un

pauvre dépourvu du nécessaire , et en faveur de qui

vous ne preniez pas sur vos dépenses superflues, sur

vos aises , sur l'abondance même de ce que vous appelez

nécessaire par rapport à vous, vous péchez contre la

charité, et vous répondrez à Dieu de n'avoir pas secouru

ce pauvre; vous répondrez même d'avoir ignoré son

indigence, dont vous deviez vous informer . Ce que vous

devez à votre naissance, à votre rang, à votre place, ne

va que bien loin après ce que vous devez aux premières



122 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

nécessités du prochain. De même, quoique vous ne

soyez pas chargé du ministère spirituel, si faute d'un

bon conseil , d'une réprimande, de soin et de vigilance

à l'égard de ceux sur qui vous avez inspection ; si , faute

de recevoir de vous l'instruction et le bon exemple, ils

offensent Dieu, ils ne se corrigent pas, ils s'exposent à

leur perte, ils se perdent en effet, vous blessez griève-

ment la charité, et vous serez responsable de l'âme de

votre prochain . Si votre humeur, votre impatience,

votre hauteur, est pour lui une occasion de chute, sa

chute vous sera imputée. Bien plus, quand même vos

défauts seraient pour lui un exercice de patience, et

serviraient à sa sanctification , vous n'en serez pas moins

coupable.

Je ne suivrai point ce détail, qui est immense. Mais

je ne craindrai pas d'avancer que la charité est d'une

pratique continuelle, et qu'on ne peut y être fidèle sans

tendre à toute la perfection du christianisme .

Quelle attention soutenue n'exige-t-elle pas, pour

ménager le prochain, pour le supporter, pour excuser

ses défauts , pour s'accommoder à son caractère, pour le

prévenir, pour deviner en quelque sorte ce qui peut

l'obliger ? En combien de rencontres ne faut-il pas céder,

et se relâcher même de ses droits ? Combien de choses

ne faut-il pas souffrir, et passer sous silence ? Que de

mouvements naturels d'amour-propre, de sensibilité, de

répugnance, de sentiment , ne faut-il pas étouffer ? Et

cela, pour accomplir cette seule partie du précepte :

Portez les fardeaux les uns des autres ¹ . Sous un cer-

tain rapport, l'exercice de la mortification chrétienne est

1 Galat., VI, 2.



ONZIÈME LEÇON . 123

le même que celui de la charité ; et ce n'est que parune

mort continuelle à soi-même qu'on parvient au plus

haut point de l'amour du prochain .

Car il y a des degrés à l'infini dans la pratique de ce

précepte, ou plutôt : chaque degré est susceptible de

perfection à l'infini .

Le premier est de faire aux autres tout le bien dont

nous sommes capables. Le second, de le bien faire, de

le faire à propos, de le faire dans la juste mesure, d'y

joindre tout ce qui peut le rendre plus cher, ou plus utile

au prochain, et, en obligeant les uns, de nejamais mécon-

tenter les autres . Le troisième, de faire le bien en toute

occasion, soit qu'il nous en coûte ou non, et de ne point

consulter là- dessus notre intérêt , notre délicatesse, nos

inclinations ou nos aversions naturelles. Le quatrième,

enfin, de le faire par les motifs les plus purs et les plus

excellents .

Quelle ample matière d'examen pour une âme qui

aspire à la perfection de la charité ! et quel est le chré-

tien qui ne doive y aspirer ?

Pour aimer le prochain de la sorte, il est absolument

nécessaire de le regarder en Jésus-Christ, d'obliger en

lui la personne de Jésus-Christ, de souffrir de lui dans la

vue de Jésus-Christ, d'avoir en un mot Jésus-Christ tou-

jours présent à l'esprit et au cœur dans tous nos rapports

avec le prochain . C'est aussi pour cela que Jésus-Christ,

dans l'Évangile , se substitue partout au prochain, et qu'il

déclare qu'au dernierjugement il tiendra fait à lui-même,

pour le récompenser ou le punir, le bien ou le mal fait

au moindre des siens .

Qu'il est difficile de se tenir toujours élevé à une vue

(



124 L'ÉCOLE DE JÉSUS CHRIST .

si surnaturelle, et de ne pas envisager souvent l'homme

dans l'homme ! Cependant, sans cela, vous n'aimerez

jamais le prochain comme il faut ; l'homme, se présen-

tant à vous avec ses défauts, vous choquera, vous rebu-

tera, excitera votre mépris, vous laissera tout au moins

dans une froide indifférence ; vous penserez que vous ne

lui devez rien ; qu'au contraire, c'est lui qui vous doit . Ou,

si vous l'obligez, si vous avez des égards pour lui, ce se-

ront des bienfaits et des égards purement humains, où un

amour-propre délicat et irréfléchi trouvera son compte.

Qui ne serait effrayé , ô mon Sauveur ! en considérant

l'étendue et la perfection des devoirs de la charité? Mais

que je le suis bien davantage, lorsque je jette les yeux

sur moi-même, et que je rapproche ma conduite de ces

devoirs ! Mais ce qui me rassure un peu, c'est qu'il me

semble que je déteste sincèrement tous les péchés que

j'ai commis en cette matière, et que je suis résolu de

les réparer par la pratique la plus exacte de cette vertu .

Ce qui me rassure encore plus, c'est que vous êtes la

Charité même, et tout prêt à pardonner à quiconque se

reconnaît coupable .

Où irai -je, sinon à vous, pour apprendre ce que c'est

que la charité, pour trouver dans votre amour pour moi

le motif et le modèle de mon amour pour le prochain, et

pour recevoir les secours sans lesquels ma faible volonté

ne peut rien ? Pénétrez-moi de vos sentiments pour mes

frères , qui sont les vôtres . Je veux les aimer, parce que

vous les aimez, afin de mériter par là d'être éternelle-

ment aimé de vous. Ainsi soit-il !



DOUZIÈME LEÇON. 125

DOUZIÈME LEÇON

LE RENONCEMENT A SOI - MÊME .

La parole de l'Évangile la plus dure à l'homme est

celle-ci : Si quelqu'un veut venir à ma suite , qu'il se

renonce lui-même ¹ .

La nature frémit en entendant cette parole; l'esprit

se révolte; la volonté se soulève; et le moi humain y

résiste de toute sa force . Je n'en suis pas surpris , puisque

tournant l'homme contre lui-même, elle l'oblige à se

faire une guerre continuelle, à se contrarier presque en

toutes choses , à se détruire en un mot, pour substituer

un homme nouveau à la place de l'ancien .

Quelle morale ! Qui peut la comprendre? Qui peut la

goûter ? Qui peut la pratiquer ?

La philosophie humaine n'en a jamais enseigné une

semblable, et cela passait sa portée. Ou elle a tout

accordé aux sens , mettant la sagesse dans une jouissance

modérée des plaisirs , soumettant au calcul , et compen-

sant l'une par l'autre la volupté et la douleur ; ou, en

donnant tout à la vertu, telle qu'elle l'entendait , elle a

flatté , nourri, exalté l'orgueil de l'homme, lui faisant

accroire qu'il dépendait de lui seul d'être vertueux , et

que, pour un si grand ouvrage, il n'avait pas besoin du

concours de la divinité.

Jésus-Christ paraît après Épicure et Zénon, et il

ordonne à quiconque veut être son disciple de renoncer

1 MATTH . , XVI , 24 .

1



126 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

à la fois aux plaisirs des sens et à l'orgueil de la raison ,

prescrivant la mortification la plus sévère et l'humilité

la plus profonde. Il confond ainsi la fausse sagesse, qui

s'entendait avec la nature corrompue, ou n'invitait

l'homme à devenir meilleur qu'en le rendant plus

superbe ; et il exige de lui la réformation la plus com-

plète par rapport aux deux substances qui le composent,

sans qu'il puisse s'en applaudir, comme si elle était son

ouvrage. Il n'admet aucun tempérament sur cette entière

abnégation : point de milieu, dit-il ; ou renoncez-vous,

ou je vous renonce ; vous ne pouvez m'appartenir qu'à

cette condition .

Quelle parole encore une fois ! et qui peut la porter ?

Cependant, c'est un Homme-Dieu, c'est la sagesse

incarnée qui parle de la sorte .

Il est descendu sur terre pour nous apprendre le che-

min du bonheur, et il ne nous en montre point d'autre

que celui du renoncement. Il y a marché le premier ;

et , quoiqu'il n'eût rien à réformer en lui-même, il a

renoncé en tout à son propre esprit et à sa propre

volonté . Il nous invite à le suivre, nous à qui cette

réformation est nécessaire, si nous voulons arriver au

même terme de l'éternelle félicité.

Un pareil langage, inouï jusqu'alors , dans la bouche

de Jésus- Christ , mérite sans contredit toute notre atten-

tion . Il faut l'approfondir, non pour l'examiner, mais

pour nous instruire, et pour reconnaître qu'il est digne

du législateur divin qui l'a prononcé.

Qu'est-ce donc que se renoncer? Jusqu'à quel point

faut- il se renoncer? Quels sont les fruits du renoncement ?

Quelle en sera la récompense? Autant de questions qu'un

chrétien ne saurait trop pénétrer.



DOUZIÈME LEÇON. 127

Qu'est-ce que se renoncer? Et que doit-on entendre

par là?

Pour nous en former une juste idée, entrons le plus

avant que nous pourrons dans la nature de l'homme.

L'homme est composé de deux substances, l'âme et le

corps : l'âme qui gouverne; le corps qui est l'instru-

ment et l'exécuteur des volontés de l'âme . L'union de

ces deux substances fait le moi; c'est l'âme qui prononce

ce moi, mais elle ne le prononce pas pour elle seule ;

elle y comprend le corps qui lui est étroitement uni . Se

renoncer, ce n'est pas pour l'âme se séparer de son

corps , encore moins se séparer d'elle-même. Cette der-

nière séparation est absurde et contradictoire ; nul être

ne peut se séparer de soi . L'autre est possible ; mais

elle serait contre l'institution du Créateur, qui ne nous

permet pas de séparer ce qu'il a uni .

Se renoncer ne peut pas être non plus combattre en

soi des penchants invincibles qui précèdent tout usage

de la liberté, et qui sont une suite nécessaire de notre

existence. J'aime nécessairement mon corps ; je suis

nécessité de pourvoir à sa conservation et à ses besoins .

Si dans certains cas je sacrifie ma vie, ce ne peut être

que par des vues d'un ordre supérieur ; et me l'ôter par

désespoir est un attentat où il entre de la folie. Mon

âme s'aime elle-même aussi nécessairement qu'elle se

connaît ; et, parce qu'elle s'aime, elle veut son bonheur,

qui est l'objet de tous ses désirs, le but de tous ses

projets et de ses démarches, en un mot sa fin à laquelle

il ne lui est pas libre de renoncer .

Je ne puis donc exercer le renoncement qu'à l'égard

des pensées , des affections, des mouvements, des appé-

tits , qui sont soumis au libre arbitre ; et , dans tout

cela, il faut discerner ce qui est conforme ou contraire



128 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

à ma nature raisonnable, à sa dignité, à sa destina-

tion , et à un instinct profond qui m'inspire du respect

et de l'amour pour l'ordre moral. J'ai des besoins ; je

dois les satisfaire, quand aucune raison essentielle ne s'y

oppose pas ; mais j'ai des désirs qui vont au delà de ces

besoins , je dois y renoncer. J'ai des affections légitimes ;

mais , pour être justes et approuvées de Dieu, il faut

qu'elles soient dans l'ordre ; je dois les y tenir assu-

jetties, et renoncer à tout ce qui s'en écarte. J'ai

d'autres affections qui me portent à ce qui m'est défendu,

ou en soi, ou à raison des circonstances ; je ne dois

jamais m'ylivrer . J'ai des passions ; mais, par leur nature,

elles doivent être soumises à la droite raison ; et, lorsque

la raison les condamne, ou dans leur objet, ou dans leur

excès, il faut que je les réprime. Mes sens ont un usage

nécessaire ou permis, mais ils peuvent en avoir un dan-

gereux, qui irriterait mes passions, et produirait en

moi des désirs illicites ; je dois à cet égard les mortifier . A

plus forte raison en faut-il dire autant des facultés de

l'âme, de l'imagination, de la mémoire, de l'entende-

ment, de la volonté. Ma raison instruite et guidée par

la religion doit en régler l'usage, et leur interdire tout

ce qui me porterait au vice, ou m'éloignerait de la

vertu . Cela , c'est renoncer, non à ces facultés mêmes ,

mais à des images, à des souvenirs , à des raisonnements,

à des vouloirs, ou mauvais, ou frivoles et inutiles, ou

déplacés et àcontre-temps . Je me dois une certaine estime

à cause de la dignité de ma nature ; mais si cette estime

passe les justes bornes, elle dégénère en orgueil ; si elle

porte sur des fondements peu solides, elle dégénère en

vanité ; et il faut que je renonce à cet orgueil, à cette

vanité. Je ne puis m'empêcher de m'aimer moi-même;

mais lorsque cet amour devient déraisonnable, qu'il sort



DOUZIÈME LEÇON . 129

de l'ordre, et qu'au mépris de Dieu et du prochain, il

me presse de ramener tout à moi, il faut alors que j'y

renonce, et le force de se tenir dans ses véritables limites .

Il ne m'est point libre de ne pas chercher en tout mon

bonheur ; je ne fais rien en cela que de conforme à ma

nature intelligente, et aux premiers desseins du Créa-

teur. Mais, soit par l'erreur de mon esprit, soit par la

dépravation de mon cœur, je cherche ce bonheur où il

n'est pas , et où il ne peut pas être; je le cherche aux

dépens du bonheur d'autrui, auquel le mien ne doit pas

nuire, et, poury parvenir, j'emploiedes moyens injustes ;

il est clair que, dès que je reconnais cette erreur, cette

dépravation, cette injustice, je suis obligé d'y renoncer ,

et de réformer ce qu'il y a de vain et de répréhensible

dans la poursuite de mon bonheur. Ce sont là les prin-

cipaux objets sur lesquels l'Évangile m'assujettit à la loi
du renoncement .

Mais pourquoi faut-il que je me renonce de la sorte?

C'est que, sans cela, j'avilis, je dégrade, je pervertis

ma nature raisonnable ; je ne suis plus homme, ni

chrétien . Les païens ont connu les quatre vertus de

Prudence, de Justice, de Force, de Tempérance, dont

ils ont fait la base de leur morale. Et qu'est-ce que la

prudence, sinon une vertu qui m'apprend à distinguer

les choses que je dois, ou que je puis faire licitement,

de celles dont il faut que je m'abstienne ? Puis-je être

juste ? puis-je être fort ? puis-je être tempérant, si je ne

me renonce à chaque instant ? Et aurai-je jamais l'habi-

tude d'aucune vertu, si je n'acquiers celle du renonce-

ment ? Tout le monde sait les deux mots auxquels

Épictète réduisait sa doctrine : Abstenez-vous, et souf-

frez . Qu'est-ce que s'abstenir, sinon se renoncer ? Et La



130 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

patience, qu'est-elle autre chose qu'un renoncement

continuel ? Ce que le christianisme ajoute à ces préceptes

puisés dans la saine raison, n'est qu'une obligation à un

renoncement plus étendu et plus parfait.

Mais ma nature est-elle donc essentiellement mau-

vaise ; et pourquoi Dieu l'a-t-il faite telle, qu'il faille que

j'y renonce sans cesse ? Voilà le problème que le paga-

nisme n'a jamais pu résoudre, depuis qu'il a perdu la

trace de la révélation primitive. Non, votre nature

n'est pas essentiellement mauvaise, et ce n'est pas à ce

que vous tenez de Dieu qu'il vous est commandé de

renoncer . Mais l'homme n'est plus tel qu'il est sorti des

mains du Créateur, et le péché l'a vicié dans son fond

et dans toutes ses facultés . Même en son état d'inno-

cence, comme il était défectible , au cas qu'il fût éprouvé

par la tentation, comme il le fut en effet, il avait quel-

que résistance à se faire, quelque renoncement à pra-

tiquer, pour demeurer fidèle à l'obéissance due à son

Auteur. Car enfin il n'est devenu coupable que pour

avoir cédé à ce principe inexplicable de défectibilité

que toute créature renferme en soi, et pour avoir ainsi

donné prise à la suggestion du tentateur. Il a été su-

perbe, et s'est voulu égaler à Dieu ; il a été curieux, et

a voulu acquérir une connaissance du bien et du mal,

qui lui était interdite; il a raisonné sur la défense que

Dieu lui avait faite, comme si elle eût été l'effet de

l'envie, et de la crainte que l'homme ne lui devînt tout

à fait semblable ; il a regardé avec trop de complai-

sance le fruit défendu, et s'est laissé tenter par sa

beauté et par le goût qu'il promettait ; pour tout dire,

il a écouté le démon, il s'est écouté lui-même, et il ne

devait écouter que Dieu ; il devait se renoncer en tous

ces points , et il n'eût pas péché.



DOUZIÈME LEÇON . 131

Mais, depuis sa chute, malade dans toutes les parties

de sa nature, il faut, non pour se guérir lui-même, mais

pour que la grâce le guérisse et le maintienne en santé,

qu'il pratique bien d'autres renoncements . Il est plein

de ténèbres en son esprit ; et il ne tend qu'à s'égarer

par ses fausses idées et ses vains raisonnements ; il faut

donc qu'il se défie sans cesse de ses lumières préten-

dues , qu'il y renonce, et qu'il s'appuie sur celles qui

lui viennent de Dieu et qu'il doit demander avec humi-

lité. Sa volonté a de la répugnance au bien et du pen-

chant au mal ; il faut qu'il force cette répugnance, qu'il

lutte contre ce penchant; qu'il haïsse, qu'il affaiblisse,

qu'il détruise en lui ces deux ennemis, non par sa

propre force, elle n'y suffirait pas, mais par celle que

lui communique la grâce, c'est-à-dire l'attrait divin qui

le pousse au bien, et qui l'éloigne du mal. La concupis-

cence l'attire continuellement vers les objets sensibles,

et le sollicite à en jouir ; ses sens sont toujours ouverts

pour en recevoir les impressions ; sa chair lui fait sou-

vent éprouver des révoltes humiliantes , auxquelles il est

exposé à consentir ; le corps ne tend qu'à asservir l'âme ,

et à la rendre le ministre de ses plaisirs. S'il ne combat

cette concupiscence toujours renaissante ; s'il ne captive

ses sens inquiets, volages, curieux, insatiables de nou-

veaux objets ; s'il ne mortifie sa chair rebelle, qui ne

demande qu'à être flattée, et qui est avide de sensations

voluptueuses ; s'il ne tient le corps dans la dépendance

de l'esprit, dont il s'efforce toujours de s'affranchir , il

oublie Dieu, il s'oublie lui-même, il devient brute, et

pire que la brute, employant sa raison à satisfaire et à

justifier ses appétits grossiers . C'est donc une nécessité

pour lui qu'il se renonce, à moins qu'il ne veuille renon-

cer à Dieu, son principe et sa fin, renoncer à sa haute



132 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST.

destination , renoncer à son bonheur présent, renoncer

à sa qualitéd'être raisonnable, être l'objet de ses erreurs

et de ses passions, l'esclave de son corps et des objets

extérieurs , vivre dans une inquiétude, une agitation, un

ennui, un dégoût, un tourment continuels .

Fût-il seul au monde, il faudrait qu'il se renonçat

ainsi pour son véritable intérêt . Mais il naît, il vit en

société, et la société ne peut subsister, si chacun des

membres qui la composent, à commencer par les chefs ,

jusqu'au dernier des sujets ou des citoyens, ne préfère

le bien général à son bien personnel. Que de nouveaux

renoncements, que de sacrifices à faire, si l'on ne veut

pas introduire parmi les hommes tous les genres de

désordres et de crimes, être toujours dans la crainte et

les alarmes pour sa propre sûreté, ne connaître d'autres

droits que la force, qui passe à tout moment d'une

main à l'autre, être la victime de la fraude et de la vio-

lence d'autrui, et, avec la ruine du corps de la société,

entraîner celle de tous les individus ! Dieu qui veut que

la concorde, l'union, la paix, règnent dans tous les gou-

vernements , a donc dû ordonner aux souverains et aux

peuples tous les renoncements qu'exige cette fin, leur

interdire tout désir, tout projet, toute action nuisible

à l'ordre public, et enchaîner par ses défenses l'amour-

propre, auteur de tous les maux qui jusqu'à ce jour ont

ravagé le monde . Remarquez que je ne parle que de ce

qui est nécessaire pour prévenir les crimes . Il faut

pousser le renoncement plus loin, pour la pratique des

vertus qui rendent la société commode, douce, aimable,

avantageuse à chacun en particulier, en sorte qu'autant

qu'il se peut, dans le bien public, chacun trouve le

sien .

Ce qui est vrai de la grande société ne l'est pas



DOUZIÈME LEÇON . 133

moins de la petite, qui est la famille. Si le mari et la

femme, les parents et les enfants, les frères et les sœurs ,

les maîtres et les serviteurs ne se soumettent franche-

ment et de bon cœur à la loi du renoncement portée

par Jésus-Christ, il est impossible que la paix domes-

tique subsiste, que l'innocence , la subordination, l'amour,

la confiance, les égards mutuels s'y maintiennent ; et

chaque maison deviendra, ou pourra devenir à tout

instant un enfer pour ceux qui l'habitent. Les motifs

humains ne suppléeront jamais en ce point à l'Évangile ;

et il ne se trouvera point de famille parfaitement et con-

stamment unie, là où les principes de la morale chré-

tienne ne seront point observés . J'en appelle à l'expé-

rience, et je conclus que, sous quelque aspect que vous

envisagiez l'homme, soit par rapport à Dieu, soit par

rapport au prochain, soit par rapport à lui-même, seul ,

en famille, en société, le renoncement lui est indispen-

sable .

Détracteurs de l'Évangile, car c'est par cet endroit

surtout qu'il vous déplait, osez à présent blâmer dans

Jésus-Christ une leçon que vous admirez dans un Sénè-

que, un Marc-Aurèle ; une leçon qu'il n'a fait que per-

fectionner, une leçon dont il nous a donné l'exemple, et

dont ses mérites et sa grâce nous out rendu la pratique

possible . Les éloges que vous prodiguez sur ce point à

des sages profanes tournent contre vous et font votre

condamnation . Vous les louez impunément, parce que

vous êtes quittes envers eux pour une admiration stérile ,

qui ne vous oblige à rien . Mais vous sentez malgré vous

dans la doctrine de Jésus- Christ une autorité qui vous

subjugue, qui vous juge, et qui vous condamne ; et voilà

pourquoi vous vous révoltez contre elle, vous la censurez ,

vous la blasphémez.

1. 8



134 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

Mais jusqu'à quel point faut-il se renoncer ?

Jusqu'au point où cela est nécessaire pour remplir

parfaitement la loi de Dieu ; il ne peut y avoir de doute

là-dessus pour un chrétien. Or, la loi de Dieu ne peut

être parfaitement observée, que ce renoncement ne soit

universel , absolu, continuel.

S'il n'est pas universel, et que vous ne haïssiez pas ,

que vous ne poursuiviez pas dans votre nature tout ce

qu'elle a de vicieux, vous ne pouvez plus répondre de

vous -même, et vous ignorez où vous précipitera l'indul-

gence que vous avez pour elle sur un seul point. Vous cou-

pez les branches d'un vice, mais vous en laissez subsister

les racines ; il revivra, et poussera de nouvelles branches,

que vous vous lasserez enfin de couper, et qui seront la

source de votre perte. En vain arrêtez-vous la main, si

vous n'arrêtez pas le désir ; tôt ou tard le désir forcera la

main . C'est la première pensée, le premier mouvement

qu'il faut réprimer, dès que vous vous en apercevez et que

Dieu vous en donne l'inspiration . Si vous négligez la

pensée, vous vous y complairez, et bientôt l'action suivra ;

cette action réitérée vous conduira à l'habitude, et un

mal en amènera un autre plus grand. Qu'est-ce qu'un

regard ? rien en apparence; il n'en faut qu'un, mêmepas-

sager et très-rapide, auquel vous ne renonciez pas, pour

allumer une passion violente, dont vous ne serez plus le

maître , et qui vous portera aux derniers excès . Un regard

rendit David adultère et homicide, et, sans l'avertisse-

ment d'un prophète, il ne se serait pas reconnu. Qu'est-

ce qu'un petit gain illicite? Les grandes rapines com-

mencent presque toujours par là. Un mot, un geste, un

manque volontaire d'attention est souvent la source

des haines les plus cruelles, et des plus terribles ven-

geances . Tout mal dans l'origine n'est qu'une étincelle ,



DOUZIÈME LEÇON . 435

qui n'aurait pas de suite, si l'on avait soin de l'éteindre ;

il est trop tard de venir au secours, quand elle a produit

un vaste incendie. Tout le monde sait cela ; il n'est

personne qui , à la naissance d'une passion, voulût aller

aussi loin qu'elle peut mener ; et néanmoins on ne prend

nulle mesure pour y renoncer au premier abord, et l'on

juge que la loi qui l'exige , est trop sévère .

C'est le même danger, si le renoncement n'est pas

absolu, si vous le soumettez à des conditions, à des res-

trictions, à des réserves . La nature aura toujours gain de

cause , dès que vous disputez avec elle sur le plus et le

moins, et que vous lui permettez de dire ses raisons . Ce

n'est rien , vous dira -t- elle ; cela n'aura pas de suite ; j'en

resterai là . Ne vous y fiez pas , ou plutôt soyez assuré du

contraire . A peine aura-t-elle ce qu'elle désire , qu'elle

vous fera une nouvelle proposition, que vous aurez

plus de peine à lui refuser. Fixer le renoncement à de

certaines bornes est une chose impraticable . Vous aurez

beau vous promettre de vous en tenir à ces bornes ,

vous ne le pourrez pas , vous ne le voudrez pas . La réserve

que vous aurez mise, la restriction que vous aurez faite ,

vous affaiblira sur les points où vous croyez être le plus

ferme ; et vous ne tarderez pas à lâcher pied, même

dans les occasions les plus importantes .

Le renoncement doit être continuel, c'est-à-dire qu'il

n'y a pas un seul instant dans la vie, où vous ne deviez

être sur vos gardes, pour résister aux premières impul-

sions de la nature. Elle agit toujours de son côté contre

la grâce ; il faut que vous lui opposiez toujours une

action plus forte, car c'est une chimère d'espèrer vous

tenir en équilibre avec elle . Le moment où votre effort

faiblira, où votre vigilance se relâchera, sera celui de

votre chute. Attentive à profiter du moindre avantage ,



136 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

la nature vous surprendra ; et, si elle redevient la mai-

tresse , il vous sera plus difficile de la subjuguer de nou-

veau .

Embrassons donc le renoncement dans toute son

étendue, et prenons la résolution de nous combattre en

tout jusqu'à la mort. Qu'on fasse attention à ce que je

vais dire : ce n'est que de ce moment que cette pra-

tique vous paraitra douce ; elle est toujours dure pour

quiconque ne l'embrasse qu'en partie. C'est un fait dont

les âmes courageuses d'une part, et les âmes lâches de

l'autre, rendent témoignage. Je sais que, malgré nos

bonnes résolutions, il nous échappera encore bien des

faiblesses ; mais si notre volonté est sincère , Dieu y aura

égard ; il nous relèvera lui-même, il nous soutiendra, et

nous accordera la persévérance .

Nous recueillerons les fruits du renoncement, à

mesure que nous le pratiquerons . Ces fruits sont innom-

brables ; je n'en rapporterai que les principaux.

L'ordre régnera au dedans de nous ; la raison y sera

soumise à Dieu ; les passions à la raison ; les sens et la

chair à l'esprit . Nous parviendrons par degré à la par-

faite liberté des enfants de Dieu ; nous aurons un empire

absolu sur nous-mêmes, avec la force d'arrêter tout

mouvement désordonné dès sa naissance, et de résister

aux premières suggestions du démon. Nous aurons

encore l'incomparable avantage de ne plus pécher griè-

vement, ni depropos délibéré ; mais légèrement,par inad-

vertance, par surprise, par pure fragilité , en sorte que nos

fautes, qui n'auront nulle facheuse suite, ne serviront

qu'à nous entretenir dans l'humilité et la défiance de

nous-mêmes . Nous jouirons d'une paix solide et con-

stante ; car, à proportion qu'on avance dans la pratique



DOUZIÈME LEÇON . 137

du renoncement, les combats deviennent moins fré-

quents, moins longs, moins pénibles , et les victoires ne

coûtent à la fin presque aucun effort .

La présence de Dieu , la facilité de prier, le goût

des choses célestes accompagneront cette paix. Plus

on se renonce pour Dieu , plus il se communique ,

parce qu'il trouve en nous une plus grande pureté de

cœur .

Pour le prochain, c'est par le renoncement qu'on

gagne son estime et son affection ; on vit d'autant mieux

avec tout le monde, qu'on est plus mort à soi-même, et

l'on ressent beaucoup moins vivement ce qu'on a occa-

sion de souffrir des autres .

A l'égard des maux inévitables de la vie, de quelque

genre qu'ils soient , le renoncement nous élève au-dessus ,

et nous apprend à les convertir en biens .

Tels sont les avantages qu'on en retire dès ce monde.

Mais quelle n'en sera pas la récompense dans l'éter-

nité!

Si le Ciel est assuré à ceux qui meurent en état de

grâce ; si le moindre degré de gloire et de bonheur du

dernier des élus dépasse sans comparaison tout ce que

l'esprit peut concevoir, et le cœur désirer, à quelle

gloire , à quel bonheur seront élevées les âmes qui se

sont continuellement appliquées à se renoncer sur la

terre ! Si un verre d'eau froide donné à un pauvre aura

sa récompense, combien plus grande sera celle d'un

acte de renoncement ! La charité envers les misérables

est si douce à pratiquer ! le renoncement à soi-même

est si pénible ! Quelle différence Dieu ne mettra-t-il donc

pas entre ces deux actions, lui qui en est le juste esti-

mateur et le magnifique rémunérateur ! Et que ne don

8.



138 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

nera-t- il pas à une habitude de renoncement, poussée

jusqu'aux points les plus délicats et les plus impercep-

tibles , jusqu'à la destruction totale du moi humain, au

moins dans le désir ! Reposons-nous- en sur Dieu ; il se

donnera à nous dans la même mesure que nous nous

serons donnés à lui par le renoncement. Je m'en tiens

là : ce que je dirais de plus pour développer cette idée

ne ferait que l'affaiblir .

O mon Dieu ! quel changement se fait tout à coup en

moi ! Je craignais le renoncement, comme le précepte

le plus dur de l'Évangile ; je le taxais presque de

tyrannie , et je le trouve infiniment juste et raisonnable ;

je l'aime, je le désire, je veux me dévouer à sa pratique

pour la douceur même de ma vie. Oh! que j'ai été

aveugle jusqu'ici ! que j'ai méconnu mes vrais intérêts ,

quand j'ai cru que le renoncement était opposé à mon

bonheur! Au contraire, il est la seule route qui y con-

duise.

Faites , Seigneur, que je demeure toujours invincible-

ment persuadé de cette vérité, et qu'elle soit désormais

la règle et la base de ma conduite. Il faut se renoncer,

pour être heureux dans cette vie et dans l'autre . Autant

donc que je veux être heureux, autant dois-je vouloir

me renoncer. Je prends ce parti, Seigneur ; et, dès ce

moment, je mets la main à l'œuvre sous la direction de

votre grâce . Aidez-moi, soutenez-moi, et donnez-moi la

forced'y persévérer jusqu'à la fin ! Ainsi soit-il !



TREIZIÈME LEÇON . 139

TREIZIÈME LEÇON.

LES HUIT BÉATITUDES .

Jésus-Christ , de la montagne où il était assis, ouvrit

le long discours qu'il fit au peuple en lui déclarant qui

sont ceux qu'il tient pour heureux, et qui le sont en

effet¹.

Prêtons l'oreille : ce discours s'adresse à tous tant

que nous sommes ; rien ne nous intéresse autant que ce

début, et celui qui parle mérite seul toute notre

croyance. Il s'explique avec une autorité divine sur la

plus importante matière de la morale, clairement , sim-

plement, en peu de mots , sans étalage de principes et

de raisonnements .

Les philosophes ont de tout temps raisonné sur le

bonheur. Pouvaient-ils ne pas approfondir ce sujet, eux

qui se donnaient pour enseigner la sagesse , qui n'est

autre chose que la science propre à rendre l'homme

heureux? Mais ils n'ont jamais réussi à s'accorder sur ce

point; l'un a défini le bonheur d'une manière, l'autre

d'une autre, et ils ont ouvert, pour y conduire, des

routes tout à fait opposées. Ils n'ont tous exposé que

de vains systèmes, qui péchaient par le fondement, et

qui d'ailleurs avaient le grand défaut de n'être pas à la

portée de la multitude, comme si le plus grand nombre

des hommes étaient exclus du bonheur, ou qu'il ne fût

pas du devoir d'un maître de la sagesse de les mettre

tous en état de parvenir à leur fin . Aussi leurs assertions

n'ont-elles produit aucun fruit; elles ont dégénéré en

disputes, et n'ont servi qu'à exercer les esprits dans les

1 MATTH. , V, 3 et suiv.



140 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST.

écoles , et les hommes de lettres dans leur cabinet , sans

devenir une règle de vie, ni pour les savants , ni pour

les ignorants . C'est que deux choses manquaient à ces

prétendus sages : la lumière pour convaincre, et l'auto-

rité pour persuader. Jésus-Christ seul, en qualité de

Raison suprême, a réuni à la lumière la plus éclatante

tout ce que l'autorité a d'imposant. De là, la simplicité

et la force de son discours ; il éclaire et il touche; il

soumet les esprits , et il gagne les cœurs .

Dans le christianisme même, le monde a ses idées sur

le bonheur ; car qui n'est pas philosophe en cette

matière? Et ces idées sont directement opposées à celles

de Jésus-Christ. Pour juger sûrement de quel côté est

la vérité, il suffit de faire attention aux principes que

suivent Jésus-Christ et le monde dans l'estimation du

bonheur. Le monde considère le bonheur uniquement

par rapport à la vie présente, et il le fait consister dans

la jouissance des objets sensibles. Jésus -Christ le consi-

dère principalement par rapport à la vie future, et il

l'établit ici-bas dans l'usage des moyens qui nous mènent

à l'éternelle félicité. De plus, sans exclure de cette vie

passagère toute espèce de bonheur, il le met dans une

paix intime du cœur, indépendante de ce que l'âme

éprouve à l'occasion du corps et des objets extérieurs .

Sans aller plus loin, et sans consulter l'expérience qui

décide souverainement ici, lequel des deux raisonne le

mieux, de celui qui constitue le bonheur d'un être intel-

ligent, libre, capable de vertu et de vice, destiné mani-

festement à l'immortalité, dans un état fixe, assuré,

éternel ; ou de celui qui attache le bonheur d'un tel être

à un état changeant, incertain , d'une durée très-courte

et sur laquelle on ne peut compter? De celui qui le place

dans la possession d'un Bien infiniment au-dessus de



TREIZIÈME LEÇON . 141

l'homme, dont la connaissance ravira son esprit d'admi-

ration, et dont l'amour remplira son cœur d'une joie

ineffable ; ou de celui qui le met dans la possession

d'objets très-inférieurs à l'homme, qui ne peuvent satis-

faire le désir immense qu'il a de connaître et d'aimer?

De celui qui établit le bonheur, le siége du bonheur dans

le centre même de l'âme, d'où il se répand sur toutes

ses facultés , et sur le corps qui lui est uni, autant qu'il

en est capable ; ou de celui qui le fait résider dans l'ima-

gination, dans ce que l'ame à de sensitif, et par où elle

tient au corps, en sorte qu'il dépend de ses organes et

de sa bonne constitution ? De celui enfin qui, dès cette

vie, nous donne dans la paix du cœur un gage du bon-

heur à venir ; ou de celui qui tient le cœur toujours

inquiet, toujours affamé, et ne lui offre rien qui le con-

tente?

Y a-t-il à balancer, et peut-on ne pas convenir que

du côté de Jésus-Christ se trouvent la vérité et la sagesse,

et du côté du monde le mensonge et la folie?

Après ce raisonnement général , qui est évident et sans

réplique pour une âme droite, venons à l'explication de

chaque béatitude, et mettons les maximes du monde

en parallèle avec celles de Jésus - Christ .

PREMIÈRE BEATITUDE.

Heureux , dit le Sauveur, ceux qui sont pauvres

d'esprit, parce que le royaume des cieux est à eux .

Les pauvres d'esprit, c'est-à-dire de cœur et d'affec-

tion, sont ceux qui, s'ils possèdent des richesses , n'y

sont pas attachés, et en font un usage raisonnable ; ou ,

s'ils n'en possèdent point, n'en désirent pas, et se con-

tentent du nécessaire pour leur subsistance. Ces deux



142 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

sortes de pauvres sont très-rares ; il est peu de riches

dont le cœur ne soit attaché aux richesses ; il est peu de

pauvres qui ne désirent être riches, et que ce désir ne

porte à employer des moyens illicites pour le devenir.

A ne regarder les choses que philosophiquement, les

pauvres dont parle Jésus-Christ ne sont-ils pas heureux ?

Les premiers jouissent véritablement des richesses , et

ils ne sont pas tourmentés à leur sujet; ils en sont les

maîtres, et nullement les esclaves ; ils les possèdent, et

n'en sont pas possédés . En se donnant les soins conve-

nables pour conserver leur fortune , et même pour

l'améliorer, ils sont néanmoins exempts d'inquiétude, et,

s'ils souffrent quelque perte, elle ne les afflige point . Du

reste, ils n'intentent point de procès, qu'ils n'y soient

forcés ; ils ne commettent point d'injustice ; ils sont

libéraux, bienfaisants , toujours prêts à soulager ceux qui

sont dans le besoin, moins pour eux que pour les autres .

Par là , ils s'élèvent au-dessus de l'envie qui ne lance

point contre eux ses traits envenimés ; ils se font des

amis par les ressources qu'on est toujours assuré de

trouver en eux ; les indigents les comblent de bénédic-

tions . Heureux eux-mêmes, ils font le bonheur de tous

ceux qui les environnent .

Les seconds n'ont pas l'embarras inévitable des

grandes possessions, ni des pertes considérables à essuyer

ou à craindre; ils ignorent le tourment des désirs ; s'ils

ont peu, ce peu leur suffit . Une nourriture frugale

et favorable à la santé est le fruit de leur travail ; et ,

dans la satisfaction des premiers besoins de la nature,

ils goûtent un plaisir innocent, que le riche ne trouve

pas au milieu de l'abondance et des aises de la vie. Au

jugement des sages païens, cette médiocrité est préfé



TREIZIÈME LEÇON . 143

rable à l'opulence, et la peinture qu'on en voit dans

leurs écrits , toute charmante qu'elle est, est encore au-

dessous de la réalité .

Voilà de quoi le monde lui-même tombe d'accord,

pour peu qu'il réfléchisse, et il ne saurait refuser le titre

d'heureux à ceux qui usent bien des richesses, ou qui

savent s'en passer .

Mais leur bonheur est bien plus grand, à envisager la

chose d'une vue chrétienne .

Le cœur des uns et des autres, dégagé des biens de la

terre, se tourne tout entier vers les biens célestes ; il en

jouit déjà d'avance, et, fondé sur la promesse de Jésus-

Christ, il sait que le royaume des cieux lui est assuré,

s'il se maintient dans son détachement. Quel bonheur

que celui de l'espérance chrétienne, lequel ne peut nous

manquer que par notre faute, portant du côté de Dieu

sur une base inébranlable ! Il est à moi, ce royaume

céleste et éternel, peut se dire le riche pauvre d'esprit ,

le pauvre content de sa pauvreté ; il est à moi ; j'en ai

la parole expresse de Jésus-Christ qui en est le Roi ;

pour en être privé, il faut que je veuille le perdre, et à

Dieu ne plaise que je conçoive un si funeste dessein ;

j'espère que sa bonté m'en préservera, et que je ne serai

jamais assez insensé pour sacrifier un bien éternel à

l'affection des biens périssables .

Un chrétien qui pense de la sorte, qui se nourrit

d'une si douce espérance, qui vit de manière à ne pas la

rendre vaine, n'est- il pas heureux d'un bonheur surna-

turel, sans parler de l'autre bonheur que la sagesse

humaine ne lui conteste point ?

Plus heureux encore, en tous sens, que les uns et les



144 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

autres, sont les pauvres volontaires, qui, pratiquant le

conseil de Jésus-Christ, et pour marcher plus librement

à sa suite, se sont dépouillés de tout, et ont fait vœu de

ne rien posséder sur la terre. Ils n'ont nul souci, ni pour

acquérir, ni pour conserver ; la maison qu'ils habitent

leur fournit le nécessaire ; une ou deux personnes sont

chargées de pourvoir aux besoins de tous . L'égalité est

parfaite entre eux sur ce point, et , ne connaissant ni le

mien ni le tien, rien ne les empêche de n'avoir qu'un

cœur et qu'une âme, comme les premiers chrétiens de

Jérusalem . Ils ont une pleine liberté de s'occuper des

choses du ciel, et de s'employer au service spirituel ou

temporel du prochain. S'ils sont remplis de l'esprit de

leur état, et fidèles à leur vocation, ce sont des anges

sur la terre qui partagent déjà le bonheur de ceux du

ciel, ne pensant qu'à Dieu , ne voyant, ne travaillant

que pour Dieu. Si le monde les croit malheureux, c'est

qu'il ne les connaît pas, et que leur genre de bonheur

n'est pas à sa portée .

Heureux les riches, dit le mondain, car les biens de

la terre sont à eux. Quand ce bonheur serait réel, il ne

pourrait appartenir qu'à un petit nombre, et c'est déjà

une preuve manifeste qu'il ne l'est pas. Car le bonheur

qui convient à l'homme doit être tel que tout homme

puisse y parvenir. Si la plupart en sont exclus , ce n'est

plus le bonheur de l'homme, mais celui de la naissance ,

de la considération ou de l'industrie .

Heureux les riches ! mais en quoi le sont-ils ? Est-ce

en ce qu'ils satisfont pleinement aux besoins de la

nature? Mais il n'est pas nécessaire d'être riche pour

cela. D'ailleurs, pourvoir aux besoins du corps n'est pas

un bonheur pour l'âme ; ce n'est qu'une exemption de



TREIZIÈME LEÇON. 145

souffrance, ou, tout au plus, un bien-être physique,

qui met l'âme en état de s'acquitter des fonctions

qu'elle ne peut exercer sans le corps; mais elle a son

bonheur à part, qui est d'un ordre plus relevé, et toutes

les richesses de l'univers ne procurent pas celui-là. Est-

ce en ce qu'ils ont abondamment les commodités de la

vie? Mais ces commodités, dont le commun des hommes

se passe sans peine, ne sont, dans le vrai, que des

besoins factices ; et augmenter ses besoins, ce qui va

presque à l'infini, ce n'est qu'accroître sa misère et sa

servitude. Aussi le riche est-il plus dépendant, plus

esclave de son corps, que le pauvre, et par conséquent

plus à plaindre par cet endroit. Est-ce en ce que les

richesses mettent à même de jouir de tous les plaisirs ?

Mais les plaisirs des sens qu'on achète au poids de l'or

sont le bonheur de l'animal, si toutefois l'animal est

capable de bonheur, et nullement celui de l'homme.

Ces plaisirs n'assouvissent pas sa faim ; ils ne font que

l'irriter . A force d'en user, il s'en dégoûte ; rien ne le

mène plus droit à l'ennui que leur satiété. D'ailleurs ,

leur désordre, leur excès entraîne avec soi tant de

suites fâcheuses pour le corps et pour l'âme, qu'il faut

être tout à fait déraisonnable pour mettre le bonheur

dans les sensations voluptueuses . Tout ce qu'il y a eu

de Sages dans l'antiquité ont pensé de la sorte, et Platon

l'a démontré. Voilà pourtant le beau côté des richesses .

Si maintenant on les considère sous l'autre face, par

rapport à ce qu'il en coûte de soins pour les ainasser ou

les conserver, aux procès ou l'on s'engage contre ceux

qui nous les disputent, aux désirs toujours renaissants

qu'elles allument, à la crainte habituelle de les perdre

par mille accidents, dont souvent toutes les précautions

ne peuvent garantir, à la certitude de se les voir un

I. 9



146 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

jour ravir par la mort, aux remords de conscience,

qu'excite un bien acquis ou possédé injustement, à la

nécessité de restituer à laquelle on a tant de peine à se

soumettre, aux terreurs de l'autre vie qui poursuivent

le mauvais riche en qui toute religion n'est pas éteinte,

à la haine publique qu'il s'attire par sa dureté et son

insensibilité, à l'envie que sa mollesse, son luxe et son

faste font naître en ceux d'une condition inférieure ;

que sais-je enfin ? à tous les maux qui accompagnent ou

qui suivent les grosses fortunes, aux vices bas et avilis-

sants qu'engendre dans un homme l'amour de l'argent,

aux dangers de tout genre dont l'opulence est menacée,

on avouera sans peine, non-seulement que les richesses

ne rendent pas l'homme heureux, mais que rien ne

contribue davantage à son malheur.

Quant à la croyance et à la pratique de la religion

nécessaires pour assurer le bonheur du chrétien dans

l'autre vie, qui ne sait que sous ce point de vue Jésus-

Christ a lancé l'anathème contre les riches? Qui ne sait

que la piété est incompatible avec l'amour des richesses ,

et qu'il est très-rare de ne pas les aimer, quand on les

possède ?

Il est donc avéré qu'elles nuisent tout à la fois au

bonheur de l'homme et à celui du chrétien, et que,

sous tous les aspects : Heureux les pauvres d'esprit,

parce que le royaume des cieux est à eux , parce qu'ils

ont incomparablement moins à souffrir sur la terre, et

que tout concourt à leur adoucir les peines de cette vie.

Saint Augustin, dans l'exposition qu'il a faite du ser-

mon de la montagne, entend par les pauvres d'esprit

les humbles, dont l'esprit et le cœur n'ont point d'en-

flure .



TREIZIÈME LEÇON . 147

:: En prenant les paroles de Jésus-Christ en ce sens,

qui peut douter que les humbles ne soient heureux par

comparaison avec les orgueilleux? Est-il un tourment

de l'âme plus cruel que celui de l'orgueil?... Est- il au

contraire une vertu plus béatifiante que l'humilité ? ... Je

ne veux pas m'étendre ici sur ce sujet, pour ne pas réu-

nir trop d'objets sous un seul titre.

DEUXIÈME BEATITUDE.

La seconde béatitude est celle-ci : Heureux ceux qui

sont doux , parce qu'ils posséderont la terre .

La douceur dont parle ici Jésus-Christ n'est pas pré-

cisément celle du caractère, qu'on apporte en naissant,

et qui peut être cultivée par l'éducation. C'est, sans

contredit, une belle qualité de l'âme, et celle qui nous

procure le plus d'agrément dans le commerce de la vie,

tout le monde aimant à vivre avec un caractère doux,

surtout s'il ne dégénère point en mollesse et en fadeur.

La douceur dont il s'agit dans l'Évangile est une vertu

surnaturelle , fondée sur les motifs de l'amour de Dieu

et du prochain, et acquise avec le secours de la grâce

par des efforts continuels sur soi-même. Les personnes

douces par caractère sont ordinairement moins capa-

bles de cette vertu que d'autres plus vives et plus

impatientes , parce que la douceur naturelle est commu-

nément jointe à la faiblesse, qui ne permet pas à l'âme

de se faire au besoin une certaine violence . On paraît

doux, on cède, on souffre parce qu'on n'a pas la force

de résister et de repousser ce qui déplaît. La douceur

surnaturelle consiste à supporter les défauts du pro-

chain, les injures, les injustices, et les autres mauvais

traitements , sans irritation et sans impatience, à ne pas



148 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

éclater en plaintes et enmurmures, à ne conserver ni

fiel ni rancune, et à pardonner sincèrement .

Les âmes douces posséderont la terre .

Elles auront en héritage cette terre des vivants , d'où

la mort, soit de l'âme, soit du corps, est bannie pour

jamais . Elle sera leur partage, parce que la douceur

chrétienne ne va pas sans le cortége des autres vertus,

et qu'on ne peut la pratiquer constamment dans toute

son étendue, sans que la grâce règne dans le cœur .

Quand il arriverait même qu'une telle âme tombât

dans quelque faute grave, Dieu, à qui la douceur

plaît infiniment, accourrait bien vite à son secours ; il

la relèverait, et ne permettrait pas qu'elle mourût dans

son péché. C'est dans cette confiance que le Psalmiste

disait à Dieu : Seigneur, souvenez-vous de David et de

toute sa douceur ' . Le bonheur essentiel lui est donc

assuré , et il n'en faut pas davantage pour vérifier la

parole de Jésus-Christ .

Mais n'en demeurons pas là, et voyons si l'âme douce

par vertu jouit du bonheur qui appartient à cette vie .

Il n'est pas en notre pouvoir d'empêcher que le pro-

chain n'ait certains défauts , souvent très-incommodes ;

ni de l'en corriger, ni même quelquefois de l'en avertir ;

cependant il faut vivre avec ce prochain. Ce sera un

père, une mère, un mari, un frère, une sœur, un maître,

une maîtresse, des enfants, des domestiques même,

d'autres personnes qu'on ne peut se dispenser de voir,

et avec qui diverses raisons et divers intérêts nous lient .

Quel moyen d'être heureux , dans une pareille position,

1 Ps . cxxxI .



TREIZIÈME LEÇON. 1.49

qui est journalière, qui dure quelquefois toute la vie, et

où les occasions de s'impatienter sont continuelles , si

la vertu de douceur ne vient à notre aide? Cette vertu

n'empêche pas, je l'avoue, qu'on ne souffre, dans le

commencement ; mais, à force de se réprimer, on par-

vient à ne plus éprouver en soi de contrariétés ni de

révoltes ; à peine sent-on à la fin quelque légère émo-

tion ; on possède une paix habituelle, que toute la tur-

bulence, toutes les tracasseries, toutes les vivacités,

tous les emportements même ne sauraient altérer .

N'est-ce pas là être heureux ?

Qui n'est pas exposé aux mauvais procédés, aux

injures, aux injustices de toute espèce ? Il faudrait pour

cela être exempt d'affaire, et n'avoir rien à démêler

avec personne. Si l'on me dit un mot offensant, si l'on

me maltraite, si l'on me frustre de mes droits , si l'on

m'intente un procès injuste, et que la douceur me

manque, que deviendrai-je? Mais, avec cette vertu, je

souffrirai tout patiemment, je pardonnerai de bon cœur,

je serai toujours disposé à entrer dans toutes les voies

de conciliation, je me relâcherai de mon droit, je ne

poursuivrai pas une injustice, par amour de la paix.

N'est-ce pas encore là être heureux? Celui qui n'éprouve

aucune contradiction, qui n'a point d'injure à essuyer,

à qui l'on ne fait aucun tort, l'est-il davantage ? Non ;

car, s'iljouit d'un plus grand repos extérieur, en revanche

il n'a pas l'avantage de pratiquer la plus consolante des

vertus, ni de s'en rendre le témoignage ; il est privé des

grâces spirituelles dont Dieu récompense la violence

qu'on se fait à soi-même. La paix du cœur est le seul

bonheur de la vie; on l'a toujours au moyen de la dou-

ceur, et l'on ne saurait l'avoir sans elle. Cela est de

toute évidence .



150 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

Est-il d'ailleurs une voie aussi şûre pour gagner

les cœurs ? Et pour citer un exemple connu de tout le

monde, n'est-ce point par son incomparable douceur

que saint François de Sales a été l'homme le plus aimable

et le plus aimé de son siècle? Heureux donc encore un

coup ceux qui sont doux, parce qu'ils posséderont la

terre des vivants, qu'ils auront toujours le cœur en

paix, qu'ils conserveront l'union avec le prochain, et

qu'ils seront également chéris de Dieu et des hommes !

Le monde n'ose pas dire : Heureux ceux qui ne sont

pas doux, qui ne souffrent rien, qui ne pardonnent

rien . Il sent lui-même toute la fausseté, toute l'absur-

dité d'un pareil langage. Mais il dit qu'il ne faut pas

toujours être si indulgent sur les défauts du prochain;

qu'il est bon quelquefois de les lui faire sentir, pourvu

qu'on ne manque pas aux égards et à la politesse ; qu'il

faut savoir se faire respecter et craindre ; ne pas souffrir

qu'on nous marche sur le pied, c'est son expression ;

repousser une injure, de manière à ne pas donner envie

d'y revenir ; faire valoir ses droits, et ne pas permettre

qu'on y donne la moindre atteinte. Telles sont ses

maximes , très-opposées à la douceur chrétienne, et

il ne les suit que trop fidèlement dans la pratique .

Mais, je l'en fais juge, se rend-on heureux par là ?

Pour le point capital, qui est le bonheur de l'autre

vie, il est manifeste que faire de ces maximes la règle

de sa conduite, c'est y renoncer, ou peu s'en faut, parce

qu'il est impossible que la hauteur, l'intolérance des

défauts du prochain, la jalousie de ses droits, le ressen-

timent trop vif des injures, la détermination à repousser

l'injustice, ne conduisent à des fautes considérables , et

même à des excès, et que ce genre de péché est celui



TREIZIÈME LEÇON . 151

dont il est le plus difficile de se repentir . Donc, presque

toujours, l'homme ennemi de la douceur chrétienne se

perd éternellement et sans ressource .

Mais s'assure-t-il du moins le bonheur de la vie pré-

sente ? Point du tout. Entrez dans les maisons où cette

vertu n'est ni connue, ni pratiquée, et voyez si le mari

et la femme, le père, la mère et les enfants, les frères et

les sœurs , les maîtres et les serviteurs contribuent à

leur bonheur réciproque. La politesse, l'intérêt, la

crainte sauvent quelquefois les dehors ; mais on n'en

souffre que plus au dedans . De quel reposjouit l'homme

repoussant, superbe, haineux, vindicatif, qui ne peut

digérer la moindre apparence d'une offense ? Je veux

qu'il n'attaque pas, mais il se tient toujours en état de

défense ; au moindre mot, il a la répartie prête, et, si

on ne lui cède, si on ne lui fait des excuses , il est résolu

de pousser les choses aux dernières extrémités . Que sé

passe-t- il alors dans son âme? Quelle agitation ! quels

transports ! quelle fureur ! Il en perd la nourriture et le

sommeil ; il n'aura point de repos qu'il ne se soit vengé,

ou qu'on ne l'ait apaisé par une satisfaction. Encore

peut-être ne pardonnera-t-il jamais; c'est-à-dire qu'il

entretiendra dans son cœur un poison qui fera le tour-

ment de sa vie... C'est bien pire, si avec le désir de se

venger, il est dans l'impuissance de le faire .

Et ceux qui sont inexorables sur leurs droits , qui les

poursuivent par les voies rigoureuses de la justice, qui

ne connaissent ni tempéraments, ni accommodements,

et sont toujours prêts à intenter ou à soutenir procès,

sont-ils heureux, et peuvent-ils l'être ?

Douceur chrétienne, le monde vous a exilée de la

région qu'il habite ; il en est bien puni, et il le sera un

1



152 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

jour infiniment davantage. Qu'il abjure les maximes

funestes à son bonheur; qu'il se soumette au divin

Législateur; et, d'un lieu de divisions, de querelles, de

haine et de vengeance, d'un enfer anticipé, il fera un

séjour de charité, de support mutuel, d'amour, de con-

ciliation , un paradis terrestre .

TROISIÈME BÉATITUDE.

Heureux ceux qui pleurent, parce qu'ils seront con-

solés .

Par ceux qui pleurent, il faut entendre, et les chré-

tiens qui, ayant eu le malheur d'offenser Dieu, revien-

nent sincèrement à lui, détestent et réparent leurs

péchés, et consacrent le reste de leurs jours à la péni-

tence ; et les ârnes pures et innocentes, qui , sevrées de

bonne heure des fausses joies du monde, embrassent

une vie sérieuse et austère, s'occupent des exercices de

piété, gémissent profondément sur leur misère, et

s'affligent de voir Dieu si mal servi, si offensé, et tant

d'âmes courir à leur perte éternelle .

Jésus-Christ prononce que ces personnes sont heu-

reuses, parce que la consolation les attend, et une con-

solation solide, intime, qui dissipera toutes leurs peines,

et qui ne passera jamais . Vous serez dans la tristesse ,

dit-il ailleurs à ses disciples, et le monde sera dans la

joie ; mais votre tristesse sera changée en joie, et cette

joie, personne ne vous la ravira ' . David représente les

vrais serviteurs de Dieu dans cette vie mortelle, comme

des laboureurs qui ensemencent leurs terres dans le

travail et dans les larmes , mais qui, au temps de la

JEAN, XVI , 20 .



TREIZIÈME LEÇON . 453

moisson, viennent pleins d'allégresse recueillir leurs

gerbes, et les rapportent chez eux . Dieu lui-même

essuiera les larmes des yeux de ses élus , et tarira leurs

pleurs ' ; il n'y aura plus pour eux ni deuil, ni lamen-

tation, ni douleur, ni mort; parce que le premier état

est passé , et qu'en leur faveur Dieu créera un nouvel

état de choses , où se trouvera tout bien, sans aucun

mélange de mal .

Mais quoi ! ses amis sont-ils privés de toute consola-

tion sur la terre, et n'en goûtent-ils pas, au contraire ,

qui sont d'un ordre supérieur à celles que le monde

peut donner ? D'où vient donc la paix habituelle de leur

âme, et la sérénité de leur visage ? Pourquoi saint Paul

témoignait- il ressentir une joie surabondante parmi

toutes ses tribulations ? Pourquoi disait-il que le Dieu de

toute consolation le fortifiait tellement dans ses peines,

qu'il le mettait même en état de consoler les autres qui

étaient éprouvés par l'affliction ? Voilà un Apôtre, qui

non-seulement avait fait un divorce absolu avec les

plaisirs du monde, mais qui était la victime de ses plus

cruelles persécutions ; dont la vie n'était qu'un tissu de

travaux, de périls, et de croix de toutes les sortes ; qui

n'y cherchait aucune espèce de soulagement auprès des

créatures ; qui n'en demandait pas même à Dieu, ravi

qu'il était de souffrir pour lui ; voilà, dis-je, un Apôtre

soutenu, consolé si puissamment d'en haut, qu'il répan-

dait sur les fidèles souffrants la surabondance et le

superflu de sa joie. Pourquoi saint François-Xavier , au

milieu de ses travaux apostoliques, inondé des douceurs

1 Ps . cxxv.

• Арос. , XXI

9.



154 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

célestes , s'écriait-il : C'est assez , Seigneur, c'est assez ;

ma faiblesse ne saurait en supporter davantage ?

Pourquoi ne s'est-il jamais trouvé aucun saint, aucune

âme intérieure, je ne dis pas qui ait voulu échanger les

peines et les épreuves de la vertu contre les vains plaisirs

de la terre, mais qui ait souhaité que Dieu les diminuât,

et qui n'ait rétracté les plaintes que la nature laissait

échapper de temps en temps ? Ceci est un fait attesté

par toute leur histoire . Il fallait donc que ces peines

ne fussent pas sans consolation, et qu'ils fussent élevés

au-dessus d'elles par une force divine .

Oui, et j'en atteste ici les pécheurs convertis , les

larmes de la pénitence sont plus douces sans compa-

raison que toutes les voluptés du siècle . Mais si les

larmes de la pénitence ont tant de douceur, que sont

donc celles de l'amour ?

Les mondains n'en croient rien, parce qu'ils n'ont

rien éprouvé de semblable, et qu'ils n'en ont pas même

l'idée. Mais le bon sens permet-il qu'en cette matière

on s'en rapporte à leur jugement? Peuvent-ils s'y

appuyer eux-mêmes , et, s'ils étaient équitables , ne

conviendraient-ils pas qu'on ne doit point les consulter

ici , puisque l'expérience leur manque, et qu'ils ne se

sont jamais mis en devoir de l'acquérir? Ils ne cessent

de dire : Heureux ceux qui rient ! Heureux ceux qui

goûtent les plaisirs de la vie, qui ont l'art et les moyens

de les varier et de les multiplier !

Mais, premièrement, l'Évangile, par la bouche de

l'éternelle vérité, a décidé le contraire : Malheur à

vous qui riez , a dit Jésus-Christ, à vous qui avez ici-

bas votre consolation ! Vous pleurerez unjour, et vos

larmes ne tariront plus, et rien n'en adoucira l'amer-



TREIZIÈME LEÇON . 155

tume ' . Ils s'étourdissent sur cette terrible menace de

pleurs éternels et de grincements de dents, parce qu'ils

n'y pensent pas ; le moment n'en approche pas moins,

et, lorsqu'il sera venu, leur joie se changera en une tris-

tesse profonde et irrémédiable.

Secondement, cette joie qu'ils vantent si fort est-

elle réelle ? -Pénètre-t-elle le fond de l'âme, ou s'arrête-

t-elle à la surface ? Est- ce une joie que la raison puisse

avouer, qui tienne l'homme dans le calme, et lui laisse

le libre usage de ses facultés intellectuelles ? Est-elle sans

mélange de chagrins ? Est-elle durable, et soustrait-elle

àl'ennui, ce poison de la vie humaine? ... Qu'ils répondent

ici de bonne foi, après avoir réfléchi sur la nature de

cette joie, et sur les effets qu'elle produit dans leur âme.

Si elle n'est pas telle quej'ai dit, la pureraison ladésavoue,

et ne souffre point qu'on y attache le bonheur .

De quelle source vient-elle, après tout ?

Serait-ce des passions ? Mais, de l'aveu de la philoso-

phie, de celle même d'Épicure, les passions sont enne-

mies de toute sagesse, hors de laquelle il n'y a point de

bonheur... Les passions sont honteuses, on se les dis-

simule à soi-même ; l'homme mettra-t-il son bonheur

dans ce qui fait sa honte? Les passions sont déréglées et

désordonnées ; le bonheur se trouve-t-il hors de la règle

et de l'ordre ?... Enfin , les passions sont tristes ; il n'en

est pas une qui ne dévore et ne consume l'âme qu'elle

obsède; pas une dont, avec quelque réflexion, on ne

gémisse d'être captif, et dont on ne désire ardemment

être délivré . Laissons donc les passions , et n'y cherchons

pas le bonheur avec lequel elles sont incompatibles .

Quels sont les autres plaisirs du monde? Le jeu ? Le

Luc, vi, 24 et suiv.



156 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

monde en a perverti la nature et la destination . Ce

n'est plus un divertissement, mais une occupation

sérieuse, qui tient bandée toute l'attention de l'esprit,

qui agite le cœur par des mouvements contraires . C'est

une amorce pour la cupidité, un commerce d'intérêt, où

l'habileté et quelquefois la fraude cherchent mutuelle-

ment à se surprendre ; une tentative du hasard, où la

fortune du joueur est toujours en danger, où le plaisir

du gain est balancé d'un moment à l'autre par la dou-

leur de la perte ; une loterie, dont on attend la chance

suspendu entre la crainte et l'espoir, où l'on remet sans

cesse pour ravoir ce qu'on a perdu, et où l'on se ruine

par l'appât de s'enrichir ; une mer orageuse, où un flot

vous élève, un autre vous abaisse, où un vent vous

pousse, un autre vous repousse, et où vous risquez à

tout moment le naufrage. Le joueur, soit qu'il gagne,

soit qu'il perde, fait bonne contenance ; mais qui lirait

dans son âme, le verrait agité des passions les plus vio-

lentes. Et vous appelez plaisir ce qui en soi est une

torture, ce qui dans ses suites altère la santé, dérange

les affaires , réduit ou expose à l'indigence?

Sont-ce les festins ? Ils sont sérieux , gênants , con-

traints, mornes et silencieux chez les grands du monde.

On mange, on boit, et l'on se tait; rarement la conver-

sation y est libre , parce que vous êtes observé de ceux

qui vous servent . Pour ce qui est des mets délicats, et

des vins exquis, on y est bientôt accoutumé, et l'on n'en

devient que plus difficile à contenter. L'appétit qui est

le meilleur assaisonnement des viandes, et la bonne dis-

position de l'estomac qui en facilite la digestion, se

trouvent plutôt chez le pauvre, qui vit frugalement de

son travail , que chez le riche, qui se met à table sans

avoir faim, et dont l'estomac chargé de superfluités fait



TREIZIÈME LEÇON . 157

mal ses fonctions. Si manger est un plaisir auquel l'homme

doive faire attention, ce n'est pas l'opulence fastidieuse

qui le goûte le mieux. Restent l'excès, la débauche,

l'ivresse, qui accompagnent les repas des voluptueux .

Une âme honnête, un homme sensé, nommera-t-il cela

un plaisir ? Et ceux qui lui donnent ce nom n'en sont-ils

pas démentis par les effets de l'intempérance?

Sont-ce les spectacles , où l'on accourt avec tant

d'empressement, et d'où l'on sort vide et fatigué ? Le

jeu des grandes passions ne fait que réveiller les nôtres ,

et l'âme y est plus occupée d'elle-même que de ce

qu'elle voit ou entend. Les mouvements violents se

succèdent en elle avec tant de rapidité, qu'ils lassent,

qu'ils épuisent, et qu'on ne tiendrait pas au plus beau

spectacle, s'il durait un peu trop longtemps. Pour la

comédie, elle fait rire, il est vrai, mais d'un rire con-

vulsif, qui s'excite par secousse, qui n'est qu'un effet de

l'imagination , et qui a besoin d'être ménagé pour n'être

point à charge. Un tel rire, amené par machine, est-il

produit par la joie proprement dite ? Est-il l'indice du

contentement et de la sérénité de l'âme ? Vous laisse-t- il

la réflexion et la possession de vous-même ? Et, quand

il cesse, ne retombez-vous pas dans vos chagrins et votre

mélancolie ?

Tels sont les principaux divertissements du monde.

Font-ils des heureux? A-t-on mêmejamais songé à y

chercher le bonheur?

Non; ils ne sont tout au plus qu'une diversion momen-

tanée aux soucis qui assiégent les mondains. Queprouve

le besoin qu'ils en ont ? Il prouve que leur existence leur

pèse, qu'ils sont malheureux habituellement, et qu'ils

ne pensent qu'à s'oublier eux-mêmes. Mais que gagnent



158 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

ils à se perdre de vue dans cette succession rapide de

faux plaisirs ? Ils s'interdisent la réflexion, le seul moyen

qui pourrait les tirer de ce triste état . De tels remèdes,

qui n'ont d'autre but que d'empêcher l'homme de ren-

trer en lui-même, supposent qu'il ne saurait vivre avec

soi, qu'un ennui secret le ronge, et que, pour se distraire,

il a recours aux objets sensibles . Ce ne sont que des pal-

liatifs dangereux, qui , en suspendant le mal par inter-

valles, ne font que l'augmenter, et le rendre plus intolé-

rable . Je ne dis rien ici dont chacun ne porte la preuve

en son cœur.

J'ai donc raison de conclure que celui qui ne peut se

passer de ces sortes de plaisirs est malheureux par cela

même, et que, par leur usage, il le devient davantage,

d'autant qu'à la longue ils perdent leur vertu .

Les vrais chrétiens n'ont pas besoin de remèdes sem-

blables, ce qui est une marque infaillible qu'ils sont

heureux, puisqu'ils peuvent habiter impunément avec

eux-mêmes .

Ils s'en privent, d'abord par principe de conscience,

et Dieu les dédommage amplement de ce léger sacrifice .

Ils ne tardent pas à voir qu'ils n'y ont rien perdu, et

que, pour une joie superficielle, ils ont acquis une gaieté

foncière, une gaieté douce, tranquille, inaltérable, qui

est le fruit de la solide piété. Les amusements modérés

ne leur sont pas interdits dans l'occasion ; ils savent les

goûter avec d'autant plus de satisfaction, que la con-

science ne leur reproche rien, et qu'en s'y prêtant, ils

ne perdent pas la jouissance intime de Dieu .

Le croirait-on ? C'est parmi les personnes absolument

séparées du monde, c'est dans les cloîtres les plus aus-

tères , que séjourne la vraie joie, lajoie innocente et pure,



TREIZIÈME LEÇON . 159

où l'âme reprend de nouvelles forces pour mieux servir

Dieu , et mieux pratiquer les exercices de l'oraison et de la

pénitence . C'est là qu'on rit de bonne grâce, parce que

c'est le cœur qui rit. Et ce rire, il ne faut qu'un rien

pour l'exciter . Il est si naturel, il démontre un tel con-

tentement intérieur, que les gens du dehors, qui en sont

quelquefois témoins, n'en sont pas seulement étonnés,

mais jaloux et envieux. Je dois le dire ici pour la gloire

de Dieu : je n'ai vu personne rire de meilleur cœur,

'qu'une âme qui aux épreuves intérieures les plus terri-

bles , joignait des austérités effrayantes, et qui, dans les

intervalles de ses affreuses tentations, était la gaieté

même. Oh ! que cette âme, que j'ai eu le bonheur de

pratiquer longtemps, vérifiait bien la parole de Jésus-

Christ son époux : Heureux ceux qui pleurent, parce

qu'ils seront consolés ! Nulle vie plus dure, plus déso-

lante pour la nature, par l'accumulation, la continuité,

la durée des croix et des humiliations ; en même temps,

nulle vie à l'intérieur plus gaie, plus sereine . plus abon-

dante en unejoie céleste qui se communiquait à ceux qui

l'approchaient .

QUATRIÈME BÉATITUDE .

Heureux ceux qui ont faim et soif de la justice,

parce qu'ils seront rassasiés .

C'est la quatrième béatitude .

L'âme, ainsi que le corps, a besoin de nourriture ;

elle a sa faim et sa soif, qui sont plus ardentes, et qui

se font sentir vivement, lorsqu'elle rentre en soi . Ce

besoin vient de ce qu'elle ne se suffit pas à elle-

même, ce qui n'appartient qu'à Dieu. Mais tout ali-

ment n'est pas propre à apaiser cette faim et cette soif;



160 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

il en faut qui soient conformes à la nature de l'âme,

proportionnés à l'immensité de ses désirs. Comme

ses deux principales facultés sont l'entendement et la

volonté, ses deux principaux désirs sont de connaître et

d'aimer : ils n'ont point de bornes, et ne peuvent être

remplis que par la jouissance d'un objet infini. Il est

impossible à l'âme de s'arrêter au fini ; partout où elle

l'aperçoit, elle se porte au delà, ne pouvant souffrir

aucun terme ni à sa connaissance, ni à son amour.

Ainsi, comme il n'y a point d'autre objet infini que

Dieu, il est le seul aliment de l'âme, le seul capable de

contenter sa faim et sa soif.

La vie présente n'est pas le lieu où elle puisse être

pleinement rassasiée ; cela lui est réservé pour la vie

future.

Mais , ici -bas , elle doit tendre à s'assurer un jour ce

rassasiement éternel . Jésus-Christ lui en enseigne le

moyen par ces paroles : Heureux ceux qui ont faim et

soif de la justice . Par la justice, il entend la sainteté, et

l'assemblage des vertus dont elle résulte. En effet, la

sainteté seule nous approche de Dieu, qui est saint par

essence, et qui ne peut s'unir à ce qui ne l'est pas . Il

faut donc que, pour être heureux, le chrétien veuille

être saint, et qu'il travaille à le devenir. Plus il sera

dévoré de cette faim et de cette soif, plus il sera

un jour rassasié. Dieu, auquel il aura désiré d'être

uni, Dieu, dont il se sera sans cesse approché par sa

pensée, par son amour et par ses œuvres , consommera

cette union de foi et de désir par une autre union immé-

diate et intime ; il le fera entrer dans sajoie, et parta-

gera avec lui son éternelle félicité. Alors toute faim,

toute soif, tout désir cessera. On possédera le Souverain



TREIZIÉME LEÇON. 161

Bien , et l'on aura l'assurance de le posséder à jamais .

Je serai rassasié, s'écriait le Prophète-Roi, lorsque

votre gloire se manifestera ' . Vos élus, dit-il ailleurs ,

seront enivrés de l'abondance de votre maison ; et vous

les abreuverez du torrent de vos délices , parce que la

source de la vie est en vous, et que nous verrons la

lumière dans votre lumière même *. Notre âme aspire

à connaître, et la lumière divine, se découvrant à elle,

lui ouvrira un trésor infinideconnaissances, et lui mon-

trera tout en soi; elle y verra de quoi contenter la plus

vaste intelligence, de quoi admirer dans les siècles des

siècles . Notreâme est avide de jouir, et Dieu lui déploiera

toute la magnificence de ses biens ; il les lui prodiguera ;

il fera couler en elle le torrent intarissable de la plus

pure volupté. Elle sera ainsi heureuse, et toujours heu-

reuse , selon la capacité de son être .

Mais, ici-bas , cette faim et cette soif de la justice ne la

tourmentent- elles point ? Dieu n'exige-t-il pas d'elle des

devoirs pénibles, pour l'élever à la sainteté; et tout

devoir à remplir n'est-il pas en soi un obstacle au bon-

heur présent, en ce qu'il gêne la liberté ?

Ainsi pensent et parlent les mondains, et même les

chrétiens imparfaits . Les uns et les autres blasphèment

ce qu'ils ignorent .

Non , la faim et la soifde lajustice ne sont pas, ne peu-

vent pas être un tourment pour l'âme guidée par la droite

raison , éclairée et animée par la grâce. Elle a dans son

fond un respect, une estime, un amour innés, pour tout

ce qui est honnête, juste, saint, conforme à l'ordre . La

1 Ps . xvI .

2 Ps. xxxv.



162 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

grâce développe ces premiers germes mis dans l'âme

par le Créateur ; elle étend ses lumières ; elle échauffe sa

volonté ; elle l'excite à pratiquer ce qui est l'objet de

son approbation et de son amour, et lui donne la force

de surmonter en soi ce qui s'y oppose .

Les devoirs que Dieu exige de l'homme pour l'élever

à la sainteté ne sont point pénibles par eux-mêmes .

Leur difficulté vient de la résistance de la nature cor-

rompue. Mais la grâce, lorsqu'on a pris le parti de la

suivre, aplanit peu à peu cette difficulté, qui disparaît

presque entièrement par la force des bonnes habitudes .

Du reste , il est absolument faux que tout devoir en soi

soit un obstacle au bonheur présent d'un être raison-

nable, à qui la raison même intime ces devoirs ; au con-

traire, ce n'est que par leur accomplissement qu'il rend

heureuse sa condition présente ; et il ne saurait les violer,

qu'il ne devienne malheureux par les reproches inté-

rieurs qu'il a à essuyer. Il n'est pas moins faux de dire

que le devoir gêne la liberté. Elle ne nous est donnée

que pour faire le bien et l'embrasser à notre choix,

parce que sans cela nulle action ne serait moralement

bonne, ni digne de récompense ; et, quand nous l'assu-

jettissons au devoir, nous remplissons sa destination ; au

lieu de la resserrer, nous l'élargissons ; au lieu de la

captiver, nous la mettons plus à l'aise . Étre libre n'est

pas faire tout ce que l'on veut, mais faire tout ce qu'on

doit , avec le pouvoir de ne le faire pas ; et tenir sa

liberté soumise à la règle immuable de l'ordre, c'est en

faire un légitime usage, dont dépend le bonheur .

Ce bonheur commence donc ici-bas par la faim et la

soif de la justice, ou de la sainteté, et il sera parfait

dans le ciel par notre union indissoluble avec Dieu, qui

est la sainteté même. Si nous ne devons être rassasiés



TREIZIÈME LEÇON . 163

pleinement que là-haut, nous ne laissons pas que

d'apaiser cette faim sur la terre par la pratique de nos

devoirs . Elle se réveille à la vérité, et se fait sentir à

tout instant ; mais ce n'est pas un sentiment importun

pour quiconque veut le satisfaire ; ce serait même une

vraie douleur pour l'âme chrétienne de ne le pas

éprouver. Elle se croirait morte au bien, et à la grâce

principe de tout bien ; elle ne s'estime heureuse, et ne

l'est en effet, qu'autant qu'elle a du goût et de l'ardeur

pour la vertu, et qu'elle est affamée de son exercice.

N'est -ce pas être heureuse par anticipation, que de con-

naître, d'aimer et de servir ici-bas Celui dont la vue et

l'amour feront notre éternelle félicité ?

Le monde se trompe donc lourdement, lorsqu'il tient

pour malheureux ceux qui n'ont faim et soif que des

biens surnaturels ; ces biens lui semblent purement ima-

ginaires, parce qu'il ne les voit, ni ne les touche pas,

comme si le bien d'une substance spirituelle pouvait

être quelque chose de sensible. Pour lui, sa maxime est

que ceux-là sont heureux, qui sont rassasiés de richesses ,

d'honneurs et de plaisirs; qu'ainsi, c'est du côté de ces

biens, les seuls qu'il juge réels et solides , que l'âme doit

tourner sa faim et sa soif.

Mais , en premier lieu , c'est une expérience constante,

que ni l'ambitieux, ni l'avare, ni le voluptueux ne sont

jamais rassasiés ; qu'ils désirent toujours au delà de ce

qu'ils possèdent, et par conséquent qu'ils aspirent à être

heureux, mais qu'ils ne le sont pas . Et pourquoi ne le

sont-ils pas ? Parce que ces biens étant d'une nature infé-

rieure à celle de l'âme, leur possession ne saurait la per-

fectionner; qu'aucontraire elle la souille et la dégrade . Or,

c'est un principe indubitable que ce qui ne perfectionne



164 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

que cepas l'âme ne peut contribuer à son bonheur, et qu

qui la souille et la dégrade tend directement à la rendre

malheureuse. La raison est que la perfection de l'âme

est la disposition prochaine à son bonheur, et qu'elle en

est même la cause morale. Bon et heureux, méchant et

malheureux, sont deux idées qui se tiennent, et dont

l'une est la dépendance et la suite de l'autre . La philo-

sophie profane n'a pas ignoré cette vérité, et Socrate

raisonne partout sur ce fondement .

D'ailleurs , les richesses, les honneurs, les plaisirs,

n'agissent que sur les sens et sur l'imagination ; et ni les

sensations , ni les fantômes de l'imagination ne font le

bonheur d'un être intelligent; il lui faut d'autres objets

pour contenter ses deux facultés principales , l'entende-

ment et la volonté. C'est pour cela que l'homme qui se

flatte vainement qu'il n'aura plus rien à désirer, lorsqu'il

jouira de tel revenu, de tel plaisir, de telle dignité ou de

telle gloire, reconnaît son illusion au moment qu'il en

est en possession . Mais au lieu de se guérir de son erreur ,

il enfante de nouveaux désirs, et court après d'autres

objets de même nature, espérant toujours rencontrer

dans les derniers ce qu'il n'a pas trouvédans les premiers .

Il persévère ainsi jusqu'à la mort, où il est tristement

et vainement détrompé. On dira que ces vérités sont si

connues qu'elles sont triviales ; j'en conviens, et néan-

moins, malgré toute leur importance, très-peu en font

la règle de leur conduite.

En second lieu, qu'est-ce qu'un bonheur que tant de

gens se disputent, et auquel si peu arrivent? Qu'est-ce

qu'un bonheur auquel plus des trois quarts des humains ,

par leur condition même, sont forcés de renoncer ?

Qu'est-ce qu'un bonheur qui ne procure ni la joie, ni la

santé ; qu'on ne goûte plus, dont on ne s'occupe plus ,



TREIZIÈME LEÇON. 165

si le corps ou l'âme sont mal affectés ; que la moindre

peine d'esprit fait disparaître ? Qu'est-ce qu'un bonheur

qu'on ne tient jamais, et qui est toujours prêt à vous

échapper ? Que devient le voluptueux, quand l'âge et les

infirmités lui ont interdit l'usage des plaisirs, ou que

l'habitude et la satiété l'en ont dégoûté? Que reste-t-il à

l'avare, quand mille accidents qu'il ne peut prévoir ni

parer, lui ont ravi ses trésors ? N'est-il pas plus sensible

à leur perte, qu'il ne l'était à leur jouissance ? Et lorsque

l'ambitieux est forcé de descendre, avec ignominie peut-

être, d'une place où il a eu tant de peine à monter, quel

n'est pas son chagrin et son désespoir! Ah ! combien

sont à plaindre les insensés qui courent après un bon-

heur qu'ils ne sont pas sûrs d'atteindre, dont ils sont

très-souvent frustrés, où ils ne trouvent que vent et

fumée, et encore qu'ils ne peuvent répondre de con-

server ! Quand tout finirait pour eux avec la vie, ils

seraient malheureux. Mais de quel bonheur ineffable se

privent- ils ! et à quel effroyable malheur s'exposent-ils !

Celui qui a faim et soif de la justice ne rencontre ni

rivaux ni envieux dans cette carrière ; tout homme, de

quelque condition et dans quelque situation qu'il soit,

qu'il soit grand ou petit, riche ou pauvre, savant ou

ignorant , sain ou malade, peut y marcher ; sa course n'est

sujette à être suspendue ou traversée par aucun accident

humain ; aucontraire, tout lui sert à la rendreplus rapide,

et il est assuré de parvenir au terme, où, avec l'immorta-

lité, il éprouvera un rassasiement parfait de ses désirs .

CINQUIÈME BÉATITUDE.

Heureux ceux qui sont miséricordieux, parce qu'on

leur fera miséricorde .



166 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

Nous avons tous un besoin extrême des miséricordes

du Seigneur, et pour cette vie et pour l'autre . C'est sa

providence miséricordieuse qui, par rapport aux élus,

arrange les événements de telle façon, qu'ils arrivent

sûrement à leur fin dernière . C'est par une pure miséri-

corde que Dieu nous pardonne nos péchés, autant de

fois que nous revenons à lui avec un humble repentir.

C'est par une attention pleine de miséricorde, qu'il nous

préserve d'une foule de tentations, où notre faiblesse

succomberait . Toutes les grâces personnelles, connues ou

inconnues, qu'il ne cesse de nous faire malgré nos infidé-

lités, sont autant d'effets de sa miséricorde. C'est à elle

que nous devons la grâce spéciale qui nous assure la

persévérance et qui nous prépare à la sainte mort; qui

tranche le fil de nosjours au moment que nous sommes

en bon état. Enfin, c'est elle qui couronne et récom-

pense nos bonnes œuvres, et, si Dieu y est engagé par

sa justice, ce n'est pas qu'il nous la doive, mais il se la

doit à lui-même, en conséquence de ses promesses

toutes gratuites . Hélas ! que sont nos bonnes œuvres

en elles-mêmes? Et quel jugement Dieu en porterait-il ,

s'il les examinait avec rigueur? Malheur à la vie la plus

louable , s'écriait saint Augustin, si vous la discutez,

sans égard à votre miséricorde ! Cette miséricorde qui,

selon l'Écriture, est au-dessus de toutes les œuvres de

Dieu , nous accompagne donc depuis la naissance

jusqu'au dernier soupir , et elle nous suit jusqu'au

tribunal redoutable, qui doit décider de notre sort

éternel .

Or, il est de la nature de la miséricorde d'être gra-

tuite ; ce n'est point une dette, mais un bienfait pur; et

le bienfaiteur est en droit de l'attacher à telle condition

qui lui plaît. Jésus-Christ nous déclare ici, et en quan..



TREIZIÈME LEÇON . 167

tité d'endroits de son Évangile, que Dieu fera miséri-

corde à ceux qui auront fait miséricorde au prochain ,

qui auront eu pour lui un cœur charitable et compatis-

sant, qui l'auront assisté, au moins par leurs désirs et

par leurs prières , dans ses nécessités corporelles et spiri-

tuelles : Heureux donc, par rapport à la vie éternelle, les

hommes de miséricorde !

Mais ne le sont-ils pas déjà dans celle-ci , autant qu'il

est possible de l'être ?

Est-il un sentiment plus doux, plus ami du cœur,

que celui de la compassion? Est-il un plaisir égal à

celui de soulager les misérables? Est-il un moyen plus

sûr de gagner la confiance et l'amour? Et, si cela est

vrai du soulagement des misères temporelles, combien

plus l'est-il de celui des misères spirituelles ? Quel autre

que celui qui l'a éprouvé, peut apprécier la consolation

d'un ministre du Seigneur, lorsqu'il réconcilie un pé-

cheur avec Dieu et lui ramène une brebis égarée ; lors-

qu'il rassure une âme dans ses perplexités, qu'il la

conseille dans les affaires de sa conscience, qu'il la

décide dans ses doutes, qu'il l'encourage dans sa fai-

blesse, qu'il lui rend la joie dans ses peines, qu'il la

soutient dans ses tentations ; surtout lorsqu'il la dispose

à une mort chrétienne, et qu'il réussit à la faire entrer

dans les bons sentiments qu'il lui suggère ! Combien,

soit dans les villes, soit encore plus dans les campagnes ,

un prêtre, connu pour son zèle et sa charité, n'est-il

pas estimé, aimé, recherché? Et s'il est sur la terre un

genre de considération auquel il soit permis d'être

sensible , n'est-ce pas celui-là ? L'Évangile ne tend donc

qu'à faire des heureux en ce monde et en l'autre ;

toutes ses maximes, tous ses préceptes n'ont point



168 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST.

d'autre objet . L'homme charitable, en s'employant au

bonheur des autres, assure le sien propre.

Le monde impie et libertin n'ose point calomnier la

charité; mais il y substitue la bienfaisance et l'huma-

nité, et il prétend que, sans recourir à aucun motif

surnaturel, il suffit de se souvenir qu'on est homme,

pour faire du bien à ses semblables . Suivant cette philo-

sophie , aussi fausse qu'éblouissante, c'en est fait d'abord

du soulagement des besoins spirituels , qui sont sans con-

tredit les plus importants; ils sont négligés , abandonnés,

comptés pour rien . Nos prétendus sages pensent qu'ils en

tarissent la sourcepar leurs principes irréligieux, et qu'ils

rendent par là le plus grand service aux hommes . Sans

aller plus loin , ce qui vient d'arriver en France, et dont

elle se ressentira longtemps ' , montre clairement, à qui

sait réfléchir, combien est funeste à un État la destruc-

tion de la religion, et l'oppression de ses ministres .

Qu'y ont gagné ceux qui ont accrédité, ou fait passer

en décret de tels principes, et ceux qui les ont suivis ?

Par quels affreux moyens les a-t-on mis en pratique ! Et

à quelle extrémité a-t-on réduit toutes les conditions ,

en bannissant du royaume la charité chrétienne et

ceux qui l'exerçaient !

Ensuite, cette belle philanthropie qui se moque des

secours spirituels , et qui apprend à s'en passer, est-elle

du moins attentive à prévenir et à soulager les besoins

temporels ? Rien de plus humain, de plus bienfaisant

dans les écrits, dans les discours, dans les projets ; mais

qu'est-elle dans l'exécution ? Quelques largesses peut-être

énoncées hautement, faites avec ostentation, distribuées

1 La révolution de la fin du dix-huitième siècle.



TREIZIÈME LEÇON . 169

sans discernement, presque aussitôt taries et desséchées;

voilà tout ce qu'elle a produit. On sait d'ailleurs quels

étaient les desseins de ces zélés partisans de l'humanité,

et ils ont enfin mis au grand jour ce que cachaient de

si beaux dehors. Qu'on fasse sonner si haut qu'on vou-

dra ces mots de philanthropie et de bienfaisance ; jesou

tiens que les sentiments qui répondent à ces mots sont

étrangers à quiconque n'a pas et ne veut point avoir de re-

ligion ; je soutiens que tout ennemi de la charité chrétienne

est égoïste, interressé, dur, insensible, plus disposé à

dépouiller le pauvre du peu qui lui reste, qu'à suppléer

à ce qui lui manque ; je soutiens que la vue d'un homme

indigent ou souffrant, loin d'exciter sa compassion, lui

fait horreur, qu'il en détourne ses regards, et qu'il

prend ses mesures pour l'éviter ; je soutiens que la

misère honteuse, qui se cache aux yeux du public, et

ne se découvre qu'en secret, n'a point d'accès auprès de

lui , qu'elle ne l'émeut point, et qu'il la rebute toutes

les fois qu'il n'est pas retenu par un motif de vanité ; je

soutiens enfin que les aumônes qu'une fausse gloire lui

arrache ne sont accompagnées d'aucune de ces démon-

strations d'attendrissement, d'intérêt et de pitié, aux-

quelles le pauvre est plus sensible qu'au bienfait même.

On sait, et je n'ai pas besoin de le dire ici, ce qu'a valu

aux pauvres la spoliation du clergé faite par ces philo-

sophes si humains. Ils ont ravi à l'indigence ses res-

sources et son patrimoine, et elle inonde aujourd'ui les

villes et les campagnes; elle couvre la surface de la

France .

Mondains, pour qui la miséricorde n'est qu'un vain

nom, l'humanité qu'un voile qui couvre votre avarice

et votre dureté, un prétexte pour décrier la religion

chrétienne, vous ne faites point d'heureux, vous ne

1. 10



170 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

l'êtes point vous-mêmes, et vous vous préparez une

éternité de malheur; car celui qui n'a pas exercé la

miséricorde subira un jugement sans miséricorde ' , à

plus forte raison celui qui, ayant banni cette vertu de

son cœur, s'est efforcé de l'arracher du cœur des

autres .

SIXIÈME BÉATITUDE .

Heureux ceux qui ont le cœur pur, parce qu'ils

verront Dieu .

A chaque béatitude Jésus-Christ a soin de faire en-

tendre, sous des expressions différentes, que le bonheur

de l'homme est réservé pour l'autre vie, où il verra et

possédera Dieu, et qu'en celle-ci, il n'est heureux que

par l'espérance et l'avant-goût d'un état si désirable .

Quelle est la condition nécessaire pour voir Dieu ?

C'est d'être d'une pureté infinie, de laquelle il est impos-

sible , même aux plus grands saints, de se former l'idée .

C'est d'avoir le cœur pur de toute affection étrangère à

son amour ; toute la perfection chrétienne est renfermée

dans cette pureté, et c'est parce que la pureté du cœur

peut toujours croître, que la perfection du chrétien n'a

point de bornes .

On a pu le remarquer plus haut : Dieu veut que

tous nos amours se rapportent au sien ; qu'ils soient

purifiés et sanctifiés par le sien ; que, du côté du prin-

cipe, ils ne soient distingués du sien et ne fassent avec

lui qu'un seul et même amour. Tant qu'il y aura dans

l'âme quelque mélange d'amour-propre, elle ne pourra

être élevée à la vision béatifique . Mourût-on en état de

1 JACQ., 11, 13,

0.



TREIZIÈME LEÇON . 171

grâce, il faudra passer par le feu terrible du Purgatoire,

et souffrir une privation plus ou moins grande du Sou-

verain Bien , jusqu'à ce qu'on soit entièrement dégagé

de toute impureté, et que l'amour divin règne en nous

à l'exclusion de tout autre amour. Mais aussi, tout

fidèle qui, en mourant, aura le cœur véritablement pur,

sera admis sans aucun délai à voir Dieu .

Il est aisé de concevoir par là combien il nous importe

d'acquérir ici-bas cette pureté, non-seulement celle qui

consiste dans la grâce sanctifiante, mais encore celle où

la charité n'est souillée d'aucune nuance de propriété.

C'est unedes raisons pour lesquelles il nous est ordonné

d'aimer Dieu de tout notre cœur, afin de nous mettre

en état de le posséder au moment même où il nous

appellera à lui. Toute disposition de notre part qui for-

cerait Dieu à différer tant soit peu de nous recevoir dans

son sein , est donc contraire au grand précepté de l'amour

de Dieu . D'où nous pouvons juger quel soin le chrétien

doit apporter à purifier ses affections . C'est à quoi ten-

dent toutes les maximes de l'Évangile touchant la mor- .

tification du cœur .

Ces maximes vont beaucoup plus loin qu'on ne pense,

et il est peu de personnes qui en pénètrent parfaitement

le sens . La mortification du cœur, dont la pratique

semble si dure, nous ouvre la porte du Ciel, et elle est

le chemin qui nous mène à l'éternelle félicité . Je ne

verrai Dieu que quand mon cœur sera purifié ; cette

vue sera d'autant plus parfaite, que mon cœur sera plus

pur ; et le degré de sa pureté sera la mesure de mon

bonheur. En faut-il davantage pour me déterminer à

embrasser la mortification , et àdéraciner en moi l'amour-

propre ? Ne regarderait-on pas comme un insensé celui



172 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

qui , au prix de quelques heures de peine, refuserait

d'acheter le repos de toute sa vie? Ayons un peu de

foi, et nous comprendrons que c'est une folie incom-

parableınent plus grande de ne pas vouloir se gêner

pendant le cours de cette vie mortelle, afin de parvenir

plus sûrement et plus tôt à la vue et à la possession de

Dieu . Nous appliquerons donc à chaque violence qu'il

faudra nous faire, ces paroles de saint Paul : Les afflic-

tions momentanées et légères du temps présent nous

produisent le poids éternel d'une gloire sublime et qui

passe toute mesure ' .

Mais quel nom donner à cette folie, s'il est vrai de

plus que le travail de la purification du cœur est le

moyen efficace, et même unique, de s'assurer quelque

bonheur ici-bas !

D'où viennent tous les tourments de l'âme? La phi-

losophie elle-même nous l'apprend : de ses affections

mal réglées, désordonnées , excessives . Établissez-y la

règle, l'ordre, la modération ; l'âme rentre dans sa tran-

quillité. Les désirs, les craintes, les inquiétudes, les pré-

voyances , les murmures, les révoltes, la tristesse, les

angoisses et le désespoir n'ont point d'autre source que

l'amour-propre et le défaut de soumission à la volonté

de Dieu . Domptez cet amour-propre évidemment injuste

et déraisonnable ; tenez, comme vous le devez, votre

volonté soumise à celle de Dieu ; attendez et recevez

tout de sa main; bénissez-le, comme Job, des maux

comme des biens, et vous goûterez le calme et la paix.

Il en coûte, direz-vous , pour se captiver et se réprimer

de la sorte . En coûte-t-il moins de se laisser aller à toutes

II Cor., iv, 17.



TREIZIÈME LEÇON . 173

les impulsions de la nature? Vous ne faites attention

qu'au moment du combat; considérez-en les suites , et

voyez les fruits de la victoire. Commencez par convenir

qu'il n'y a jamais eu ni paix ni bonheur pour vous, tant

que vous vous êtes livré aux désirs de votre cœur; c'est

une vérité dont la réflexion vous a toujours convaincu.

Si cela est , et si vous voulez être sérieusement heureux,

vous n'avez d'autre parti à prendre que de mortifier

ces désirs . Répondez à cette demande : Croyez-vous

que l'amour de Dieu fera votre bonheur dans l'éter-

nité ? Vous ne seriez pas chrétien, si vous en doutiez. Il

doit donc le faire aussi dans le temps, car il ne change

pas de nature, et il produit dans l'homme les mêmes

effets, autant que la condition présente le permet . Vous

ne serez par conséquent heureux ici-bas, qu'autant que

vous aimerez Dieu . Mais plus votre cœur sera pur et

vide de tout autre amour, plus vous l'aimerez . Ainsi,

vous travaillez directement à votre bonheur, en tra-

vaillant à vous purifier par la mortification .

Je sais qu'il faut en avoir fait l'épreuve, pour le bien

concevoir; mais aussi , après la déclaration si expresse

et si souvent réitérée de l'Évangile, après tant de raisons

si persuasives, après le témoignage unanime des saints,

comment peut-on refuser de faire cette épreuve ?

On ne le refuse pas , direz-vous encore, mais le cou-

rage manque, la continuité lasse, on ne voit jamais la

fin de cette guerre intestine .

Quoi ! le courage vous manque pour être heureux ! La

continuité d'une route où chaque pas vous approche du

bonheur, vous lasse ! Vous osez dire qu'on ne voit nulle

fin à cette guerre, tandis qu'il est certain que les pre-

miers efforts terrassent le plus grandnombre des ennemis,

10.



174 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

et que d'un jour à l'autre la victoire devient moins dif-

ficile ? Nous ne sommes pas ici de bonne foi avec nous-

mêmes ; l'amour-propre nous trompe, et nous le voulons

bien; il nous fait entendre que nous y gagnerons en

composant avec lui, et nous donnons dans ce piége, faute

de consulter la droite raison, la foi et nos propres expé-

riences .

Le monde, tout grossier et matériel, n'attache aucun

bonheur à la vue intuitive de Dieu; il ne connaît point

la pureté du cœur, qui fait qu'on n'aime que Dieu, ni

la mortification des affections déréglées, qui conduit à

cette parfaite pureté. Et comment le monde saurait-il

ce que c'est qu'un cœur pur? La plupart même des vrais

chrétiens ne le savent pas. Ils se bornent, les uns, à se

garantir du péché mortel; les autres, à ne commettre

aucune faute un peu notable de propos délibéré . Mais

leur propose-t-on de purifier leur esprit de mille pensées

frivoles et inutiles qui les dissipent ; leur cœur d'une

foule de petits attachements qui affaiblissent l'amour de

Dieu; de faire violence à leur humeur, à leur caractère ;

'de rejeter les vues et les retours d'amour-propre? C'est

ce qu'ils ne veulent pas entendre, ne s'y croyant pas

obligés ; ce dont ils ont à peine l'idée, et ce qu'ils ne

peuvent se résoudre à pratiquer. Oh ! que la pureté du

cœur est rare , et que peu de gens s'appliquent à

l'acquérir !

La sentence de Jésus-Christ est trop relevée, pour

que le monde, qui ne la conçoit pas, songe même à la

calomnier; il n'en est jamais question, ni dans les dis-

cours, ni dans les écrits de ses partisans . Mais il a ses

objets de félicité, qui, étant bas et terrestres, avilissent

son cœur, et souillent ses affections. Il ne sait ce que

c'est que de s'élever aux choses spirituelles, surnatu-

:



TREIZIÈME LEÇON. 175

relles et éternelles ; il est toujours plongé dans la boue

des créatures .

Cependant, pour aspirer à cette félicité tout animale ,

il faut qu'il se soumette à une mortification plus dure

que celle qui est prescrite dans l'Évangile, et il s'y assu-

jettit sans difficulté ; et il trouve raisonnable de s'y assu-

jettir. S'il a des défauts de caractère, des inclinations,

des passions , qui peuvent lui nuire dans la poursuite de

ses plaisirs , de sa fortune, de son élévation , il ne les

corrige pas à la vérité, il ne les déracine pas ; mais il les

dissimule, il les cache, il affecte de paraître le contraire

de ce qu'il est; et il se fait une continuelle violence .

Elle n'est qu'extérieure, je le sais, le dedans ne change

point, et le cœur conserve toujours ses mêmes disposi-

tions ; mais c'est justement pour cela que je trouve cette

espèce de mortification plus pénible, parce qu'elle est

forcée, et que dans le cœur on enrage de la contrainte

qu'on éprouve. Que de caprices et d'humeurs, sans

parler du reste , n'a-t-on pas à essuyer de la part d'une

femme qui nous captive ! Que de hauteurs et de dédains

de la part d'un grand qui nous protége, et de ceux dont

on a besoin pour s'avancer ! De combien de gens ne

dépend-on pas pour sa fortune ; et quels rôles bas et

humiliants n'est-on pas obligé de jouer ? On en souffre,

on en est désespéré. Il faut pourtant digérer tout cela,

et se bien garder de mettre au jour ses vrais sentiments .

Telle est la tyrannie que le monde exerce sur ses

esclaves , et il a encore l'impudence de dire qu'ils sont

heureux ; et ils le répètent après lui, quoique dans l'âme

ils pensent le contraire.

Leur servitude s'étend jusque-là ; et le monde ne tar-

derait pas à les disgracier, s'ils s'avisaient de produire



176 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

les plaintes qui leur échappent en secret, et qu'ils con-

fient à peine à leurs intimes amis. Mortifiés , gênés ,

contrariés , humiliés en toutes rencontres, il faut qu'ils

dévorent leurs chagrins, et qu'ils fassent toujours bon

visage. Comparez cet état pour le bonheur à celui d'un

chrétien qui purifie son cœur en vue de Dieu, et pro-

noncez , non sur l'avenir seulement , mais sur le pré-

sent.

Vous direz peut-être que l'esclavage du monde ne

dure pas toujours, qu'un temps vient où l'on sort de la

dépendance, et où l'on n'est plus dans le cas de se con-

traindre . J'ignore quel est ce temps, si ce n'est celui où

vous n'avez plus de prétentions, où vous n'espérez plus

de plaire au monde, où il vous quitte, et vous force à le

quitter. Mais tant que vous attendrez quelque chose de

lui, tant que vous mettrez en lui votre félicité, il vous

asservira , et vous n'en aurez pas moins à souffrir dans

vos dernières années que dans les premières. Je m'en

rapporte sur ce point aux personnes des deux sexes, qui,

malgré les désagréments et les infirmités d'un age

avancé, veulent encore figurer dans les sociétés, et être

de toutes les parties de plaisir.

Mondains, vantez-nous, après cela, votre aisance et

votre liberté ; plaignez le chrétien qui s'étudie à mor-

tifier son cœur, et dites qu'il est malheureux. Il vous

rend la pareille avec bien plus de raison, à vous qui

n'êtes que de vils et de misérables captifs , chargés des

chaînes les plus pesantes, qui les trainez malgré vous, et

qui, pour comble de misère, êtes forcés de vous dire

libres .



TREIZIÈME LEÇON . 177

SEPTIÈME BÉATITUDE.

Heureux ceux qui sont pacifiques, parce qu'ils

seront appelés enfants de Dieu .

L'enfant de Dieu a droit à l'héritage paternel ; les

biens de Dieu sont les siens, et il les possède en commun.

Ces biens de Dieu sont tous renfermés en lui, et ne sont

autre chose que lui-même. Jésus-Christ promet donc

ici l'éternelle possession de Dieu et de tous les vrais

biens à ceux qui sont pacifiques ; et c'est avec raison

qu'il les dit heureux, puisque dans cette possession ils

goûteront la paix la plus parfaite avec Dieu, avec eux-

mêmes , avec les anges et les élus leurs frères.

Ils ne seront plus exposés à offenser Dieu , ni à le voir

courroucé contre eux; ils ne craindront plus, ni les

menaces de sa justice, ni la sévérité de ses jugements,

ni la rigueur de ses vengeances. Admis à son amitié, à

son intime familiarité, ils ne verront plus en lui ce qu'il

a de terrible, mais seulement ce qu'il a d'aimable, et ils

jouiront des charmes infinis de ses perfections, comme

il en jouit lui-même, sans craindre que leur union avec

lui s'altère jamais .

Ils ne seront pas moins en paix avec eux-mêmes . Du

côté du corps, plus de besoins, plus de maladies, plus

d'infirmités ni de souffrances ; du côté de l'âme, plus

de désirs ni de craintes, plus de tristesse ni de chagrins,

plus de révoltes ni de combats . Tout en eux sera dans

l'ordre ; tout sera tranquille; tout concourra à leur

bonheur. L'esprit ne sera plus agité de diverses pensées ,

la vue de Dieu l'occupera tout entier; ni le cœur de

divers mouvements, ils seront tous absorbés dans

l'amour de Dieu ; et cet amour sera un amour puissant,



178 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

toujours doux, toujours paisible, toujours pleinement

satisfait.

La concorde la plus parfaite régnera aussi parmi les

bienheureux : nul amour-propre, nul intérêt particulier,

nulle jalousie, nulle envie. Chacun, content de son sort,

applaudira à l'élévation des autres ; leur félicité augmen-

tera la sienne ; et comme Dieu sera tout en tous, tous

le béniront, le loueront, l'admireront, l'aimeront autant

dans les autres que dans eux-mêmes . Les divers degrés

de gloire et de bonheur, distribués dans la plus juste

proportion selon les mérites, feront la beauté de la cour

céleste ; et chacunjouira de ce ravissant spectacle avec

un entier désintéressement pour soi-même. Paix inef-

fable, paix universelle, paix éternelle, vous serez la

récompense de ceux qui auront été pacifiques sur la

terre.

Quoi ! la paix sera la récompense de la paix ! Oui, une

paix achetée par des efforts , par des combats, par des

sacrifices , sera suivie et payée d'une autre paix déli-

cieuse, où il n'y aura plus d'efforts à faire, plus de com-

bats à se livrer, plus de sacrifices à s'imposer . Mais la

paix et le bonheur sont la même chose. C'est donc à

dire qu'un bonheur consommé et à jamais durable sera

le prix d'un bonheur commencé et passager, et que la

destinée du chrétien est de goûter ici-bas les prémices

de la félicité qui l'attend là-haut. Quiconque envisage la

morale chrétienne sous un autre jour ne l'entend pas.

Qu'on dise après cela que l'école de Jésus-Christ n'est

pas celle du bonheur. Que nous ordonne, que nous

recommande son Évangile d'un bout à l'autre ? De con-

server par tous moyens la paix avec Dieu, avec nous-

mêmes, avec le prochain : la paix avec Dieu par l'observa-

tion de ses commandements, par la crainte filiale de lui



TREIZIÈME LEÇON . 179

déplaire, par un humble retour à lui, quand nous l'avons

offensé, par la prière et les autres exercices de piété qui

nous unissentà lui , par la soumission à sa sainte volonté,

par la fidélité à répondre à ses grâces, par la confiance

en sa bonté, la patience et l'abandon ; la paix avec nous-

mêmes, en obviant ou en remédiant aux reproches de

la conscience, en tenant nos passions en bride, en capti-

vant les sens, en ne donnant nulle prise sur nous à

l'imagination, en maintenant l'ordre dans les puissances

de l'âme, en les soumettant à la raison, et la raison à la

foi, en affaiblissant de jour en jour l'amour-propre,

principe de tous nos vices et de tous nos troubles ; la

paix avec le prochain, d'abord en rendant à chacun ce

qui lui est dû selon les lois de la justice, et en ne nous

montrant pas trop exigeants et trop difficiles sur nos

propres droits ; puis en le prévenant par toutes sortes

d'égards et de bons offices selon les lois de la charité, en

ménageant sa réputation, en supportant ses défauts , en

ne le faisant pas souffrir des nôtres, en témoignant dans

toutes les rencontres une affection sincère pour sa

personne, et un zèle vif pour ses intérêts. N'est-ce pas

là à quoi se réduit la morale de Jésus-Christ? Et n'est-

il pas évident qu'on s'avance vers le bonheur, à mesure

qu'on devient plus exact à le suivre ?

Vouloir parvenir à cette paix sans combat, est une

chimère ; il faudrait pour cela que l'homme fût natu-

rellement bon, ami de ses devoirs, et qu'il ne trouvât

en soi aucun obstacle à les remplir. Dire qu'une telle

paix coûte trop à acquérir est une absurdité ; l'acquisi-

tion de ce qui est indispensable au bonheur ne peut

jamais trop coûter . D'ailleurs, la difficulté ne vient point

des choses qui me sont prescrites, mais de l'opposition

que j'y rencontre en moi; c'est cette opposition qu'il



180 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

faut que je surmonte avec le secours de Dieu, et plus

elle est grande, plus je dois m'armer de courage pour

la vaincre, sans jamais me rebuter ; d'autant plus que,

si je le veux, je suis assuré de réussir. En un mot,

cette triple paix m'est absolument nécessaire ; nul bon-

heur pour moi ici-bas, si je suis mal avec Dieu, avec le

prochain, avec moi-même. Les moyens que me présente

l'Évangile sont les seuls efficaces, et ils sont infaillibles .

Je suis donc un insensé, un ennemi de mon repos, si ,

connaissant ces moyens, je ne les embrasse pas. Il n'y a

rien à répliquer à tout ceci .

Tel est néanmoins l'aveuglement du monde, que non-

seulement il ignore ces vérités, mais qu'il s'en moque,

qu'il les rejette et les attaque de toute sa force .

Il ne parle que de paix, il prétend la donner à ses

partisans , il leur tient à ce sujet le langage le plus séduc-

teur . Mais quelle paix leur promet-il ? La paix avec leurs

sens , la paix avec leurs passions, et même avec leurs

vices, en leur accordant tout ce qu'ils demandent. Cela

est contradictoire, car ils vous demanderont toujours

plus que vous ne pourrez, plus même que vous ne

voudrez leur accorder; et le moindre obstacle, le

moindre refus les irritera . Vous n'avez donc rien à

attendre de ce côté-là .

Il leur promet la paix avec le prochain, en gardant

avec lui les dehors de la politesse, en partageant ses

plaisirs, en favorisant ses penchants, en flattant ou en

excusant ses vices, en adoptant les mêmes maximes, et

enmenantle même train de vie. Les hommes vicieux et

corrompus nejouissent point entre euxd'une autre paix;

elle n'est qu'extérieure, et le cœur n'y a point de part .

Mais que devient ce simulacre de paix, lorsque les



TREIZIÈME LEÇON. 181

intérêts s'entre-choquent; lorsqu'on poursuit et qu'on

se dispute les mêmes objets ; lorsque celui qui l'a

emporté provoque la jalousie de ses rivaux ; lorsque

l'orgueil et l'amour-propre, qui dominent dans la vie

humaine, sont blessés, ce qui arrive à toute occasion;

lorsque nousjugeons qu'on nuit à nos prétentions, qu'on

lèse nos droits, qu'on manque aux égards que nous

croyons mériter? Le monde n'est-il donc pas plein de

dissensions et dequerelles, d'inimitiés et de haines sourdes

ou déclarées ? N'y est-on pas toujours en défiance les

uns des autres ? N'y vit-on pas comme dans unpays de

guerre, où il faut toujours être armé pour attaquer ou

pour se défendre? Quelle folle entreprise, que celle de

concilier la paix mutuelle avec l'intérêt personnel, qui

tire tout à soi , et ne veut rien laisser aux autres ! Quel

impudent mensonge de promettre la paix d'une part, et

de l'autre d'autoriser des maximes qui mettent les pas-

sions aux prises, et qui attisent la discorde ! Trouvez-

moi un mondain qui considère le bien public autrement

que par rapport à soi, et qui soit délicat sur les moyens

de se satisfaire aux dépens d'autrui. Trouvez-en un qui

ne porte envie au bien-être, à la fortune, au poste, à la

réputation d'un autre . Cette malheureuse passion règne

dans toutes les conditions, chez les petits comme chez

les grands . On la cache, on en a honte, on la con-

damne secrètement ; mais il n'en est pas moins vrai

que la morale du monde l'excite, la favorise, la justifie

quant au fond, et qu'elle ne la blâme tout au plus que

dans les procédés . Et l'on veut que, mettant les cœurs

dans une pareille disposition , cette morale soit propre à

entretenir la paix dans la société ! Jamais il n'y eut un si

manifeste renversement d'idées .

Pour la paix avec Dieu, le monde ne s'en embarrasse

1. 11



182 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

pas; il porte ses pensées et ses désirs ailleurs ; il se fait

un principe d'oublier Dieu, de le mettre de côté en tout,

de négliger son culte qu'il borne pour la bienséance à

quelques dehors de religion, encore ne se gêne-t-il guère

là-dessus . Il est très-disposé à accueillir les systèmes de

l'impiété et du libertinage; il accorde toute sa faveur

aux écrivains assez hardis pour les produire; il en fait

ses maîtres et ses docteurs ; il les admire comme des

génies du premier ordre. Et d'où vient cet oubli, ce

mépris de Dieu? De ce qu'il en juge le souvenir et le

respect incompatibles avec la fausse paix qu'il s'est forgée,

et qu'il ne parvient jamais à réaliser .

Il dit sans cesse : la paix, la paix ! Mais le Seigneur

a prononcé par un de ses prophètes qu'il n'y a point

de paix pour les ennemis de la piété ' ; point de bon-

heur par conséquent, ni dans cette vie, ni dans l'autre .

Partout le mondain , dans l'éternité comme dans le

temps, sera en état de guerre avec Dieu , avec lui-même,

avec ses semblables . C'est-à-dire qu'il porte toujours

l'enfer avec soi. Ici-bas, il trouve le secret de se dis-

traire par intervalles ; mais, dans l'autre monde, cette

ressource lui manquera, et il sera livré sans relâche à

toute l'horreur de son état .

HUITIÈME BÉATITUDE ,

Heureux ceux qui souffrent persécution pour la

justice, parce que le royaume des cieux est a eux .

Pour qui serait le royaume des cieux, s'il n'était pas

destiné à ceux qui souffrent persécution pourlajustice ?Et

ISAIE, XLVIII , 22 .



TREIZIÈME LEÇON . 183

qui mérite mieux qu'eux d'yoccuper une placedistinguée ?

Jésus-Christ entend par là ceux qui, pour la cause de

la religion, de la foi ou de l'Église , ont à souffrir dans

leurs biens , dans leur honneur, dans leur vie, de la part

des infidèles , des hérétiques et des schismatiques ; ceux

qu'une profession publique de la piété expose aux cen-

sures , aux railleries , au mépris du monde , ou qui éprou-

vent à ce sujet des mauvais traitements et des vexations

domestiques ; ceux encore qui marchent dans les voies

intérieures, ou, enseignant aux autres à y marcher,

essuient des humiliations, des calomnies, des persécu-

tions déclarées de la part des personnes prévenues et des

dévots qui se gouvernent par le propre esprit ; ceux enfin

qui, par la permission divine, sont tourmentés d'hor-

ribles tentations contre la pureté, la foi, l'espérance, la

charité ; qui souffrent de grandes peines de la part des

démons, tant dans l'esprit que dans le corps, et dont le

martyre est plus long et plus douloureux sans compa-

raison que le martyre ordinaire .

Tous ces chrétiens, éprouvés de diverses manières

pour la cause de Dieu, s'ils souffrent avec amour, avec

humilité, avec patience, avec persévérance, sont assurés

que leur récompense sera grande dans le ciel .

Et, en particulier, à l'égard des fidèles qui donnent

leur vie pour la foi , l'Église a toujours fait profession de

croire que par ce sacrifice ils étaient parfaitement puri-

fiés, et qu'immédiatement au sortir du corps, leurs

âmes allaient jouir de la gloire; en sorte que, selon

l'expression de saint Augustin, prier pour un martyr,

c'est lui faire injure.

Comment Dieu refuserait-il le bonheur éternel , et les

premières places de son royaume, à ceux qui lui don-

nent la plus grande preuve d'amour, soit en versant



184 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

leur sang pour lui, soit en souffrant généreusement

l'exil , l'indigence, les prisons, les opprobres, les calom-

nies , et tous les genres de persécutions ? Comment

Jésus-Christ , cherché à mort dès sa naissance, obligé de

fuir dans une terre étrangère, exposé à l'envie publique

dans le cours de ses prédications, et mourant enfin d'un

supplice infâme pour la religion même qu'il venait

établir, ne partagerait-il pas son héritage céleste avec ses

meilleurs amis, qui ont eu l'avantage de lui ressembler

de plus près ? Comment cette Béatitude, qui suppose et

renferme toutes les autres dans le degré le plus éminent,

ne recevrait-elle pas la récompense promise à chacune

d'elles ? Il n'y a point, et il ne peut y avoir de doute là-

dessus parmi les chrétiens.

Mais ces chrétiens souffrant pour la justice, sont-ils

heureux dans leurs souffrances mêmes ? Cela paraît

incompréhensible, et même contradictoire, au commun

des hommes, qui, prenant les sens pour juges, ne con-

naissent de maux que ceux du corps , ou qui, remplis

d'orgueil et d'amour-propre, ne peuvent digérer le

mépris et les calomnies, et prononcent en conséquence

que le bonheur ne peut se rencontrer dans une situation

douloureuse et humiliante .

S'il était question d'un bonheur purement naturel, je

ne craindrais pas de m'en rapporter au jugement de la

raison . Je leur dirais de jeter les yeux sur Socrate buvant

la ciguë, et je leur demanderais hardiment si son sort

ne leur semble pas préférable à celui des juges iniques

qui le condamnèrent. S'ils osaient répondre que non, ce

serait déclarer que la vertu n'est qu'un vain nom, et

qu'elle ne mérite pas qu'on souffre pour elle. Je les

renverrais à la décision de Cicéron : C'est, dit-il, le cri



TREIZIÈME LEÇON . 185

de la raison, que Régulus mourant dans des tourments

affreux pour la foi de son serment, était plus heureux

que l'épicurien Thorius couché sur des roses, et buvant

des vins exquis . Ainsi a pensé et parlé la sagesse humaine ,

et elle eût rougi de penser et de parler autrement.

Mais, comme il s'agit ici d'un bonheur surnaturel , je

les renvoie aux martyrs . Qu'ilsles interrogent ; qu'ils lisent

leurs actes ; qu'ils pèsent leurs paroles ; qu'ils examinent

leur contenance, leur fermeté, leur sérénité, leur ardeur

pour souffrir ; et qu'ils jugent si de tels hommes s'esti-

maient heureux dans l'ignominie et les supplices ! Qu'ils

prennent seulement en main les lettres qu'écrivit Ignace

allant d'Antioche à Rome pour être dévoré par des bêtes !

J'appelle heureux, selon la condition de la vie présente,

un état que l'on aime, dont on est content, que l'on ne

voudrait pas changer pour tout autre, dont on ne se

permet pas de désirer la fin, ni l'adoucissement. Or,

telle a été la disposition des martyrs, des confesseurs de

Jésus-Christ, et de tous ses vrais disciples qui ont eu à

souffrir pour la justice. Une telle disposition n'est pas

sans doute du ressort de la vertu humaine ; elle vient de

plus haut. Elle est l'effet de la grâce qui anime, qui sou-

tient, qui console, qui élève l'âme au-dessus de la nature,

et lui montre les cieux ouverts . Elle est surtout l'effet

de cette ardente charité qui faisait dire à saint Paul :

Qui nous séparera de l'amour de Jésus-Christ ? Sera-ce

l'affliction, ou les angoisses, ou la faim, ou la nudité,

ou la persécution, ou le glaive ?... Mais, parmi tous

čes maux , nous demeurons victorieux par la vertu

de Celui qui nous a aimés¹ . Oui, de toutes les béati-

tudes, celle-ci est la plus grande et la plus complète,

1 Rom., vint, 35.



186 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

non-seulement dans le ciel, mais sur la terre. Comment

cela se fait-il ? C'est le secret de Dieu . Il a promis à ceux

qui souffriraient pour lui qu'ils posséderaient leurs âmes

dans la patience ; il accomplit sa promesse, et tous ceux

qui ont passé par ces épreuves rendent témoignage à

la vérité de sa parole .

Il n'est que trop ordinaire qu'on ait à souffrir pour

le monde. Quel bonheur procure-t-il à ceux qui souf-

frent pour lui ? Quelle récompense a-t-il à leur donner ?

Quel encouragement ? Quelle consolation? Il n'a pas

même des paroles, et la première chose qu'il fait, c'est

d'abandonner ceux qui sont dans la disgrâce . Il a ses

martyrs ; il a des milliers de victimes immolées à ses

revers , à ses vicissitudes, à ses injustices . A-t-il jamais

pensé à prononcer qu'ils sont heureux? Le pourrait-il,

sans s'élever contre lui-même, et sans démentir toutes

ses maximes ?

Concluons, sans nous arrêter davantage à un point si

évident, que le monde est à plaindre en tous sens,

parce qu'il ignore le vrai bonheur qu'il ne possédera

jamais, parce qu'il n'a que des faux biens dont la jouis-

sance même lui est pénible et ennuyeuse, et parce que

les maux sans nombre qui l'accablent sont sans aucun

adoucissement ni dans ce temps, ni pour l'éternité .

O Jésus ! unique bienfaiteur du genre humain, quand

ouvrira-t-on les yeux sur la beauté, la sagesse, la soli-

dité de votre doctrine ? Elle est à toute épreuve : votre

autorité la rend inébranlable, l'expérience la confirme,

la saine raison même la justifie. N'eussiez-vous proféré

que les huit sentences dont je viens de lire l'explication ,



QUATORZIÈME LEÇON . 187

pourrait-on vous contester le titre de Législateur divin ?

Vous avez plus fait : aux leçons vous avez joint l'exemple;

votre vie , votre mort et ses suites glorieuses parlent

encore plus haut que vos discours . Mais, ce qu'aucun

Jégislateur n'a fait, ni pu faire, vous nous attirez inté-

rieurement par votre grâce à l'observation de vos lois,

vous éclairez les esprits, vous excitez, vous soutenez les

volontés ; vous adoucissez par des consolations célestes

les peines de la vertu, et vous en rendez la pratique

aussi douce qu'elle est juste. Vous lui réservez la plus

magnifique récompense ; et, non content de cela, vous

en faites recueillir les fruits dès cette vie .

Ah ! que je me veux de mal de n'avoir pas encore

embrassé jusqu'ici votre céleste doctrine ! Hélas ! j'ai

marché par des voies difficiles, où je n'ai trouvé que

des épines ; et, si la longue chaîne de mes maux n'a

point abouti à celui qui est extrême et sans remède, j'en

suis redevable à votre seule bonté. J'ai été par le passé

plus aveugle encore que coupable; mais je me juge moi-

même indigne de tout pardon, si , dès ce moment , je ne

deviens le fidèle observateur d'une loi à laquelle est

attaché tout mon bonheur. Je connais ma faiblesse et

la force de mes habitudes, mais, si je m'appuie sur vous,

je puis tout. Soutenez-moi, ô mon Sauveur, dans la

nouvelle carrière où je vais marcher, afin que j'arrive

sur vos traces au royaume des cieux . Ainsi soit-il !

QUATORZIÈME LEÇON

DE LA JUSTICE CHRÉTIENNE . SES QUALITÉS ..

Je vous déclare , dit Jésus - Christ , que si votre

justice ne surpasse celle des Scribes et des Phari



188 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

siens , vous n'entrerez point au royaume des cieux ' .

C'est à celui qui propose un prix de poser les con-

ditions auxquelles il veut l'accorder. Le bonheur éternel

est le prix que nous propose Jésus-Christ, et la condition

qu'il exige pour nous en mettre en possession, est que

nous soyons justes , mais d'une justice telle qu'il l'en-

tend, d'une justice dont lui seul est le juge, et qui, par

conséquent, ne doit pas être conçue ni réglée selon nos

idées humaines , mais selon ses idées divines .

Quelle était la justice des Scribes et des Pharisiens ?

Premièrement, c'était une justice extérieure, dont

le principe n'était pas dans le cœur .

Secondement, c'était une justice imparfaite qui négli-

geait l'essentiel et s'attachait à l'accessoire .

Troisièmement, c'était une justice qu'ils croyaient

pouvoir accomplir par leurs propres forces, sans avoir

besoin du secours de la grâce.

Quatrièmement enfin, c'était une justice inspirée par

des motifs d'intérêt et de vaine gloire .

Les Scribes et les Pharisiens étaient donc des justes

hypocrites qui se mettaient peu en peine d'être tels aux

yeux de Dieu, pourvu qu'ils parussent l'être aux yeux

des hommes. C'étaient des justes minutieux, scrupuleux

au dernier point sur les petites observances, et qui ne

se gênaient nullement sur les points capitaux de la loi ,

tels que l'amour de Dieu et l'amour du prochain.

C'étaient des justes orgueilleux qui se glorifiaient de

leur justice comme de leur ouvrage, et qui, loin d'en

rendre gloire à Dieu, ne pensaient pas même qu'il en

dut être l'auteur . Enfin , c'étaient des justes vains et

1 MATTH. , v, 20.



QUATORZIÈME LEÇON . 189

intéressés , qui ne cherchaient qu'à se distinguer des

autres , qu'à s'attirer de la considération, qu'à occuper

partout les premières places , qu'à s'enrichir, en sédui-

sant les veuves par une piété apparente.

Ces dévots du judaïsme, ces hommes qui se séparaient

de la foule, et ne voulaient rien avoir de commun avec

elle, ontété, comme on sait, les grands ennemis de Jésus-

Christ; ce sont eux qui l'ont persécuté, calomnié et con-

damné à mort . Jésus-Christ, de son côté, a fait une guerre

ouverte, non à leurs personnes , mais à leurs maximes,

et à leur genre de dévotion ; lui qui était plein de com-

passion et d'indulgence pour les pécheurs humbles, n'a

montré partout que de l'indignation et de la rigueur

contre ces justes superbes . Partout il met sa doctrine en

opposition avec celle de ces faux Docteurs, et sa doctrine

simple, éloignée de toute affectation , était une condaın-

nation manifeste de la leur .

La justice qu'il recommande à ses disciples, et qui

seule peut leur ouvrir l'entrée du royaume des cieux,

doit donc avoir les quatre qualités opposées à la justice

pharisaïque.

Il faut que l'intérieur en soit le fondement, et qu'elle

ait son siége dans le cœur.

Il faut qu'elle soit parfaite, et que, sans omettre les

petites choses, elle s'attache principalement aux grandes .

Il faut qu'elle soit accompagnée d'humilité, du senti-

ment de notre impuissance, et du recours continuel à

Dieu par la prière.

Enfin, il faut qu'elle ne soit souillée d'aucun motif

d'intérêt ou de vanité, et qu'elle n'ait en vue que la

gloire de Dieu et l'édification du prochain.

Disons un mot de chacune de ces qualités, dont les

11.



190 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

trois dernières, comme on peut le remarquer, dépendent

de la première.

Ce qui frappe d'abord en elles, c'est un certain carac-

tère de vérité et de raison, qu'on ne saurait leur con-

tester. Avant tout raisonnement, et sur la simple idée

de la justice, on voit que, s'il lui manque quelqu'une de

ces conditions, ce n'est pas une véritable justice ; à plus

forte raison , si elles lui manquent toutes. On voit aussi

que, selon la droite raison, la justice, dont Dieu fait un

devoir aux hommes, doit être revêtue de ces qualités , et

qu'il n'a pu se dispenser de les exiger .

Pour commencer par la première, que, dans les obli-

gations qu'ils nous imposent, les hommes s'en tiennent

aux dehors, et aux simples effets extérieurs, on le con-

çoit sans peine. Le bon ordre public n'en demande pas

davantage . Les dispositions secrètes du cœur ne regar-

dent pas les législateurs humains ; ils ne les exigent pas,

parce qu'ils ne peuvent les connaître avec certitude .

Leurs lois sont purement extérieures ; ils dépasseraient

leurs pouvoirs , s'ils en portaient d'autres, et elles seraient

violées impunément. A leurs yeux, on est juste, dès

qu'on paraît l'être ; ils ne poussent pas plus loin leurs

recherches , et c'est toujours par les actions, et non par

les intentions, qu'ils jugent les hommes. Mais Dieu, à

qui l'extérieur n'en peut imposer, pénètre plus avant ;

il s'attache à l'intérieur ; c'est ce qu'il exige avant tout,

et dont il se contente, lorsqu'on ne peut y joindre

l'action extérieure. Il voit dans le cœur l'intention, la

droite volonté, le désir sincère ; et cette justice qui

n'est aperçue que de lui, qui n'est que de son ressort,

est aussi la seule qui lui soit agréable, la seule qu'il

tienne pour réelle et digne de récompense. C'est par le



QUATORZIĖME LEÇON . 191

cœur qu'on marche en sa présence, par le cœur qu'on

est juste devant lui. Il a prescrit des devoirs de justice,

et il veut sans contredit qu'on les remplisse; mais ce

n'est pas pour lui, ni pour s'assurer de nos sentiments

intimes , qu'il a ordonné les œuvres, et il n'y met de prix

que celui qu'elles tirent de nos dispositions .

Ainsi le premier soin du chrétien doit être d'observer

la loi de Dieu dans son cœur, c'est-à-dire de la révérer,

de l'aimer, de vouloir sincèrement la pratiquer . S'il a

ce respect, cette affection et cette volonté, dans l'occa-

sion il fera les efforts nécessaires pour accomplir ce qui

lui est commandé; il les fera selon toute l'étendue de

son pouvoir ; il les fera constamment ; ou, s'il vient à

se relâcher, c'est une preuve que le principe intérieur

s'affaiblit .

Voyons si notre justice a cette première qualité.

Sommes-nous pénétrés de respect pour nos devoirs de

chrétien ? Les aimons-nous ? Avons-nous une volonté

sincère de les accomplir ? Y sommes-nous déterminés,

quoi qu'il nous en coûte? Dans cette vue, nous appli-

quons-nous à les bien connaître, et faisons-nous notre

principale étude de l'Évangile ? Si nous y prenons garde ,

nous remarquerons que la plupart de ses préceptes

regardent immédiatement le cœur, qu'ils tendent à le

réformer et à le perfectionner, et que ceux mêmes qui

ont un objet extérieur, supposent des dispositions inté-

rieures , sans lesquelles l'œuvre ne serait d'aucun mérite

devant Dieu. Ainsi la prière vocale, et tout le culte

extérieur ; ainsi l'aumône et toutes les œuvres de charité .

C'est donc avec raison que ceux qui entendent bien

l'Évangile recommandent si fort l'intérieur, et ne se

lassent pas de répéter que sans cela il n'y a ni vraie

piété, ni vraie justice; qu'au contraire plus on cultive



192 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

l'intérieur, plus on est solidement vertueux. On ne sau-

rait donc trop s'examiner sur ce point et s'assurer si sa

vertu est bâtie sur ce fondement, si l'on donne à l'inté-

rieur ses premiers soins, et si l'on s'applique à y faire

chaque jour du progrès . Combien de chrétiens ont à se

reprocher de ressembler plus ou moins en ceci aux Pha-

risiens ! Combien ne connaissent de la piété que les pra-

tiques extérieures, et n'en ont pas le principe dans

l'âme ! Aussi Dieu qui sonde les cœurs , que pense-t- il de

leur justice? Et quel mécompte pour eux lorsqu'ils

paraîtront devant Lui !

En second lieu, la justice que Dieu attend de nous

doit être parfaite, c'est-à-dire entière dans toutes ses

parties ; elle doit embrasser toutes les grandes choses,

et s'étendre aux plus petites .

Elle serait défectueuse, si, négligeant les petites, elle

ne s'attachait qu'aux grandes; elle l'est encore davan-

tage, lorsque, omettant les grandes, elle s'en tient aux

petites . C'était un des reproches ordinaires que Jésus-

Christ faisait aux Pharisiens ; et ce fut à leur sujet que,

distinguant les préceptes essentiels qu'ils violaient sans

scrupule, des menues observances qu'ils pratiquaient

au delà même de la lettre, il établit cette belle règle :

Ilfaut être fidèle à ceux-là, et ne pas omettre celles-ci ' .

Les grands préceptes sont d'une obligation rigoureuse,

et doivent passer avant tout. Les moindres observances

ne doivent pas être omises, parce qu'elles sont le com-

plément et la perfection des autres . Ainsi, dans la loi

chrétienne , les devoirs sont subordonnés; il en est

d'essentiels , dont nulle raison ne peut jamais dispenser :

* MATTH., XXIII, 23 .



QUATORZIÈME LEÇON . 193

il en est d'autres moins importants, qu'il faut toujours

observer quand on le peut, mais qu'on doit omettre, ou

qui cessent d'obliger, dans la concurrence avec d'autres

plus graves .

Est-il rien de plus juste qu'une telle règle? Si la sain-

teté chrétienne n'embrassait pas jusqu'aux moindres

devoirs, elle ne serait pas digne d'avoir Dieu pour

auteur. Si elle ne mettait pas un certain ordre entre eux,

et ne donnait pas la préférence à quelques -uns sur

d'autres , elle ne serait pas conforme à la souveraine

raison . Ce qui en fait la perfection, c'est qu'elle n'omet

rien , et qu'elle assigne à chaque devoir son rang selon

son importance.

Suivons-nous cette règle dans notre conduite ?

Deux sortes de chrétiens la violent. Les uns, attachés

à la lettre de la loi, en méconnaissent l'esprit. Observa-

teurs rigides de certaines pratiques extérieures, bonnes

à la vérité, mais d'une bonté subalterne, ils font con-

sister en cela toute leur justice; et ils manquent aux

obligations essentielles de la charité, n'aimant véritable-

ment ni Dieu, ni le prochain ; ils sont chagrins , aigres ,

caustiques, méprisants, envieux, médisants, calomnia-

teurs, et cela souvent par un zèle faux et simulé, se

couvrant des intérêts de Dieu, et prétendant par là jus-

tifier leur malignité et leurs excès . Ils ressemblent aux

Pharisiens qui ne se firent nul reproche d'avoir acheté

à deniers comptants le sang de l'Innocent, et qui, lorsque

Judas jeta devant eux l'argent qu'il avait reçu, dirent :

Il ne nous est pas permis de mettre cet argent dans

le trésor du temple, parce que c'est le prix du sang ' ..

Ce langage n'est pas rare parmi les faux dévots , et

1 MATTH. , XXVιι , 6 .



194 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

les gens de parti qu'une aveugle prévention séduit.

Les autres , sous prétexte de s'en tenir à l'esprit de la

loi , en négligent souvent la lettre. Ils veulent être justes

et saints en grand, et ne s'arrêtent pas, disent- ils , aux

minuties . Mais ce qu'ils traitent de minuties, ce sont

des points d'où dépend l'observation parfaite de ceux

qui sont les plus graves; et l'on est en droit de penser

qu'ils manquent, ou qu'ils manqueront bientôt à ceux-ci,

dès qu'ils se permettent de négliger ceux-là. Ainsi , dans

le monde, quiconque omet ordinairement certains

exercices de piété , dont l'omission en soi n'est pas

grave, en viendra tôt ou tard à pécher contre ce que le

culte extérieur a de plus essentiel . Ainsi, dans les cloîtres

et les communautés , l'infraction des règles ordinaires

conduit par degrés à la violation des vœux, la dissipa-

tion au dégoût de l'état , et les moindres licences aux

derniers désordres .

La troisième qualité de la justice chrétienne est qu'elle

soit accompagnée d'humilité ; c'est-à-dire que nous

reconnaissions que Dieu en est le principe et l'auteur ;

que c'est lui qui la met en nous, qui la conserve ensuite

et l'augmente par sa grâce , sans que nous y ayons

d'autre part qu'une simple coopération aux bons mou-

vements qu'il nous inspire ; encore cette coopération ,

quoique très-libre, est-elle due au choix qu'il fait de ses

grâces et des circonstances où il nous les donne.

Ainsi la vérité ne nous permet pas de nous glorifier

de notre justice, comme si elle nous appartenait ; et

toute la gloire doit en être rendue à Dieu, sans lequel

nous ne pouvons rien dans l'ordre du salut. En effet ,

notre destination étant toute gratuite de la part de

Dieu, et surnaturelle, c'est-à-dire surpassant l'exigence



QUATORZIĖME LEÇON . 195

de notre nature , les moyens propres à nous élever à

cette fin sont pareillement surnaturels ; et nous ne

pouvons ici-bas les connaître, ni nous les procurer, ni en

user par nos propres forces , surtout depuis le péché,

qui a mis le désordre et la corruption dans notre nature .

C'est pourquoi, après que Dieu nous a guéris par sa

pure miséricorde, il ne nous reste que la liberté

d'accepter ou de rejeter les moyens qu'il met à notre

disposition . Dieu fait à notre égard l'office d'un médecin ,

qui ordonne le remède, qui le prépare , qui l'accommode

à nos besoins, qui nous le présente, nous invite à le

prendre, nous y détermine malgré nos répugnances, en

y inclinant doucement notre volonté. Nous qui ne con-

naissions pas notre mal, et qui étions bien éloignés de

penser à recourir au médecin , pourrions-nous, sans une

extrême ingratitude, soutenir que nous nous sommes

guéris nous-mêmes, parce que nous avons usé du remède

offert ? C'est donc avec raison que Dieu exige de nous

l'humble aveu de notre impuissance à tout bien, et la

reconnaissance sincère de tenir de lui la justice qui est

en nous .

Quoique ce soit là le fond même de la religion , et

que nous fassions profession de le croire , l'amour-propre

ne nous en sollicite pas moins fortement à nous glorifier

de nos faibles efforts , à nous attribuer nos vertus , à

nous en applaudir comme le pharisien de l'Évangile, à

nous préférer aux autres, et à oublier que nous tenons

tout de Dieu . Orgueil injuste, qui lui déplaît souveraine-

ment, et qu'il ne peut s'empêcher de foudroyer comme

l'ennemi capital de sa gloire. Cet orgueil est plus ordi-

naire aux âmes qui ont été préservées des grandes fautes,

et qui n'ont pas été éprouvées par les tentations, qu'aux

pécheurs convertis qui ont fait une longue expérience



196 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

de leur faiblesse, ou qu'à ceux qui, ayant été violem-

ment tentés, se sont vus mille fois sur le point de

tomber. Presque toutes les personnes qui bornent leur

piété aux pratiques extérieures y sont sujettes ; et plus

elles sont fidèles à ces pratiques, surtout lorsque ce sont

des œuvres de surérogation, plus le danger est grand

pour elles de s'en faire gloire. Craignons le poison de

l'orgueil , dont on ne se défie pas assez, et prions Dieu

que, par tous moyens, il nous maintienne dans l'humilité.

Enfin , la quatrième qualité de la justice chrétienne est

qu'elle soit élevée au-dessus des motifs d'intérêt et de

vanité .

C'est dégrader la piété, que de la faire servir à des

vues d'avarice, et de l'employer comme un moyen de

s'enrichir et de parvenir. Ce n'est pas moins l'avilir , que

de chercher par là l'estime et la considération des

hommes, et de prétendre à titre de dévotion aux dis-

tinctions honorables . Dans tous les siècles il y a eu de

ces Pharisiens pleins d'ostentation, jaloux d'attirer sur

eux les regards publics, faisant sonner haut leurs bonnes

œuvres, les relevant eux-mêmes avec une modestie

affectée, ou ayant des prôneurs à gages, et tenant pour

perdu le bien qu'ils faisaient, s'il était entièrement

ignoré. Il était perdu en effet dans leur intention, puis-

qu'il ne produisait rien pour leur fortune, ou qu'il ne

leur attirait ni louange, ni faveur. Ces faux justes ont

reçu leur récompense, dit Jésus-Christ, vaine comme

eux ; et ils n'ont rien à attendre de mon Père. Dieu ne

reconnaît point ce qui n'est pas fait pour lui; et, loin de

couronner ces hypocrites, ces charlatans de la piété, il

les démasquera un jour à la face de l'univers, et décou-

vrira leur turpitude secrète. Quelle honte pour eux !



QUATORZIÈME LEÇON . 197

quel désespoir ! que d'œuvresàjamais perdues, auxquelles

la justice divine ne réserve que des châtiments ! Dieu

nous garde d'être de ce nombre !

Appliquons - nous à préserver notre justice de ces

défauts , ou plutôt de ces vices , auxquels nous ne

sommes que trop enclins .

Jésus-Christ le prévoyait, et il n'a rien négligé pour

nous prémunir en tonnant si haut et si souvent contre

la fausse piété, quoiqu'il sût bien qu'il en serait la vic-

time . Je ne connais rien de plus capable de nous inspirer

de l'horreur pour toute espècede pharisaïsme , qued'avoir

toujours à l'esprit le traitement qu'il a fait au Sauveur

des hommes .

O mon divin Maître, que vos leçons sont intéressantes,

et qu'un seul mot de votre bouche comprend de choses !

Dans les vices des Pharisiens, que vous avez condamnés

avec tant de force, vous me montrez clairement ce que

je dois éviter, et ce qu'il faut que je travaille à devenir

pour vous plaire. Mais, Seigneur, je suis pharisien dans

le cœur; et quel homme ne l'est pas? Leurs vices sont

ceux de notre misérable nature. Vous qui les connaissez

si bien, vous qui en avez tant souffert personnellement ,

vous dont la mort en a été la suite, ainsi qu'elle en est.

le remède, guérissez-moi de cette funeste maladie, et ,

puisque vous m'ordonnez de coopérer à ma guérison ,

apprenez-moi à détester ces vices, à les combattre, et à

en purifier tout à fait mon cœur. Ainsi soit-il !



198 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

QUINZIÈME LEÇON

LE PÉCHÉ SE COMMET DANS LE COEUR .

Celui, dit Jésus-Christ, qui aura regardé une femme,

à dessein de la convoiter, a déjà commis un adultère

dans son cœur ' ; il n'est pas besoin qu'il accomplisse

son dessein criminel ; il suffit qu'il l'ait conçu, et qu'il

jette les yeux sur une femme dans cette intention .

L'adultère est commis en secret ; Dieu et la conscience

du coupable en sont témoins ; et son crime, ignoré des

hommes, n'échappera pas à la vengeance divine .

Ce qui est vrai du péché d'adultère ou de fornication

l'est également de tous les autres . Le désir seul nous rend

coupables devant Dieu, soit qu'il soit suivi ou non de

l'exécution , par la même raison que Dieu nous tient

compte des bons désirs , lorsqu'il n'est pas en notre pou-

voir de les accomplir.

C'est que le péché est proprement un acte de la

volonté , et que la détermination de le commettre en

renferme toute la malice. L'acte extérieur pris en lui-

même, et séparé de la mauvaise intention, est quelque

chose de purement physique, et qui n'a aucune mora-

lité. S'il ajoute quelque degré de malice au dessein

formé dans le cœur, c'est qu'il suppose une volonté plus

déterminée et plus persévérante, qui s'est occupée des

moyens de l'exécution, qui, les ayant trouvés, s'en est

servie , sans se mettre en peine des suites , et en passant

par-dessus toutes les considérations divines et humaines

qui devaient l'arrêter. Joignez à cela le tort que le péché

1 MATTH. , v, 28 .



QUINZIÈME LEÇON . 199

commis réellement fait au prochain , le scandale qu'il

cause, les fautes qu'il occasionne , et les autres effets

pernicieux qu'il entraîne ou qu'il peut entraîner après

lui ; effets dont le pécheur est responsable, parce qu'il a

dû les prévoir , et qu'il est obligé de réparer autant

qu'il dépend de lui. Mais remarquez qu'en cela même,

ce qui le rend plus ou moins coupable, c'est le degré de

connaissance , de réflexion , de détermination ; toutes

choses purement intérieures, et dont Dieu est seul

témoin et juge.

Il demeure donc toujours vrai que le péché se commet

dans le cœur, et que c'est de nos dispositions intimes

qu'il tire sa malignité. Tout ceci doit s'appliquer à la

bonne action, que Dieu apprécie , et qu'il récompense

suivant les mêmes règles . S'il nous paraît dur que Dieu

condamne et punisse la simple volonté, il doit nous

paraître consolant qu'il l'agrée et la récompense ; et, de

part et d'autre, il n'y a rien que de conforme à la plus

exacte justice. Les hommes suivraient la même règle,

s'ils pouvaient juger de l'intérieur, et ils s'en rappro-

chent autant qu'ils peuvent .

Cette leçon de Jésus-Christ, qui est si étendue dans

son application, est de la plus grande importance .

Nous pouvons en conclure premièrement combien

est sainte la loi de Dieu , qui, non contente de nous

défendre toute action criminelle, nous en interdit sévè-

rement la pensée et le désir ; réputant pour fait ce qui

est formellement consenti au dedans, parce que l'œil

infiniment pénétrant de Dieu aperçoit ce consentement,

que sa pureté en est blessée, qu'il s'en tient offensé, et

qu'il ne peut se dispenser de le punir .

Secondement, combien il nous importe de veiller sur



200 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST.

les mouvements et les affections de notre cœur, dont la

corruption se fait connaître à nous dès le premier usage

de la réflexion ; de ce cœurque les objets sensibles tentent

et sollicitent si violemment au mal ; de ce cœur qui est

le siége de tant de passions, de tant de vices et de mau-

vaises habitudes, qui est si fécond en pensées et en désirs

illicites où nous nous surprenons à toute heure, lorsque

nous rentrons en nous-mêmes, et qui reviennent sans

cesse, quelque soin que nous prenions de les chasser.

Troisièmement, que, s'il se commet tant de péchés

extérieurs, il s'en commet infiniment davantage de

purement intérieurs ; que le cœur en enfante à chaque

instant de nouveaux, lorsqu'il est possédé de quelque

passion , se nourrissant du crime, et n'ayant, pour ainsi

dire , d'autre vie que de le respirer. Prenez-moi telle

passion que vous voudrez , l'amour, l'avarice, l'ambi-

tion , l'envie, la haine, la vengeance; en est-il une seule

qui n'occupe toutes nos facultés, et qui nous permette

de songer à autre chose qu'à la satisfaire ? Tout la

réveille, tout nous y rappelle; l'âme s'y porte tout

entière, et ses péchés se multiplient à l'infini avec ses

pensées et ses désirs . Qui pourrait compter ceux d'un

jour, d'une semaine, d'un mois, d'une année, de toute

la suite d'une vie passée dans l'esclavage des passions ?

Le nombre des cheveux de notre tête n'est rien en com-

paraison . Cependant aucun de ces péchés n'a échappé à

Dieu . A peine y faisions-nous attention , lorsqu'ils se suc-

cédaient rapidement dans notre cœur, et il ne nous en

reste plus qu'un souvenir confus . Pour lui, il les a vus,

et il les voit tous distinctement ; il connaît le degré de

malice de chacun, et, s'ils ne sont effacés par la péni-

tence, il en conserve la mémoire, pour les punir éter-

nellement. Oui , ces pensées consenties qui passaient



QUINZIÈME LEÇON . 201

comme l'éclair, ces désirs formels qui laissaient à peine

une trace légère , que nous avons perdus de vue, sont et

seront présents à Dieu pendant l'éternité entière ; tou-

jours il les haïra, toujours il nous les reprochera, toujours

il en poursuivra la vengeance.

Si nous étions bien persuadés que le péché est, à

parler juste, le souverain, l'unique mal de l'homme,

parce que les autres maux, même ceux de l'enfer, n'en

sont que le châtiment ; si nous songions en même temps

avec quelle facilité notre cœur le commet, lorsqu'il n'a

pas pour frein la piété et la crainte de Dieu ; qu'une

pensée, qu'un désir illicite est remplacé presque sans

intervalle par un autre ; et qu'il s'en forme une longue

chaîne qui s'étend aux deux extrémités de notre vie ; si

la foi nous rendait présentes les suites affreuses d'un seul

péché mortel, à plus forte raison d'un amas de péchés,

plus griefs les uns que les autres, parce que les lumières ,

l'habitude , l'endurcissement de la volonté en accroissent

d'un jour à l'autre la malice , nous serions saisis d'hor-

reur , et nous ne pourrions nous supporter nous-mêmes .

Deux choses nous jetteraient dans le plus profond

étonnement : notre persévérance obstinée à offenser

Dieu, et la patience infinie de Dieu à nous souffrir, à

nous attendre, à nous inviter au repentir, à nous offrir le

pardon et toutes les richesses de sa miséricorde . Tandis

qu'il en est temps, tâchons de sonder ces deux abîmes ,

de la malice de l'homme et de la bonté de Dieu, pour

sortir de l'état du péché, ou pour nous en préserver,

pour nous tenir dans l'humilité et la défiance de nous-

mêmes , pour nous exciter à aimer un Dieu si bon, si

patient, si miséricordieux. Si nous ne sommes pas

frappés ici-bas de ces vérités, si, au lieu de les méditer et



202 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

d'en profiter, nous les rejetons, nous faisons nos efforts

pour nous en distraire et les oublier; nous nous en

souviendrons malgré nous dans l'autre vie, où elles

feront notre tourment et notre désespoir .

Ah ! Seigneur, que je me suis trompé jusqu'ici sur

l'état de mon âme devant vous ! Je ne comptais mes

péchés que par mes actions ; et c'était par mes inten-

tions, par mes désirs, que je devais en évaluer le

nombre. Peut-être me suis-je cru innocent, ou du

moins peu coupable, parce que je n'ai pas aperçu de

grands et de fréquents désordres dans ma conduite ;

mais de combien de crimes mon cœur ne se trouve-

t- il pas souillé à vos yeux, par cela seul qu'il a voulu les

commettre ? En tout temps mes sentiments et mes

pensées ont été tournés vers le mal ; je l'ai aimé, je l'ai

recherché ; j'en ai fait la pâture habituelle de mon

esprit .

Pour ma honte et ma confusion, montrez-moi cette

multitude innombrable de péchés intérieurs , tels que

vous les voyez vous-même. Rendez-moi capable d'en

soutenir la vue, tout effrayante qu'elle est . Mais, en me

les découvrant , daignez m'en inspirer un vif repentir ;

que je m'en accuse à vos pieds d'abord, ensuite aux

pieds de votre ministre, dans tout le détail que pourra

me fournir ma mémoire aidée de votre lumière. Queje

les déteste, que je les pleure, que je les expie, et que je

travaille le reste de mes jours à purifier ce cœur, source

inépuisable d'iniquités .

Mais par quel autre cœur purifierai-je le mien , qui

n'est que souillure et corruption? Ce sera par la vertu

du vôtre, ô mon Sauveur ! il est la fournaise de l'amour

divin. Jetez en moi une étincelle de ce feu sacré, qui



SEIZIÈME LEÇON . 203

brûle, qui consume jusqu'à la racine tout ce que j'ai

d'impur. Détruisez cette malheureuse concupiscence,

ce foyer du péché, que j'ai apporté en naissant ; et créez

en moi un cœur nouveau, qui n'enfante que de bonnes

pensées et de saints désirs, qui s'épuise en actes de

dévouement et de reconnaissance, et qui répare par une

ardente charité tous les désordres de la cupidité. Ainsi

soit-il!

SEIZIÈME LEÇON

TOUT PÉCHEUR EST ESCLAVE DU PÉCHÉ .

C'est un préjugé commun et une plainte ordinaire

que la loi de Dieu gêne la liberté de l'homme, la circon-

scrivant dans l'enceinte de certains devoirs, et la resser-

rant en des bornes étroites dont elle ne lui permet pas

de sortir. Nous ne sommes pas libres, dit-on, puisque

nous ne pouvons pas faire tout ce qui nous plaît ; les

ordres de Dieu sont pour nous autant d'entraves ; le

pécheur qui franchit toute barrière, et qu'aucune

défense n'arrête, est plus libre que le juste qui regarde

toujours la loi et ne se permet pas de s'en écarter .

Ainsi parlent les mondains, et même ceux des chré-

tiens qui, dépourvus de charité, n'accomplissent les pré-

ceptes que par un principe de crainte.

Il est aisé de répondre que notre liberté étant un don

de Dieu, nous ne devons en user que selon ses desseins et

șa volonté ; qu'il est le maître de l'assujettir à des lois ,

et que, si elle souffre de cet assujettissement, nous ne

sommes point en droit de nous en plaindre, parce qu'en



204 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

qualité de créatures dépendantes, il ne nous appartient

pas de faire ce que nous voulons .

Mais , quelque solide que soit cette réponse, en voici

une autre sortie de la bouche de la vérité même, et qui

attaque plus directement le préjugé et la plainte dont il

s'agit . Celui, dit Jésus-Christ, qui commet le péché,

devient esclave du péché ¹ . Loin d'être plus libre en

péchant, il enchaîne donc sa liberté, et plus il s'aban-

donne au péché, plus il augmente son esclavage.

Il n'y a plus à examiner après Jésus-Christ, il suffit

qu'il ait décidé, comme il l'a fait, de la manière la plus

expresse et la plus claire. Il ne met point d'exception, ni

pour les personnes, ni pour les espèces de péchés ; mais il

prononce absolument que quiconque pèche, par là se

rendesclave . Ainsi, sansentrer dans aucun raisonnement ,

je suis autorisé à conclure de sa parole que plus

l'homme s'éloigne du péché et s'astreint à l'exacte

observation de la loi divine, plus il est libre de la vraie

liberté, qui est celle des enfants de Dieu .

Cependant, comme toutes les sentences morales du

Sauveur sont émanées de la souveraine raison , il ne nous

défend pas d'employer avec discrétion la lumière natu-

relle qu'il nous a donnée, à approfondir la vérité de ses

oracles ; il nous y invite même, et c'est le meilleur usage

que nous puissions faire de notre raison . Voyons donc,

en premier lieu, en quoi consiste la vraie liberté ; en

second lieu, si le pouvoir de pécher est une suite de la

liberté que l'homme a reçue de Dieu ; en troisième lieu,

si l'exercice de ce pouvoir est lamême chose que l'exer-

cice de notre liberté ; en quatrième lieu, ce que c'est que

l'esclavage du péché ; en cinquième et dernier lieu,

1 JEAN, VIII , 34.



SEIZIÈME LEÇON . 205

comment une fois engagés dans cet esclavage, loin de

pouvoir en sortir de nous-mêmes, nous ne faisons que

nous y engager de plus en plus.

Où prendrons-nous l'idée de la vraie liberté ?

En Dieu même, qui en est la source, et qui est non-

seulement le plus libre de tous les êtres, mais le seul

essentiellement et absolument libre. Il ne reçoit de loi

de personne ; il n'a d'autre règle de sa volonté que sa

volonté même ; tout ce qui existe hors de lui n'existe

que par lui , parce qu'il le veut, tel qu'il le veut, et ne

peut par conséquent gêner en rien sa suprême indépen-

dance. La liberté en lui est une perfection infinie,

comme toutes les autres; une perfection pure, et sans

mélange d'aucun défaut .

Or Dieu, qui est infiniment libre en tout ce qu'il fait

au dehors , n'a que le choix du bien; il n'est pas libre

pour le mal, qu'il ne peut vouloir ni exécuter. Sa nature

et tous ses attributs s'y opposent, et il cesserait d'être

Dieu, si cela était autrement. Il rejette donc le mal par

la nécessité de son être, la plus invincible de toutes les

nécessités ; et cette nécessité, loin de donner atteinte à

sa liberté, en fait l'excellence et la perfection .

Il n'est donc pas vrai que la liberté emporte avec soi

dans sa notion le pouvoir de pécher; au contraire, la

parfaite liberté, qui ne se trouve qu'en Dieu, et qui est

essentiellement liée à sa sainteté, exclut absolument ce

pou voir ; elleest uniquement bornée et déterminée au

bien, et, de quelque manière qu'elle s'exerce, elle ne

peut jamais faire autre chose que le bien. Il dépend de

Dieu d'agir ou de n'agir pas au dehors, d'agir de

telle et telle manière, de choisir entre tel ou tel bien,

de manifester davantage tel ou tel attribut ; mais sa

I. 12



206 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

liberté ne peut en aucun cas s'étendre au mal, et néan-

moins il est souverainement libre .

La liberté envisagée dans l'homme est aussi une per-

fection, et même la plus excellente de toutes celles qu'il

possède.

Dieu, qui en cela l'a créé à son image, la lui a donnée,

afin qu'elle lui servît à devenir moralement bon, juste,

saint, et capable du bonheur qu'il lui a destiné à titre

de récompense. Le pouvoir de pécher n'est donc pas

dans l'homme l'annexe et la suite d'un don si excellent,

qui part d'une source si pure, et qui est accordé pour

une fin si sublime .

D'où vient-il donc, puisqu'il n'est pas attaché par

lui-même à la liberté? Il vient de l'imperfection fon-

cière de la créature. Elle est tirée du néant, et , par

cette raison, sa volonté n'est pas essentiellement droite

et tournée au bien comme celle de Dieu ; mais elle est

sujette à défaillir, et peut se tourner vers le mal. De là,

toute créature intelligente et libre, qui nécessairement

a des devoirs à remplir envers son Créateur, et qui, en

les remplissant, se rend digne de la fin à laquelle elle

est appelée, est capable de manquer à ses devoirs, et

de s'écarter de sa fin. Ce pouvoir est en elle une imper-

fection radicale, dont, loin de s'applaudir , elle doit

gémir et s'humilier, et qu'elle doit craindre par-dessus

tout d'exercer, parce que cela lui serait fatal .

Ainsi , comme la liberté est parfaite en Dieu, parce

qu'il lui est impossible d'en user mal , elle est imparfaite

dan sla créature, parce que, par un défaut inhérent à

sa nature, elle peut en abuser, et la tourner par là

contre Dieu et contre elle-même .



SEIZIÈME LEÇON . 207

Il résulte évidemment de là que l'exercice du pouvoir

de pécher n'est pas la même chose que l'exercice de

notre liberté.

A la vérité, si je n'étais pas libre, je ne pourrais -

pécher, non plus que je ne pourrais faire le bien; mais

ce n'est pas précisément parce que je suis libre, que je

pèche ; c'est parce que je suis capable par mon fonds de

pécher. Dans l'acte même, cette capacité ou puissance

de mal faire, qui n'est proprement qu'un défaut, sup-

pose l'exercice de la liberté, mais est quelque chose

qui en diffère : c'est l'abus de la liberté, c'est l'applica-

tion que j'en fais à un objet auquel, dans l'intention

de Dieu, je ne devrais pas l'appliquer .

Je pèche donc parce que je suis libre de me tourner

au mal ; mais je ne suis pas moins libre quand je m'abs-

tiens de pécher ; je le suis même davantage, en ce que

j'use mieux de ma liberté, la rapprochant par là de

celle de Dieu , et la faisant servir à la fin pour laquelle il

me l'a donnée.

Il suit de là qu'en péchant j'affaiblis ma liberté à

l'égard du bien, je la soumets au mal, je me rends

esclave du péché, dont le poids l'emporte et tient ma

volonté habituellement inclinée de son côté.

Et qu'est-ce à diré esclave du péché? C'est-à-dire

esclave des objets sensibles , auxquels je laisse prendre

sur moi un empire qui ne leur appartient pas ; d'une

femme, par exemple, dans les liens de laquelle je m'en-

gage, et qui captive ma liberté ; de l'argent, dont le désir

et la possession me maîtrisent et ne me laissent pas libre

dans l'usage quej'en dois faire ; des honneurs, de la vaine

gloire, dont l'ambition règle toutes mes démarches, et

me tient asservi à de faux préjugés etàl'opinion publique .



208 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

C'est-à-dire encore esclave de mes sens, dont je suis

aveuglément les impressions ; de l'imagination , qui

l'emporte sur la raison et ne mepermet pas de l'écouter ;

des passions qui me tournent et me retournent à leur

gré, et me font faire mille personnages, dont j'ai honte

moi-mêıne dans les moments de réflexion ; des mau-

vaises habitudes, qui, une fois prises, deviennent pour

moi une seconde nature que je ne suis presque plus le

maître de changer.

C'est-à-dire enfin esclavage du démon , qui s'est emparé

de ma volonté, qui la tient liée et garrottée, et qui est

comme assuré du succès de tous les piéges qu'il me tend,

de toutes les tentations qu'il m'inspire. Esclavage avi-

lissant, dur, insupportable, qui, tant qu'il persévère ,

éloigne de moi le repos de l'esprit et la paix du cœur,

et qui commence ici-bas mon malheur, pour le con-

sommer dans l'autre vie.

Je me crois libre néanmoins dans une dépendance si

universelle, et je me flatte de faire en tout ma volonté,

tandis que je suis asservi par une foule de tyrans . Cette

dangereuse et triste illusion vient de ce que la volonté

même est de la partie, de ce qu'elle se met de son plein

gré dans les fers, et de ce qu'elle s'y complaît, au moins

durant quelque temps. Voilà ce qui fait qu'on s'imagine

toujours disposer de soi, quoiqu'on n'en dispose pas .

Quelle étrange liberté, en effet, que celle qui est sourde

à la voix de Dieu, de la raison, de la conscience ; qui

s'écarte sans cesse du bien, pour se rapprocher du mal ;

qui, directement employée contre sa destination, au lieu

de rendre l'homme bon et heureux, le rend méchant et

malheureux ! Est-ce posséder plus pleinement une chose,

que d'en faire un abus continuel? Est-on plus indépen-

dant, lorsque, ayant secoué un joug légitime et hono-



SEIZIÈME LEÇON . 209

rable, on passe sous le joug injuste et honteux de la

tyrannie ? Tel est cependant l'état du pécheur, et son

aveuglement va au point qu'il se glorifie d'autant plus

de sa liberté, qu'il est plus asservi .

Mais suivons la marche et le progrès de cet escla-

vage.

Lorsque, après avoir vécu quelque temps dans l'inno-

cence et dans la pratique des préceptes divins, on cède

aux amorces du péché, et que l'on commence d'en

goûter les fausses douceurs , je veux que d'abord on se

croie plus libre, parce qu'on s'ouvre une nouvelle car-

rière ; mais en même temps on se ferme celle où l'on

marchait auparavant; et si la liberté s'étend à de nou-

veaux objets , ce n'est qu'en renonçant à d'autres , sur

lesquels eile ne s'exerce plus. Ainsi , ce qu'elle gagne

d'un côté, si c'est un gain, elle le perd de l'autre .

Mais les choses vont bientôt changer de face. Le

péché, si attrayant et si doux dans ses premiers essais ,

enchaîne peu à peu la volonté ; elle sent , non sans

quelque peine, qu'elle n'est plus maîtresse de le quitter,

et se voit comme forcée de s'y livrer. Ce n'est pas qu'il

ait acquis pour elle de nouveaux charmes ; au contraire,

il en a moins de jour en jour ; mais la liberté est affai-

blie, et il n'est plus aisé de revenir sur ses pas. Je ne

sais quelle force presque irrésistible nous entraîne dans

la voie de l'iniquité, et nous pousse toujours plus avant .

L'habitude se forme; ce qui était plus volontaire au

commencement devient ensuite presque machinal ; la

première impression de l'objet ravit le consentement,

et l'on avoue que l'on n'est plus libre de le refuser ; on

prétend même s'excuser par là. La grâce agit, la con-

science parle, les remords se font sentir; on est même

12.



210 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST.

las, dégoûté, ennuyé, de ce qu'on trouvait autrefois si

délicieux ; mais le péché est le plus fort , il commande,

il faut lui obéir. On pèche non plus par une détermina-

tion tout à fait libre, mais parce qu'on ne peut presque

plus faire autrement . On gémit de cette dure nécessité,

on voudrait rompre ses chaînes ; mais il n'est plus

temps, il faut les traîner malgré soi, et jusqu'au tom-

beau, si Dieu ne vient nous en délivrer.

Pécheurs , vantez après cela votre liberté . Tandis que

la voie des commandements de Dieu s'élargit chaque

jour pour le juste ; que plus il avance , plus elle lui

semble douce , la voie du péché va toujours se rétrécis-

sant pour vous ; elle vous devient d'un jour à l'autre

plus dure et plus pénible ; vous vous repentez , mais inu-

tilement , de vous y être engagés .

Le chrétien fidèle sent sa liberté se développer et

s'accroître par la pratique de la vertu ; les répugnances

disparaissent, les difficultés s'aplanissent ; le plaisir suc-

cède à la peine. Pour vous, pécheurs, c'est tout le con-

traire : vous commencez par le plaisir, et vous finissez

par la peine ; à la suite de l'habitude, le péché vous

devient insipide ; vous l'avalez comme l'eau, sans y

trouver de goût ; vous éprouvez même une certaine

répugnance à vous y livrer ; et votre désespoir est de ne

pouvoir vous en retirer. Saint Augustin a parfaitement

dépeint cet état dans ses Confessions d'après son expé-

rience, et tout pécheur invétéré, qui n'est pas décidément

impie, se reconnaîtra aisément au tableau qu'il en a tracé.

Le moment où il sent le mieux la perte de sa liberté,

c'est lorsque, pressé vivement par la grâce, il connaît le

désordre et le danger de sa situation, et qu'il forme le

dessein d'en sortir. Quels combats ! quelle lutte inté



SEIZIÈME LEÇON .
211

rieure ! quelles attaques, et quelle résistance ! quelles

résolutions cent fois prises, et cent fois rétractées ! Il

voudrait, et il ne veut pas ; il fait quelques pas vers sa

conversion , puis il retourne en arrière ; il s'efforce de

se relever, et il retombe plus lourdement, semblable à

un homme plongé dans laboue, qui, n'ayant aucun point

d'appui , s'y enfonce, à mesure qu'il s'agite pour s'en

retirer . Toujours des remises, toujours des délais;

demain, demain ; jamais aujourd'hui , jamais tout à

l'heure. Il ne sent pas la force de se déterminer à

donner ce plein consentement, sans lequel il n'y a pas

de conversion . Il désire pourtant le donner, mais d'un

désir inefficace ; il gourmande sa volonté , mais il est

comme forcé de lui céder; il verse des larmes de dépit

et de rage, et, malgré tout cela, il ne change pas, et il

ne changerait jamais, si Dieu, touché de pitié, ne déga-

geait sa liberté captive .

Il n'est donc point en morale de maxime plus cer-

taine que celle de Jésus-Christ : que celui qui commet

le péché, se rend esclave du péché .

Ce n'est pas le lieu de parler des suites affreuses de

cet esclavage. On sait assez qu'il mène à l'impénitence

finale , et de là à l'enfer .

Que chacun fasse ici sa prière, et se mette dans les

dispositions convenables à son état .

S'il a eu le bonheur d'être préservé de la servitude

du péché, n'en ayant pas contracté l'habitude, qu'il en

rende grâce à Dieu, mais qu'il veille sur lui-même, et

qu'il craigne de faire cette triste épreuve ; qu'il sache

que le péché véniel , s'il est commis délibérément , con-

duit au péché mortel, et qu'une seule chute suffit parfois

pour donner naissance à l'habitude .



212 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

Si à ce moment même il est esclave du péché, qu'il

tende les mains vers Dieu, qu'il implore humblement

son secours, qu'il exécute fidèlement tout ce que la

grâce lui inspirera ; qu'il ne se rebute point, qu'il ne se

désespère point, mais qu'il attende avec confiance et

patiemment sa délivrance ; les conversions solides se

font ordinairement par degrés .

Enfin , si, après avoir été longtemps esclave, il a brisé

ses chaînes , qu'il chante à Dieu le reste de ses jours un

cantique de reconnaissance ; mais qu'il se souvienne que

plus il a reçu de la grâce, plus il doit lui rendre par une

généreuse fidélité, et que la moindre négligence pourrait

lui occasionner une rechute plus dangereuse, et peut-

être sans ressource .

DIX-SEPTIÈME LEÇON

LA VÉRITÉ NOUS REND LIBRES .

La vérité vous rendra libres , disait Jésus-Christ aux

Juifs ' .

Les Juifs charnels ne comprirent pas le sens de cette

parole ; ils l'entendirent de l'affranchissement d'une ser-

vitude temporelle, et, selon cette interprétation, ils la

jugèrent fausse et injurieuse à leur nation . Nous n'avons

jamais été esclaves de personne, répondirent-ils . Ils

devaient pourtant comprendre que le Sauveur leur par-

lait d'une délivrance plus haute et toute spirituelle,

puisqu'elle devait être l'ouvrage de la vérité .

Ne soyons pas surpris de la grossièreté et de l'aveu-

glement des Juifs ; quoique chrétiens, nous ne sommes la

1 JEAN, VIII, 32.



DIX-SEPTIÈME LEÇON . 213

plupart ni moins grossiers ni moins aveugles qu'eux, et,

quand nous lisons dans l'Évangile ces mêmes paroles,

qui sont dites pour nous comme pour eux, nous ne les

entendons guère mieux. Il nous importe néanmoins

souverainement d'en avoir une pleine intelligence .

Qu'est-ce donc que la vérité ? De quoi nous affranchit-

elle ? Et qu'avons-nous à faire de notre côté pour la

seconder ?

La Vérité, c'est Dieu même.

Mais Dieu, dans sa nature, est trop élevé au-dessus

de nous ; nos faibles esprits ne sont pas capables de

contempler ainsi la vérité dans son essence ; ils en

seraient éblouis , ils s'y perdraient. D'ailleurs , ce serait

pour eux une contemplation stérile, dont ils ne se

feraient pas l'application . Témoin les spéculations

abstraites des platoniciens, et même celles des scolas-

tiques sur la nature divine. Quelle règle de mœurs en

ont-ils tirée ? Mais que nous revient-il des plus sublimes

connaissances, si elles ne servent à régler nos mœurs ? La

vérité, pour nous être utile, s'est donc manifestée et

rendue sensible dans la personne de Jésus-Christ , qui a

dit lui-même : Je suis la vérité, et qui le déclare net-

tement aux Juifs en ce même endroit, leur disant : Si le

Fils vous affranchit, vous serez véritablement libres ' .

En se revêtant de notre nature, la vérité s'est rap-

prochée de nous; elle s'est proportionnée à notre fai-

blesse, se rapetissant, pour ainsi dire, jusqu'à notre

mesure ; elle a mis à notre portée ses instructions ; par

ses exemples elle les a rendues palpables, et par sa

grâce elle nous les rend imitables .

1 JEAN, VIII , 36 .



214 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

Ainsi, nous n'avons plus rien à désirer pour le règle-

ment de notre vie après Jésus-Christ, puisque nous

trouvons en lui la vérité , mais une vérité qui n'est pas

moins faite pour le cœur que pour l'esprit, une vérité

accessible, qui tempère son éclat, et nous découvre

tellement ses charmes , que nous pouvons les contempler

sans effort et sans crainte ; une vérité que toutes les rai-

sons nous portent à imiter, puisque c'est dans un

Homme-Dieu qu'elle se montre , et qu'aux leçons les

plus simples et les plus familières, aux exemples les plus

persuasifs et les plus touchants, elle joint les plus puis-

sants secours .

De quoi cette vérité nous affranchit-elle, si nous la

prenons pour guide ?

Elles nous affranchit de nos erreurs . La morale qui

est proprement la science de l'homme, la science qu'il

a plus d'intérêt de connaître, et qui, par la vertu, le con-

duit au bonheur, est cellequ'il connaît le moins, lors même

qu'il se flatte d'y être le plus habile. Le peuple, qui ne

l'étudie pas, et qui n'a pour toute lumière qu'une raison

peu cultivée et un certain instinct, est moins exposé à

s'y égarer, que le philosophe orgueilleux, qui veut

l'approfondir par ses propres réflexions, et la réduire en

système. Il ne l'appuie pas sur ses véritables bases ; il

en ignore la plupart des principes ; et, de ceux qu'il

entrevoit , il tire de fausses conséquences ; il n'en a

jamais bien saisi le but et la fin .

La matière du bonheur, que la raison humaine n'a

su parvenir à éclaircir, et sur laquelle les anciens sages

ont tant disputé sans s'accorder, est une preuve sans

réplique que la morale n'est point à la portée de nos

seules lumières naturelles, et que la révélation nous est



DIX- SEPTIÈME LEÇON . 215

nécessaire pour la bien comprendre. Car la vraie idée

du bonheur est la clef de cette science, le bonheur est

le terme où elle tend ; et son objet est de nous enseigner

les moyens d'y arriver. Or, lisez tant qu'il vous plaira

les moralistes anciens et modernes , qui, dans leurs écrits

sur cette matière, n'ont consulté que le raisonnement,

et ont mis à l'écart la vérité révélée, vous n'y trouverez

ni la définition exacte du bonheur, ni l'indication sûre

du chemin qui y conduit.

Mais qu'est-ce qu'une sagesse qui se trompe sur ces

deux points dont elle se croit le mieux instruite, sinon

une sagesse fausse, illusoire, insensée , présomptueuse,

qui s'éloigne à chaque pas de la vérité, et la rencontre

d'autant moins qu'elle s'opiniâtre davantage à la cher-

cher, parce qu'elle est hors de la voie ? Et si tel a été,

si tel est encore l'aveuglement des plus grands génies, de

ceux qui se donnent pour les maîtres du genre humain ,

qu'est celui de leurs disciples qui se décident par

leur autorité, et qui jurent sur leurs paroles ? La mul-

titude ignorante n'est pas, comme je l'ai dit, si sujette à

l'égarement, parce que raisonnant moins, elle ne per-

vertit pas les premières leçons de la nature ; elle revient

plus aisément de ses écarts, parce que l'esprit y a moins

de part que les passions ; et son ignorance même qu'elle

avoue sans peine, la rend plus susceptible d'instruction ,

lorsqu'elle tombe en de bonnes mains. Mais du reste

quelle stupidité ! quel asservissement aux sens ! quelle

difficulté de s'élever à aucune idée spirituelle ! quelle

facilité à se laisser séduire ! et une fois séduite, à quels

excès ne se porte-t-elle pas, en n'écoutant que ses pas-

sions brutales , et n'étant arrêtée par aucune réflexion !

Que les savants et les ignorants écoutent Jésus-Christ ,

et les voilà délivrés de leurs erreurs, de leurs doutes, de



216 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

leurs incertitudes sur les points essentiels de la morale,

à commencer par celui du bonheur; les voilà instruits

sûrement et à fond de tout ce qu'ils doivent savoir et

pratiquer. L'Évangile sur ces objets est facile à entendre ;

il ne faut qu'un esprit docile et un cœur droit ; et

d'ailleurs , l'Église n'a jamais manqué de maîtres éclairés

et vertueux pour l'expliquer .

La vérité nous affranchit de nos préjugés .

Tout en est plein dans le monde ; nous les trouvons

établis en y entrant, on nous les fait sucer en quelque

sorte avec le lait, et ils sont le fondement sur lequel on

bâtit notre éducation . Préjugés généraux, préjugés d'état

et de condition, préjugés de corps, préjugés personnels .

Dans quel pays raisonne-t-on, juge-t-on, se conduit-on

autrement que d'après ces préjugés ? Quel homme en est

exempt ? Quel esprit, quel caractère a la force de s'en

préserver, ou de s'en guérir? Avant que nous puissions

apprécier ce que c'est que les richesses et les honneurs,

on nous apprend à en faire cas , à avoir une grande con-

sidération pour ceux qui les possèdent, à les regarder

comme heureux ; on nous apprend à nous enorgueillir de

notre naissance, si elle est illustre, ou à en rougir, si elle

est obscure ; à juger du mérite, non par les qualités per-

sonnelles , mais par les places, les distinctions, les pri-

viléges, la réputation. On nous apprend à respecter le

monde et ses opinions, à le ménager, à le craindre, à

vivre selon ses maximes et ses usages, et à nous faire

un faux point d'honneur de ne pas nous en écarter .

Ces préjugés qui sont sans nombre, et qui s'étendent

jusque sur l'interprétation de l'Évangile, et sur les

exercices de la piété, étant enracinés dans l'âme, gou-

vernent notre vie. Ce n'est pas peu de chose que la



DIX - SEPTIÈME LEÇON. 217

vérité nous en délivre ; encore est-il bien peu d'hommes

qu'elle en dégage parfaitement, parce qu'on ne l'écoute

pas, et qu'on ne la suit pas en tout ; car il est manifeste

que celui qui consulte Jésus-Christ sur ce qu'il doit penser

de chaque chose, aura l'esprit libre de tout préjugé, et ,

s'il a quelquefois la faiblesse d'y céder, il se le repro-

chera comme une prévarication .

La vérité nous affranchit de l'illusion des sens, qui

nous trompent par des surfaces et des apparences , et

nous préviennent en faveur des objets présents, comme

s'ils étaient les seuls réels et que les objets à venir, qui

nous sont proposés par la foi, n'étaient que des chimères .

Elle nous affranchit de l'illusion de l'imagination,

qui nous trompe également par les tableaux enchanteurs

ou terribles qu'elle nous offre, qui nous amuse ou nous

occupe de mille vains projets , nous entretient de fausses

espérances et de fausses craintes, et nous tourmente par

la promesse de nous rendre heureux .

Elle nous affranchit de l'illusion de l'esprit, qui, nous

donnantune idée avantageuse de notre mérite, nous fait

croire que nous sommes capables de tout, que nous

réussissons en tout ; nous enfle de présomption et de

vanité, nous porte à négliger des talents solides , pour

en cultiver d'autres brillants et frivoles ; nous remplit

d'arrogance , de dédain , de mépris pour ceux qui ne nous

rendent pas justice, c'est-à-dire pour ceux qui ne pen-

sent pas comme nous sur notre compte, et nous rend

dupes des louanges d'une adulation basse et intéressée .

Elle nous affranchit de l'illusion du cœur, qui, ingé-

nieux à s'abuser, prend pour vérité ce qui le flatte, pour

bon ce qu'il aime, pour mauvais ce qu'il rejette ; s'at-

tache aux choses, aux personnes par goût et par fan

I. 13



218 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST.

taisie, plutôt que par raison ; s'en détache de même, et,

n'écoutant qu'un sentiment aveugle, souffre impatiem-

ment d'être détrompé .

Ni les avis d'autrui , ni vos propres réflexions ne vous

délivreront de tant d'illusions que vous n'apercevrez pas ,

et dont vous ne voulez pas convenir. Il faut que la

Vérité elle-même vous éclaire , et qu'elle les dissipe à la

faveur de sa lumière ; vous n'y persévérez que parce

que vous ne daignez pas la consulter .

Non contente de nous affranchir de cette foule

d'erreurs , de préjugés, d'illusions , la vérité remonte à

la source ; et, si nous lui sommes dociles, elle nous

délivre de nos passions, de nos vices, de l'orgueil et de

l'amour-propre .

La philosophie a essayé de donner des remèdes aux

passions ; mais l'autorité lui manquait pour les faire

prendre ; et ceux qui les présentaient détruisaient leurs

beaux préceptes par leurs exemples .

Pour les vices , elle a su les définir, en peindre la lai-

deur, en montrer les excès ou le ridicule, mais elle n'a

pas été plus loin ; et, en général , ces graves maîtres de

la morale n'ont été ni moins vicieux, ni moins corrompus

que les autres .

On sait d'ailleurs à quel point ils étaient dominés par

l'orgueil et par l'amour-propre ; combien ils se préfé-

raient au reste des hommes, pour qui ils n'avaient que

du mépris ; parmi eux les plus zélés partisans de la vertu

croyaient pouvoir l'acquérir par leurs propres forces ; ils

jugeaient inutile de recourir pour cela à la divinité, et

le progrès apparent qu'ils y faisaient n'aboutissait qu'à

les rendre plus superbes et plus contents d'eux-mêmes .

Il a donc fallu que la Vérité descendit sur la terre,



DIX-SEPTIÈME LEÇON . 219

pour apprendre à l'homme à se haïr, à se renoncer, à

se faire une guerre continuelle, et en même temps à

reconnaître qu'il ne pouvait se vaincre qu'à l'aide d'un

secours surnaturel, à le demander à Dieu par une humble

prière, et à lui attribuer tout l'honneur des victoires

qu'il remportait .

Mais comment la Vérité nous délivre-t-elle ?

D'une manière qu'il n'est pas possible d'expliquer ;

c'est un secret qu'elle s'est réservé. Sans blesser en rien

les droits de la liberté, elle agit sur l'esprit et change

ses idées ; elle agit sur le cœur, et y met d'autres dispo-

sitions ; tout à coup on devient un autre homme ; on

estime ce qu'on méprisait, on méprise ce qu'on estimait ,

on aime ce qu'on abhorrait, et l'on abhorre ce qu'on

aimait . C'est dans le fond même de l'âme que s'opère ce

merveilleux changement avec autant de douceur que

d'efficace ; il s'opère en un instant, et, si l'on y correspond

ensuite par une exacte fidélité, il produit les effets les

plus désirables pour notre perfection et notre bonheur.

La maladie a cessé ; on est en pleine convalescence, et ,

pour recouvrer cette première santé que le péché nous

a ravie , il ne s'agit plus que de suivre le régime que la

Vérité nous prescrit . Car elle ne nous abandonne plus ,

dès qu'elle s'est montrée à nous, et que nous l'avons

embrassée ; elle nous aide à nous défaire successivement

denos liens, et nous établit enfin dans une parfaiteliberté .

Du moins, c'est ce qu'elle se propose, et si nous n'y par-

venons point, c'est faute de correspondance de notre part .

Le changement du fond, qui est l'essentiel, se fait en

nous sans nous; mais les autres qui suivent demandent

notre coopération. Sans cela nous perdons notre pre-

mière grâce, et nous devenons pires et plus esclaves que



220 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

nous n'étions auparavant. L'exemple de Saül est frap-

pant . Samuel, après l'avoir sacré roi, lui annonce qu'il

va être changé en un autre homme; il le fut en effet, et,

au moment même qu'il se sépara de Samuel, Dieu, dit

l'Écriture, lui donna un autre cœur ' . Le voilà éclairé ,

guidé , animé par la Vérité ; tout lui réussit, et Dieu se

plaît à bénir ses entreprises, tant qu'il n'écoute qu'elle .

Il désobéit deux fois à Samuel, qui est pour lui l'organe

de la Vérité ; l'esprit de Dieu le quitte, un mauvais

esprit s'empare de lui ; il devient jaloux de la gloire de

David, qui rejaillissait sur lui ; et, pendant toutson règne ,

il ne songe qu'aux moyens de le faire périr. La lumière

reparaît de temps en temps ; il la reconnait, mais il ne

la suit pas , et, à la fin, il se perd .

Lors donc que la Vérité aura fait en nous un change-

ment semblable à celui de Saül, si nous voulons qu'elle

nous délivre tout à fait , attachons-nous inséparablement

à elle, et donnons-lui un empire absolu sur nous .

Embrassons-la tout entière, et consultons-la en toutes

choses ; écoutons-la, quand elle nous instruit ; aimons-la ,

quand elle nous reprend ; obéissons-lui, quand elle nous

commande . N'attendons pas qu'elle nous flatte , ni

qu'elle nous ménage ; elle ne serait pas la vérité, si elle

n'était inflexible et incorruptible, et si elle pouvait

avoir quelque complaisance pour nos vices, et même

pour nos plus légères imperfections . Comme elle est

infiniment sage, elle s'accommode à notre faiblesse, met-

tant divers degrés dans sa correction, nous éclairant et

nous guérissant insensiblement . Mais il faut toujours la

suivre, car elle ne souffre pas qu'on s'arrête ; nous lui

sommes trop chers, pour qu'elle veuille nous affranchir

1 Rom . , x , 6 , 9 .



DIX-SEPTIÈME LEÇON . 221

à demi. Oh! que nous serions libres , que nous serions heu-

reux, si nous la laissions disposer absolument de nous !

Mais, de tous nos maux, le plus universel et le plus

déplorable est que nous n'aimons pas la Vérité, que

nous craignons de la connaître , que nous l'évitons ,

que nous la haïssons même, lorsqu'elle nous montre un

visage sévère , qu'elle nous reproche nos défauts et

nous prescrit des remèdes désagréables à la nature .

D'abord nous détournons les yeux pour ne pas la voir ;

nous bouchons nos oreilles pour ne pas l'entendre . Si

elle crie , si elle nous presse, nous lui résistons, nous la

repoussons, nous affectons de la méconnaître ; et les

fausses raisons ne nous manquent pas, pour nous per-

suader que ce n'est pas elle qui nous parle; elle ne se

rebute pas , et elle revient longtemps à la charge, pre-

nant tous les visages et employant tous les moyens pour

nous gagner . Mais enfin le moment vient, et ce moment

n'est connu que d'elle où notre rébellion et notre obsti-

nation l'irritent, et la forcent à se retirer. On s'applau-

dit alors d'être délivré de ses avertissements importuns ,

et l'on ne voit pas qu'abandonné et condamné par le

Médecin céleste, il faut périr sans ressource .

O Vérité incarnée ! Vérité qui avez fait des prodiges

incompréhensibles, pour vous abaisser jusqu'à nous, et

vous faire aimer de nous, de quelque manière que vous

me traitiez, ne permettez pas que je vous méconnaisse ,

et que je vous haïsse ! Où en serais-je, si j'en venais à

cet excès d'aveuglement et de folie ? Je ne vous nuirais

pas , mais je vous déplairais, et je me perdrais . Ah !

plutôt, que je vous chérisse toujours, même quand vous

me serez amère ; que, dans vos réprimandes, je ne con-

sidère que votre zèle et votre affection pour moi ! Vous



222 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

intéresseriez-vous à ma sainteté et à ma félicité, si vous

vous taisiez sur mes vices et sur mes défauts? Prenez sur

moi toute l'autorité qui vous appartient : exercez-la

comme il vous plaira. Affranchissez-moi de toutes

mes misères ; je ne les connais pas, je ne puis les con-

naître, ni en être délivré que par vous. Soit que vous

me parliez vous-même au fond du cœur, soit que vous

vous serviez du ministère des hommes, je m'estimerai

heureux d'entendre votre voix, et de vous obéir ; j'appré-

henderai comme le plus grand des malheurs de vous

contraindre par mon indocilité à m'abandonner. Soyez

ma maîtresse et ma souveraine sur la terre ; et, après

m'avoir affranchi du péché et de la corruption de la

nature, accordez-moi de vous contempler et de vous

aimer éternellement dans le royaume de la parfaite

liberté. Ainsi soit-il !

DIX- HUITIÈME LEÇON

QUICONQUE FAIT LE MAL HAIT LA LUMIÈRE .

Une des sentences les plus importantes de la morale est

cette parole de Jésus-Christ à Nicodème : Tout homme

quifait le mal hait la lumière ; et il ne se présente

point à la lumière, dans la crainte que ses œuvres

soient condamnées ¹ .

Nos actions, soit bonnes, soit mauvaises, sont sujettes

ici-bas à trois sortes de jugements : au jugement de

Dieu, au nôtre propre, et à celui des autres hommes .

Dieu les juge par une lumière qui n'est autre que sa

1 JEAN, III , 20.



DIX- HUITIÈME LEÇON . 223

suprême vérité, et il intime cejugement à la conscience;

nous les jugeons par les lumières de notre raison, qui

les approuve ou les condamne ; les autres hommes de

même, lorsqu'elles parviennent à leur connaissance, les

jugent selon les apparences de bonté ou de malice

qu'elles leur présentent .

Outre ces lumières qui sont communes à tous les

hommes, les chrétiens ont celles de l'Évangile et de la

grâce intérieure.

Celui qui fait le bien ne peut haïr aucune de ces

lumières , parce qu'elles lui servent de règle de conduite ;

ni redouter aucun de ces jugements, ayant tout lieu de

penser qu'ils lui sont favorables . Il agit avec confiance

sous les yeux de Dieu ; loin de fuir ses regards, il songe

avec plaisir que Dieu le voit, et il s'applaudit du bon

témoignage que la lumière divine rend à sa conscience .

Loin de chercher à soustraire ses actions au jugement

de la raison , il la consulte avant que d'agir, et il s'assure

de son approbation. Quant aux autres hommes, quoi-

qu'il n'ambitionne pas leur suffrage, s'il est humble, il

n'a nul intérêt à se cacher d'eux, et n'appréhende point

qu'ils soient instruits de sa conduite, parce que, s'ils

sont équitables, ils ne peuvent que le louer , et, s'ils ne

le sont pas, il ne se met en peine ni de leurs louanges,

ni de leur censure .

Il n'en est pas ainsi de celui qui fait le mal. Il hait

la lumière de Dieu, qui le condamne au fond de sa

conscience ; il hait la lumière de sa raison , qui prononce

contre lui ; il hait la lumière des autres hommes, qui ,

juges désintéressés des actions d'autrui, les désapprou-

vent, lorsquelles sont mauvaises .



224 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

Ceci demande quelque développement.

A proprement parler, on ne fait le mal qu'autant

qu'on le connaît, et qu'on s'y détermine avec quelque

réflexion . Or, dès qu'il y a de la malice, soit dans une

action , soit dans sa cause ou dans son occasion, il est

moralement impossible qu'avant ou après, on n'entende

pas la voix de sa conscience, c'est-à- dire de Dieu , dont

les avis et les reproches ont pour objet, ou de nous

empêcher d'agir, ou de nous provoquer au repentir.

Avant l'action , il nous en détourne par toutes les raisons

prises de la grièveté de la faute, et de ses suites . Après

l'action , il nous poursuit par de vifs remords, et ne

nous donne aucun repos . Celui donc qui veut détermi-

nément le mal, et qui le fait, hait en conséquence la

lumière divine, parce qu'elle l'arrête, et met obstacle à

ses désirs ; il la hait, parce que, l'ayant aperçue et sachant

qu'il est obligé de la suivre, il ne peut attendre que sa

condamnation pourl'avoir méprisée et rejetée ; il la hait ,

parce qu'après l'exécution de son dessein , elle ne le

laisse pas tranquille, et ne cesse de le tourmenter ; il

la hait, parce qu'il la regarde comme l'ennemi de son

bonheur, il voudrait qu'elle ne se présentât jamais à

lui, il évite sa rencontre, il lui tourne le dos, et, pour se

satisfaire plus librement , il va jusqu'à désirer qu'elle

n'existe pas .

Il ne hait pas moins la lumière de sa raison . Son pre-

mier soin , dès qu'il se plaît au mal, est de se refuser

à toute instruction de sa part, à tout conseil , à toute

réflexion salutaire ; il n'écoute que ses passions , son

imagination, les désirs corrompus de son cœur. Pour sa

raison , il lui impose silence avant et après son péché ; il

évite de rentrer en lui-même, il s'étourdit, se distrait,

et, s'il en était le maître, il se dépouillerait de la qualité



DIX- HUITIÈME LEÇON . 225

d'être raisonnable, et se réduirait à l'instinct de la brute,

à laquelle il porte envie.

A l'égard de ses semblables, il lui suffit qu'ils soient

sages et vertueux , pour qu'il les haïsse ; il dérobe soi-

gneusement ses actions à leurs regards, et prend toutes

les mesures pour leur en ôter jusqu'aux moindres

soupçons . Il ne s'ouvre et ne se confie qu'à ceux qui pen-

sent comme lui , qui sont les complices et les compagnons

de ses désordres . Devant tout autre, il se contrefait, il

s'excuse, il se justifie , et serait au désespoir d'en être

connu pour ce qu'il est . De là sa honte, quand il est

découvert ; et lorsque sa conduite, qu'il croyait secrète ,

vient à éclater, sa fureur contre ceux qui l'ont mise au

jour et exposée à la censure publique. Où fuir ? Où

cacher son opprobre ? Quen'est-il dans un désert ! Ou bien

que ne peut-il se défaire de tous ceux dans le regard

desquels il lit sa condamnation ! Comment vivre au

milieu de gens qui le méprisent et le détestent ?

Instinct moral de l'homme, que tu es profond en lui !

Que tu es indestructible, et que l'homme est à plaindre,

lorsqu'il ne te suit pas ! Tu te manifestes en lui, dès ses

jeunes ans , et tu n'attends pas la maturité de l'âge,

pour lui faire sentir ton pouvoir inévitable ! A peine

a-t- il l'idée du mal, à peine en a-t-il conçu le désir, qu'il

est forcé de se cacher au Ciel, à la terre et à lui-même

pour le commettre.

Que veut dire cela, sinon qu'ilporte empreint au fond

de sa nature que quiconque est coupable, ne peut éviter

d'être condamné, et que tous les tribunaux, celui de

Dieu, celui de sa raison, celui de l'univers , se déclarent

contre lui ? Il lui est donc impossible de se déguiser que

le mal est odieux, punissable, et qu'il ne trouve nulle

part de défenseur. Cependant il l'aime, il le commet,

13.



226 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

il y persiste , il en prend l'habitude, il y vieillit, il con-

sent d'y mourir. Quel état! quelle vie! quelle mort !

N'est- il pas souverainement malheureux, et ne porte-t-il

pas déjà l'enfer au dedans de lui ?

Mais voyons à quels précipices le conduit cette haine

de la lumière, de quelque part qu'elle s'offre à lui .

D'abord il la prend chaque jour plus en aversion, à

mesure qu'il persévère et qu'il s'enfonce dans le mal.

Au commencement, il la combattait faiblement, il lui

cédait souvent , il se repentait de sa résistance, et se

félicitait de l'avoir suivie. Il la quittait, il revenait à

elle, et luijurait de ne plus l'abandonner . Mais, les pas-

sions ayant enfin pris le dessus, et la volonté s'étant

absolument rangée de leur parti, il prend la funeste réso-

lution de se débarrasser de toute lumière importune.

Pour commencer par la conscience, non content d'en

éloigner les remords, en se livrant à une vie dissipée, et

en fuyant tout ce qui le rappellerait à soi, il travaille à lui

ôter son autorité, et à ébranler les fondements sur les-

quels elle porte.

Le principal fondement de la conscience, c'est la Reli-

gion révélée . Il en abandonne les exercices : plus de messe,

plus de confession, plus de sermons, plus de lectures de

piété, plus même de prière . Il en rejette les mystères et

les dogmes, sous prétexte de leur incompréhensibilité : ils

sont au-dessus de sa raison , sa raison est faite pour tout

comprendre ; ainsi ces mystères et ces dogmes sont

autant d'impostures. Il en attaque les preuves de fait ,

telles que les miracles et les prophéties . Il se permet

des doutes, des raisonnements ; il se forge des objec-

tions , et, dans son esprit, il les transforme en démons-

tration . A défaut de raisons solides , il a recours aux



DIX- HUITIÈME LEÇON . 227

armes du ridicule, et s'applaudit de ses plaisanteries

blasphématoires , comme d'autant d'arguments sans

réponse , parce qu'en effet elles n'en méritent point

d'autres que le mépris. Le voilà donc en repos du côté

de la révélation ; cette grande lumière est désormais

éteinte pour lui ; du moins il s'en flatte ; il ne craint plus

l'enfer, dont la seule pensée le tourmentait étrange-

ment .

Mais, s'il est tranquille du côté de la religion , il ne

l'est pas encore du côté de la raison. La lumière de la

loi naturelle se présente sans cesse à lui; elle le con-

damne, il faut la faire disparaître. Le cri de la raison est

qu'il y a un Dieu , une providence , que la volonté

humaine est libre ; que les notions de la vertu et du

vice ne sont pas vaines ; qu'il existe un bien et un mal

moral ; que notre âme est spirituelle, et qu'elle ne périt

pas avec le corps ; qu'il y a, par conséquent, une autre

vie, et que le méchant n'y échappera pas à la vengeance

divine . La révélation revient alors à la charge, et l'accable

de tout son poids. Il faut donc qu'il donne le démenti à

la raison, et qu'il la réduise au silence sur tous ces

points . La chose n'est pas aisée : tant les preuves de

ces premières vérités sont fortes et évidentes . Il l'entre-

prend néanmoins, parce qu'il ne peut supporter la vue

de cette lumière, et que la nécessité de justifier ses pas-

sions le mène là . Ainsi, il se jette dans les systèmes aussi

extravagants qu'impies du matérialisme et du fatalisme ; il

admet un monde existant sans cause, un mouvement sans

premier moteur, un ordre stable sans intelligence ordon-

natrice , une suite de générations sans commencement.

Tout devient pour lui l'effet du hasard qui n'est qu'un

mot vide de sens, et d'un concours fortuit d'atomes

imaginaires , qui, chacun séparément, ne pensent pas,



228 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

ne sentent pas , ne veulent pas , mais dont la réunion ,

l'organisation , le mouvement produisent la pensée , la

sensation , la volition. Il se perd dans les suppositions,

les subtilités , les sophismes ; il dévore les contradictions

les plus palpables, les absurdités les plus manifestes ; et

il parvient par là à n'avoir plus ni conscience, ni raison .

Perd-il l'une et l'autre, et sont-elles désormais pour

lui sans lumière ? Non ; cela est impossible : je ne crois

pas même qu'avec tous ses efforts il réussisse à douter

un seul instant des vérités que je viens de dire.

Il n'en publie pas moins hautement qu'il est con-

vaincu , guéri des vaines terreurs et des faux préjugés

dont le vulgaire est la dupe et la victime ; il se vante du

moins qu'il est dans l'heureux état du pyrrhonisme, de

l'indifférence et de l'insouciance ; il parle , il écrit, il

cherche à faire des prosélytes, pour éteindre dans les

autres la troisième lumière qui le condamne. Car il ne

peut supporter de sang-froid qu'on pense autrement

qu'il ne voudrait penser lui-même ; ceux qui se déclarent

d'un sentiment opposé au sien sont autant d'accusa-

teurs qui déposent contre lui ; leur présence seule est

pour lui un supplice qui le désespère. S'il ne les gagne

à son parti , il devient leur ennemi et leur persécuteur .

Tel est le fondement de la haine que le vice a de tout

temps vouée à la vertu :

« Vous reconnaissez et vous respectez comme divin

un Évangile où je lis contre moi la sentence d'une mort

éternelle ; vous la lisez aussi, vous la trouvez juste, et

vous y souscrivez. Comment ne vous haïrais-je pas ?

Comment ne désirerais-je pas vous perdre , si vous

n'embrassez ma cause? ... Vous adorez un Homme-

Dieu , Jésus-Christ, qui tient le bras levé pour me fou-

droyer, et qui ne peut me pardonner, si je meurs dans



DIX- HUITIÈME LEÇON . 229

l'impénitence . Comment puis-je vous aimer, vous qui,

dès à présent, vous unissez à lui contre moi, et qui

applaudirez un jour à son courroux et à ma perte éter-

nelle ? ... Vous admettez un Dieu, une Providence , un

libre arbitre , etc. Mais je n'ai que des maux à attendre

dans l'autre vie, si cela est vrai ; et j'ai le plus grand

intérêt à ce que cela soit faux . Puis-je sympathiser avec

vous ? Puis-je ne pas vous haïr à mort, vous qui fondez

votre plus douce espérance sur ce qui m'assure un

malheur sans remède et sans fin? Je ne veux pas croire

à la vertu, parce que j'en ai abjuré la pratique ; et vous

me forcez de la respecter en vous, et de lui rendre

hommage? Votre conduite s'élève contre la mienne , et

me laisse sans excuse , même à mes propres yeux.

Puis-je vous supporter? Puis-je vous pardonner d'être

vertueux ? Ou pensez et agissez comme moi, qui suis

décidé à ne pas changer ; ou je poursuivrai sans

relâche en vous cette lumière odieuse qui prononce ma

condamnation. »

Ainsi parle l'impie en son cœur; et si sa rage contre

les vrais croyants ne se déclare pas toujours, c'est que

le pouvoir et l'occasion lui manquent. Nous venons

d'éprouver de quoi est capable la secte des faux philo-

sophes, de ces grands partisans de la tolérance et de

l'humanité , lorsqu'ils se croient les plus forts ; leurs

discours n'imposeront à personne , après la barbarie

réfléchie et combinée de leurs actions . Par cette terrible

explosion de leur fureur, qu'ont-ils fait, si ce n'est vé-

rifier l'oracle de Jésus- Christ : Quiconque fait le mal,

hait la lumière, et s'applique à l'anéantir dans tous les

êtres qui la lui présentent?

O mon Sauveur! préservez-moi d'être du nombre de



230 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

ces malheureux, qui haïssent toute lumière, parce que

leurs œuvres sont mauvaises ; ils se jugent et se réprou-

vent eux-mêmes, puisque leur propre raison s'élève

contre eux. Hélas ! quand je me rappelle mes premiers

égarements , je vois que j'ai essayé comme eux de les

justifier . Si je n'ai pas été aussi loin, si je ne me suis

pas plongé dans un abîme de ténèbres, grâces immor-

telles vous en soient rendues . Je travaillais à m'aveugler,

mais votre lumière m'a sauvé de mes funestes efforts .

Elle s'est montrée à moi si belle et si attrayante, si forte

et si douce, qu'elle m'a gagné et que j'ai rougi d'être

plus longtemps son ennemi .

O vraie lumière, qui éclairez tout homme venant

en ce monde, redressez-moi, dirigez-moi, conduisez-

moi à vous ; et, afin que je vous aime toujours , faites-

moi la grâce d'aimer et de pratiquer toujours le bien .

Ainsi soit- il .

DIX -NEUVIÈME LEÇON

ON NE PEUT SERVIR DEUX MAITRES .

Nul ne peut avoir deux maîtres , dit Jésus-Christ ' .

Il suffit pour cela que leurs volontés soient quelquefois

différentes , et que leurs ordres se croisent .

A plus forte raison, s'ils sont ennemis l'un de l'autre,

s'ils ont des volontés opposées, et s'ils donnent des

ordres contraires, comme Jésus-Christ le suppose. Car,

ajoute-t- il , ou il haïra l'un et aimera l'autre, ou il

respectera l'un et méprisera l'autre . Vous ne pouvez

servir Dieu et l'argent. Ce que le Sauveur dit de

1 MATTH. , VI , 24.



DIX-NEUVIÈME LEÇON . 231

l'argent, ou de l'avarice, est également vrai de tous les

autres vices , auxquels l'homme est sujet. Ces vices

deviennent nos maitres, dès que nous leur sommes asser-

vis; et leur service est incompatible avec celui de Dieu .

Mais pour ne pas les parcourir en détail, et pour les

comprendre sous une seule idée qui les renferme tous,

je dis qu'on ne peut servir en même temps Dieu, qui

commande toutes les vertus, et le monde, qui favorise

tous les vices .

Cette proposition est évidente par elle-même, et n'a

pas besoin de preuves. Il n'est que trop visible que les

volontés et les sentiments de ces deux maîtres étant

dans une opposition totale et continuelle , ils nous

ordonneront toujours des choses contraires ; et que par

conséquent si l'on respecte l'un, si l'on s'y affectionne ,

on méprisera et l'on haïra l'autre. Il faut absolument

choisir entre Dieu et le monde, puisqu'on ne saurait ni

les concilier entre eux, ni être en même temps à l'égard

de l'un et de l'autre dans la disposition du respect et de

l'amour qu'on doit à ses maîtres .

Dieu a des serviteurs qui lui sont entièrement dévoués;

le monde a aussi ses partisans décidés, et en plus grand

nombre. Je n'examinerai pas en ce moment lequel de

ces deux partis est le plus sage, le plus juste, le plus

heureux . J'observe seulement que les uns et les autres

sont conséquents, en ce qu'ils ne s'attachent qu'à un

maître ; en quoi ils souscrivent à la sentence de Jésus-

Christ, qui déclare impossible d'en servir deux

Mais il est une sorte de chrétiens ambigus , et de

mondains mitigés, qui prétendent se partager entre

Dieu et le monde, ménager les intérêts de l'un et de



232 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

l'autre, servir l'un sans désobéir à l'autre, les respecter

et les aimer tous deux, et ne pas leur déplaire, ou même

gagner leurs bonnes grâces par une conduite équivoque .

Ces chrétiens , qui ne sont pas rares, donnent un

démenti formel à Jésus-Christ, et soutiennent contre

lui qu'on peut servir deux maîtres .

Il ne sera pas mal aisé de les confondre, et de leur

montrer qu'ils sont mauvais serviteurs et de Dieu et du

monde ; qu'ils ne contentent ni l'un ni l'autre ; qu'eux-

mêmes ne sont contents ni de l'un ni de l'autre ; enfin

qu'en un sens ils sont plus insensés et plus à plaindre

que les partisans déclarés du monde.

Commençons par faire leur portrait .

Ce sont des personnes convaincues de la vérité de la

religion , mais qui au fond ne l'aiment point, et ne la

pratiquent que par la crainte de se perdre, voulant faire

précisément ce qu'il faut pour éviter la damnation éter-

nelle. Ils ont quelques principes, et de la conscience ;

mais ils se gardent bien de pousser ces principes à bout,

ni d'écouter en tout leur conscience . Car ils ont d'autres

principes qui leur sont suggérés par la nature cor-

rompue, et qu'ils concilient, comme ils peuvent, avec

ceux de l'Évangile. Ils se font de même une fausse

conscience sur beaucoup de points ; et il faut que la vraie

plie, cède, et s'accommode à l'autre. Proposez-leur de

violer ouvertement un commandement de Dieu, ils ne

le feront pas ; mais, si c'est une chose où ils ne voient point

de péché manifeste, quoique le doute en soit bien fondé,

ou que le péril d'y tomber soit très-grand, ils ne recu-

leront pas . L'essentiel du culte, ils sont déterminés à ne

pas l'omettre ; mais ce qui, sans être d'une obligation si

étroite, est néanmoins indispensable pour entretenir la



DIX- NEUVIÈME LEÇON . 233

vraie piété, ils sont déterminés à ne pas l'embrasser .

Pareillement à l'égard du monde, ils n'adoptent pas

celles de ses maximes qui tendent trop manifestement à

l'impiété et au libertinage ; mais aussi ils ne rejettent

pas celles qui contredisent d'une manière indirecte et

plus réservée la morale chrétienne. Ils ne s'accordent

pas indifféremment tous les plaisirs , et il est des assem-

blées où ils ne voudraient pas se trouver ; mais , pour ce

qui est de certains plaisirs suspects à une pudeur déli-

cate, de certaines sociétés, où, sans manquer à toute

décence, on se permet des propos trop libres et des

manières trop enjouées, ils ne croient pas devoir se les

interdire . Ce sont en un mot des âmes irrésolues , incer-

taines , dominées parle respect humain, que les passions

attirent d'un côté, que le devoir retient de l'autre,

flottant entre le vice et la vertu, ne voulant ni de ce

que celle-ci a d'austère, ni de ce que celui-là a de

licencieux; qui se flattent de pouvoir obéir à la loi

de Dieu sans s'y captiver ; se prêter aux folles joies

du monde, sans s'y livrer ; donner le matin quelques

moments aux exercices de la dévotion, et le reste du

jour aux divertissements, et faire ainsi leur salut , à moins

de frais , et avec le moins de privations qu'il se pourra .

D'après ce tableau fidèle et nullement exagéré, ne

suis -je pas en droit de conclure que ces gens demi-chré-

tiens , demi-mondains, sont de mauvais serviteurs de

Dieu et du monde, parce qu'ils ne sont affectionnés ni

à l'un ni à l'autre ?

En effet , ce qu'un maître désire par-dessus tout dans

celui qui le sert, c'est l'affection et le dévouement ; il veut

qu'on aime son service, et qu'on le fasse de bon cœur. Que



234 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

Dieu exige des siens cet amour, et qu'il en ait le droit,

c'est de quoi l'on ne peut douter, et c'est justement ce

que le demi-chrétien lui refuse. Il le sert, non par

volonté, mais par nécessité, parce qu'il y va de son plus

grand intérêt ; s'il pouvait, sans courir aucun risque,

se dispenser tout à fait de ce service, il s'en dispenserait .

Cette disposition ne se manifeste-t-elle pas dans toute sa

conduite , et s'il avait pour Dieu un véritable et profond

attachement, ne rougirait-il pas de lui donner dans son

esprit et dans son cœur un rival tel que le monde?

De son côté, le monde n'exige pas moins que Dieu

toute l'affection de ses serviteurs, quoiqu'il n'y ait nul

droit . Dès qu'on tient à lui par quelque endroit, et que

l'on consent à le servir, il veut qu'on se livre à lui sans

réserve , qu'on lui obéisse en tout, qu'on ne reconnaisse

plus d'autre maître ; et c'est ce que le demi-mondain ne

peut se résoudre à lui accorder. Par là il prouve qu'il

n'aime véritablement ni Dieu ni le monde, mais qu'il

n'aime que soi; qu'il ne songe, en servant Dieu , qu'à

se rassurer sur l'avenir, et, en servant le monde, qu'à

jouir du présent ; qu'il ne veut rien perdre, mais gagner

des deux côtés . Il fait à Dieu l'injure de penser qu'on ne

peut être heureux ici-bas à son service ; il rend au

monde la justice de croire qu'il n'a rien à lui donner

pour l'autre vie ; et c'est afin de trouver partout son

intérêt, qu'il se décide à les servir tous deux . Chose

impraticable, et où, malgré ses précautions et ses

ménagements , il ne réussit à contenter ni l'un ni l'autre .

Et comment contenterait-il deux ennemis, qui se

disputent son cœur, que chacun veut posséder tout

entier, tandis qu'il s'obstine à le partager entre eux ?

Comment les contenterait- il , puisque chacun d'eux



DIX- NEUVIÈME LEÇON . 235

demande plus qu'il ne lui donne, et qu'il n'est décidé à

lui donner ?

Dieu veut qu'on soit tout à lui , et à lui seul ; il ne

souffre pas qu'on embrasse son service en partie, ni

qu'on néglige la moindre de ses volontés pour celles

d'un autre maître, le titre de Maître n'appartenant qu'à

lui, et nul autre ne pouvant se l'attribuer que par usur-

pation. Il veut qu'on soit à ses ordres, et qu'on dépende

de lui à tout moment et en toute rencontre . En quelque

cas que ce soit, si vous obéissez à tout autre, il se plaint

avec justice, et témoigne son mécontentement ; il fait

même éclater son indignation, et la chose peut aller au

point qu'il vous renie, et ne vous avoue plus pour son

serviteur .

Le monde, comme tyran et usurpateur, a les mêmes

prétentions que Dieu en qualité de légitime et unique

souverain . Il s'irrite de la préférence qu'on donne à

Dieu sur lui ; il veut aussi dominer seul, et qu'on aban-

donne son ennemi, pour se consacrer entièrement à lui .

De quel œil voient-ils donc l'un et l'autre, et comment

acceptent- ils un service tronqué, qu'on ne leur rend

qu'à regret, comme par force ? Peuvent-ils se taire, et

nepas marquer leur ressentiment : Dieu, par des remords

secrets , par des troubles et des anxiétés, dont il agite et

déchire l'âme ; le monde, par des railleries amères , des

censures piquantes, et des persécutions plus ou moins

vives ? D'où il arive que, comme ils sont mal satisfaits de

semblables serviteurs , ceux-ci à leur tour ne sont contents

ni de Dieu ni du monde..

Ils ne sont pas contents de Dieu, qui leur montre

toujours un visage sévère , qui les accable de reproches ,

auprès de qui ils n'ont jamais la paix du cœur, et qui



236 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

leur fait sentir en toute manière qu'il n'agrée pas leur

service . Aussi, quand ils paraissent en sa présence, c'est

toujours avec une extrême répugnance , sachant qu'ils

n'ont à attendre de lui aucun bon accueil , aucune con-

solation . Est-il surprenant, après cela , qu'ils trouvent

son service dur, qu'ils se plaignent que son joug est

insupportable, quoiqu'ils s'en déchargent le plus qu'ils

peuvent? Ne sont-ils pas tentés à toute heure de le

secouer ? Et, s'ils ne succombent pas à la tentation , qui

les retient , si ce n'est la crainte de l'enfer? De tels chré-

tiens sont bien éloignés de voir en Dieu un Père, et,

s'ils l'envisagent autrement, de quelle douceur peuvent-

ils jouir dans l'obéissance contrainte qu'ils lui rendent?

Ils n'ont pas plus à se louer du monde, qui ne leur

sait aucun gré de ce qu'ils font pour lui, parce qu'ils le

font avec réserve et de mauvaise grâce . Tantôt , ils se

voient tournés en ridicule sur ce qu'ils conservent de

pratiques de piété; on se rit d'eux, lorsqu'ils allèguent

la conscience, et l'on s'en moque comme d'un vain scru-

pule . Tantôt, on les traite d'hypocrites, qui jouent à la

dévotion, pour se donner un certain air, pour parvenir

à leur fin , et se ménager de la considération auprès des

vrais dévots . Tantôt , le monde leur fait la guerre sur leur

indécision, et les presse de prendre un dernier parti

entre Dieu et lui . Il leur tient à peu près le même lan-

gage que le prophète Élie aux Israélites : Jusqu'à quand

boiterez-vous des deux côtés ? Marchez droit dans le

chemin de la pénitence chrétienne , ou dans celui des

plaisirs que je vous offre . Si le Seigneur est votre

Dieu, ne servez que lui ; si je suis votre divinité, ne

sacrifiez qu'à moi. En général, il les voit de mauvais

œil , il s'en défie, il les méprise ; souvent il les quitte le

premier, et les force ainsi à le quitter .



DIX-NEUVIÈME LEÇON . 237

Il est donc vrai , en un sens, que ces chrétiens douteux

sont plus insensés que les mondains déclarés, et qu'ils

raisonnent moins juste .

Car ceux-ci agissent selon leurs principes , et ils ont

une conduite soutenue ; au lieu que ceux-là sont dans

une perpétuelle contradiction avec eux-mêmes, et n'ont

rien de suivi .

Par la même raison, ils sont plus à plaindre à certain

égard, ne goûtant ni le vrai bonheur de la vertu, ni le

faux bonheur du vice, et ne sentant que les épines de

l'une et les remords de l'autre . Le monde , après tout , a

ses joies ; elles sont vaines, elles sont trompeuses ; mais ,

telles qu'elles sont, elles séduisent, elles enivrent, elles

procurent une sorte de jouissance; le mondain les

savoure, et il n'en perd rien. Mais le chrétien dont je

parle ose à peine y toucher du bout des lèvres , et le

peu de douceur qu'il y trouve se change aussitôt pour

lui en amertume .

Ajoutez à cela que le mondain s'étourdit sur les ter-

reurs de l'autre vie, qui troubleraient sa prétendue

félicité ; tandis que ce chrétien en est toujours obsédé,

et qu'elles le tourmentent le plus vivement, lorsqu'il

voudrait le moins s'en occuper .

Enfin, si le salut du mondain, tandis qu'il demeure

en cet état, paraît plus désespéré , d'un autre côté, il

est plus susceptible de conversion , et d'une conversion

solide, parce que dans ses bons moments il sent mieux

le danger de sa situation, et que, par une suite de son

caractère extrême, s'il vient à se donner à Dieu, il s'y

donne tout entier. Mais pour le salut de ce chrétien , je

le crois d'autant plus hasardé, qu'il lui est très-difficile

de se convertir, à cause du fond même de sa disposition ,

et parce qu'il n'aperçoit aucun désordre frappant dans



238 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

sa conduite . Qu'il tremble donc, et qu'il prenne pour lui

ces paroles de Jésus-Christ : Que n'êtes -vous ou froid,

ou chaud ! mais parce que vous êtes tiède, et que vous

n'êtes ni froid, ni chaud, je suis sur le point de vous

vomir de ma bouche ' ; et je vous vomirai infailliblement,

si vous ne sortez de cet état de tiédeur .

O mon Sauveur ! quelle illusion je me suis faite jus-

qu'ici sur votre service ! J'ai cru pouvoir le concilier

avec celui du monde, et ce sont évidemment deux ser-

vices inconciliables . J'ai voulu marcher par deux voies

opposées , dont l'une mène à la vie, et l'autre à la mort .

Quel aveuglement ! quelle folie ! Aussi ai-je été tout à la

fois coupable et malheureux ; je n'ai joui d'aucune sorte

de bonheur ; votre service et celui du monde m'ont été

également à charge, et je vous ai déplu à l'un et à l'autre .

Je fais, dès ce moment, un entier divorce avec lui ; je le

renie pour maître, et je n'en servirai jamais d'autre que

vous . Je vous en fais solennellement la promesse ; accor-

dez-moi la grâce d'y être fidèle . Ainsi soit-il !

VINGTIÈME LEÇON

JE RÈGNE DE DIEU EST INTÉRIEUR .

Au seul nom de vie intérieure, on s'effarouche, non-

seulement dans le monde chrétien, mais jusque dans les

asiles de piété et les cloîtres .

Cependant cette vie qui résulte d'une part de l'opéra-

tion de la grâce sur l'âme, et d'autre part de la fidèle

correspondance de l'âme à la grâce, est évidemment la

1 Арос. , и, 16 .

1



VINGTIÈME LEÇON . 239

moelle et l'essence du Christianisme . Je ne sais s'il est

un seul point de la morale de Jésus-Christ, qui, pour être

entendu, goûté et pratiqué comme il faut, n'exige qu'on

ne soit intérieur , c'est-à-dire qu'on se livre à l'esprit

de Dieu, et qu'on se laisse conduire par lui, renonçant

au sien propre .

Quand les chrétiens, et surtout ceux qui sont chargés

d'instruire et de diriger les autres, reviendront-ils d'une

prévention si fausse et si dangereuse? Qu'ils écoutent

Jésus-Christ , qui nous dit à nous tous : Le Royaume

de Dieu est au dedans de vous¹ . Ne le cherchez ni ici,

ni là ; vous le trouverez en vous-même, si vous y ren-

trez avec droiture par de sérieuses réflexions . Vous

trouverez , dis -je, Dieu, ou dans votre cœur, si vous êtes

en état de grâce, ou à la porte de votre cœur, si vous

êtes en état de péché, demandant à y être admis, pour

en prendre possession et y régner.

Méditons donc cette parole du Sauveur ; elle est courte

et simple, mais, dans sa brièveté et sa simplicité, elle

comprend tout ce qui peut se dire et écrire sur la vraie

et solide dévotion. Qu'est-ce que le Royaume, ou le

Règne de Dieu ? En quelle partie de nous-mêmes doit-il

s'établir ? Quels sont les moyens de l'établir et de le

maintenir en soi? Quels avantages en revient-il pour

l'âme, même dès cette vie ? Quel est l'état d'une âme en

qui Dieune règne pas? Autant de questions que je me

propose d'expliquer en peu de mots, mais dont le déve-

loppement serait la matière d'un grand ouvrage .

Le règne de Dieu dont il s'agit ici n'est pas cet

empire souverain qu'il exerce sur toutes les créatures

1 Luc, xvII , 21 .



240 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

par sa volonté absolue, et auquel nul ne peut se sous-

traire. Ce n'est pas cette providence générale, qui gou-

verne tout, qui dispose de tous les événements et qui

les amène à ses fins , sans que rien ne puisse la détourner

de sonbut.

C'est un empire qui n'a lieu qu'à l'égard de la créa-

ture raisonnable, et qui ne s'exerce que dépendamment

d'elle ; un empire volontaire et libre de sa part, pour

lequel Dieu exige son consentement, auquel elle demeure

toujours maîtresse de se soumettre ou de résister ; un

empire surnaturel , où Dieu agit uniquement par sa grâce ,

qui ne fait jamais aucune violence à l'homme.

Cet empire, par sa nature et par son objet, doit

s'étendre à tous nos actes libres, intérieurs et extérieurs ;

en sorte qu'il n'y en ait aucun qui ne soit animé et dirigé

par la grâce , l'intention de Dieu étant de les sanctifier

tous , et de les faire servir par là à sa gloire et à notre

bonheur. Car telles sont les deux fins pour lesquelles il

veut régner en nous : il prétend également se glorifier,

et nous rendre heureux. Nous pouvons le frustrer de la

seconde fin ; mais pour la première, il l'atteindra tou-

jours , parce qu'il tirera sa gloire ou de notre félicité, ou

de notre malheur éternel, selon que nous aurons mérité

l'un ou l'autre. S'il importe donc que Dieu règne sur

nous, c'est pour notre intérêt, et non pour le sien .

En quelle partie de nous-mêmes doit s'établir ce

règne de Dieu? Quel en est le siége ? Et quelle est la

faculté à laquelle Dieu intime immédiatement ses lois et

surtout la première, la grande loi de son amour, où sont

renfermées toutes les autres?

Faut- il le demander? C'est la volonté, que saint Fran-

çois de Sales appelle la maîtresse pièce de l'âme ; c'est



VINGTIÈME LEÇON . 241

le cœur, principe de toutes ses affections ; c'est la liberté,

qui préside à toutes ses déterminations . C'est donc dans

le cœur et sur le cœur que Dieu veut régner. S'il a le

cœur, il a tout le reste , la mémoire, l'entendement, les

facultés de l'esprit et du corps ; s'il n'a pas le cœur, il n'a

rien . Ainsi , le cœur est le siége de la solide piété, de la

véritable dévotion, c'est-à-dire de ce dévouement entier

et sans bornes que nous devons à Dieu .

Régner sur les cœurs est ce qui distingue l'empire de

Dieu de tout autre empire. Les rois de la terre exer-

cent leur domination sur nos biens, sur nos corps, sur

nos vies même ; mais ils n'ont nul droit sur nos cœurs ;

leur domaine ne s'étend pas jusque-là. Et comment y

régneraient-ils ? Ils ne sauraient agir directement sur

lui ; ils n'ont aucun moyen de savoir ce qui s'y passe, ni

d'autre règle pourjuger de nos sentiments intimes , que

des démonstrations extérieures , souvent trompeuses.

Mais Dieu, qui seul sonde les cœurs, est aussi le seul

qui puisse, et qui prétende y établir son règne .

Dans le culte religieux qu'il exige de nous, doivent

entrer les cérémonies, les prières vocales, et les autres

pratiques extérieures ; parce que le corps doit honorer

Dieu à sa manière, que les impressions sensibles ont un

grand pouvoir sur l'âme en ce qui appartient à la reli-

gion comme en toute autre chose, et que, vivant en

société , nous nous devons mutuellement l'édification , et

la profession ouverte de nos sentiments sur cet objet

fondamental ; mais l'essence du culte consiste dans la

disposition du cœur, dans sa soumission, son respect,

son amour ; de sorte que le corps par sa posture humi-

liée représente l'anéantissement du cœur devant Dieu,

la bouche par ses paroles exprime les sentiments du

cœur, et que tous les actes extérieurs de religion ne

I. 14



242 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

sont qu'hypocrisie, s'ils ne sont pas dictés et animés par

le cœur.

Nous savons cela, et nous savons encore que c'est la

grâce seule qui peut mettre dans notre cœur les senti-

ments religieux. Mais, sur toutes ces vérités , nous nous

en tenons presque à la spéculation ; et, malgré la convic-

tion où nous sommes de la nécessité de faire régner Dieu

dans notre cœur, il est très-peu de chrétiens en qui il

règne véritablement. On l'aime, dit-on , mais c'est par

rapport à soi ; c'est dans la vue de son intérêt spirituel ,

quelquefois même temporel, qu'on met avant la gloire

de Dieu . On le sert, non pour lui, mais pour soi ; on le

prie, pour lui demander, non pour lui offrir ; on lui

offre , mais seulement en paroles, et, dans l'occasion,

on ne craint pas de lui refuser ce qu'on lui a offert ; on

lui donne des choses extérieures , mais les affections

intimes du cœur, on ne les lui sacrifie pas . On veut bien

qu'il nous gouverne par sa grâce dans les choses essen-

tielles, où il va de notre salut ; mais non dans celles qui

sont de perfection, et où l'on ne voit pas de péché con-

sidérable .

Ainsi Dieu n'a que la seconde place dans notre cœur ;

nous y occupons la première ; et, dans l'amour que nous

croyons avoir pour lui, c'est en effet nous que nous

aimons . Prenons donc une bonne fois la résolution de

rendre Dieu le maître absolu de notre cœur, et de n'y

souffrir rien , je ne dis pas d'opposé à son règne, mais

qui l'affaiblisse, qui le resserre, qui le circonscrive.

Maintenant, quels sont les moyens d'établir et de

conserver en soi le règne de Dieu? Ceci est pratique .

Le premier moyen de l'établir est de le vouloir. Il

n'est pas douteux que de son côté Dieu ne le veuille et



VINGTIÈME LEÇON . 243

ne le désire ardemment. Si nous le désirons et le vou-

lons de même, la chose ne saurait manquer d'avoir lieu ;

car elle ne dépend que de ces deux volontés, et sitôt

qu'elles concourent, l'effet est infaillible. Ce que Dieu

doit y mettre de sa part est toujours prêt, et nous est

donné ou offert : les lumières, les inspirations, les grâces

générales et particulières, les secours intérieurs et exté-

rieurs . Ce qu'il attend de notre part, c'est une forte

détermination d'être tout à lui, de lui obéir en tout, et

de ne jamais lui rien refuser.

On ne se flatte que trop aisément d'avoir cette bonne

volonté, qui est plus rare qu'on ne pense. On prend

pour elle de bons désirs que la grâce fait naître de

temps en temps, et qu'on n'effectue pas ; des mouve-

ments de dévotion sensible qui nous saisissent par inter-

valles , et qui n'aboutissent à rien de solide ; des projets ,

des résolutions que l'on forme, mais qu'on n'exécute

pas ; des promesses que l'on fait, et qu'on ne tient pas .

Après mille bons propos, on est toujours le même, et

l'on a l'injustice de s'en prendre à Dieu, tandis qu'on

ne devrait en accuser que soi-même, sa lâcheté, son

inconstance.

Le second moyen est d'en faire le principal objet de

ses prières , et de répéter souvent cette demande de

l'Oraison Dominicale : Que votre règne arrive ! Il n'est

pas de jour que nous ne disions cette parole plusieurs

fois ; mais songeons-nous au sens qu'elle renferme ?

Est-ce le cœur qui la prononce? Et désirons-nous sincè-

rement être exaucés ? Pourrions-nous ne pas l'être dans

une prière que le Fils de Dieu lui-même nous a dictée ,

si nous la faisions avec toutes les dispositions requises ?

Que le règne de Dieu en nous soit donc notre plus

fréquente aspiration dans la journée ; qu'il soit le but de



244 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

nos exercices de piété et de nos bonnes œuvres ; ne per-

dons jamais de vue cette fin ; rapportons-y tout le reste,

et nous ne tarderons pas à sentir que Dieu a pris posses-

sion de notre cœur .

Il faut que je le dise ici en passant : nous changeons

trop souvent d'intention dans nos prières. Ayons une

intention principale que nous ne quittions jamais , et à

laquelle nous fassions revenir les autres . Quand l'âme

est vivement et profondément saisie d'un objet, et

qu'elle le poursuit partout, c'est une marque presque

assurée qu'elle y parviendra, parce que c'est en effet

ainsi que la grâce nous porte à demander, sans nous

désister que notre vœu ne soit rempli .

Le troisième moyen est de remarquer ce qui fait

obstacle au règne de Dieu en nous , et d'en débarrasser,

peu à peu, notre cœur. Voilà le point difficile, et sur

lequel nous avons une peine infinie à nous exécuter.

Souvent cela ne tient qu'à une chose , et si nous avions

le courage de sacrifier, par exemple, tel attachement,

de nous corriger de tel défaut , d'embrasser la pratique

de l'oraison , d'être plus fidèle au silence et au recueille-

ment , tout empêchement serait levé . Car il y en a tou-

jours un capital, qui, en disparaissant, ferait bientôt

disparaître les autres .

Enfin , comme nous sommes aveugles sur ce que nous

opposons de notre fonds au règne de Dieu, le quatrième

moyen est de lui demander sans cesse qu'il nous éclaire

sur cette disposition intime de révolte contre lui,

que nous apportons en naissant , et à qui l'âge , l'ha-

bitude , le penchant à faire notre propre volonté ont

donné des forces . Quiconque désire avoir des lumières

là-dessus est assuré d'en obtenir. Il ne s'agit que de les

suivre au fur et à mesure, et de retrancher sans pitié



VINGTIÈME LEÇON . 245

ce qui retarde ou affaiblit en nous le règne de Dieu .

Mais en quoi nous sommes le plus coupables, n'est-ce

pas de redouter ces lumières , de leur fermer les yeux

quand elles se présentent, d'y résister, de les repousser,

de nous plaindre de leur importunité, et de souhaiter

que Dieu nous laisse jusqu'à un certain point dans un

aveuglement que nous chérissons ?

Les mêmes moyens qui établissent en nous le règne

de Dieu servent à le maintenir .

En général l'unique chose qu'il y ait à faire est de se

livrer entièrement à la grâce , et d'être déterminé à

suivre l'esprit de Dieu partout où il nous mènera. Car,

de souhaiter que Dieu règne en nous, et en même temps

de prétendre disposer encore de nous en quoi que ce

soit, ce sont deux choses incompatibles . Il veut être le

maître de tout ; et , s'il ne l'est point, il ne tarde pas à

quitter un cœur qui ose lui disputer quelque chose. Que

d'âmes en ont fait la triste épreuve ! Car il en est beau-

coup en qui il a fait, pour ainsi dire, les essais de son

règne , et qui l'ont forcé d'y renoncer. Craignons d'être

de ce nombre , et , si nous nous sommes une fois rangés

sous ses lois , ne soyons pas assez insensés pour lui rien

contester, et pour vouloir composer avec lui ; sa jalousie

infinie n'admet ni restriction, ni partage . Trop heureux

sommes-nous qu'il veuille nous gouverner, et se charger

du soin de nous conduire par la voie de la sainteté à

notre éternelle destination !

14.



246 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST.

LE RÈGNE DE DIEU EST INTÉRIEUR (Suite) .

Je n'entreprendrai pas de parcourir tous les avantages

qui reviennent à une âme du règne de Dieu en elle .

On convient assez que dès qu'elle est sous sa con-

duite , elle s'avance à grands pas vers la sainteté ; mais ,

par une contradiction inconcevable, on ne veut pas

convenir qu'elle marche avec autant de rapidité vers

le bonheur , même celui de cette vie. Rien pourtant

n'est plus certain ; et c'est faute d'y réfléchir, qu'on

n'en est pas persuadé .

Cette vérité est celle que j'inculque le plus dans cet

ouvrage ; et j'y insisterai toutes les fois que l'occasion

s'en présentera.

Je dis donc que la félicité présente et actuelle de

l'homme est une suite nécessaire de sa perfection, et

que le degré de l'une répond toujours dans la plus juste

mesure au degré de l'autre. Quel est l'objet de la perfec-

tion ? De me rapprocher de Dieu, et de me rendre aussi

semblable à lui que ma nature le comporte. Mais Dieu

n'est infiniment heureux que parce qu'il est infiniment

saint , infiniment parfait ; je participerai donc à son

bonheur, à proportion que je participerai à sa sainteté.

Qu'on s'arrête un peu sur ce point, et qu'on le médite

à loisir . Il mérite la plus sérieuse attention, et il décide

de tout pour la conduite de la vie .

Nous voulons être heureux, et nous voulons l'être dès

à présent , autant que la condition humaine le permet ;

notre impatience ne souffre là-dessus aucun retard. Je

suis bien éloigné de blâmer ce désir, que Dieu a mis au



VINGTIÈME LEÇON . 247

fond de nos cœurs ; mais prenons le chemin unique qui

conduit au bonheur . Nous l'avons cherché par d'autres

routes , et nous ne l'avons pas rencontré. Pourquoi

persévérer dans une illusion dont une expérience jour-

nalière nous désabuse? Laissons régner Dieu en nous :

par là il nous sanctifiera , nous n'en doutons point ; et ,

en nous sanctifiant , il nous fera goûter le seul vrai

bonheur qui soit sur la terre .

Qu'est-ce en effet qu'une âme que Dieu gouverne ?

C'est une âme qui veut tout ce que Dieu veut , qui se

soumet de plein gré à toutes les dispositions de sa pro-

vidence , qui est contente de l'accomplissement de son

bon plaisir en elle. Il n'y a donc plus pour elle de con-

trariétés , et nulle situation où elle se trouve n'altère

sa paix , parce qu'elle la met dans la volonté divine, à

laquelle elle ne résiste point , et qui a toujours son

exécution .

C'est une âme qui se détache successivement de toutes

les choses d'ici-bas ; qui se rend indépendante du monde

et de ses jugements ; qui a d'autres idées que lui sur ce

qu'on appelle prospérité et adversité, biens et maux de

la vie présente; et qui envisage toutes choses selon les

idées de Dieu , les seules vraies et immuables ; une

âme par conséquent élevée au-dessus de tous les événe-

ments humains , qui n'aspire à rien , qui ne craint rien ,

et qui est placée dans une région inaccessible aux agita-

tions de la mer du monde .

Ce n'est pas qu'elle n'éprouve comme les autres des

peines, des disgrâces, des renversements ; qu'elle ne

souffre dans ses biens, dans son corps, dans sa réputa-

tion . Mais rien de tout cela ne lui ôte sa tranquillité

profonde. Si elle a quelque trouble, il n'est que momen-



248 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

tané et superficiel, et il ne parvient jamais jusqu'à ce

fond intime où Dieu réside .

C'est une âme qui s'exerce sans cesse à mourir à

elle-même, pour vivre de la vie de Dieu ; qui devient

par degrés presque insensible à ce qui affecte si fort les

autres ; qui n'a plus ni amour, ni haine, ni crainte, ni

désir naturel ; exempte par conséquent de tous les

tourments que causent les passions, l'orgueil et l'amour-

propre, nos vrais et seuls bourreaux .

C'est une âme dont la piété simple, droite, juste,

éclairée, désintéressée , ne connaît ni les scrupules et les

anxiétés des imaginations faibles, ni les caprices et les

bizarreries de la dévotion mal entendue, ni les réflexions

fatigantes , les vaines complaisances, les recherches déli-

cates des spirituels intéressés, ni les terreurs de la mort

et de ses suites qui jettent l'épouvante dans les servi-

teurs mercenaires ; une âme forte dans les tentations ,

courageuse dans les épreuves, détachée dans les conso-

lations , inébranlable parmi les vicissitudes de la vie

intérieure . Si elle n'est pas tout cela d'abord, elle par-

vient à l'être avec le temps par sa fidélité, et il est

impossible qu'elle n'y parvienne pas sous la direction

de Dieu qui règne en elle .

Comment une telle âme ne serait-elle pas heureuse ?

Elle ne veut que Dieu, son Souverain Bien, et elle le

possède, comme elle en est possédée. Elle ne désire que

l'aimer davantage ; et chaque jour son amour prend un

nouvel accroissement. Elle ne craint que de l'offenser,

et ses fautes deviennent d'un jour à l'autre plus légères

et plus rares . Elle n'aspire qu'à la jouissance éternelle

de celui qu'elle aime, et elle porte en soi un témoignage

presque assuré que son espoir sera rempli .

Pour les hommes avec qui elle vit, elle a de la charité



VINGTIÈME LEÇON . 249

pour tous . Son commerce avec les bons qui lui ressem-

blent est délicieux; elle plaint les méchants, et souffre

d'eux tout ce qu'il plait à Dieu qu'elle en souffre, sans

fiel , ni ressentiment, sans cesser de leur vouloir et de

leur faire du bien ; elle supporte, elle excuse les défauts

et les imperfections des autres, remplissant tous les

devoirs de la société, dont elle fait la matière et l'exer-

cice de ses vertus .

Ce n'est point ici un tableau d'imagination, il ne peut

passer pour tel que dans l'esprit de ceux qui n'ont nulle

connaissance du règne de Dieu dans les âmes, et des

admirables effets qu'il y produit. Je ne l'ai même que

crayonné pour être court. Mais l'expérience en appren-

dra davantage à quiconque voudra la faire, et franchir

les premières difficultés, qui ne sont pas aussi grandes

qu'on pense .

Disons un mot de l'état d'une âme en qui Dieu ne

règne pas .

Pour la peindre d'un seul trait : elle n'est bien ni avec

Dieu, ni avec elle-même, ni avec les autres , et par con-

séquent elle ne trouve de bonheur nulle part. Je ne

parle pas des pécheurs ; l'Écriture a prononcé qu'il n'y

a pas de paix pour eux. Je parle des âmes lâches et

imparfaites qui flottent entre la grâce et la nature, qui

ne veulent pas tout accorder à la première, ni tout

refuser à la seconde . C'est déjà pour elles une grande

source de doutes , d'inquiétudes et d'angoisses de con-

science, que le parti qu'elles ont pris de ménager deux

ennemis , qui se font une guerre cruelle, dont leur cœur

est le théâtre. Que de cas à consulter ! Que de reproches

intérieurs à essuyer ! Que de troubles et d'embarras dans

une conscience qui n'est jamais nette et décidée ! On est



250 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

malheureux, si l'on rentre en soi-même ; on l'est encore

plus, si l'on évite de se rencontrer .

Ces âmes ne sont pas bien avec Dieu. Il n'est pas

possible qu'il les traite en amies , tant qu'elles s'obsti-

nent à lui refuser quelque chose. Si elles ne disent pas

absolument : Nous ne voulons pas qu'il règne sur

nous¹, du moins elles disent : Nous ne voulons pas qu'il

règne à son gré, mais au nôtre . En faut- il davantage

pour qu'elles déplaisent à Dieu? Il n'a à notre égard les

bontés d'un Père, qu'autant qu'il exerce sur nous toute

l'autorité d'un Roi ; et il cesse de nous regarder comme

ses enfants chéris, lorsqu'il ne voit pas en nous des

sujets pleinement soumis . Il est donc dans l'ordre qu'il

ne les admette point à sa familiarité, dont elles se

rendent indignes . Aussi se plaignent-elles qu'il les

néglige ! Sont-elles jalouses des faveurs qu'il accorde à

d'autres , et l'accusent-elles de partialité ! Toujours

sèches, toujours froides, toujours languissantes, elles ne

se portent qu'à regret aux exercices de piété, où elles

sont distraites et insensibles , n'y trouvant aucun goût,

n'en retirant aucune consolation . Tous les devoirs leur

pèsent, et elles ne s'en acquittent que forcément .

Elles ne sont pas bien avec elles-mêmes. Toutes les

réflexions qu'elles font sur leur intérieur les troublent

et les attristent . Elles ne savent si leur état est sûr, ou

douteux ; et, comme elles craignent extrêmement de se

perdre, ne voyant rien qui leur donne de la confiance,

elles sont livrées à des anxiétés continuelles, et quelque-

fois à des impressions de désespoir. D'autant plus que

moins touchées des vérités consolantes que des vérités

terribles de la religion, elles n'y pensent qu'avec effroi ,

1 LUC, XIX, 14.



VINGTIÈME LEÇON . 251

et n'aperçoivent en Dieu qu'un juge et un vengeur.

L'imagination et l'amour-propre conspirent à les tour-

menter ; et le sentiment prédominant de la crainte les

resserre, les afflige, et ne leur donne aucun repos .

Leur extrême sensibilité, leurs prétentions, leur déli-

catesse, leurs soupçons, font qu'elles ne sont pas mieux

avec les autres, et qu'elles rencontrent peu de caractères

dont elles s'accommodent. Elles ne se plaisent pas avec

les personnes saintes, dont la seule vue leur est un

reproche . Elles n'ont pas assez de vertu pour soutenir

ce qu'elles ont à souffrir de la part des méchants; et les

épreuves qu'elles font de leur injustice, de leur mauvaise

foi , de leur langue médisante, les désespèrent. Ceux qui

leur ressemblent, et qui ne sont ni bons ni mauvais,

ont besoin d'être supportés ; et le support habituel du

prochain suppose plus de charité qu'elles n'en ont. Elles

cherchent néanmoins les créatures, ne pouvant s'en

passer, et n'ayant aucune ressource en elles-mêmes.

Mais bientôt rebutées de leurs défauts , elles s'en

ennuient et s'en dégoûtent. De nouvelles liaisons suc-

cèdent aux premières, qui ne leur procurent d'autre

plaisir que celui du changement ; plaisir qui passe bien

vite, et qui leur donne souvent lieu de regretter leur

ancienne société. Ainsi elles courent d'essais en essais,

et sont toujours plus mal satisfaites des derniers . D'où

vient cela ? C'est que leur cœur est vide ; que Dieu ne le

remplit pas , parce qu'il n'y règne pas ; et que, où Dieu

manque, il n'y a point de bonheur à espérer pour

l'homme. Pour peu qu'on s'étudie , chacun découvrira

en soi la preuve de ce que je viens de dire .

O mon Sauveur ! quelle grande parole vous m'avez

dite, en m'enseignant que le règne de Dieu est au dedans



252 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

demoi ! Si lemonde est remplide malheureux de toutees-

pèce; s'il est si rare de rencontrer quelqu'un qui soitcon-

tent de son sort, c'est qu'on ne pense point à cette parole,

et qu'on ne veut pas voir que partout où vous régnez, vous

portez avec vous la sainteté et le bonheur. Venez donc

établir votre règne dans mon cœur, je vous l'ai longtemps

disputé , je l'avoue à ma confusion. Prenez-en désormais

possession , et gouvernez-le par votre grâce, aussi douce

qu'impérieuse . Roi des cœurs ! c'est là votre titre. Serait-

il vain par rapport à moi? Ne le permettez pas, je vous

en conjure ; mais plutôt détruisez tout ce qui résiste en

moi à l'exercice de votre souverain domaine. Disposez de

ma volonté, de ma liberté, et de mes affections les plus

intimes . Je ne veux plus qu'une chose : c'est que votre

bon plaisir s'accomplisse en moi et par moi dans le

temps, pour s'accomplir plus parfaitement dans votre

Royaume céleste, qui n'aura point de fin. Ainsi soit-il !

VINGT ET UNIÈME LEÇON

CHERCHEZ AVANT TOUT LE ROYAUME DE DIEU .

Jésus-Christ, après nous avoir recommandé de n'être

point inquiets, comme les païens , sur le manger, le

boire, le vètement, parce que notre Père céleste sait que

tout cela nous est nécessaire , et qu'il y pourvoira par

sa bonté, conclut de cette sorte : Cherchez donc avant

tout le Royaume de Dicu et sa justice , et toutes ces

choses vous seront données par surcroît ' . Vous aurez

le spirituel et l'éternel , et le temporel ne vous sera

pas refusé par Celui qui dispose de l'un et de l'autre.

MATTH . , VJ , 33 .



VINGT ET UNIĖME LEÇON . 253

Cette leçon nous regarde tous, et nous en avons le

plus grand besoin .

L'intention de Dieu est que l'homme vive de son tra-

vail et de son industrie ; il y est même condamné depuis

son péché . A l'exception d'un petit nombre de riches ,

qui vivent de leurs revenus, et qui encore sont obligés

de se donner des soins pour s'en assurer la jouissance ,

tous les autres mangent leur pain à la sueur de leur

front, et ne sont occupés chaque jour que des moyens

de subsister, eux et leur famille. Les travaux de tout

genre, les soins, la prévoyance, pour se procurer les

choses nécessaires à la vie , sont donc dans l'ordre de la

Providence ; et cet ordre doit être si exactement gardé,

que saint Paul prononce que celui qui ne veut point tra-

vailler n'a pas droit à sa nourriture ' .

Mais que d'abus n'entraîne pas cette nécessité où nous

sommes de pourvoir aux besoins de la vie ! Acombien de

crimes nedonne-t-elle pas naissance ! Et à quel point n'ir-

rite- t-elle pas les passions ! Les uns n'ontjamais assez ; les

autres sont toujours dans la crainte demanquer ; les uns

et les autres sont dans l'agitation la plus violente ; ils vont,

ils viennent ; ils se lèvent et se couchent sur cette pensée ;

et, sans distinguer les moyens licites des illicites, ils les

mettent en œuvre pour contenter leur avarice, oupour se

préserver de la misère . Le plus grand mal, et la source

de tous les autres, est que cette attention excessive au

temporel leur fait oublier le spirituel, négliger l'âme pour

le corps, et sacrifier aux intérêts de la vie présente les

intérêts tout autrement considérables de la vie future .

Jésus-Christ remédie à ces désordres, en nous ensei-

gnant premièrement à chercher avant tout le royaume

1 II Thess. , 11 , 10 .

1. 15



254 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

de Dieu et sa justice ; secondement, à ne pas porter

nos soins à l'égard du temporel jusqu'à l'inquiétude ;

troisièmement, à nous reposer sur la bonté du Père

céleste, qui , faisant subsister toute la nature, n'a garde

d'oublier les hommes qui sont ses enfants .

La première chose en effet que doit faire tout chré-

tien , s'il est sensé, et s'il entend ses vrais intérêts , est

de se bien convaincre que Dieu ne l'a pas mis, et n'a pu

le mettre sur la terre simplement pour y vivre, mais

pour s'y sanctifier; que cette vie n'est qu'un voyage

plus ou moins long, dont le terme est l'autre vie, qui

ne finira jamais ; qu'étant composé d'un corps et d'une

âme, ce qui concerne la subsistance et le bien-être du

corps n'est rien et moins que rien en comparaison de

ce qui regarde l'état présent et à venir de l'âme. Il n'est

pas chrétien, s'il n'est pas persuadé de ces vérités ; et il

est insensé au delà de ce qui peut se dire, si , en étant

persuadé, il n'en fait pas la base et la règle de sa con-

duite. Sidonc il consulte sa raison et sa foi , elles lui diront

qu'il doit mettre un certain ordre dans les objets de ses

pensées, deses désirs , de ses actions ; placerchaque objet

en son rang, donnant lapréférence àceux qui leméritent,

et ne s'écarter jamais de ce plan, qui lui est dicté par la

nature même des choses et par la volonté de Dieu .

Or, voici l'ordre inviolable que Dieu lui marque, et

auquel ses plus chers intérêts lui font une loi de se con-

former . Mon âme, doit-il se dire, est la meilleure partie

de moi-même ; le corps qu'elle habite est fait pour elle.

Les besoins de l'âme doivent donc passer avant ceux du

corps, et je me nuirais, si je pourvoyais à ceux-ci au

préjudice de ceux-là . L'unique besoin de mon âme, la

seule chose qu'elle désire, c'est d'être heureuse. La



VINGT ET UNIÈME LEÇON . 255

lumière naturelle et celle de la révélation m'apprennent

de concert qu'elle est destinée à jouir dans une autre

vie d'un bonheur éternel, et que ce bonheur est sa fin .

Je dois donc aspirer à ce bonheur, et y rapporter tout ;

tendre à cette fin, et ne jamais m'en éloigner. Mais je

n'ai qu'un moyen d'y parvenir, qui est d'observer

exactement les commandements de Dieu ; de suivre de

point en point la morale que Jésus-Christ m'a enseignée ;

en un mot, de croire et de pratiquer dans le sein de

l'Église catholique les dogmes et les préceptes de la reli-

gion que cet Homme-Dieu m'a révélée. Si cette voie est

unique, et si elle est sûre, quel autre parti ai-je à

prendre, que d'y entrer, de la suivre, et d'y marcher

constamment jusqu'à la mort? C'est ce que Jésus-Christ

appelle chercher le royaume de Dieu et sa justice .

Tel est donc le grand objet qui doit tenir la première

place dans mon esprit et dans mon cœur, et dont je

dois m'occuper avant tout et par-dessus tout.

Mais mon âme est unie àmoncorps ; elle y est même

assujettie pour ses opérations, et les fonctions de l'une

et de l'autre sont dans une dépendance réciproque ; elle

est chargée de le conserver en bon état, et de lui four-

nir ce qui lui est nécessaire . Il est donc aussi dans l'or-

dre que je nourrisse ce corps, que je le vête, que je le

maintienne en santé, et que je le garantisse de ce qui

pourrait lui nuire. C'est un devoir pour moi, et Dieu lui-

même me l'a imposé. Cela est vrai. Mais il ne l'est pas

moins que ce devoir est subordonné de sa nature à l'au-

tre devoir, qui a directement pour objet le bonheur de

mon âme ; que je ne dois remplir le premier que relati-

vement au second, et seulement comme une condition

sans laquelle je n'arriverais pas à ma fin . S'il arrivait done

que je ne pusse m'acquitter en même temps de ces deux



256 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

devoirs , je n'aurais point à hésiter ; et il me faudrait sacri-

fier le bien- être de mon corps, et mon corps même aux

intérêts de mon âme. C'est pourquoi nulle nécessité cor-

porelle, fut-elle extrême, ne saurait m'autoriser à coin-

mettre le moindre péché, ni à omettre le moindre acte

de vertu dans une circonstance où il me serait commandé .

Ainsi doit raisonner et agir le vrai chrétien .

Les suites de ce raisonnement sontpresque infinies

dans la pratique ; et il est aisé d'en faire l'application

aux occasions qui se présentent. Pour qui travaille- t- on

à s'enrichir ? Pour le corps, soit le sien, soit celui de ses

enfants . Mais les besoins du corps n'exigent pas qu'on

soit riche ; il suffit qu'on ait le nécessaire selon son état ;

et ce nécessaire en toute condition a des bornes . Si je

passe ces bornes, ce n'est plus le corps que j'écoute,

mais la cupidité ; et tout ce que celle-ci me suggère

m'est interdit par la règle de Jésus-Christ . Ne me con-

seillât-elle rien d'injuste, c'est assez qu'elle aille au delà

du besoin, et elle y va toujours, pour être injuste en

elle-même . Pour quelle fin embrasse-t-on les divers états

de la vie ? Pour subsister . Mais ces états ont chacun

leurs devoirs qui intéressent l'âme . Il ne faut donc jamais

que le prétexte de ma subsistance me fasse manquer à

ces devoirs ; et les fraudes si communes en toute espèce

de commerce, de professions et de métiers, ne sont pas

justifiées par cette excuse : je ne saurais me tirer d'affaire

autrement . Enfin il est clair que dans toutes les condi-

tions , si l'on met l'âme et ses intérêts au-dessus de ceux

du corps ; si l'on se propose avant tout l'acquisition du

Royaume de Dieu, la cupidité, ce fléau du genre humain,

est éteinte dans le cœur de l'homme.

Je ne parle pas ici de ceux que la nécessité de vivre a

forcés , disent-ils , de se jeter dans des professions



VINGT ET UNIĖME LEÇON . 257

infames, ou très-dangereuses pourle salut, soit par elles-

mêmes, soit par les circonstances . Ils ne sont pas

excusés par là devant les hommes ; comment le seraient-

ils devant Dieu ? Beaucoup ne tiennent ce langage que

pour faire croire qu'ils ont une âme honnête . Mais si cela

était, et qu'ils eussent d'ailleurs quelques principes de

religion , ou ils n'auraient pas embrassé de pareilles

professions , ou ils les quitteraient sur-le-champ, fallût-il

mendier leur pain, et s'abaisser aux états les plus vils selon

le monde. Que leur dirais-je ? Des livres de la nature de

celui-ci ne tombent guère entre leurs mains ; et, si par

hasard ils les lisaient, il y a assez d'autres endroits pro-

pres à remuer leur conscience, et à les retirer de l'abîme

où ils se sont précipités .

Le point capital est donc celuiqueje viens d'exposer .

Mais Jésus-Christ ne s'en tient pas là. Il nous défend

toute inquiétude au sujet des besoins du corps . C'est-à-

dire qu'en donnant à nos affaires temporelles le tra-

vail et l'application nécessaires , en employant les res-

sources , en prenant les mesures propres à les faire

réussir, il faut bannir ce qui tient l'âme suspendue,

agitée , troublée, et ne lui laisse pas assez de liberté d'es-

prit pour les choses spirituelles, qui sont d'une tout

autre importance. Cet empressement et cette agitation

sont en effet la preuve d'un trop grand attachement aux

biens de la terre, d'un désir trop ardent de les acquérir,

ou d'une crainte trop vive de les perdre .

Or, il ne faut jamais que la passion s'en mêle , tant

parce qu'elle ne contribue en rien au succès de nos

entreprises , ou même qu'elle y nuit, que parce qu'elle

nous ôte le repos, et qu'elle nous empêche de vaquer

tranquillement à notre salut . D'où viennent tant de



258 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST.

distractions dont on est obsédé dans le temps de la

prière ? Presque toujours des soins temporels. Un père,

une înère de famille vont à l'église la tête remplie de

leurs affaires ; il leur est impossible de se recueillir, ni de

penser à autre chose; ils ont le cœur froid, sec, et ne

sauraient rien dire à Dieu. Ils s'en plaignent, ils s'en

accusent, mais ne remontent pas à la cause, et n'y remé-

dient pas . Ce n'est pas pour eux, disent-ils, qu'ils s'in-

quiètent ; c'est pour leurs enfants qu'il faut songer à

pourvoir. Je réponds qu'ils ne doivent pas plus s'inquiéter

pour leurs enfants que pour eux-mêmes ; qu'après avoir

pris toutes les mesures convenables pour les établir

avantageusement, ils doivent demeurer tranquilles .

Qu'ils fassent là-dessus ce que Dieu demande d'eux ;

mais qu'ils n'aillent pas plus loin . Or, la volonté de Dieu

'est qu'avant tout ils cherchent son Royaume et sa jus-

tice, tant pour eux que pour leurs enfants ; et si cette

recherche, tout importante qu'elle est, doit se faire

paisiblement et sans inquiétude, à plus forte raison celle

dont le but est de leur procurer des biens temporels, et

de les établir selon leur condition . Non-seulement ils

doivent être exempts de soucis rongeurs et d'agitations

turbulentes , mais il est de leur devoir de sanctifier par

des motifs surnaturels les soins qu'ils se donnent pour

leurs enfants, et de les faire servir à leur propre salut .

Aussi Jésus-Christ veut-il qu'en ce qui concerne le

temporel, on se repose principalement sur la bonté

paternelle de Dieu , qui revêt d'une si belle parure le lys

des champs, et qui nourrit les oiseaux, lesquels ne

sèment, ni ne moissonnent, ni ne font de provisions .

Combien plus pensera-t- il à vous, hommes de peu de

foi ! ajoute le Sauveur. A vous qui, à tant de titres, êtes



VINGT ET UNIÈME LEÇON . 259

ses enfants, et qui vous tiendriez offensés avec raison ,

si les vôtres se défiaient de votre tendresse et de vos

soins pour eux. Quels pères êtes-vous, en comparaison

de lui ? Il veut que par une confiance entière nous hono-

rions sa providence, qui veille à tout, qui pourvoit à

tout, et sans la permission de laquelle il ne tombe pas

un seul cheveu de nos têtes . Il veut que dans nos

besoins nous ayons recours à lui ; que nous lui recom-

mandions le succès de nos affaires temporelles ; que

nous soyons persuadés que ce qu'il en ordonnera est le

meilleur; que riches ou pauvres, nous demeurions sou-

mis , contents, toujours occupés à le remercier ; que

nous préférions infiniment les biens spirituels, et que

dans l'occasion nous sachions leur sacrifier avec joie

les biens temporels, disant comme Job : Dieum'a donné,

Dieu m'a ôté ; il ne m'est arrivé que ce qu'il a plu au

Seigneur ; que son saint nom soit béni ' ! Il nous promet

que si notre première attention se porte vers le spirituel,

qui après tout est notre vrai bien, le temporel ne nous

manquera jamais, non peut-être dans l'abondance que la

nature désirerait, mais dans une honnête suffisance.

Par cette disposition de confiance et de désintéresse-

ment vous engagez Dieu à venir à votre secours , à don-

ner sa bénédiction aux moyens que vous employez, à

vous en suggérer d'autres qui seront plus efficaces ,

à vous ménager des ressources inespérées, où vous ne

pourrez vous empêcher de reconnaître les attentions

d'un père .

Ainsi, dans toute affaire temporelle où vous vous

adressez à Dieu, vous êtes assuré, en premier lieu, que

de quelque manière qu'elle tourne, ce sera au profit de

1 Јов, 1 , 21 .



260 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

votre âme; en second lieu, que s'il n'en doit résulter

aucun préjudice pour elle , il la fera réussir. Que pou-

vez-vous désirer de plus? Et comment après cela ne

reposez-vous point en paix dans le sein de la Providence ?

Remarquez , carje ne veux point vous laisser perdre

cet objet de vue, que Jésus-Christ se propose ici, comme

partout ailleurs , non-seulement notre bonheur futur,

mais notre bonheur actuel .

Est-il rien qui y soit plus contraire, que les inquié-

tudes, les chagrins, les tourments que nous causent les

besoins du corps ? Jésus-Christ vous les épargne. Est-il

rien qui puisse contribuer davantage à votre paix, que

cet ordre qu'il veut que vous mettiez dans les objets de

vos pensées et de vos affections; que cette attention à

tenir votre cœur libre de tout désir et de toute crainte

à l'égard du temporel ; que cette confiance dans le Père

céleste qu'il vous recommande ; enfin que cette assu-

rance précise qu'il vous donne, que, si vous cherchez

avant tout le Royaume de Dieu et sa justice, les choses

temporelles , dont il sait que vous avez besoin, vous

seront données par surcroît ? Hommes aveugles et insen-

sés , ne seriez-vous pas pénétrés de respect et de soumis-

sion pour la morale de l'Évangile, si vous la méditiez

sans prévention ?

O mon divin Maitre ! plus j'avance dans vos leçons,

plus je les admire. Qu'elles sont belles ! Qu'elles sont

raisonnables ! Qu'elles sont conformes à ma nature !

Qu'elles me sont salutaires ! Que je serais saint, que je

serais heureux, si je les pratiquais !

J'ai vécu jusqu'ici comme si je n'avais à songer qu'à

mon corps ; j'ai pris des peines infinies pour assurer son



VINGT- DEUXIÈME LEÇON . 261

bien-être. Je me suis avili, je me suis rendu coupable,

j'ai perdu le repos ; et, avec tout cela, ce corps dont je

ime suis tant occupé, à qui j'ai procuré abondamment

tout ce qu'il désirait , ne s'en est pas trouvé mieux ; il

n'avait pas besoin de tant de choses, et je pouvais le

contenter à moins . Mais cette âme immortelle , pour

qui je devais tout faire, et pour qui je n'ai rien fait, en

quel état pitoyable est-elle réduite ? De quelles vertus

l'ai-je enrichie? ou plutôt de quels vices ne l'ai-je pas

souillée ? La voilà pauvre, nue, misérable, et digne de

tous vos châtiments , parce que j'ai voulu être dans

l'affluence des biens temporels .

J'en ai honte, ô mon Sauveur ! je m'en repens, je

vous supplie de me pardonner le passé ; je veux à l'ave-

nir, avec le secours de votre grâce, chercher ce Royaume

pour lequel mon âme est créée, cette justice qui peut

seule m'y conduire ; et ne donner à mon corps , à ce

monceau de boue , que les soins que je ne puis lui

refuser. Ainsi soit-il !

VINGT - DEUXIÈME LEÇON

LA DOUCEUR DU JOUG DU SEIGNEUR .

Quoique Jésus-Christ ait expressément déclaré que

sonjoug est doux et sonfardeau léger ' , il est bien peu

de chrétiens qui en soient intimement persuadés .

Le plus grand nombre croient cette vérité à peu près

comme ils croient les mystères ; je veux dire comme

une chose qu'ils ne peuvent comprendre, et dont i's

n'ont d'ailleurs aucune expérience . Nous verrons plus

bas pour quelles raisons cette expérience leur manque .

1 MATTH. , XI, 30 .

13.



262 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

Commençons par leur faire entendre que rien n'est

moins mystérieux, ni moins incompréhensible que cette

parole du Sauveur, pourvu qu'on saisisse le sens dans

lequel il l'a dite . Car ce n'est pas à la nature corrompue

qu'il l'a adressée, ni pour elle qu'il a prétendu que son

joug fût doux et son fardeau léger .

N'écoutons donc point ici la nature, ennemie de tout

joug et de tout fardeau ; mais consultons la raison et la

foi, et voyons si , à leur jugement, il est dans l'Évan-

gile une sentence plus vraie sous tous les aspects que

celle-là.

Il n'est point de joug plus doux, ni de fardeau plus

léger, que celui de l'amour. Dès qu'on aime , dit

saint Augustin , il n'y a plus de peine, ou l'on aime la

peine, s'il y en a . Or, le joug de Jésus-Christ n'est autre

chose en lui-même qu'un exercice d'amour. Il consiste

dans l'amour de Dieu, dans l'amour légitime de soi-

même, et dans l'amour du prochain : trois amours insé-

parables , et dont les deux derniers sont des suites du

premier.

Je ne demande pas s'il est juste, on n'oserait me

le contester , mais s'il est doux d'aimer Dieu, l'Étre

souverainement aimable, notre Souverain Bien, et la

source de tous les biens, qui nous a tout donné, de qui

nous attendons tout, et par qui seul nous pouvons être

heureux. La raison éclairée par la foi est forcée de

répondre qu'il ne peut y avoir rien de plus doux qu'un

tel amour ; et , s'il y a quelque chose de pénible dans le

service que Dieu exige de nous, et dans les autres pré-

ceptes qu'il nous impose, son amour, qui est le premier

des préceptes , est plus que suffisant pour tout adoucir.

Si notre cœur ne fait pas la même réponse, c'est qu'il



VINGT- DEUXIÈME LEÇON . 263

n'a point encore commencé d'aimer Dieu . Qu'était- il

besoin, dit saint Augustin, de nous intimer l'ordre de

vous aimer, et de nous menacer d'un grand malheur,

si nous ne vous aimions pas ? Comme si ce n'était

pas le plus grand des malheurs de ne pas vous aimer !

Je demande s'il est doux de s'aimer soi-même d'un

amour légitime et bien ordonné, de vouloir son vrai ,

solide et éternel bonheur; d'y tendre par les moyens

que Dieu nous a indiqués, et qui peuvent seuls nous

l'assurer ; d'éviter tout ce qui nous exposerait à le

perdre. Est-ce une question à faire? me répondra-t-on ;

et quel amour nous sera doux, si celui-là ne l'est pas ?

Je demande enfin s'il est doux de nous aimer mutuel-

lement d'un amour sincère et cordial ; de nous prévenir

réciproquement par des marques de déférence, par des

attentions , par des bienfaits ; de nous soulager les uns

les autres dans nos besoins, nos maux et nos peines ; de

nous supporter, de nous excuser, de nous pardonner,

de vivre en paix et en union avec ceux qui nous sont

liés par les relations naturelles et sociales. Nous , dis-je ,

qui sommes les enfants du même Père, et qui ne com-

posons qu'une grande famille; qui sommes frères en

Jésus-Christ, qui avons les mêmes devoirs essentiels à

remplir, qui aspirons au même bonheur, et qui espé-

rons être un jour réunis à jamais dans la même patrie .

Celui qui nierait qu'un tel amour soit doux serait un

insensé , puisqu'il est évident que la félicité même de la

vie présente y est attachée . Mais si cet amour est doux,

il l'est personnellement pour quiconque en éprouve les

sentiments , et les suit dans la pratique, de quelque

manière que le prochain en use à son égard .

La morale de Jésus-Christ, qui se réduit à ces trois



264 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

amours , est donc douce ; et, si c'est un fardeau, on ne

peut disconvenir qu'il ne soit léger.

Il y a néanmoins en nous quelque chose qui contredit

cette vérité, et qui ne trouve aucune douceur, ni dans

l'amour de Dieu , ni dans l'amour raisonnable de soi-

même, ni dans l'amour du prochain . Un orgueil aussi

insensé qu'impie nous soulève contre le plus doux des

empires , nous fait méconnaître tout devoir et toute loi,

nous représente comme unjoug tyrannique tout ce qui

assujettit notre volontéà une règle, quelque juste, quelque

nécessaire qu'elle soit pour notre bonheur. Un amour-

propre, contraire à la raison et au bon ordre, nous con-

centre en nous-mêmes, exclut de notre cœur toute affec-

tion qui ne se rapporte point à nous, et nous rend odieuse

cette charité pure, qui aime Dieu pour lui-même, et le

prochain pour Dieu. Comment le joug de Jésus -Christ

serait- il doux à l'orgueil et à l'amour-propre, puisque c'est

contre eux et pour les détruire qu'il nous est imposé?

Mais ce qui est dur à ce qu'il y a de vicieux en nous

n'en est pas pour cela moins doux en soi, et par rapport

au fond et à l'essence de notre nature, qu'il tend à

dégager de ces vices .

Il est doux sans doute d'être délivré de la tyrannie de

ses passions . Toute la philosophie en est tombéed'accord ,

je n'en excepte pas celle d'Épicure ; et ceux qui en sont

tourmentés sont les premiers à l'avouer dans les inter-

valles de bon sens et de réflexion qu'elles leur laissent .

Si cela est, le joug du Seigneur est donc plein de dou-

ceur ; car il tend à nous affranchir de nos passions, bien

plus efficacement que n'ont jamais fait les préceptes de

la sagesse humaine. Qu'il faille combattre pour les

vaincre, qu'il y ait des efforts à faire, et que tout effort

de sa nature soit pénible, je ne le nie point; et dans



VINGT - DEUXIÈME LEÇON. 265

quelle école de philosophie a-t-on exempté l'homme de

combats et d'efforts ? Comme s'il pouvait se corriger

sans cela ! Mais le chrétien tire de la grâce de puissants

secours, qui dominent la violence du combat, et qui lui

en assurent le succès. S'il lui en coûte pour subjuguer

ses passions, il goûte une joie inexprimable de les avoir

domptées , et il ressent un nouveau plaisir à chaque vic-

toire qu'il remporte sur elles .

Il est doux de dominer son corps, de commander à

son esprit et à sa propre volonté, d'être maître de toutes

ses facultés , et de disposer de son libre arbitre d'une

manière qui soit agréable à Dieu, que la raison avoue,

dont la conscience soit satisfaite. Le joug de Jésus-Christ

n'a point d'autre objet que de nous procurer ces avan-

tages, et nous y parvenons, à coup sûr, en le portant

fidèlement.

Il est doux de n'avoir point à gémir sous l'esclavage

du péché, ni à essuyer les cruels remords qui le suivent ;

d'être à l'abri des terreurs de l'autre vie, qui alarment

si vivement une conscience coupable ; de jouir de la paix

et de la sécurité de l'innocence ; de se rendre le conso-

lant témoignage qu'on ne s'efforce pas en vain de plaire

à Dieu, et de nourrir l'espérance de le posséder éter-

nellement, ce qui est le fruit d'une vie pure et sainte.

Tous ces biens ne sont-ils pas le partage de ceux qui

portent le joug du Seigneur, et qui se font une loi de ne

s'écarter en rien de ses commandements? Je ne finirais

point, si je voulais considérer ce joug sous toutes ses

faces , et faire l'énumération des douceurs qui l'accom-

pagnent .

Mais, dira-t-on, n'est-il pas dur de se renoncer son

même, de se haïr, de crucifier sa chair avec toutes ses



266 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

convoitises, de résister à des penchants nés avec nous ,

et de s'élever sans cesse au-dessus de la nature, pour

suivre la grâce ? Le chemin de la vertu n'est-il pas

escarpé et pénible? Le sentier du salut n'est-il point

étroit ? Cette guerre continuelle qu'il faut se faire , cette

séduction du monde contre laquelle il faut être en garde ,

ces censures , ces railleries, ces persécutions auxquelles

il faut s'exposer, ces tentations, ces piéges, ces assauts

du démon dont il faut se garantir, tout cela n'est-il pas

un rude et douloureux exercice pour le chrétien, et ne

concourt- il pas à lui rendre la vie amère?

Il est aisé de répondre premièrement, que s'il est dur

de se faire toutes ces violences, il l'est encore plus de ne

s'en faire aucune, et de vivre au gré de ses désirs

corrompus . Secondement, que Jésus- Christ n'a pas pré-

tendu qu'il n'en coûtât aucune peine pour s'assujettir à

sa morale, puisqu'il l'appelle unjoug et un fardeau ; un

joug impose toujours quelque gêne, un fardeau se fait

toujours sentir. Mais compte-t-on pour rien la grâce,

dont l'effet propre est de faire aimer à la volonté ce

que la nature abhorre, et de nous communiquer une

force qui nous allége les fardeaux les plus insuppor-

tables ? Compte-t-on pour rien les consolations célestes,

dont Dieu est prodigue à l'égard de ceux qui le servent

de tout leur cœur, et qui les dédommagent en un

instant de toutes les peines passées ? Ils voient nos croix,

disait saint Bernard, parlant des mondains à ses reli-

gieux, mais ils n'en voient pas l'onction . S'ils la

voyaient , s'ils l'éprouvaient comme nous, ils change-

raient de langage et d'idées; et ils confesseraient que

notre vie, dont l'austérité leur paraît affreuse, est en tous

sens plus douce que la leur .

C'est un témoignage qu'ont rendu à Jésus-Christ



VINGT-DEUXIÈME LEÇON . 267

tous les saints , c'est-à-dire les parfaits chrétiens , sans

exception ; les confesseurs de son nom dans les prisons ,

dans les exils , dans les travaux des mines, dans l'indi-

gence, dans les persécutions ; les martyrs devant les

juges, sur les échafauds, dans les plus horribles supplices .

Dieu proportionne son secours à ce qu'on fait, à ce

qu'on souffre pour lui; et ce secours fortifie tellement

l'âme, qu'elle désire en faire et en souffrir davantage .

Pourquoi donc tant de chrétiens se plaignent-ils de la

dureté de ce joug et de la pesanteur de ce fardeau ?

C'est qu'ils ne sont chrétiens que de nom et de pro-

fession extérieure, qu'ils n'ont pas le véritable esprit du

christianisme , et qu'ils ne le connaissent même pas ;

c'est qu'ils n'entreprennent pas sérieusement la pratique

de la morale évangélique , et qu'ils ne se donnent pas

tout à fait à la grâce .

La plupart se chargent du joug du Seigneur par

crainte, plutôt que par amour. Les vérités terribles de

la religion ont fait une profonde impression sur leur

esprit , ils ne veulent pas se perdre , et ils observent les

commandements de Dieu , uniquement pour ne pas

brûler dans l'enfer ; car ce c'est pas la peine du dam

qui les touche, quoique ce soit la plus grande, mais celle

du sens. Or, quiconque ne se soumet au joug de Jésus-

Christ que par le motif de la crainte , s'y soumet moins

par volonté que par nécessité; il ne l'aime point, il le

secouerait , si son intérêt le lui permettait. Quelle dou-

ceur peut-il donc y trouver ? La loi n'est par rapport à

lui qu'un ordre rigoureux , accompagné de menaces , et

suivi de châtiments pour les infracteurs : Fais ceci ,

abstiens-toi de cela; sinon , tu seras damné.

Quand on envisage la loi de la sorte, il est impossible



268 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

qu'en lui obéissant , on ne la juge pas dure , d'autant

plus qu'elle ordonne ce qui répugne à la nature, et

qu'elle défend ce qui lui plaît. Ainsi la crainte du châti-

ment ne combattant nos mauvais penchants par aucune

affection contraire , leur laisse tout leur attrait et toute

leur force ; elle n'inspire point de goût pour le bien , ni

d'aversion pour le mal . La volonté est contrainte de se

plier au commandement, mais elle n'y est pas inclinée ;

elle sent la violence qu'elle se fait, et ne se détermine à

ce qui la gêne que par l'appréhension d'un mal plus

grand . Disposition d'esclave , qui tremble sous la verge

de son maître, et qui n'obéit que pour se soustraire aux

coups .

Chez d'autres, il se mêle à cette crainte des vues mer-

cenaires ; l'espoir de la récompense les anime, et leur

diminue un peu la pesanteur du fardeau. Mais , comme

cette récompense est éloignée et que la peine est pré-

sente, celle-ci agit plus fortement sur eux, et se fait

vivement sentir, quoiqu'ils se soutiennent par l'attente

des promesses . Si la charité rendait leur foi plus vive,

et leur espérance plus pure ; si , dans la récompense qu'ils

attendent , ils regardaient plus Dieu qu'eux-mêmes , son

amour , et le désir de le posséder, adouciraient leur

joug . Mais la foi est faible, et l'espérance est combattue

par la crainte en ceux qui n'écoutent que leur intérêt ,

et l'amour-propre , qui est leur principal motif, ne sau-

rait leur faire aimer une loi dont l'objet est de le détruire .

Enfin, par une suite de ces dispositions qui prédomi-

nent dans le plus grand nombre des chrétiens , ils ne

se chargent du joug du Seigneur que le moins qu'ils

peuvent, et qu'autant qu'il est nécessaire selon leur état

pour éviter l'enfer, ou pour gagner le ciel . Ils ne se pro-

posent la perfection en quoi que ce soit, se dispensant



VINGT- DEUXIÈME LEÇON . 269

assez librement de tout ce qui n'est pas d'obligation

étroite, et s'acquittant du gros de leurs devoirs d'une

manière tout humaine, sans y regarder de fort près .

Mais du moment qu'on est déterminé à épargner

ainsi sa peine , il n'est pas possible qu'on n'en sente tout

le poids, et Dieu de son côté ne fait rien pour la sou-

lager , parce qu'il ne doit ce soulagement qu'à ceux qui

agissent par amour, et qui ne se ménagent point pourlui .

« Je m'en tiens aux préceptes, dit-on ; je ne porte du

fardeau que ce qui m'est indispensable d'en porter ; et

néanmoins il me paraît très-pesant . Que serait-ce donc si

je me chargeais davantage , et si je me proposais de ne

rien refuser à Dieu? Mes forces n'y suffiraient point , et

je serais accablé . »

Vous vous trompez grossièrement ; ce serait précisé-

ment le contraire. Pour goûter la douceur du joug du

Seigneur , il faut le prendre tout entier , et s'en charger

de bonne grâce, sans vouloir rien accorder à la nature .

Plus vous diminuez de ce fardeau , plus ce que vous en

gardez vous pèse ; et, au contraire, vous marchez avec

d'autant plus d'aisance , que vous êtes résolu de n'en rien

ôter . La raison en est évidente; c'est en premier lieu

que l'amour seul peut inspirer une telle résolution ; et

en second lieu , que Dieu, pour l'intérêt même de sa gloire ,

est engagé à soutenir puissamment celui qui embrasse

son service dans toute son étendue. Or, une âme que

l'amour met en action, et que la grâce soutient, a des

forces immenses ; elle est capable des plus hautes entre-

prises ; il n'est pas de peines qu'elle ne dévore, et qui ne

lui semblent douces , parce qu'elles accroissent son amour .

Croyez-vous donc que ce soit pour les âmes craintives,

intéressées, et qui comptent avec Dieu, que Jésus-Christ

a prononcé queson joug était doux et son fardeau léger ?



270 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

Point du tout ; cela ne peut pas être. Il n'a parlé de la

sorte que pour les âmes grandes et généreuses , déter-

minées à suivre en tout l'inspiration de la grâce , et

ce sont celles-là seules qui éprouvent la vérité de ses

paroles .

OmonSauveur ! c'est ma faute, si jusqu'ici je n'ai pas

fait cette expérience. Un maître tel que vous mérite-t-il

d'être servi par crainte? Doit-il même être servi par

intérêt ? Après ce que vous méritez , et ce que vous avez

fait pour moi, puis-je ne pas me livrer tout entier à votre

service par amour et par reconnaissance? Dois-je être

étonné qu'un joug que je n'aime point me paraisse dur ,

et qu'un fardeau que je ne porte qu'avec répugnance

m'accable de son poids?

Changez mes dispositions , ô mon Dieu ! Substituez

l'amour à la crainte ; purifiez , perfectionnez mon espé-

rance par le feu de la charité ; élargissez ce cœur, que

l'amour-propre a toujours tenu resserré . Alors, plus je

serai chargé , plus vite je courrai dans la voie de vos

commandements ; plus je me féliciterai du bonheur d'être

soumis à votre joug. Tout est possible, tout cst aisé,

tout est doux à l'amour. Je le sais ; je l'ai éprouvé à

l'égard des créatures ; accordez-moi de l'éprouver à

votre égard . Ainsi soit- il !

VINGT - TROISIÈME LEÇON

PORTER SA CROIX .

Voici la parole de l'Évangile qui semble la plus dure

au commun des chrétiens : Si quelqu'un, dit Jésus-



VINGT-TROISIÈME LEÇON . 271

Christ, veut venir à ma suite , qu'il porte sa croix tous

les jours , et qu'il me suive ' .

L'Évangéliste remarque qu'il adressait cette parole à

tous.

Ainsi il n'est aucun de ceux qui font profession du

Christianisme, qui ne doive la prendre pour soi. Il est

dans l'ordre que le disciple suive le maître, et qu'il

marche sur ses traces . Jésus-Christ ne nous propose la

croix qu'après avoir porté lui-même la sienne tous les

jours , depuis sa naissance jusqu'à son dernier soupir . Il

l'a portée , l'ayant acceptée librement des mains de son

Père ; et, quelque affreuse qu'elle fût pour la nature,

dont elle exigeait l'entière immolation , il l'a acceptée et

portée avec amour et avec joie, content de réparer la

gloire de Dieu, et de racheter le genre humain par le

sacrifice de son âme et de son corps .

Le chrétien doit donc à son exemple recevoir la croix

que Dieu lui envoie, la porter volontiers tous les jours ,

et s'estimer heureux de remplir par là les desseins éter-

nels de Dieu sur lui. Ceci est la condition essentielle

pour appartenir à Jésus-Christ ; et quiconque ne s'y

soumet pas est rejeté du nombre de ses disciples . Mais

quel sort a-t-on à attendre dans l'autre vie, si l'on ne

s'y présente point avec le titre de disciple de Jésus-

Christ? En faudrait-il davantage pour adoucir ce que

cette parole a de dur et d'effrayant pour la nature?

Mais approfondissons-la un peu, et voyons si elle est

en effet aussi désolante qu'elle le paraît au premier

aspect . Si , par la croix que Jésus-Christ nous ordonne

de porter, on entend les devoirs communs de religion ,

1 Luc, 1x , 23.



272 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

et la pratique de la morale évangélique, je viens de

montrer que ce joug est doux, et ce fardeau léger,

qu'ainsi l'on ne peut s'en plaindre sans une extrême

injustice, et sans donner le démenti à la vérité même.

Mais on donne plus ordinairement le nom de croix à

de certains événements de providence, soit naturelle,

soit surnaturelle, qui nous contrarient, nous humilient,

nous causent de la douleur ou de la peine , et nous

exercent en diverses manières . Ces croix nous viennent

ou de la nature, comme les disgrâces du corps , les

infirmités , les maladies ; ou de notre condition, comme

la pauvreté, le travail, la dépendance ; ou de l'état que

nous avons embrassé, par exemple du mariage ; ou de

l'injustice des hommes, ou des accidents fortuits, ou de

la malice des démons, ou enfin de Dieu lui-même immé-

diatement . Elles nous affligent dans notre santé , dans

nos biens, dans notre repos, dans notre réputation,

dans nos personnes, ou dans celles qui nous sont chères ;

elles mortifient notre sensibilité, notre orgueil , notre

amour-propre ; elles exigent de nous différents sacrifices ,

soit extérieurs, soit intérieurs .

Les croix prises dans cette acception, qui est la plus

commune, sont en général l'apanage de l'humanité ; et il

n'est personne qui puisse absolument s'y soustraire .

Chacun a les siennes ; les uns, de plus grandes et en plus

grand nombre ; les autres, de moindres et en plus petit

nombre . Mais nul homme n'en est tout à fait exempt .

De là , l'épithète de malheureux donnée aux mortels

par les auteurs de la plus haute antiquité. Dans l'inten-

tion de Dieu elles sont pour nous un moyen de salut , et

la voie particulière par laquelle il prétend nous conduire

au ciel .



VINGT - TROISIÈME LEÇON .
273

Je remarque d'abord à l'égard de ces croix qu'à

l'exception de certaines peines intérieures, pour lesquelles

Dieu demande un exprès consentement, ce qui est très-

rare, les autres nous arrivent malgré nous, soit qu'il y

ait de notre faute, ou non ; que le plus souvent il n'est

pas en notre pouvoir, ni de les prévoir, ni de les éviter ,

ni de nous délivrer, et que l'unique parti que la raison

même nous conseille, est de les supporter avec courage

et patience .

Je remarque de plus que les différentes ressources ou

industries dont l'homme laissé à lui-même peut faire

usage pour adoucir ses croix, sont bien peu de chose ,

parce que la nature est presque toujours plus forte chez

lui que la raison ; que les consolations qu'on reçoit alors

de ses amis ne font pas grand effet, et sont souvent à

charge ; que nos propres réflexions sont un faible secours ;

qu'à la vérité le temps en soulage quelques-unes , mais

aussi qu'il en augmente d'autres ; enfin, qu'il en est de

telles, qu'elles ne sont susceptibles d'aucun adoucisse-

ment humain, et où l'on ne trouve de soutien que dans

la religion .

Je remarque aussi que non-seulement il est inutile de

s'impatienter, de murmurer, de s'abandonner au cha-

grin et au désespoir, de s'emporter et de blasphémer

contre la Providence ; mais qu'au lieu de diminuer sa

peine, on l'aggrave par ces plaintes et ces révoltes , sans

parler des péchés souvent très-graves dont on charge sa

conscience .

Ces observations supposées, que nous demande Jésus-

Christ?

Que nous recevions notre croix de la main de Dieu,

que nous la chargions nous-mêmes sur nos épaules, et



274 L'ÉCOLE DE JÉSUS-CHRIST .

que nous la portions de grand cœur avec une soumission

entière à sa volonté . Comme s'il vous disait : Ne vous

roidissez pas contre l'ordre absolu du Souverain Maître ;

vous n'y gagneriez rien pour votre soulagement ; au con-

traire, votre âme y perdrait beaucoup en toute manière.

Mais consentez aux dispositions de sa sagesse, de sa jus-

tice, et de sa miséricorde à votre égard ; accommodez-

vous-y de bonne grâce ; et, si vous n'êtes pas assez par-

fait pour accepter avec amour et reconnaissance tout

ce qui vous vient de fâcheux de sa part, supportez-le du

moins avec résignation, et faites servir les maux tem-

porels à votre bonheur éternel . Par cette conduite, vous

rendez infailliblement votre croix plus légère ; vous faites

qu'elle vous devient méritoire ; vous engagez Dieu à vous

donner des forces surnaturelles pour la porter ; vous

parvenez, non-seulement à la souffrir sans répugnance,

mais à vous en faire un sujet de joie et de consolation .

Est-il rien de plus raisonnable, de plus religieux, de

plus ami de l'homme qu'une telle morale? Et la sagesse

éternelle, descendue du ciel pour nous instruire, pou-

vait-elle nous donner une leçon plus utile ?

On n'exige pas de vous que vous désiriez les croix,

que vous les recherchiez, que vous priiez Dieu de vous en

envoyer ; que vous lui protestiez , comme sainteThérèse,

que sans elles la vie vous serait insupportable, ou que

vous ne souhaitiez, comme saint Jean de la Croix,

d'autre récompense de vos travaux pour la gloire de

Dieu, que de souffrir et d'être méprisé pour lui . De tels

sentiments n'appartiennent qu'à des âmes d'élite, et ils

supposent en elles une grande perfection acquise, ou als

sont l'effet d'une inspiration particulière. Ce qu'on vous

prescrit, c'est d'attendre les croix, sans aller au-devant

d'elles , et de n'être pas surpris, quand il vous en arrive,



VINGT-TROISIÈME LEÇON . 275

comme si c'était pour vous un privilége d'en être

exempt ; c'est de vous y soumettre humblement, lors-

qu'il n'y a plus d'autre ressource; c'est de les supporter

patiemment, de vous aider pour cela des grands motifs

de la religion, de recourir à Dieu avec confiance afin

qu'il vous soutienne, et d'espérer fermement qu'il ne

vous abandonnera pas . Y a-t-il rien là qui puisse vous

paraître dur? Rien même qui ne soit doux et consolant ?

Je ne crains pas d'assurer que vous chercheriez en vain

ailleurs aucune consolation qui en approche.

Que prétendez-vous ? Vivre absolument sans croix !

Vous voulez donc que Dieu établisse pour vous un nou-

vel ordre de choses, et qu'il vous dispense d'une loi

générale , dont il n'a pas même dispensé son propre Fils ?

Depuis l'introduction du péché dans le monde, les croix,

qui en sont la punition et l'expiation, sont devenues

nécessaires , tant pour venger la justice divine, que pour

nous justifier. N'êtes-vous pas pécheur, et peut-être

grand pécheur ? A quel titre donc demanderiez-vous

d'être soustrait aux croix ?

Prétendez-vous qu'elles soient du moins de votre

choix ? Car voilà ce que vous dites souvent : Si c'était

toute autre croix, je l'endurerais volontiers . Vous vous

faites illusion . La croix que vous portez est toujours

celle qui vous pèse, et vous déplaît. Vous en diriez

autant de toute autre, si vous veniez à en être chargé,

et vous la trouveriez peut-être plus pesante. Le mal

absent nous paraît toujours moindre que le mal présent,

et si nous le désirons, c'est uniquement par impatience .

Si les croix étaient laissées à votre choix, vous n'en

prendriez aucune; ou vous choisiriez mal, et vous vous

en repentiriez. Dieu sait mieux que vous ce qui vous est

expédient ; il vous aime plus que vous ne vous aimez ;



276 L'ÉCOLE DE JÉSUS CHRIST.

il choisit mieux pour vous, que vous ne choisiriez vous-

même, et s'il vous frappe dans un endroit sensible, c'est

que le mal est là, et qu'il veut y appliquer le remède .

D'ailleurs , une croix qui serait à la disposition de votre

amour-propre, de quelque manière que vous la portas-

siez , ne serait ni agréable à Dieu, ni avantageuse pour

votre salut.

Que prétendez-vous donc encore une fois ? Que votre

croix vous fasse moins souffrir ? Cela dépend de vous :

cessez de vous révolter contre elle ; ne la repoussez plus

avec des efforts inutiles . Embrassez-la, aimez-la ; atta-

chez-vous à elle, puisqu'elle s'attache à vous . Alors elle

vous deviendra plus douce. Ce n'est pas la douleur qui

rend la croix insupportable, c'est la résistance de la

volonté .

Étrange orgueil de l'homme ! Amour-propre incon-

cevable ! Il s'indigne contre sa condition qui l'assujettit

aux croix, et c'est lui qui par son péché est l'auteur de

sa condition présente. Il a fait le mal, et il ne veut pas

du remède ; il est coupable, et il refuse le châtiment et

la réparation qui le feraient rentrer en grâce . C'est-à-

dire qu'il s'est rendu malheureux, et qu'il s'obstine à

l'être , parce qu'il ne veut pas guérir des vices qui ont

causé son malheur. Car, qu'est-ce que les croix, sinon

des remèdes à l'orgueil qu'elles humilient, et à l'amour-

propre qu'elles mortifient ? Acceptez-les, et vous voilà

guéri .

Si vous avez besoin de motifs, la religion s'empresse

à vous en fournir .

Elle les prend de votre intérêt. Vous avez à satisfaire

à la justice divine : laissez-lui le soin de se venger elle-

même par les croix. Cette vengeance exercée ici-bas



VINGT-TROISIÈME LEÇON . 277

est toute pleine de miséricorde. Ne vous exposez pas à

la justice pure et inexorable de l'autre vie. Vos péchés

journaliers ont besoin , pour être expiés , de croix journa-

nalières , et elles sont la meilleure pénitence des offenses

grièves que vous avez commises, puisque c'est Dieu lui-

même qui vous l'impose .

Elle les prend de ce poids immense de gloire et de

bonheur sans fin qui sera la récompense de vos humi-

liations et de vos afflictions passagères . Est-ce acheter

le ciel trop cher , que de souffrir un peu et peu de

temps sur la terre, pour y avoir une place ? Quelles

peines ne prenez-vous pas, quels sacrifices ne faites-vous

point, à quels dangers souvent ne vous exposez-vous

point pour l'établissement de votre fortune temporelle ?

Vous ne regrettez pas ce qu'elle vous a coûté ; et vous

ne voulez pas qu'il vous en coûte rien pour assurer votre

félicité éternelle ? Vous n'avez pas de foi ; vous n'êtes

pas chrétiens .

Elle les prend de l'exemple de Jésus-Christ. Il ne vous

prêche la croix , que chargé lui-même de la sienne, qui

réunit et surpasse celles de tous les hommes ensem-

ble. C'est en votre nom, et en qualité de votre repré-

sentant, qu'il la porte ; c'est par un amour tout gra-

tuit pour vous . Il n'avait pas besoin de la porter pour

lui-même, étant sans péché; il pouvait la refuser ; par

ce refus vous étiez perdu sans ressource, et toutes les

croix accumulées sur vous pendant la plus longue vie

n'auraient pu ni vous ouvrir le ciel, ni effacer le moin-

dre de vos péchés .

Elle les prend de la nécessité où sont tous les chré-

tiens de ressembler à Jésus-Christ, pour être du nom-

bre des prédestinés. Car il nous a été donné pour

modèle , et c'est principalement sur la montagne du Cal

1. 16



278 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

vaire que cet homme de douleurs, cet homme frappé

de Dicu et humilié, est présenté à notre imitation . C'est

donc en portant la croix , c'est en vivant et en expirant

sur la croix, que nous devons lui ressembler. Ila fallu,

Jui-même nous en assure, que le Christ souffrit, et qu'il

entrât par là dans sa gloire ; et il ne faudra pas que le

chrétien souffre ! ... et il partagera la gloire de Jésus-

Christ , sans avoir eu part à son calice ! ...

Elle les prend de la reconnaissance que nous devons

à Dieu le Père, qui nous a aimés jusqu'à nous donner

son Fils unique ; et à ce Fils adorable, que l'amour a

porté à se livrer pour nous .

Elle les prend du grand précepte de l'amour de Dieu .

Qu'est-ce qu'un amour qui se borne à des sentiments

stériles, qui ne veut passer par aucune épreuve, qui n'a

le courage de faire aucun sacrifice ? C'est un amour faux

et illusoire, qui n'en impose pas même aux créatures ;

comment en imposerait-il à Dieu ? Mais les croix sont

les épreuves auxquelles Dieu met notre amour, les

sacrifices qu'il en attend. Recevez-les donc, sinon avec

empressement, du moins avec soumission, ou renoncez

à dire que vous l'aimez .

Elle les prend enfin des secours puissants que Dieu

joint toujours aux croix dont il vous charge. Si vous les

portiez seul, vous auriez sujet de vous plaindre, et d'al-

léguer votre faiblesse . Mais Dieu lui-mêıne devient votre

force ; mais Jésus-Christ porte votre croix avec vous, et

non-seulement il vous aide, mais il vous console, il vous

remplit d'une joie toute céleste au milieu de vos afflic-

tions ; il trouve le secret de vous les rendre tellement

aimables, que vous regretteriez d'en être délivré . C'est

ce qu'ont attesté tous les saints, les Apôtres à leur

tête : Ils sortirent de l'assemblée, dit saint Luc, pleins



VINGT- TROISIÈME LEÇON . 279

de joie d'avoir étéjugés dignes de souffrir un outrage

pour le nom de Jésus ' . Saint Paul s'humiliait de ses

révélations , et se glorifiait de ses croix .

En ai-je assez dit pour justifier l'Évangile et pour

vous faire goûter ses maximes et son langage, au sujet

des croix ?

Vous admirez ce que les philosophes en ont écrit, et

les belles raisons dont ils se servent pour élever l'homme

au-dessus des calamités de la vie. Admirez- les , j'y

consens, mais par quelle injustice refusez-vous à l'Évan-

gile des éloges que vous prodiguez à la sagesse humaine?

Est-il au-dessous d'elle ? et nous inspire-t-il des senti-

ments moins sublimes ? Vous défend-il de faire usage

des moyens suggérés par la raison ? Et, parce qu'il vous

en offre d'autres infiniment supérieurs, et d'une tout

autre efficacité, en sera-t-il moins digne de votre admi-

ration ? Je vous entends, vous ne voyez dans les livres

des philosophes qu'une autorité humaine, qui ne vous

oblige à rien , et qu'une belle théorie que vous admirez

sans conséquence ; au lieu que l'Évangile est revêtu d'un

caractère d'autorité divine, sous lequel il faut que la

volonté plie ; et que l'approuver, c'est prendre l'engage-

ment de le pratiquer. Mais seriez-vous assez aveugle

pour ne pas voir qu'il ne vous reste plus d'excuse, si la

raison qui émane de Dieu, et l'autorité divine qui est la

raison suprême, conspirent à vous condamner? Ou

rejetez la raison avec l'Évangile, et livrez-vous à l'instinct

de la nature orgueilleuse et sensuelle, qui abhorre l'hu-

miliation et la souffrance ; ou, si vous approuvez la

raison qui n'a que de faibles motifs à vous proposer,

1 Act. , v, 41 .



280 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST.

approuvez encore l'Évangile qui vous soutient par des

motifs incomparablement plus forts .

Je me rends , ô mon Sauveur ! et je reconnais votre

sagesse divine dans le langage que vous me tenez sur les

croix . A leur seule pensée, la nature frémit et se sou-

lève ; je le conçois sans peine ; elle est malade, et le plus

fâcheux de son état est qu'elle aime sa maladie, et n'en

veut pas guérir. Malheur à moi, si je l'écoute désormais !

Je ne veux plus écouter sur une si importante matière

que la lumière de la raison, celle de l'Évangile et celle

de votre grâce, et, devant lant de lumières réunies, je

ferai taire les faux raisonnements de l'orgueil et de

l'amour-propre. Les croix sont inévitables; il faut se

résoudre à les porter en homme de cœur ; la raison me

le dit. Les croix sont nécessaires ; je ne puis expier mes

péchés, et mériter le ciel que par là ; la religion me

l'apprend . Elle m'apprend encore que les croix doivent

m'être précieuses par la ressemblance qu'elles me don-

nent avec Jésus-Christ, par le caractère de prédestina-

tion qu'elles m'impriment, par les moyens qu'elles me

présentent de prouver à Dieu, et à mon Rédempteur,

ma reconnaissance et mon amour .

Mon esprit est convaincu ; mais touchez mon cœur,

et faites qu'il aime ce qu'il doit chérir à tant de titres .

Qu'il ne les appréhende plus, qu'il ne se révolte plus ,

qu'il ne murmure plus ; mais qu'il les porte en silence,

en patience, résigné, soumis, uni à votre sainte volonté ;

qu'il vous bénisse et vous aime, comme Job et Tobie,

dans toutes les épreuves qu'il vous plaira de m'envoyer.

Ainsi soit- il ! :



VINGT - QUATRIÈME LEÇON . 281

VINGT - QUATRIÈME LEÇON

DE LA PAIX DU COEUR .

Sur le point de quitter la terre, et la veille même de

sa mort, Jésus-Christ dit à ses apôtres ces paroles con-

solantes : Je vous laisse ma paix , je vous la laisse en

héritage par mon testament, comme le plus précieux

de mes biens . Je vous donne ma paix ; je ne vous la

donne pas telle que le monde la donne ' . Vous allez

perdre ma présence sensible ; mais je vous en dédom-

magerai abondamment par ma présence spirituelle . Je

suis la paix ; c'est un des noms que me donnent les

prophètes : Je suis la paix, commeje suis la vérité et la

vie . Je ne vous quitte donc point, et je continue de

demeurer avec vous, en vous laissant ma paix. Je vous

la donne, et je l'établis au milieu de vos cœurs . En la

possédant , vous me posséderez d'une manière plus

intime et plus assurée. Les hommes ne pourront vous

ravir cette possession malgré vous, comme ils vont vous

priver de l'avantage de me posséder visiblement. Cette

paix fera votre bonheur, elle sera votre force dans les

persécutions où vous allez être exposés . Le monde se

soulèvera contre vous ; mais elle vous rendra invincibles à

toutes ses attaques, et vous triompherez de lui par elle .

Les apôtres ne comprirent pas pour lors le sens pro-

fond des paroles de leur maître, ni les avantages inesti-

mables d'un tel don. Mais, lorsqu'ils eurent reçu le

Saint-Esprit , ils furent éclairés ; et non-seulement ils

connurent, mais ils sentirent quel bien le Sauveur leur

avait laissé, à la joie céleste dont ils furent remplis, et à

la force surnaturelle dont ils se trouvèrent revêtus .

JEAN, XIV, 27 .

16.



282 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

Ce que Jésus- Christ laisse à ses premiers disciples , il

le promet à tous les chrétiens ; il est toujours prêt à

leur donner sa paix; et c'est leur faute s'ils ne la

reçoivent pas, ou si, l'ayant reçue, ils ne savent pas la

conserver . S'ils connaissaient la grandeur de ce don, et

de quels biens il enrichit l'âme, que ne feraient-ils pas

pour l'obtenir, et quels soins n'apporteraient-ils pas à

le garder ? Instruisez-les, Seigneur, et parlez-leur au

cœur, tandis que je vais parler à leur esprit, selon les

lumières que vous me donnerez. Je n'épuiserai pas ce

sujet, qui est très-vaste, et auquel on peut ramener

tout ce que la vie intérieure a de plus relevé. Mais j'en

dirai assez, pour mettre les âmes de bonne volonté sur

la voie de désirer et de rechercher ardemment un si

grand bien .

C'est un fait dont on ne saurait douter, pour peu

qu'on réfléchisse sur soi-même, que le cœur humain

n'aspire qu'à la paix et au repos ; que les mouvements

qu'il se donne n'ont pour objet que de se procurer

cette paix, où il établit avec raison son bonheur . et

que l'agitation continuelle qu'il éprouve, vient de ce

qu'il ne la trouve pas. Mais pourquoi ne la rencontre-

t-il point, malgré ses efforts si multipliés et si persévé-

rants ? C'est qu'il la recherche en aveugle, et qu'en effet

il ne la connaît pas , ne s'étant jamais appliqué à la bien

définir .

Écoutons saint Augustin : La paix, dit-il, est la

tranquillité de l'ordre . Pour jouir de la paix, il faut

deux choses, être dans l'ordre, et que cet ordre soit

stable . Où il n'y a point d'ordre, il n'y a point de paix ;

et où l'ordre est dérangé, la paix est troublée . Cette

définition est claire et précise. Appliquez-la aux choses



VINGT- QUATRIÈME LEÇON . 283

physiques , morales et politiques ; vous en sentirez toute

la justesse . Et , pour remonter jusqu'au premier Étre,

pourquoi Dieu jouit-il d'une paix inaltérable ? C'est qu'il

est l'ordre même, l'ordre essentiel et immuable. Dieu

ne peut pas plus déranger l'ordre qui le constitue, ni

perdre sa paix, qu'il ne peut perdre son existence .

Pourquoi le ciel est-il le séjour de la paix ? C'est que

Dieu fait régner entre les Bienheureux et dans chacun

d'eux une image de la paix qui règne en lui-même , et

qu'étant inséparablement unis à lui, ils participent à sa

paix, autant qu'ils participent à son ordre.

Si la paix est pour les Bienheureux et pour Dieu lui-

même la tranquillité de l'ordre, elle est donc aussi la

même chose pour l'homme ici-bas ; et il n'a pas de paix

à espérer, à moins qu'il ne se mette dans l'ordre, et

qu'il n'y persévère. Or, de même que l'ordre en Dieu,

c'est sa nature , l'ordre hors de Dieu, c'est sa volonté.

Ainsi , être parfaitement soumis et uni en tout à la

volonté divine, c'est l'ordre par rapport à la créature

intelligente ; en se rangeant à cet ordre, elle entre dans

la voie de la paix ; en s'y maintenant, elle se maintient

dans la paix ; en s'en écartant, elle s'éloigne de la paix.

Consultons à présent notre cœur , et nous aurons une

pleine conviction de la vérité que je viens d'énoncer .

Est-il calme ? Ne désire-t-il rien ? Ne craint-il rien ? Ne

se reproche-t- il rien ? N'appréhende-t-il pas de se sonder ?

Est- il content, en un mot, de son état actuel ? Si cela est ,

c'est une preuve qu'il est dans l'ordre par une soumis-

sion entière à la volonté de Dieu ; comme aussi dès

qu'il a cette soumission, il peut se répondre d'avoir

la paix . A-t-il des inquiétudes, des désirs qui le trans-

portent, des craintes qui le resserrent, des anxiétés qui

le fatiguent, des remords qui le déchirent? N'ose-t-il



284 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

point rentrer en soi? Est-il mécontent enfin de sa dis-

position présente? Concluez-en avec certitude qu'il n'est

point dans l'ordre , ni réglé en tout par la volonté de

Dieu . Pareillement, s'il est sorti de l'ordre, il est impos-

sible qu'il ne soit pas inquiet et tourmenté. Le désordre

et le trouble sont deux choses inséparables dans le cœur

humain, ainsi que l'ordre et la paix. Plus le désordre

est grand, plus le trouble augmente, quelque effort qu'on

fasse pour l'étouffer ; de même la paix croît en propor-

tion de la conformité à l'ordre. Cette règle est univer-

selle, invariable et infaillible .

Il n'y a donc point de paix pour l'homme, lorsque sa

volonté est opposée à celle de Dieu, de quelque manière

qu'elle lui soit connue, soit par la loi naturelle , soit par

la révélation , soit par l'inspiration intérieure ; et il en

jouit toujours tant qu'il se conforme à ce que Dieu veut

de lui . Mais, comme cette conformité et cette opposition

roulent sur des objets plus ou moins importants, et

qu'elles ont plusieurs degrés , la paix est aussi plus ou

moins parfaite, et le trouble plus ou moins profond .

L'âme en état de grâce ne perd pas la paix essen-

tielle, parce qu'en cet élat ayant la charité, elle est unie

à Dieu, et ne sort point de l'ordre absolu, qui exige

d'elle la pratique des commandements . Mais si d'ailleurs

elle est imparfaite, lache, immortifiée ; si elle résiste aux

vues de Dieu sur elle , si elle est encore sujette à des

désirs et à des craintes, à des inclinations ou à des

aversions naturelles , tous ces défauts sont pour elle une

matière d'agitation et de trouble, et sa paix en souffre

plus ou moins d'altération .

Ainsi la paix s'établit et se perfectionne en nous, par

le soin qu'on prend de mortifier son cœur, et de le tenir



VINGT- QUATRIÈME LEÇON . 285

dans la dépendance de la grâce, qui ne tend qu'à le sou-

mettre à la volonté divine, qu'à élever chaque jour

l'homme à un plus hautdegré de conformité et d'union

avec Dieu, et par conséquent d'ordre et de paix . Au

contraire, la paix diminue et s'affaiblit insensiblement,

lorsqu'on nourrit en soi des affections désordonnées , et

qu'on écoute la nature au préjudice de la grâce . D'où il

suit que la sainteté et la paix intérieure se correspon-

dent ; que celle-ci est l'effet, celle-là la cause ; et que la

morale chrétienne, nous enseignant le chemin de la sain-

teté, nous enseigne en même temps celui de la paix.

Cette morale est donc vraiment amie de l'homme, et elle

n'est occupée que de son bonheur, même présent .

Car la paix du cœur est sans contredit le premier bien

de la vie, et la source de tous les autres . Sans elle on

ne peut être heureux, même dans la réunion des avan-

tages et des plaisirs de la terre . Avec elle on l'est tou-

jours, fût-on privé des autres biens, qui ne sont au

fond qu'un faible accessoire, dont un cœur paisible sait

bien se passer. Je ne craindrai pas d'être démenti de

personne, quand j'avancerai que le trouble intérieur

empoisonne les plus douces jouissances ; au lieu que la

paix rend légers et supportables les plus grands maux ,

tant qu'ils nous laissent le libre usage de la raison .

Au reste, cette paix du cœur est un bien moral, qui

ne va pas sans la forte détermination de combattre tous

les vices et d'acquérir toutes les vertus ; elle en est

même le fruit et la récompense, et il ne faut pas espérer

d'en jouir, s'il est un seul vice, une seule passion que

l'on consente à nourrir, une seule vertu qu'on néglige

de cultiver. Il ne suffit pas même, pour la posséder dans

un haut degré, de faire la guerre aux vices grossiers et

aux passions criminelles ; mais il faut attaquer et poursui-



286 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

vre en soi jusqu'aux moindres imperfections, et déraciner

les fibres les plus délicates de l'amour-propre. Tant que

vous vous aimerez mal, tant que vous vous rechercherez

en quelque chose, même dans le spirituel, et que vous

n'aurez pas étouffé toute semence de vie naturelle ,

vous serez exposé à l'inquiétude, au trouble, à la tris-

tesse, à l'ennui, à la sensibilité, à la jalousie, toutes

choses ennemies de la paix, et qui, si elles ne la bannis-

sent pas du cœur, empêchent du moins de la goûter .

Et il ne faut pas croire que les combats qu'on est

obligé de se livrer pour l'extirpation des vices et l'acqui-

sition des vertus, soient incompatibles avec la paix inté-

rieure ; mais plutôt ce sont ces combats qui l'affermis-

sent, et la rendent imperturbable. Si vous n'aviez pas

cette paix foncière, vous ne seriez point en état de com-

battre, vous n'auriez point de force, et le moindre choc

vous renverserait . C'est une chose remarquable en effet,

que l'âme n'est jamais plus faible, plus aisée à vaincre,

que quand elle est troublée ; qu'au contraire, lorsqu'elle

est en paix, elle est forte, et presque assurée de la vic-

toire . Ce n'est que la surface de l'âme qui est agitée

dans les violences qu'on a à se faire , dans les sacrifices

pénibles , dans les tentations, dans les épreuves . Il se fait

alors une lutte intérieure, qui exerce les puissances de

l'âme ; mais le fond demeure toujours paisible, à moins

qu'on ne succombe ; car alors le trouble se fait sentir

dans ce fond intime, et la conscience cesse d'être tran-

quille.

La paix est un don de Dieu, et le plus précieux de

ses dons ; elle est le fruit de la charité qui habite dans

le cœur, et qui dit la charité, dit Dieu : car Dieu est

charité, selon saint Jean. Voilà pourquoi la paix est

habituelle comme elle . Le sentiment, le goût de la paix



VINGT - QUATRIÈME LEÇON . 287

est passager ; Dieu le communique par intervalles , quand

il lui plaît ; mais l'état même est fixe de sa nature, et il

durerait toujours , si l'âme n'y mettait obstacle . C'est

que Dieu n'abandonne jamais le premier un cœur dont

il a pris possession; il ne se retire qu'à regret ; il faut

que le cœur le chasse, et la paix avec lui . Ainsi le don de

la paix est ici-bas, de la part de Dieu, un engagement à

donner la paix éternelle, qui fait la félicité des Bien-

heureux ; ou , pour mieux dire, c'est la même paix ,

mais que l'on peut perdre sur la terre, et qu'on ne perd

plus dans le ciel . Jugeons par là du soin que nous devons

apporter à la conserver, puisque tant qu'elle subsiste en

nous, elle nous est comme un gage assuré du bonheur

futur.

Le monde promet aussi la paix, et il faut bien qu'il

la promette ; sans cela se ferait-il suivre ? Aurait-il des

partisans ?

Mais quelle paix promet-il? Une paix fausse , tout

opposée à celle de Dieu ; une paix qui consiste à satis-

faire les sens , les passions , l'orgueil , l'amour-propre ;

une paix qui s'arrête à la surface de l'âme, et ne va

jamais plus avant. Encore ne la donne-t-il que pour des

moments très-courts , auxquels succède une agitation

plus violente qu'auparavant, ou undégoût, une lassitude,

un épuisement , un ennui insupportables . On sent inti-

mement qu'on a été trompé; on a essayé de tous les

objets que le monde offre aux passions ; aucun n'a con-

tenté; il n'est resté qu'un vide , une irritation , une

faim plus grande après la jouissance ; de là, les nouveaux

désirs qui ne sont pas mieux satisfaits, ou la satiété, et

le désespoir d'être jamais heureux. Voilà où aboutit la

paix du monde , et où conduisent les tristes réflexions



288 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

du mondain sur les illusions qui l'ont séduit. Il a couru

toute sa vie après la paix, et elle l'a toujours fui . Il en a

quelquefois saisi l'ombre ; mais cette ombre même lui a

échappé. Il s'est vu heureuxen songe ; et, à son réveil, il

a gémi de ne plus rien trouver dans ses mains .

Pour convertir les partisans du monde, je ne voudrais

que les engager à réfléchir un peu profondément sur

les causes de l'agitation qui les tourmente, de l'ennui qui

les consume, de l'impossibilité où ils sont de demeurer

avec eux-mêmes, et du besoin qu'ils ont de se livrer à la

dissipation . Avez-vous la paix ? leur demanderai-je .

Lorsque, au sortir du tumulte des affaires ou des plaisirs ,

vous rentrez dans votre cœur , trouvez-vous qu'il soit

content ? S'ils sont de bonne foi , ils m'avoueront que

non . Mais , si la paix leur manque, de quel bien jouis-

sent- ils ? Que deviennent leurs espérances , fondées uni-

quement sur la vie présente? Et quel sera leur sort dans

l'autre vie ? La prétendue paix du monde est donc dans

une parfaite opposition avec celle de Dieu; fugitive ,

trompeuse, imaginaire, on ne la possède jamais ; et, après

la mort, elle est suivie d'un trouble inexprimable et sans

fin , dans ce lieu de ténèbres et d'horreur, où il n'y a

nul ordre ' , c'est ainsi que l'Écriture caractérise l'enfer .

Si l'on me demande à qui Dieu donne sa paix, je

réponds : àquiconque la veut avoir, et se dispose comme

il doit à la recevoir .

Il est d'abord une paix qu'il communique avec la

grâce sanctifiante : les enfants l'ont , tant qu'ils se con-

servent dans l'innocence , et le trouble ne naît dans leur

âme que lorsqu'ils ont commis quelque faute grave .

Cette paix est presque toujours accompagnée d'une dou

1 Јов . , х, 22 .



VINGT- QUATRIÈME LEÇON . 289

ceur sensible , au moment dela réconciliation du pécheur

avec Dieu . En comparant son état actuel avec le précé-

dent, il se sent délivré d'un poids accablant ; son cœur

oppressé et gêné recouvre une liberté qu'il ne connais-

sait plus depuis longtemps, et il est inondé d'un torrent

de paix et de joie .

Mais il est une autre paix plus excellente, qui est le

partage des favoris de Dieu , de ceux qui veulent être à

lui sans réserve, qui sont déterminés à suivre en tout

l'inspiration de la grâce, à ne se permettre aucune faute

de propos délibéré, à mortifier en tout la nature, et à

ne refuser à Dieu aucun sacrifice. Tandis que les chré-

tiens lâches et imparfaits sont le jouet de leur imagina-

tion, de leurs pensées , de leurs petites passions , de leur

amour-propre, qui les fatiguent et les tourmentent sans

relâche ; qu'ils ont toujours des reproches à se faire , et

qu'ils sont inquiets avec raison sur leurs dispositions

intérieures , ceux dont je parle sont dans un calme inal-

térable . Dieu ne les trouble point , parce qu'il est con-

tent d'eux . Ils ne se troublent point eux-mêmes , parce

qu'ils réfléchissent peu , la grâce leur apprenant à ne

pas jeter un œil curieux sur leur intérieur , et que

d'ailleurs ils n'ont aucun sujet légitime de s'inquiéter .

Les révoltés de la nature ne nuisent point à leur paix ,

parce qu'ils sont vigilants à les prévenir , et prompts à

les étouffer . Le monde, avec ce qu'ila de séduisant et de

terrible , ne fait presque plus d'impression sur leur âme

accoutumée de bonne heure à le vaincre. S'ils éprouvent

de loin en loin quelques agitations, elles sont légères

et de courte durée . A l'égard des tentations et des

épreuves , le trouble qu'ils ressentent en ces occasions

n'est que dans les puissances de l'âme , il n'attaque pas

le fond; c'est un trouble involontaire, un trouble puri

I. 17



290 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

fiant , un trouble qui donne lieu aux sacrifices les plus

généreux et à l'exercice des plus sublimes vertus ; un

trouble enfin de la nature de celui qu'il a plu à Notre-

Seigneur d'éprouver, sans préjudice de sa paix. Sitôt

que l'orage cesse, la sérénité reparaît, et le calme est

plus profond, plus délicieux qu'auparavant .

C'est là cette paix de Dieu, dont parle saint Paul,

qui est au-dessus de tout sentiment ' , et que l'on ne

saurait faire comprendre à ceux qui n'en ont point

l'expérience. A mesure que l'on avance dans la mort à

soi-même et dans l'union avec Dieu , on fait du progrès

dans cette paix , et l'on parvient enfin à un état d'insen-

sibilité et d'imperturbabilité surnaturelles, qui tiennent

presque de l'immobilité divine .

Nulle force extérieure , nul événement humain, nulle

tentation, nul effort de l'enfer, ne peut ravir à l'âme

une paix si précieuse ; elle n'a à craindre que d'elle-

même, de sa lâcheté, ou de sa présomption , et tant

qu'elle se garantira de ces deux écueils par la ferveur et

par l'humilité, elle sera en sûreté.

Quelquefois Dieu prévient d'une telle paix des âmes

qui n'ont rien fait pour la mériter , mais sur lesquelles

il a de grands desseins . Qui pourrait exprimer leur

surprise , quand elies s'en trouvent tout à coup comme

investies ? Elles ne savent d'où leur vient ce bonheur ;

inais Dieu ne tarde pas à manifester ses volontés . Ce don

spécial leur est nécessaire pour accepter et soutenir les

longues et terribles épreuves par lesquelles il veut les

faire passer.

Pour l'ordinaire cette paix est la récompense de plu-

sicurs années de travail, de fidélité, et de mortification

Phil. , 1v, 7.



VINGT- QUATRIÈME LEÇON . 291

intérieure et extérieure. Les mêmes exercices spirituels

qui la procurent servent à la maintenir et à l'augmenter .

Comme il faut tout mettre en œuvre pour l'acquérir, on

ne doit rien négliger pour la conserver. Si l'on est cou-

pable de se rendre indigne d'un tel don, on l'est bien

davantage, lorsqu'on le perd par sa faute ; il est rare

qu'on parvienne à le recouvrer .

Je ne dois pas omettre que cette paix est la même

chose que l'oraison habituelle, qui n'est jamais suspen-

due dans les occupations extérieures , lorsqu'elles sont de

l'ordre divin, et qu'on s'y conduit selon l'esprit de la

grâce . Tant que l'âme est en paix dans son fond, elle fait

oraison ; et réciproquement . Comme il n'est pas besoin

qu'elle pense à sa paix, ni qu'elle la sente pour l'avoir,

il n'est pas nécessaire non plus qu'elle songe à son orai-

son , pour la faire . Seulement la paix se rend d'ordinaire

'plus sensible dans les temps consacrés à l'oraison, parce

qu'on y est seul avec Dieu, et que nul autre objet ne

distrait.

Les chrétiens qui ne mènent pas une vie assez sainte

pour se înaintenir dans la paix essentielle attachée à la

grâce sanctifiante , sont grandement à plaindre . Leur

état, tant qu'il dure, les exclut du seul bonheur de cette

vie, et ils risquent à tout moment leur salut éternel .

Ceux qui sont soigneux de se préserver habituellement

du péché mortel, mais ne sont pas assez fervents pour se

donner tout à fait à Dieu, et pour ne rien accorder à la

nature, font aussi une perte inestimable, en ce qu'ils sont

privés toute leur vie de la seconde paix, dont la présence

de Dieu , le recueillement intime et l'oraison habituelle

sont le fruit .

Je m'estimerai heureux, si le peu que je viens de dire



292 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

contribue à guérir l'aveuglement des premiers, et à cor-

riger la lâcheté des seconds .

Hélas ! combien d'années ai-je passées dans l'ivresse

de la fausse paix du monde, et loin de la paix véritable,

que vous donnez, ô mon Dieu, à vos serviteurs !

Je l'ai goûtée quand je suis revenu à vous . Mais me

suis-je appliqué à l'accroître par ma fidélité à votre ser-

vice, et à mériter cette paix plus délicieuse, réservée à

vos amis ? Il n'a tenu qu'à moi de l'avoir. Vous m'y avez

attiré, mais j'ai résisté à votre attrait ; vous m'avez donné

des vues de dévouement et de perfection ; je ne les ai pas

suivies . Insensé que j'étais, j'ai refusé mon bonheur.

Ah ! Seigneur, s'il en est encore temps, remettez-moi

sur les voies de la paix ; mon cœur ne soupire qu'après

elle ; donnez-la-lui avec un redoublement de ferveur et

de fidélité, afin quej'arrive avec elle et par elle au séjour

de la paix éternelle .

Ainsi soit-il !

VINGT- CINQUIÈME LEÇON

DE L'HUMILITÉ .

La leçon que Jésus-Christ a eu le plus à cœur de nous

faire goûter est celle de l'humilité ; il nous l'inculque à

toutes les pages de son Évangile ; et ce qui éclate le plus

dans sa vie, particulièrement dans sa naissance et dans

sa mort, c'est l'humilité .

Nul autre n'a dit aux hommes avant lui, ni depuis

lui : Apprenez de moi que je suis humble de cœur¹ .

Nul autre que lui n'a eu droit de nous donner une pareille

1 MATTH. , x1 , 29 .



VINGT- CINQUIÈME LEÇON. 293

eçon. Et pour en avoir le droit, dans quel état s'est- il

mis ? Que n'a-t-il pas fait ? Que n'a- t-il pas souffert ? Que

ne lui en a-t- il pas coûté ? Mais aussi , après son exemple,

qui peut refuser d'embrasser sa doctrine, quelque répu-

gnance qu'y trouve l'orgueil humain ? Ah ! tout enraciné

qu'il est dans notre cœur, il ne saurait tenir contre ce

que Jésus-Christ a fait pour l'arracher, si nous en conce-

vons une bonne fois le désordre et l'injustice.

Puisque c'est son humilité même que Jésus-Christ

nous propose d'imiter, considérons avant tout quels ont

été en lui les caractères de cette vertu .

Jésus-Christ a été humble, autant que pouvait l'être

une âme qui connaissait de la manière la plus parfaite

l'être infini de Dieu, et le néant de la créature. Et non-

seulement il avait la connaissance de ces deux abîmes

de l'être infini et du néant, mais il en avait le sentiment

le plus vif et le plus profond, les réunissant l'un et l'autre

en sa personne. A la faveur du merveilleux assemblage

de ces deux extrêmes, l'idée qu'il avait, d'une part, de la

grandeur de Dieu, de son souverain domaine, de la

gloire qui lui est due ; et, d'autre part, de sa bassesse en

tant qu'homme, de sa dépendance, et, si je puis parler

ainsi , de son absolue nullité, était telle qu'il est impos-

sible à une simple créature de la comprendre. Le senti-

ment répondait à l'idée ; et le poids de l'un et de l'autre

était si accablant, que sa sainte humanité y eût succombé,

si elle n'eût été soutenue par la vertu toute-puissante de

la divinité . Quelle humilité donc, que celle qui exigeait

le plus grand des miracles, pour que son âme fût en état

de la porter ! Quel respect, quelle adoration, quel anéan-

tissement continuel de tout son être créé devant l'Étre

suprême ! Les hommages réunis des Anges et des hommes



272 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

et la pratique de la morale évangélique, je viens de

montrer que ce joug est doux, et ce fardeau léger,

qu'ainsi l'on ne peut s'en plaindre sans une extrême

injustice, et sans donner le démenti à la vérité même .

Mais on donne plus ordinairement le nom de croix à

de certains événements de providence, soit naturelle,

soit surnaturelle, qui nous contrarient, nous humilient ,

nous causent de la douleur ou de la peine , et nous

exercent en diverses manières . Ces croix nous viennent

ou de la nature, comme les disgrâces du corps , les

infirmités , les maladies ; ou de notre condition, comme

la pauvreté, le travail, la dépendance ; ou de l'état que

nous avons embrassé, par exemple du mariage ; ou de

l'injustice des hommes, ou des accidents fortuits , ou de

la malice des démons, ou enfin de Dieu lui-même immé-

diatement . Elles nous affligent dans notre santé , dans

nos biens, dans notre repos, dans notre réputation,

dans nos personnes, ou dans celles qui nous sont chères ;

elles mortifient notre sensibilité, notre orgueil, notre

amour-propre ; elles exigent de nous différents sacrifices,

soit extérieurs , soit intérieurs .

Les croix prises dans cette acception, qui est la plus

commune, sont en général l'apanage de l'humanité ; et il

n'est personne qui puisse absolument s'y soustraire .

Chacun a les siennes ; les uns, de plus grandes et en plus

grand nombre ; les autres, de moindres et en plus petit

nombre . Mais nul homme n'en est tout à fait exempt.

De là, l'épithète de malheureux donnée aux mortels

par les auteurs de la plus haute antiquité . Dans l'inten-

tion de Dieu elles sont pour nous un moyen de salut, et

la voie particulière par laquelle il prétend nous conduire

au ciel .



VINGT- TROISIÈME LEÇON .
273

Je remarque d'abord à l'égard de ces croix qu'à

l'exception de certaines peines intérieures, pour lesquelles

Dieu demande un exprès consentement, ce qui est très-

rare , les autres nous arrivent malgré nous, soit qu'il y

ait de notre faute, ou non ; que le plus souvent il n'est

pas en notre pouvoir, ni de les prévoir, ni de les éviter ,

ni de nous délivrer, et que l'unique parti que la raison

même nous conseille, est de les supporter avec courage

et patience .

Je remarque de plus que les différentes ressources ou

industries dont l'homme laissé à lui-même peut faire

usage pour adoucir ses croix, sont bien peu de chose ,

parce que la nature est presque toujours plus forte chez

lui que la raison ; que les consolations qu'on reçoit alors

de ses amis ne font pas grand effet, et sont souvent à

charge ; que nos propres réflexions sont un faible secours ;

qu'à la vérité le temps en soulage quelques-unes , mais

aussi qu'il en augmente d'autres ; enfin , qu'il en est de

telles , qu'elles ne sont susceptibles d'aucun adoucisse-

ment humain, et où l'on ne trouve de soutien que dans

la religion .

Je remarque aussi que non-seulement il est inutile de

s'impatienter, de murmurer, de s'abandonner au cha-

grin et au désespoir, de s'emporter et de blasphémer

contre la Providence ; mais qu'au lieu de diminuer sa

peine, on l'aggrave par ces plaintes et ces révoltes, sans

parler des péchés souvent très-graves dont on charge sa

conscience .

Ces observations supposées, que nous demande Jésus-

Christ?

Que nous recevions notre croix de la main de Dieu,

que nous la chargions nous-mêmes sur nos épaules, et



274 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

que nous la portions de grand cœur avec une soumission

entière à sa volonté. Comme s'il vous disait : Ne vous

roidissez pas contre l'ordre absolu du Souverain Maître ;

vous n'y gagneriez rien pour votre soulagement ; au con-

traire, votre âme yperdrait beaucoup en toute manière.

Mais consentez aux dispositions de sa sagesse, de sa jus-

tice, et de sa miséricorde à votre égard ; accommodez-

vous-y de bonne grâce ; et, si vous n'êtes pas assez par-

fait pour accepter avec amour et reconnaissance tout

ce qui vous vient de fâcheux de sa part, supportez-le du

moins avec résignation, et faites servir les maux tem-

porels à votre bonheur éternel . Par cette conduite, vous

rendez infailliblement votre croix plus légère ; vous faites

qu'elle vous devient méritoire ; vous engagez Dieu à vous

donner des forces surnaturelles pour la porter ; vous

parvenez, non-seulement à la souffrir sans répugnance ,

mais à vous en faire un sujet de joie et de consolation .

Est-il rien de plus raisonnable, de plus religieux, de

plus ami de l'homme qu'une telle morale? Et la sagesse

éternelle, descendue du ciel pour nous instruire, pou-

vait-elle nous donner une leçon plus utile ?

On n'exige pas de vous que vous désiriez les croix,

quevous les recherchiez, que vous priiez Dieu de vous en

envoyer ; que vous lui protestiez, comme sainte Thérèse,

que sans elles la vie vous serait insupportable, ou que

vous ne souhaitiez, comme saint Jean de la Croix,

d'autre récompense de vos travaux pour la gloire de

Dieu, que de souffrir et d'être méprisé pour lui. De tels

sentiments n'appartiennent qu'à des âmes d'élite, et ils

supposent en elles une grande perfection acquise, ou als

sont l'effet d'une inspiration particulière. Ce qu'on vous

prescrit , c'est d'attendre les croix, sans aller au-devant

d'elles , et de n'être pas surpris, quand il vous en arrive,



VINGT-TROISIÈME LEÇON . 275

comme si c'était pour vous un privilége d'en être

exempt ; c'est de vous y soumettre humblement, lors-

qu'il n'y a plus d'autre ressource ; c'est de les supporter

patiemment, de vous aider pour cela des grands motifs

de la religion , de recourir à Dieu avec confiance afin

qu'il vous soutienne, et d'espérer fermement qu'il ne

vous abandonnera pas . Y a-t-il rien là qui puisse vous

paraître dur? Rien même qui ne soit doux et consolant ?

Je ne crains pas d'assurer que vous chercheriez en vain

ailleurs aucune consolation qui en approche .

Que prétendez-vous ? Vivre absolument sans croix !

Vous voulez donc que Dieu établisse pour vous un nou-

vel ordre de choses, et qu'il vous dispense d'une loi

générale , dont il n'a pas même dispensé son propre Fils ?

Depuis l'introduction du péché dans le monde, les croix ,

qui en sont la punition et l'expiation, sont devenues

nécessaires , tant pour venger la justice divine, que pour

nous justifier . N'êtes-vous pas pécheur, et peut-être

grand pécheur ? A quel titre donc demanderiez-vous

d'être soustrait aux croix ?

Prétendez-vous qu'elles soient du moins de votre

choix ? Car voilà ce que vous dites souvent : Si c'était

toute autre croix, je l'endurerais volontiers. Vous vous

faites illusion . La croix que vous portez est toujours

celle qui vous pèse, et vous déplaît. Vous en diriez

autant de toute autre, si vous veniez à en être chargé,

et vous la trouveriez peut-être plus pesante. Le mal

absent nous paraît toujours moindre que le mal présent,

et si nous le désirons , c'est uniquement par impatience .

Si les croix étaient laissées à votre choix, vous n'en

prendriez aucune; ou vous choisiriez mal, et vous vous

en repentiriez . Dieu sait mieux que vous ce qui vous est

expédient ; il vous aime plus que vous ne vous aimez ;



276 L'ÉCOLE DE JÉSUS CHRIST.

1

il choisit mieux pour vous, que vous ne choisiriez vous-

même, et s'il vous frappe dans un endroit sensible, c'est

que le mal est là, et qu'il veut y appliquer le remède .

D'ailleurs , une croix qui serait à la disposition de votre

amour-propre, de quelque manière que vous la portas-

siez , ne serait ni agréable à Dieu, ni avantageuse pour

votre salut .

Que prétendez-vous donc encore une fois ? Que votre

croix vous fasse moins souffrir ? Cela dépend de vous :

cessez de vous révolter contre elle ; ne la repoussez plus

avec des efforts inutiles . Embrassez-la, aimez-la ; atta-

chez-vous à elle, puisqu'elle s'attache à vous . Alors elle

vous deviendra plus douce. Ce n'est pas la douleur qui

rend la croix insupportable, c'est la résistance de la

volonté .

Étrange orgueil de l'homme ! Amour-propre incon-

cevable ! Il s'indigne contre sa condition qui l'assujettit

aux croix, et c'est lui qui par son péché est l'auteur de

sa condition présente. Il a fait le mal, et il ne veut pas

du remède ; il est coupable, et il refuse le châtiment et

la réparation qui le feraient rentrer en grâce . C'est-à-

dire qu'il s'est rendu malheureux, et qu'il s'obstine à

l'être , parce qu'il ne veut pas guérir des vices qui ont

causé son malheur. Car, qu'est-ce que les croix, sinon

des remèdes à l'orgueil qu'elles humilient, et à l'amour-

propre qu'elles mortifient ? Acceptez-les, et vous voilà

guéri.

Si vous avez besoin de motifs , la religion s'empresse

à vous en fournir .

Elle les prend de votre intérêt. Vous avez à satisfaire

à la justice divine : laissez-lui le soin de se venger elle-

îmême par les croix. Cette vengeance exercée ici-bas



VINGT -TROISIÈME LEÇON . 277

est toute pleine de miséricorde. Ne vous exposez pas à

lajustice pure et inexorable de l'autre vie. Vos péchés

journaliers ont besoin, pour être expiés, de croix journa-

nalières , et elles sont la meilleure pénitence des offenses

grièves que vous avez commises, puisque c'est Dieu lui-

même qui vous l'impose .

Elle les prend de ce poids immense de gloire et de

bonheur sans fin qui sera la récompense de vos humi-

liations et de vos afflictions passagères . Est-ce acheter

le ciel trop cher , que de souffrir un peu et peu de

temps sur la terre, pour y avoir une place ? Quelles

peines ne prenez-vous pas, quels sacrifices ne faites-vous

point, à quels dangers souvent ne vous exposez-vous

point pour l'établissement de votre fortune temporelle ?

Vous ne regrettez pas ce qu'elle vous a coûté ; et vous

ne voulez pas qu'il vous en coûte rien pour assurer votre

félicité éternelle ? Vous n'avez pas de foi ; vous n'êtes

pas chrétiens .

Elle les prend de l'exemple de Jésus- Christ. Il ne vous

prêche la croix, que chargé lui-même de la sienne, qui

réunit et surpasse celles de tous les hommes ensem-

ble. C'est en votre nom, et en qualité de votre repré-

sentant, qu'il la porte; c'est par un amour tout gra-

tuit pour vous . Il n'avait pas besoin de la porter pour

lui-même, étant sans péché; il pouvait la refuser ; par

ce refus vous étiez perdu sans ressource, et toutes les

croix accumulées sur vous pendant la plus longue vie

n'auraient pu ni vous ouvrir le ciel, ni effacer le moin-

dre de vos péchés .

Elle les prend de la nécessité où sont tous les chré-

tiens de ressembler à Jésus-Christ, pour être du nom-

bre des prédestinés . Car il nous a été donné pour

modèle , et c'est principalement sur la montagne du Cal

1. 16



278 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

vaire que cet homme de douleurs, cet homme frappé

de Dicu et humilié, est présenté à notre imitation . C'est

donc en portant la croix , c'est en vivant et en expirant

sur la croix, que nous devons lui ressembler. Il a fallu,

Jui-même nous en assure, que le Christ souffrit, et qu'il

entrât par là dans sa gloire ; et il ne faudra pas que le

chrétien souffre ! ... et il partagera la gloire de Jésus-

Christ , sans avoir eu part à son calice ! ...

Elle les prend de la reconnaissance que nous devons

à Dieu le Père, qui nous a aimés jusqu'à nous donner

son Fils unique; et à ce Fils adorable, que l'amour a

porté à se livrer pour nous .

Elle les prend du grand précepte de l'amour de Dieu .

Qu'est-ce qu'un amour qui se borne à des sentiments

stériles , qui ne veut passer par aucune épreuve, qui n'a

de courage de faire aucun sacrifice ? C'est un amour faux

et illusoire, qui n'en impose pas même aux créatures ;

comment en imposerait-il à Dieu ? Mais les croix sont

les épreuves auxquelles Dieu met notre amour, les

sacrifices qu'il en attend . Recevez-les donc, sinon avec

empressement, du moins avec soumission, ou renoncez

àdire que vous l'aimez .

Elle les prend enfin des secours puissants que Dieu

joint toujours aux croix dont il vous charge. Si vous les

portiez seul , vous auriez sujet de vous plaindre, et d'al-

léguer votre faiblesse . Mais Dieu lui-mêıne devient votre

force ; mais Jésus-Christ porte votre croix avec vous, et

non-seulement il vous aide, mais il vous console, il vous

remplit d'une joie toute céleste au milieu de vos afflic-

tions ; il trouve le secret de vous les rendre tellement

aimables , que vous regretteriez d'en être délivré. C'est

ce qu'ont attesté tous les saints, les Apôtres à leur

tête : Ils sortirent de l'assemblée, dit saint Luc, pleins



VINGT- TROISIÈME LEÇON . 279

de joie d'avoir étéjugés dignes de souffrir un outrage

pour le nom de Jésus ' . Saint Paul s'humiliait de ses

révélations , et se glorifiait de ses croix .

En ai-je assez dit pour justifier l'Évangile et pour

vous faire goûter ses maximes et son langage, au sujet

des croix?

Vous admirez ce que les philosophes en ont écrit, et

les belles raisons dont ils se servent pour élever l'homme

au-dessus des calamités de la vie. Admirez-les , j'y

consens, mais par quelle injustice refusez-vous à l'Évan-

gile des éloges que vous prodiguez à la sagesse humaine ?

Est-il au-dessous d'elle? et nous inspire-t-il des senti-

ments moins sublimes ? Vous défend-il de faire usage

des moyens suggérés par la raison ? Et, parce qu'il vous

en offre d'autres infiniment supérieurs , et d'une tout

autre efficacité, en sera-t-il moins digne de votre admi-

ration ? Je vous entends, vous ne voyez dans les livres

des philosophes qu'une autorité humaine, qui ne vous

oblige à rien, et qu'une belle théorie que vous admirez

sans conséquence ; au lieu que l'Évangile est revêtu d'un

caractère d'autorité divine, sous lequel il faut que la

volonté plie ; et que l'approuver, c'est prendre l'engage-

ment de le pratiquer. Mais seriez-vous assez aveugle

pour ne pas voir qu'il ne vous reste plus d'excuse, si la

raison qui émane de Dieu , et l'autorité divine qui est la

raison suprême, conspirent à vous condamner? Ou

rejetez la raison avec l'Évangile, et livrez-vous à l'instinct

de la nature orgueilleuse et sensuelle , qui abhorre l'hu-

miliation et la souffrance ; ou, si vous approuvez la

raison qui n'a que de faibles motifs à vous proposer,

1 Act. , v, 41 .



280 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

approuvez encore l'Évangile qui vous soutient par des

motifs incomparablement plus forts .

Je me rends, ô mon Sauveur! et je reconnais votre

sagesse divine dans le langage que vous me tenez sur les

croix . A leur seule pensée, la nature frémit et se sou-

lève ; je le conçois sans peine ; elle est malade, et le plus

fâcheux de son état est qu'elle aime sa maladie, et n'en

veut pas guérir. Malheur à moi, si je l'écoute désormais !

Je ne veux plus écouter sur une si importante matière

que la lumière de la raison, celle de l'Évangile et celle

de votre grâce, et, devant tant de lumières réunies, je

ferai taire les faux raisonnements de l'orgueil et de

l'amour-propre. Les croix sont inévitables; il faut se

résoudre à les porter en homme de cœur ; la raison me

le dit . Les croix sont nécessaires ; je ne puis expier mes

péchés, et mériter le ciel que par là; la religion me

l'apprend. Elle m'apprend encore que les croix doivent

m'être précieuses par la ressemblance qu'elles me don-

nent avec Jésus-Christ, par le caractère de prédestina-

tion qu'elles m'impriment, par les moyens qu'elles me

présentent de prouver à Dieu, et à mon Rédempteur,

ma reconnaissance et mon amour .

Mon esprit est convaincu ; mais touchez mon cœur,

et faites qu'il aime ce qu'il doit chérir à tant de titres .

Qu'il ne les appréhende plus, qu'il ne se révolte plus,

qu'il ne murmure plus ; mais qu'il les porte en silence,

en patience, résigné, soumis, uni à votre sainte volonté ;

qu'il vous bénisse et vous aime, comme Job et Tobie,

dans toutes les épreuves qu'il vous plaira de m'envoyer.

Ainsi soit- il!



VINGT- QUATRIÈME LEÇON . 281

VINGT - QUATRIÈME LEÇON

DE LA PAIX DU COEUR .

Sur le point de quitter la terre, et la veille même de

sa mort , Jésus-Christ dit à ses apôtres ces paroles con-

solantes : Je vous laisse ma paix , je vous la laisse en

héritage par mon testament, comme le plus précieux

de mes biens . Je vous donne ma paix ; je ne vous la

donne pas telle que le monde la donne ' . Vous allez

perdre ma présence sensible ; mais je vous en dédom-

magerai abondamment par ma présence spirituelle . Je

suis la paix ; c'est un des noms que me donnent les

prophètes : Je suis la paix , commeje suis la vérité et la

vie . Je ne vous quitte donc point, et je continue de

demeurer avec vous, en vous laissant ma paix . Je vous

la donne, et je l'établis au milieu de vos cœurs . En la

possédant , vous me posséderez d'une manière plus

intime et plus assurée. Les hommes ne pourront vous

ravir cette possession malgré vous, comme ils vont vous

priver de l'avantage de me posséder visiblement . Cette

paix fera votre bonheur, elle sera votre force dans les

persécutions où vous allez être exposés . Le monde se

soulèvera contre vous ; mais elle vous rendra invincibles à

toutes ses attaques, et vous triompherez de lui par elle .

Les apôtres ne comprirent pas pour lors le sens pro-

fond des paroles de leur maître, ni les avantages inesti-

mables d'un tel don. Mais, lorsqu'ils eurent reçu le

Saint-Esprit , ils furent éclairés ; et non-seulement ils

connurent, mais ils sentirent quel bien le Sauveur leur

avait laissé, à la joie céleste dont ils furent remplis , et à

la force surnaturelle dont ils se trouvèrent revêtus .

JEAN, XIV, 27 .

16.



282 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

Ce que Jésus - Christ laisse à ses premiers disciples , il

le promet à tous les chrétiens ; il est toujours prêt à

leur donner sa paix; et c'est leur faute s'ils ne la

reçoivent pas , ou si, l'ayant reçue, ils ne savent pas la

conserver . S'ils connaissaient la grandeur de ce don, et

de quels biens il enrichit l'âme, que ne feraient-ils pas

pour l'obtenir, et quels soins n'apporteraient-ils pas à

le garder ? Instruisez-les, Seigneur, et parlez-leur au

cœur, tandis que je vais parler à leur esprit, selon les

lumières que vous me donnerez. Je n'épuiserai pas ce

sujet, qui est très-vaste, el auquel on peut ramener

tout ce que la vie intérieure a de plus relevé. Mais j'en

dirai assez , pour mettre les âmes de bonne volonté sur

la voie de désirer et de rechercher ardemment un si

grand bien .

C'est un fait dont on ne saurait douter, pour peu

qu'on réfléchisse sur soi-même, que le cœur humain

n'aspire qu'à la paix et au repos ; que les mouvements

qu'il se donne n'ont pour objet que de se procurer

cette paix, où il établit avec raison son bonheur . et

que l'agitation continuelle qu'il éprouve, vient de ce

qu'il ne la trouve pas. Mais pourquoi ne la rencontre-

t- il point , malgré ses efforts si multipliés et si persévé-

rants ? C'est qu'il la recherche en aveugle, et qu'en effet

il ne la connaît pas, ne s'étant jamais appliqué à la bien

définir .

Écoutons saint Augustin : La paix, dit-il, est la

tranquillité de l'ordre . Pour jouir de la paix, il faut

deux choses , être dans l'ordre, et que cet ordre soit

stable . Où il n'y a point d'ordre, il n'y a point de paix ;

et où l'ordre est dérangé, la paix est troublée. Cette

définition est claire et précise. Appliquez-la aux choses



VINGT- QUATRIÈME LEÇON . 283

physiques, morales et politiques ; vous en sentirez toute

la justesse . Et , pour remonter jusqu'au premier Etre ,

pourquoi Dieu jouit-il d'une paix inaltérable? C'est qu'il

est l'ordre même, l'ordre essentiel et immuable. Dieu

ne peut pas plus déranger l'ordre qui le constitue, ni

perdre sa paix, qu'il ne peut perdre son existence .

Pourquoi le ciel est-il le séjour de la paix ? C'est que

Dieu fait régner entre les Bienheureux et dans chacun

d'eux une image de la paix qui règne en lui-même , et

qu'étant inséparablement unis à lui, ils participent à sa

paix , autant qu'ils participent à son ordre.

Si la paix est pour les Bienheureux et pour Dieu lui-

même la tranquillité de l'ordre, elle est donc aussi la

même chose pour l'homme ici-bas ; et il n'a pas de paix

à espérer, à moins qu'il ne se mette dans l'ordre, et

qu'il n'y persévère. Or, de même que l'ordre en Dieu,

c'est sa nature , l'ordre hors de Dieu, c'est sa volonté .

Ainsi , être parfaitement soumis et uni en tout à la

volonté divine, c'est l'ordre par rapport à la créature

intelligente ; en se rangeant à cet ordre, elle entre dans

la voie de la paix; en s'y maintenant, elle se maintient

dans la paix ; en s'en écartant, elle s'éloigne de la paix.

Consultons à présent notre cœur , et nous aurons une

pleine conviction de la vérité que je viens d'énoncer.

Est- il calme ? Ne désire-t-il rien ? Ne craint- il rien ? Ne

se reproche-t-il rien ? N'appréhende-t-il pas de se sonder ?

Est-il content, en un mot, de son état actuel ? Si cela est ,

c'est une preuve qu'il est dans l'ordre par une soumis-

sion entière à la volonté de Dieu; comme aussi dès

qu'il a cette soumission, il peut se répondre d'avoir

la paix . A-t-il des inquiétudes, des désirs qui le trans-

portent, des craintes qui le resserrent, des anxiétés qui

le fatiguent , des remords qui le déchirent? N'ose-t-il



284 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

point rentrer en soi? Est-il mécontent enfin de sa dis-

position présente ? Concluez-en avec certitude qu'il n'est

point dans l'ordre, ni réglé en tout par la volonté de

Dieu . Pareillement, s'il est sorti de l'ordre, ilest impos-

sible qu'il ne soit pas inquiet et tourmenté. Le désordre

et le trouble sont deux choses inséparables dans le cœur

humain , ainsi que l'ordre et la paix. Plus le désordre

est grand, plus le trouble augmente, quelque effort qu'on

fasse pour l'étouffer ; de même la paix croît en propor-

tion de la conformité à l'ordre. Cette règle est univer-

selle, invariable et infaillible .

Il n'y a donc point de paix pour l'homme, lorsque sa

volonté est opposée à celle de Dieu, de quelque manière

qu'elle lui soit connue, soit par la loi naturelle , soit par

la révélation, soit par l'inspiration intérieure ; et il en

jouit toujours tant qu'il se conforme à ce que Dieu veut

de lui. Mais, comme cette conformité et cette opposition

roulent sur des objets plus ou moins importants , et

qu'elles ont plusieurs degrés , la paix est aussi plus ou

moins parfaite, et le trouble plus ou moins profond .

L'âme en état de grâce ne perd pas la paix essen-

tielle, parce qu'en cet état ayant la charité, elle est unie

à Dieu, et ne sort point de l'ordre absolu, qui exige

d'elle la pratique des commandements . Mais si d'ailleurs

elle est imparfaite, laclıe, immortifiée ; si elle résiste aux

vues de Dieu sur elle , si elle est encore sujette à des

désirs et à des craintes, à des inclinations ou à des

aversions naturelles , tous ces défauts sont pour elle une

matière d'agitation et de trouble, et sa paix en souffre

plus ou moins d'altération .

Ainsi la paix s'établit et se perfectionne en nous, par

le soin qu'on prend de mortifier son cœur, et de le tenir



VINGT- QUATRIÈME LEÇON . 285

dans la dépendance de la grâce, qui ne tend qu'à le sou-

mettre à la volonté divine, qu'à élever chaque jour

l'homme à un plus haut degré de conformité et d'union

avec Dieu, et par conséquent d'ordre et de paix . Au

contraire, la paix diminue et s'affaiblit insensiblement,

lorsqu'on nourrit en soi des affections désordonnées, et

qu'on écoute la nature au préjudice de la grâce . D'où il

suit que la sainteté et la paix intérieure se correspon-

dent ; que celle-ci est l'effet, celle-là la cause ; et que la

morale chrétienne, nous enseignant le chemin de la sain-

teté, nous enseigne en même temps celui de la paix.

Cette morale est donc vraiment amie de l'homme, et elle

n'est occupée que de son bonheur , même présent .

Car la paix du cœur est sans contredit le premier bien

de la vie, et la source de tous les autres . Sans elle on

ne peut être heureux, même dans la réunion des avan-

tages et des plaisirs de la terre. Avec elle on l'est tou-

jours, fût-on privé des autres biens, qui ne sont au

fond qu'un faible accessoire, dont un cœur paisible sait

bien se passer. Je ne craindrai pas d'être démenti de

personne, quand j'avancerai que le trouble intérieur

empoisonne les plus douces jouissances ; au lieu que la

paix rend légers et supportables les plus grands maux ,

tant qu'ils nous laissent le libre usage de la raison .

Au reste , cette paix du cœur est un bien moral, qui

ne va pas sans la forte détermination de combattre tous

les vices et d'acquérir toutes les vertus ; elle en est

même le fruit et la récompense, et il ne faut pas espérer

d'en jouir, s'il est un seul vice, une seule passion que

l'on consente à nourrir, une seule vertu qu'on néglige

de cultiver. Il ne suffit pas même, pour la posséder dans

un haut degré, de faire la guerre aux vices grossiers et

aux passions criminelles ; mais il faut attaquer et poursui-



286 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

vre en soi jusqu'auxmoindres imperfections, et déraciner

les fibres les plus délicates de l'amour-propre. Tant que

vous vous aimerez mal, tant que vous vous rechercherez

en quelque chose, même dans le spirituel, et que vous

n'aurez pas étouffé toute semence de vie naturelle ,

vous serez exposé à l'inquiétude, au trouble, à la tris-

tesse, à l'ennui , à la sensibilité, à la jalousie, toutes

choses ennemies de la paix , et qui, si elles ne la bannis-

sent pas du cœur, empêchent du moins de la goûter .

Et il ne faut pas croire que les combats qu'on est

obligé de se livrer pour l'extirpation des vices et l'acqui-

sition des vertus, soient incompatibles avec la paix inté-

rieure ; mais plutôt ce sont ces combats qui l'affermis-

sent, et la rendent imperturbable. Si vous n'aviez pas

cette paix foncière, vous ne seriez point en état de com-

battre, vous n'auriez point de force, et le moindre choc

vous renverserait . C'est une chose remarquable en effet ,

que l'âme n'est jamais plus faible, plus aisée à vaincre,

que quand elle est troublée ; qu'au contraire, lorsqu'elle

est en paix, elle est forte, et presque assurée de la vic-

toire. Ce n'est que la surface de l'âme qui est agitée

dans les violences qu'on a à se faire, dans les sacrifices

pénibles , dans les tentations, dans les épreuves . Il se fait

alors une lutte intérieure, qui exerce les puissances de

l'âme ; mais le fond demeure toujours paisible, à moins

qu'on ne succombe; car alors le trouble se fait sentir

dans ce fond intime, et la conscience cesse d'être tran-

quille .

La paix est un don de Dieu, et le plus précieux de

ses dons; elle est le fruit de la charité qui habite dans

le cœur, et qui dit la charité, dit Dieu : car Dieu est

charité, selon saint Jean. Voilà pourquoi la paix est

habituelle comme elle. Le sentiment, le goût de la paix



VINGT- QUATRIÈME LEÇON . 287

est passager ; Dieu le communique par intervalles, quand

il lui plaît ; mais l'état même est fixe de sa nature, et il

durerait toujours , si l'âme n'y mettait obstacle. C'est

que Dieu n'abandonne jamais le premier un cœur dont

il a pris possession ; il ne se retire qu'à regret ; il faut

que le cœur le chasse, et la paix avec lui . Ainsi le don de

la paix est ici-bas, de la part de Dieu, un engagement à

donner la paix éternelle, qui fait la félicité des Bien-

heureux; ou , pour mieux dire, c'est la même paix ,

mais que l'on peut perdre sur la terre, et qu'on ne perd

plus dans le ciel. Jugeons par là du soin que nous devons

apporter à la conserver, puisque tant qu'elle subsiste en

nous, elle nous est comme un gage assuré du bonheur

futur.

Le monde promet aussi la paix, et il faut bien qu'il

la promette ; sans cela se ferait-il suivre ? Aurait-il des

partisans ?

Mais quelle paix promet-il? Une paix fausse , tout

opposée à celle de Dieu; une paix qui consiste à satis-

faire les sens, les passions , l'orgueil , l'amour-propre ;

une paix qui s'arrête à la surface de l'âme, et ne va

jamais plus avant. Encore ne la donne-t-il que pour des

moments très-courts , auxquels succède une agitation

plus violente qu'auparavant, ou un dégoût, une lassitude,

un épuisement , un ennui insupportables . On sent inti-

mement qu'on a été trompé ; on a essayé de tous les

objets que le monde offre aux passions ; aucun n'a con-

tenté; il n'est resté qu'un vide , une irritation , une

faim plus grande après la jouissance ; de là , les nouveaux

désirs qui ne sont pas mieux satisfaits, ou la satiété, et

le désespoir d'être jamais heureux. Voilà où aboutit la

paix du monde , et où conduisent les tristes réflexions



288 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

du mondain sur les illusions qui l'ont séduit. Il a couru

toute sa vie après la paix, et elle l'a toujours fui . Il en a

quelquefois saisi l'ombre ; mais cette ombre même lui a

échappé . Il s'est vu heureux en songe ; et, à son réveil, il

a gémi de ne plus rien trouver dans ses mains .

Pour convertir les partisans du monde, je ne voudrais

que les engager à réfléchir un peu profondément sur

les causes de l'agitation qui les tourmente, de l'ennui qui

les consume, de l'impossibilité où ils sont de demeurer

avec eux-mêmes, et du besoin qu'ils ont de se livrer à la

dissipation . Avez-vous la paix ? leur demanderai-je .

Lorsque, au sortir du tumulte des affaires ou des plaisirs ,

vous rentrez dans votre cœur , trouvez-vous qu'il soit

content? S'ils sont de bonne foi , ils m'avoueront que

non . Mais , si la paix leur manque, de quel bien jouis-

sent- ils ? Que deviennent leurs espérances , fondées uni-

quement sur la vie présente ? Et quel sera leur sort dans

l'autre vie ? La prétendue paix du monde est donc dans

une parfaite opposition avec celle de Dieu; fugitive ,

trompeuse, imaginaire, on ne la possèdejamais ; et, après

la mort , elle est suivie d'un trouble inexprimable et sans

fin , dans ce lieu de ténèbres et d'horreur, où il n'y a

nul ordre ' , c'est ainsi que l'Écriture caractérise l'enfer .

Si l'on me demande à qui Dieu donne sa paix , je

réponds : àquiconque la veut avoir, et se dispose comme

il doit à la recevoir .

Il est d'abord une paix qu'il communique avec la

grâce sanctifiante : les enfants l'ont , tant qu'ils se con-

servent dans l'innocence , et le trouble ne naît dans leur

âme que lorsqu'ils ont commis quelque faute grave .

Cettepaix est presque toujours accompagnée d'une dou

1 Јов . , х, 22 .



VINGT- QUATRIÈME LEÇON . 289

ceur sensible, au moment de la réconciliation du pécheur

avec Dieu . En comparant son état actuel avec le précé-

dent, il se sent délivré d'un poids accablant; son cœur

oppressé et gêné recouvre une liberté qu'il ne connais-

sait plus depuis longtemps, et il est inondé d'un torrent

de paix et de joie .

Mais il est une autre paix plus excellente, qui est le

partage des favoris de Dieu , de ceux qui veulent être à

lui sans réserve, qui sont déterminés à suivre en tout

l'inspiration de la grâce, à ne se permettre aucune faute

de propos délibéré, à mortifier en tout la nature, et à

ne refuser à Dieu aucun sacrifice. Tandis que les chré-

tiens lâches et imparfaits sont le jouet de leur imagina-

tion, de leurs pensées, de leurs petites passions , de leur

amour-propre, qui les fatiguent et les tourmentent sans

relâche ; qu'ils ont toujours des reproches à se faire , et

qu'ils sont inquiets avec raison sur leurs dispositions

intérieures , ceux dont je parle sont dans un calme inal-

térable . Dieu ne les trouble point , parce qu'il est con-

tent d'eux . Ils ne se troublent point eux-mêmes , parce

qu'ils réfléchissent peu, la grâce leur apprenant à ne

pas jeter un œil curieux sur leur intérieur , et que

d'ailleurs ils n'ont aucun sujet légitime de s'inquiéter .

Les révoltés de la nature ne nuisent point à leur paix,

parce qu'ils sont vigilants à les prévenir , et prompts à

les étouffer . Le monde, avec ce qu'ila de séduisant et de

terrible, ne fait presque plus d'impression sur leur âme

accoutumée de bonne heure à le vaincre. S'ils éprouvent

de loin en loin quelques agitations, elles sont légères

et de courte durée. A l'égard des tentations et des

épreuves , le trouble qu'ils ressentent en ces occasions

n'est que dans les puissances de l'âme , il n'attaque pas

le fond; c'est un trouble involontaire, un trouble puri

I. 17



290 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

fiant, un trouble qui donne lieu aux sacrifices les plus

généreux et à l'exercice des plus sublimes vertus ; un

trouble enfin de la nature de celui qu'il a plu à Notre-

Seigneur d'éprouver , sans préjudice de sa paix. Sitôt

que l'orage cesse, la sérénité reparaît, et le calme est

plus profond, plus délicieux qu'auparavant .

C'est là cette paix de Dieu, dont parle saint Paul,

qui est au-dessus de tout sentiment ' , et que l'on ne

saurait faire comprendre à ceux qui n'en ont point

l'expérience . A mesure que l'on avance dans la mort à

soi-même et dans l'union avec Dieu , on fait du progrès

dans cette paix, et l'on parvient enfin à un état d'insen-

sibilité et d'imperturbabilité surnaturelles, qui tiennent

presque de l'immobilité divine .

Nulle force extérieure , nul événement humain, nulle

tentation , nul effort de l'enfer, ne peut ravir à l'âme

une paix si précieuse ; elle n'a à craindre que d'elle-

même, de sa lâcheté, ou de sa présomption, et tant

qu'elle se garantira de ces deux écueils par la ferveur et

par l'humilité, elle sera en sûreté .

Quelquefois Dieu prévient d'une telle paix des âmes

qui n'ont rien fait pour la mériter , mais sur lesquelles

il a de grands desseins . Qui pourrait exprimer leur

surprise , quand elies s'en trouvent tout à coup comme

investies ? Elles ne savent d'où leur vient ce bonheur;

inais Dieu ne tarde pas à manifester ses volontés . Ce don

spécial leur est nécessaire pour accepter et soutenir les

longues et terribles épreuves par lesquelles il veut les

faire passer .

Pour l'ordinaire cette paix est la récompense de plu-

sicurs années de travail, de fidélité, et de mortification

Phil. , iv , 7 .



VINGT- QUATRIÈME LEÇON . 291

intérieure et extérieure. Les mêmes exercices spirituels

qui la procurent servent à la maintenir et à l'augmenter .

Comme il faut tout mettre en œuvre pour l'acquérir, on

ne doit rien négliger pour la conserver. Si l'on est cou-

pable de se rendre indigne d'un tel don, on l'est bien

davantage, lorsqu'on le perd par sa faute; il est rare

qu'on parvienne à le recouvrer.

Je ne dois pas omettre que cette paix est la même

chose que l'oraison habituelle, qui n'est jamais suspen-

due dans les occupations extérieures , lorsqu'elles sont de

l'ordre divin, et qu'on s'y conduit selon l'esprit de la

grâce . Tant que l'âme est en paix dans son fond, elle fait

oraison ; et réciproquement. Comme il n'est pas besoin

qu'elle pense à sa paix, ni qu'elle la sente pour l'avoir,

il n'est pas nécessaire non plus qu'elle songe à son orai-

son , pour la faire. Seulement la paix se rend d'ordinaire

'plus sensible dans les temps consacrés à l'oraison , parce

qu'on y est seul avec Dieu, et que nul autre objet ne

distrait .

Les chrétiens qui ne mènent pas une vie assez sainte

pour se înaintenir dans la paix essentielle attachée à la

grâce sanctifiante, sont grandement à plaindre. Leur

état, tant qu'il dure, les exclut du seul bonheur de cette

vie, et ils risquent à tout moment leur salut éternel .

Ceux qui sont soigneux de se préserver habituellement

du péché mortel, mais ne sont pas assez fervents pour se

donner tout à fait à Dieu, et pour ne rien accorder à la

nature, font aussi une perte inestimable, en ce qu'ils sont

privés toute leur vie de la seconde paix, dont la présence

de Dieu, le recueillement intime et l'oraison habituelle

sont le fruit .

Je m'estimerai heureux, si le peu que je viens de dire



292 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

contribue à guérir l'aveuglement des premiers , et à cor-

riger la lâcheté des seconds .

Hélas ! combien d'années ai-je passées dans l'ivresse

de la fausse paix du monde, et loin de la paix véritable,

que vous donnez, ô mon Dieu, à vos serviteurs !

Je l'ai goûtée quand je suis revenu à vous. Mais me

suis-je appliqué à l'accroître par ma fidélité à votre ser-

vice, et à mériter cette paix plus délicieuse, réservée à

vos amis ? Il n'a tenu qu'à moi de l'avoir. Vous m'y avez

attiré, mais j'ai résisté à votre attrait ; vous m'avez donné

des vues de dévouement et de perfection ; je ne les ai pas

suivies. Insensé que j'étais , j'ai refusé mon bonheur.

Ah ! Seigneur , s'il en est encore temps, remettez-moi

sur les voies de la paix ; mon cœur ne soupire qu'après

elle ; donnez-la-lui avec un redoublement de ferveur et

de fidélité, afin que j'arrive avec elle et par elle au séjour

de la paix éternelle .

Ainsi soit- il !

VINGT - CINQUIÈME LEÇON

DE L'HUMILITÉ .

La leçon que Jésus-Christ a eu le plus à cœur de nous

faire goûter est celle de l'humilité ; il nous l'inculque à

toutes les pages de son Évangile; et ce qui éclate le plus

dans sa vie, particulièrement dans sa naissance et dans

sa mort , c'est l'humilité .

Nul autre n'a dit aux hommes avant lui, ni depuis

lui : Apprenez de moi que je suis humble de cœur 1.

Nul autre que lui n'a eu droit de nous donner une pareille

1 MATTH . , x1 , 29 .



VINGT -CINQUIÈME LEÇON . 293

leçon. Et pour en avoir le droit, dans quel état s'est-il

mis ? Que n'a-t-il pas fait ? Que n'a- t-il pas souffert ? Que

ne lui en a-t-il pas coûté? Mais aussi , après son exemple,

qui peut refuser d'embrasser sa doctrine, quelque répu-

gnance qu'y trouve l'orgueil humain ? Ah ! tout enraciné

qu'il est dans notre cœur, il ne saurait tenir contre ce

que Jésus-Christ a fait pour l'arracher, si nous en conce-

vons une bonne fois le désordre et l'injustice .

Puisque c'est son humilité même que Jésus-Christ

nous propose d'imiter, considérons avant tout quels ont

été en lui les caractères de cette vertu .

Jésus-Christ a été humble, autant que pouvait l'être

une âme qui connaissait de la manière la plus parfaite

l'être infini de Dieu, et le néant de la créature. Et non-

seulement il avait la connaissance de ces deux abîmes

de l'être infini et du néant, mais il en avait le sentiment

le plus vif et le plus profond, les réunissant l'un et l'autre

en sa personne. A la faveur du merveilleux assemblage

de ces deux extrêmes, l'idée qu'il avait, d'une part, de la

grandeur de Dieu, de son souverain domaine, de la

gloire qui lui est due ; et, d'autre part, de sa bassesse en

tant qu'homme, de sa dépendance, et, si je puis parler

ainsi , de son absolue nullité, était telle qu'il est impos-

sible à une simple créature de la comprendre. Le senti-

ment répondait à l'idée ; et le poids de l'un et de l'autre

était si accablant, que sa sainte humanité y eût succombé,

si elle n'eût été soutenue par la vertu toute-puissante de

la divinité. Quelle humilité donc, que celle qui exigeait

le plus grand des miracles, pour que son âme fût en état

de la porter ! Quel respect, quelle adoration, quel anéan-

tissement continuel de tout son être créé devant l'être

suprême ! Les hommages réunis des Anges et des hommes



294 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST.

ne sont rien en comparaison du sien. L'esprit se perd,

quand on veut s'arrêter à considérer ce que Jésus-Christ

homme était à ses propres yeux en opposant son néant

à l'être divin .

Tel a été le premier caractère de son humilité .

Jésus-Christ a été humble autant que pouvait l'être

une âme unie hypostatiquement à la Divinité, et dépen-

dante d'elle en toutes ses opérations libres, naturelles et

surnaturelles .

Il n'a pas eu une seule pensée, ni un seul sentiment,

il n'a pas fait une seule action humaine par un autre

principe que celui du Verbe qui régissait son humanité ;

jamais il n'a rien attribué, il n'a rien rapporté à cette

sainte humanité, comme son œuvre propre. Et comment

l'eût-il pu faire ? Elle n'était point une personne, elle

n'avait point de Moi ; à cet égard elle était nulle, et

absorbée dans le Moi du Verbe, le fini dans l'infini .

Qui pourrait expliquer, qui pourrait concevoir ce

genre d'anéantissement et ses suites par rapport à l'hu-

milité de Jésus-Christ ? Cette vertu était aussi ineffable

en lui que l'union même d'où elle résultait. Quelque

chose qu'il pensât, ou qu'il dît, de lui-même, ses pensées

et ses discours se terminaient toujours au Verbe comme

suppôt ; et l'homme en lui ne pouvait dire Moi.

Je le demande : les dons de Dieu , les vertus , les mérites

étaient-ils en sûreté et à l'abri de toute rapine dans une

âme ainsi étrangère à elle-même, ainsi dépouillée de pro-

priété ? Entendons-nous un peu à présent la parole de

saint Paul ? Jésus- Christ ne s'est pas complu en lui-

méme ' . Malgré la plénitude, ou plutôt à cause de la

1 Rom . , xv , 3 .



VINGT - CINQUIÈME LEÇON . 295

plénitude de la divinité, qui habitait en lui corporelle-

ment ' , comme parle le même apôtre, il n'a pu avoir ni

orgueil , ni amour-propre, parce que le Moi, quidans l'être

créé est la racine de l'un et de l'autre, n'avait pas lieu

en lui selon sa nature humaine.

Second caractère de son humilité .

Jésus-Christ a été humble, autant que pouvait l'être

celui qui, en qualité de représentant et de caution des

pécheurs, se voyait chargé de tous les crimes du genre

humain, qui en connaissait et en sentait pleinement et

distinctement la malice et l'énormité, qui en portait

toute la confusion , qui en avait un repentir, une douleur

proportionnée, qui se reconnaissait digne de tous les

opprobres et de tous les châtiments, qui s'y offrait, qui

les attirait par ses désirs, et qui était toujours dans la

disposition prochaine de les endurer.

Supposons dans chaque pécheur les sentiments que

la grâce peut mettre en lui après son péché ; qu'ils y

soient dans un degré de force et de perfection aussi

éminent qu'il soit possible de concevoir; son humilité

serait extrême sans doute. Il est vrai néanmoins, et

c'est un point de foi que la confusion réunie de tous

les pécheurs n'approcherait pas de celle qu'éprouvait

Jésus-Christ , lorsqu'il se voyait accablé du poids de

toutes nos iniquités. Plus son âme était sainte en elle-

même, plus elle était incapable de la moindre souil-

lure; plus la connaissance et l'horreur qu'elle avait du

péché étaient grandes , et plus elle était humiliée de

cette lèpre affreuse et universelle qui la défigurait .

Troisième caractère de l'humilité de Jésus-Christ .

2 Coloss . , 11 , 9 ..



296 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

Jugeons d'après cela, autant qu'il nous est possible,

quels bas sentiments Jésus-Christ avait de lui-même en

ce qu'il tenait de la créature, par rapport à ce qu'il

tenait de la grâce et à ce qu'il méritait à titre de vic-

time pour le péché !

Cependant son âme était la substance la plus parfaite

qui fût sortie des mains de Dieu : dès l'instant de sa

création elle était unie immédiatement et irrévocable-

ment à la personne du Verbe; et cette faveur unique,

la plus grande qu'il fût au pouvoir de Dieu de commu-

niquer à une substance créée, renfermait en soi la plé-

nitude de tous les dons et de toutes les grâces . La même

union avec sa chair la relevait au-dessus des plus

sublimes intelligences, et la rendait d'une pureté, d'une

dignité infinie . Il était saint de la sainteté même de

Dieu , absolument impeccable dans son âme et dans son

corps , et il possédait au degré le plus éminent, ou

plutôt au-dessus de tout degré et de toute mesure,

toutes les perfections et toutes les vertus .

Et c'est avec tant de sujet en apparence de n'être pas

humble, qu'il a été, non-seulement à l'extérieur, mais

dans l'intérieur, le plus petit et le dernier des hommes ;

qu'il s'est regardé comme un ver, digne d'être foulé aux

pieds et écrasé ; qu'il a choisi pour son partage tous les

genres d'humiliations, naissance obscure, vie cachée,

pauvre et laborieuse, mort infâme ; que, depuis son

berceau jusqu'à la croix , il a voulu être méprisé, calom-

nié , persécuté, outragé dans sa doctrine, dans ses

miracles , dans ses prophéties, dans ses titres de Messie,

de Roi, de Fils de Dieu, et condamné comme un séduc-

teur, un hypocrite, un blasphémateur. Jamais il n'a

paru , jamais il ne paraîtra sur la terre personne qui fût

aussi humiliée, qui désirât autant et qui crût autant



VINGT- CINQUIÈME LEÇON . 297

mériter de l'être, que le Fils de Dieu fait homme.

O mystère ineffable ! Qu'un tel maitre était en droit

de dire aux hommes , ce qu'aucun ne leur avait dit avant

lui : Apprenez de moi queje suis humble de cœur , et

que, si je le suis, vous devez l'être à mon exemple,

puisque je n'ai été tel, que pour vous apprendre la

nécessité de l'être !

Pardonnez, Seigneur ! à la bassesse de mes idées et à

la faiblesse de mes expressions en ce queje viens de dire

de votre incompréhensible humilité, pour ma propre

instruction, et pour celle de mes lecteurs . Que pouvons-

nous entendre d'une si haute leçon, que ce que vous

daignez nous en dévoiler? Et, tout Dieu que vous êtes ,

pouvez-vousnous en donner une pleine intelligence ?Non ,

vous ne le pouvez pas ; les bornes de notre esprit s'y refu-

sent ; et les anéantissements de l'Homme-Dieu ne sont et

ne seront jamais parfaitement connus que de Dieu seul .

Cependant cette leçon est faite pour nous ; il n'en est

aucune que nous devions plus nous appliquer, aucune

qui nous convienne davantage, et qui nous soit aussi

indispensable . Malheur à nous, si nous n'en profitons

pas ! L'orgueil nous a perdus ; les abaissements profonds

de Jésus-Christ nous ont sauvés, mais ils ne nous servi-

ront de rien , si nous ne chérissons et ne pratiquons

l'humilité .

Revenons sur les caractères de celle de Jésus-Christ,

et approprions-nous-les .

Première raison d'être humble : nous ne sommes que

des créatures .

Nous ne tenons de nous-mêmes ni notre existence ,

17.



298 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

ni notre conservation, ni nos qualités naturelles , bien

inférieures à celles de Jésus-Christ . Ah ! si nous avions ,

comme lui , l'idée vive, le sentiment pénétrant de notre

néant , de ce néant qui se montre dans tout notre être ,

qui perce de toute part, et dont nous ne sommes tirés

que par une main toute-puissante, tellement que nous

y demeurons toujours suspendus, et que de nous-mêmes

nous y tombons de tout notre poids ! Et si nous joignions

à cette idée celle de Celui qui est par lui-même, qui est

absolument , sans bornes, sans mesure, sans durée, telle

que l'avait Jésus-Christ, que nous serions humbles ! Mais

non ; nous sommes trop faibles pour soutenir le poids

immense de ces deux idées . Servons-nous du moins des

notions imparfaites que nous avons de l'une et de

l'autre, pour nous tenir devant la Majesté de Dieu dans

l'humilité convenable à une créature . Reconnaissons que

nous ne serons jamais assez respectueux, assez soumis ,

assez petits , en présence de ce souverain Étre, et que ce

sentiment doit nous accompagner partout, puisque nous

portons partout le néant dans notre sein, et que la

même puissance qui nous en a fait sortir nous empêche

de nous y replonger .

Servons-nous encore, pour nous entretenir dans

l'humilité, et pour détruire la bonne opinion que nous

avons de nous-mêmes , de ce que nous apercevons en

nous de défectueux ; des bornes de notre esprit, qui

connaît si peu de choses, et les connaît si mal ; des vices

naturels et des mauvais penchants de notre cœur ; des

égarements de l'imagination, dont nous sommes si peu

les maîtres ; des mouvements désordonnés de nos pas-

sions, qui nous préviennent, et que nous avons tant de

peine à réprimer ; de l'empire des objets extérieurs sur

nos sens , et par eux sur notre âme. Nous ne savons pas



VINGT- CINQUIÈME LEÇON . 299

précisément ce que le péché a ajouté à cet égard à notre

condition originelle ; mais nous savons que ce qu'il y a

de bon en nous vient de Dieu, et que nos défauts et

nos imperfections viennent ou du fond de notre nature,

ou de notre faute .

Quelle folie donc, et quelle illusion de tirer vanité de

nos avantages naturels, soit du corps, soit de l'âme, et

toujours plus de vanité de ceux qui sont les moins esti-

mables ; de nous les attribuer, comme si nous les tenions

de nous-mêmes ; d'en prendre sujet de nous élever, de

nous enfler, de nous admirer, et de mépriser les autres

qui en sont, ou que nous en croyons moins pourvus !

Quelle injustice, quelle orgueilleuse ingratitude de n'en

pas rendre grâce à Dieu ! et quel monstrueux désordre

de tourner contre lui ses propres bienfaits ; d'abuser,

pour l'offenser , de nos facultés et de l'existence qu'il ne

nous a donnée, et n'a pu nous donner que pour sa

gloire ! Que le néant se croie quelque chose par lui-

même ; qu'il se glorifie comme de son bien de ce qu'on

lui a donné; qu'il emploie ses facultés à insulter, à

outrager l'Auteur de son être ; qu'il pense, qu'il agisse ,

comme s'il n'existait que par soi et pour soi, et qu'il ne

fût responsable devant personne de ses sentiments et de

sa conduite ; ce sont autant de degrés d'orgueil , dont le

moindre est impardonnable .

Seconde raison d'être humble : nous ne dépendons

pas moins de Dieu dans l'ordre de la grâce que dans

celui de la nature ; et cet ordre de la grâce est d'une

tout autre importance pour nous .

A la vérité, l'existence est la base de tous les dons

de Dieu , mais la fin qu'il s'est proposée en nous la don-

nant est un bienfait qui surpasse incomparablement ce



300 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

premier don . N'ayant aucun besoin de nous , ne nous

ayant créés que parce qu'il l'a voulu, et tels qu'il l'a

voulu, il nous a destinés à le posséder éternellement, et

à être heureux de sa propre félicité. Lui-même nous en

a donné l'assurance, et toute la révélation porte sur ce

grand dessein , dont elle est le développement et l'exé-

cution. Comme la fin est surnaturelle, les moyens pro-

pres à nous y conduire le sont aussi . Tout cela est un

effet de la pure bonté divine, nous n'y contribuons en

rien par nous-mêmes, et nous n'avons autre chose à

faire qu'à louer, qu'à remercier Dieu, qu'à lui dévouer

notre esprit et notre cœur ; qu'à dépendre en tout de sa

volonté, qu'à employer les moyens de salut qu'il nous

met en main, qu'à user de notre liberté selon ses inten-

tions, qu'à nous soumettre enfin à l'action de sa grâce,

qui par ses lumières et ses attraits nous élèvera à une fin

si sublime .

De quelle profonde humilité ne devons-nous pas être

pénétrés en pensant à ce que nous sommes, et à ce que

Dieu veut faire de nous ! Je ne puis rien pourmon bon-

heur éternel ; je ne saurais de moi-même m'en former

l'idée, ni connaitre la route qui m'y conduit. Quand je

connaîtrais cette route, je ne puis y entrer, ni y faire un

seul pas par mes propres forces. Je suis nul en un mot,

absolument nul, par rapport à l'affaire de mon salut, et

je n'y réussirai que par une dépendance entière et con-

tinuelle de l'action de Dieu. C'est à lui d'éclairer mon

esprit, à lui d'exciter ma volonté, de la tourner vers le

bien , de l'y déterminer, de l'y fixer ; à lui de m'inspirer

de bonnes pensées, et de me les faire exécuter : le com-

mencement, le progrès, la fin de ce grand ouvrage

appartiennent à lui seul. C'est àmoi de me croire inca-

pable de tout, de me défier sans cesse de moi-même, de



VINGT- CINQUIÈME LEÇON . 301

ne rien entreprendre de mon propre mouvement ; à moi ,

de me tenir sous la main de Dieu comme un instrument

dont il puisse disposer à son gré, et de répondre par

mon consentement à toutes les impressions qu'il me

donnera ; à moi, d'être souple, docile, obéissant, attentif

et fidèle , de ne jamais le prévenir, et de le suivre tou-

jours ; à moi, de lui attribuer tout le bien que je fais, et

tout celui que je désire faire ; de vivre enfin et de mou-

rir dans le sentiment et la reconnaissance intime que

Dieu m'a tout donné dans l'ordre surnaturel, et que je

lui dois même le bon usage que j'ai fait de ses dons .

Que me reste-t-il donc, après que j'ai rendu à Dieu ce

qui lui appartient ? Rien. De quoi puis-je me glorifier ?

De rien .

Orgueil spirituel, plus criminel et plus dangereux

mille fois que l'orgueil naturel, sois écrasé , sois anéanti !

Justes superbes, qui ne pratiquez que l'extérieur de la

loi, et qui vous en rendez le témoignage flatteur, con-

fondez-vous , humiliez-vous ! Vous n'avez pas encore la

vraie notion du Christianisme , puisque vous en ignorez

l'esprit. Tant que vous mettrez le moindre appui en

vous-mêmes ; tant que vous compterez sur vos efforts et

vos résolutions , tant que vous vous approprierez, je ne

dis pas la bonne œuvre, mais le désir, la pensée, la pre-

mière vue de la bonne œuvre, Dieu vous rejette, et

ne reconnaît pas en vous ses enfants, qui lui rapportent

tout le bien surnaturel qui est en eux, et ne se glorifient

que dans leur petitesse, leur faiblesse, leur impuissance .

Quelle que soit votre prétendue sainteté, qui n'est dans

le vrai qu'une régularité extérieure, dès que l'orgueil la

souille et la corrompt, elle est une abomination aux

yeux de Dieu ; non-seulement il ne la couronnera pas ,

mais il la punira.



302 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

Concevez bien cette vérité, et, selon le précepte de

l'Apôtre , travaillez à votre salut avec crainte et trem-

blement ' , sachant que de vous-mêmes vous ne pouvez

que manquer cette entreprise, et rendre inutiles tous les

secours de Dieu. Qui que vous soyez donc, qui avez lieu

de croire qu'elle avance et qu'elle réussit, soyez humbles

et reconnaissants , et n'en reculez pas et n'en empêchez

pas le succès, en vous l'attribuant parun orgueil secret .

sommesTroisième raison d'être humble : nous

pécheurs, non par représentation, comme Jésus-Christ ,

mais réellement .

Qu'apportons-nous en naissant ? le péché et l'incli-

nation au péché. Depuis l'usage de notre raison,

qu'avons-nous fait ? nous avons péché ; nous avons abusé

des grâces de Dieu. Les péchés composent presque tout

le tissu de notre vie ; nous n'en connaissons point le

nombre et la grièveté , ni la multitude ou même la

continuité de nos résistances à la grâce. Tout nous sol-

licite au péché, encore plus au dedans qu'au dehors .

Si nous nous en préservons, ce n'est qu'à force de vigi-

lance et de prières, et, pour peu que nous cessions d'être

unis à Dieu, nous sommes dans un danger prochain de

tomber. Quel sujet d'humiliation dans le charme inex-

plicable que le mal a pour nous, dans notre curiosité à

nous en instruire , dans les traces profondes et ineffaça-

bles qu'il laisse en notre mémoire, dans notre facilité à

le commettre, dans la difficulté extrême de nous en

retirer avec tous les secours d'en haut ! Car une fois

tombés, de nous-mêmes nous ne nous relèverions

jamais .

1 Phil. , 11 , 12 .



VINGT- CINQUIÈME LEÇON . 303

Quel est l'homme qui ne reconnaisse pas tout cela en

soi , pour peu qu'il se soit étudié ? Et, s'il le reconnaît ,

comment peut-il n'être pas humble ? J'ai offensé Dieu,

et à tout instantje suis capable de l'offenser ; le péché

est toujours à la porte de mon cœur, et j'ai un penchant

violent à lui donner entrée . Dieu m'a pardonné cent

fois mes péchés , et j'y suis retombé autant de fois . Je

lasse , j'épuise sa patience ; je m'en fais un titre pour

continuer de l'offenser. J'ai péché avec joie , avec

effronterie, avec audace, avec une sorte d'insulte et de

mépris de Dieu, avec obstination, avec fureur, en

défiant pour ainsi dire, et en provoquant ses vengeances .

Encore un coup, quel sujet de la plus profonde humilia-

tion, pour quiconque réfléchit tant soit peu, sur Dieu,

sur l'homme, sur le péché !

Et ne disons pas , pour nous dispenser d'être humbles ,

que nous n'avons péché que rarement, ou même que

nous ne nous reprochons point d'offense grave. Cela peut

être : il est des âmes qui ont conservé leur innocence,

il en est qui sont revenues à Dieu après un petit

nombre de chutes, et qui n'ont jamais contracté d'habi-

tude criminelle; mais à qui en sont-elles redevables ?

Qui les a préservées ? Qui les a ramenées ? Pourquoi sont-

elles moins coupables que d'autres ? Est-ce parce qu'elles

sont nées avec un heureux naturel ? C'est de Dieu qu'elles

le tiennent . Est-ce parce qu'elles ont reçu une bonne

éducation de parents et de maîtres vertueux ? C'est Dieu

qui la leur a menagée. Est-ce parce qu'elles ne se sont

jamais trouvées dans des circonstances périlleuses ? C'est

que Dieu a pris soin de les écarter Est-ce parce qu'elles

ont renoncé de bonne heure au monde, et qu'elles ont

pris le parti de la retraite , ou embrassé l'état religieux ?

C'est Dieu qui les y a appelées . Est-ce enfin parce que



304 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

des renversements de fortune, des afflictions tempo-

relles , des établissements manqués, ou d'autres raisons

semblables , les ont déterminées à chercher un bonheur

plus solide dans la pratique de la piété? C'est Dieu qui

paruneprovidence spéciale a préparé ces événements . Je

ne vois en tout cela rien dont elles puissent se glorifier ;

j'y vois au contraire la matière d'une humble et amou-

reuse reconnaissance . Il est de la nature des bienfaits

d'humilier plutôt que d'enorgueillir ceux qui les reçoi-

vent, surtout quand on n'a rien fait pour les mériter.

Du reste, que les chrétiens qui ont vécu dans une

grande pureté de conscience , repassent dans leur esprit les

occasions dangereuses où ils ont été exposés ; il n'en a fallu

qu'une seule pour les perdre ; et quel est celui qui en a

été absolument garanti ? Qu'ils se rappellent tant de

tentations qu'ils ont eu peine à surmonter, tant de mau-

vaises pensées qui se sont élevées dans leur esprit , tant

de désirs criminels qui ont pris naissance dans leur

cœur ; et qu'ils disent, s'ils le peuvent, ce qu'ils seraient

devenus, si Dieu n'eût veillé sur eux avec une attention

particulière . Parce qu'ils doivent plus à Dieu, il exige

d'eux une plus profonde humilité, et de plus grandes

actions de grâces .

O mon Sauveur! que vos leçons et votre exemple

m'apprennent enfin à être humble!

Vous êtes le modèle de toutes les vertus, mais spé-

cialement de celle-là; elle a été, si j'ose m'exprimer

ainsi , votre vertu dominante ; vous l'avez portée, sous

tous les rapports, à un excès incompréhensible, s'il pou-

vait y avoir de l'excès dans l'humilité. Si vous , l'Homme-

Dieu, vous le Saint par excellence, vous le miracle

unique de la grâce, avez été humble au delà de toute



VINGT- SIXIÈME LEÇON . 305

conception, que dois-je donc être, moi, créature si

imparfaite, moi si grand pécheur, moi dont nulle vertu ,

nulle bonne œuvre peut-être , ne pourrait soutenir

l'examen de votre justice? Comment m'est-il si difficile

de m'humilier ? Rien ne devrait être plus naturel .

Ah ! je reconnais ici le désordre et le renversement

étrange que l'orgueil, source de tout péché, a causés en

moi. Plus j'ai sujet d'être humble, plus je résiste à

l'être ; et c'est là ce que votre lumière me découvre en

moi de plus bumiliant. Cependant, si j'aspire à me

rendre plus agréable à vos yeux, je n'ai point d'autre

voie à prendre que celle de l'humilité. L'humilité cou-

vrira mes fautes ; l'humilité suppléera au défaut de

mes vertus ; l'humilité me tiendra lieu de mérite, et

m'obtiendra de vous la lumière immortelle . Ainsi soit-il !

VINGT - SIXIÈME LEÇON

DE L'HUMILITÉ (Suite) .

Jésus- Christ ne dit pas : Apprenez de moi que je suis

humble dans mes discours , dans mon maintien, dans

toute ma conduite extérieure , quoiqu'il le fût sans con-

tredit ; mais allant droit à l'essentiel , il dit : Apprenez

de moi que je suis humble de cœur ; c'est-à-dire, que ce

qui paraît en mon extérieur n'est qu'une faible expres-

sion de mes dispositions intérieures ; que j'ai de bas

sentiments de moi-même; que non-seulement je ne

m'estime rien , je ne prétends à rien en tant qu'homme,

mais que je ne me crois digne que de mépris, et que,

quelque insulte, quelque outrage qu'on me fasse, je pense

au fond de l'âme qu'on me traite selon mes mérites .

Voilà en effet la vraie humilité ; son siége est dans le



306 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

1

cœur ; on commence par se mépriser soi-même, avec la

persuasion intime qu'en cela on se rend justice ; ensuite ,

on est bien aise que les autres fassent de même, et qu'ils

témoignent penser de nous ce que nous en pensons

nous-mêmes .

L'humilité extérieure n'est sincère, elle ne se soutient,

qu'autant qu'elle coule de cette source ; autrement ce

n'est qu'affectation, que grimace, qu'orgueil hypocrite ,

qui à la moindre épreuve se montre tel qu'il est .

On sait que l'orgueil est détestable par lui-même, et

qu'il est détesté en effet, lorsqu'il se produit sans aucun

déguisement ; qu'au contraire rien n'est plus aimable,

et ne nous concilie plus l'estime des hommes que

l'humilité . On emprunte donc son visage , on se pare de

ses dehors, on en prend le ton, le langage et les

manières ; on parvient ainsi à la considération , aux

égards, aux distinctions qu'on affecte de rejeter ; on

se fait un mérite d'une vertu qu'on serait fâché d'avoir,

on en recueille le fruit, qui est ce qu'on prétend , sans

se mettre en peine de la chose .

Mais, outre que ces hypocrites sont sujetsà se démentir

dans les occasions un peu délicates qui les prennent au

dépourvu , avec un peu d'attention et de discernement on

ne s'y méprend pas ; il y a dans leur feinte humilité je

ne sais quoi de forcé, d'exagéré , qui les démasque et les

trahit.

L'humilité du cœur est simple, franche, naturelle ;

on la pratique sans y penser ; on est humble, non-seu-

lement sans chercher à le paraître, mais sans croire

l'être . Car qui se croirait humble, par cela même, ne le

serait pas . Il est essentiel à cette vertu d'être cachée

aux yeux de celui qui la possède ; elle s'ignore elle



VINGT-SIXIÈME LEÇON . 307

même, et ce n'est qu'à la faveur de cette ignorance,

qu'elle prend naissance et se conserve dans une âme.

Se dire humble, serait une sottise si grande, que je ne

sais si personne en est capable ; se croire humble, serait

l'effet de l'orgueil le plus raffiné et le plus réfléchi . Jésus-

Christ seul , ayant à instruire les hommes, auxquels il

était donné pour modèle, a pu et dû dire : Apprenez

de moi que je suis humble de cœur. La raison en est

qu'étant composé de deux natures, et l'humilité ne

pouvant lui convenir que selon la nature humaine, il

était autorisé à révéler aux hommes les dispositions

intimes de sa sainte Humanité, qui, comme je l'ai dit,

n'ayant point de Moipropre, n'était susceptible d'aucun

orgueil , d'aucune complaisance en elle-même. Aussi

n'était-ce pas elle, mais le Verbe, qui parlait ainsi par

elle, et qui en découvrait les vertus , autant qu'il était

nécessaire pour notre instruction et son imitation .

Le propre de l'humilité est de conserver à Dieu ses

droits , et de les lui assurer contre les usurpations de la

créature .

A Dieu est due la gloire de toutes ses œuvres , et cela

si exclusivement , qu'il déclare que jamais il ne la parta-

gera avec personne. Il exige qu'en toutes les circon-

stances elle lui revienne tout entière; de sorte qu'en

glorifiant ses anges et ses saints, il ne prétend que se

glorifier lui-même . L'humilité s'acquitte envers lui avec

fidélité et avec joie de ce tribut de gloire , et elle se

reprocherait comme le larcin le plus criminel la moindre

réserve qu'elle s'en ferait. Dieu, de son côté, voyant que

ses dons et ses faveurs sont en sûreté dans une âme

humble , se plaît à l'en enrichir et à l'en combler,

parce qu'elle n'en retient rien, qu'elle ne s'approprie



308 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

rien, et que loin de s'enorgueillir , elle ne fait que

s'humilier davantage. Qu'on juge de là combien cette

vertu est chère à Dieu, puisque c'est d'elle qu'il tient sa

gloire extérieure , ce bien incommunicable , ce bien

dont il est si jaloux ; et combien il abhorre l'orgueil ,

qui entreprend follement de le lui ravir .

Si la gloire dont l'orgueil humain est si avide n'appar-

tient qu'à Dieu , qu'est-il donc dû à la créature ? Rien

qu'elle puisse rapporter à elle-même , ni qu'elle soit en

droit de revendiquer en matière de louange et d'applau-

dissement, soit dans l'ordre naturel, soit dans l'ordre

surnaturel , soit en se félicitant elle-même, soit en rece-

vant les félicitations des autres . Non, il ne lui est dû

aucun genre de gloire, ni pour ses belles qualités de

l'esprit et du cœur, ni pour ses œuvres d'éclat et de

bienfaisance , ni pour ses vertus, ni pour les dons et les

grâces extraordinaires qu'elle aurait reçus de Dieu . C'est

ce que l'humilité se fait un devoir de reconnaître . Aussi

ne souffre-t-elle pas qu'on prenne la moindre part en

tout cela; elle rejette avec horreur les sentiments de

vanité , de complaisance , de la plus légère appro-

priation, qui s'élèvent dans l'âme à ce sujet ; et, pour

les louanges des hommes , sans s'y arrêter , ni les

discuter, elle les renvoie à Dieu, et n'en laisse rien à la

créature .

Qu'est-il dû à un pécheur, à un ingrat, à un coupable

de lèse-majesté divine? Des mépris, des affronts , des

opprobres , des supplices. L'humilité apprend au chré-

tien à s'y soumettre, soit que Dieu les inflige par lui-

même , soit qu'il exerce sa justice par le ministère des

créatures ; elle lui apprend à les accepter, à les aimer,

à les désirer , à y vivre comme dans son élément ,

à être bien aise d'expier par là ses offenses envers



VINGT- SIXIÈME LEÇON . 309

Dieu , et de réparer l'injure qu'il a faite à sa gloire .

Ainsi l'humilité maintient Dieu dans tous ses droits ,

ou elle lui restitue ce que l'orgueil a usurpé , et elle

maintient l'homme dans le désintéressement, dans la

petitesse, dans la nullité qui lui conviennent.

On conçoit sans peine après cela coinment elle obtient

la rémission de tous les péchés , désarmant la justice.

divine, et ne lui laissant rien à punir .

Dieu, qui est la bonté même, et dont les miséricordes

sont au- dessus de toutes ses œuvres ; Dieu, qui ne hait

rien de ce qu'il a fait, et qui aime spécialement les âmes ,

qui veut les rendre heureuses , qui leur en offre tous

les moyens, qui ne consent qu'à regret à leur perte ,

lorsqu'il y est en quelque sorte forcé par leur malice et

leur impénitence ; Dieu , dis-je , peut- il n'avoir pas pitié

d'un cœur brisé et humilié? Peut-il ne pas le rétablir

dans ses bonnes gráces, lorsqu'il le voit confus et touché

de repentir de lui avoir ravi sa gloire et disposé à tout

pour le satisfaire? Il a promis le pardon à la pénitence ,

dont l'humiliation intérieure el extérieure est la princi-

pale partie ; et cette humiliation peut être si profonde,

que non-seulement elle efface , mais qu'elle expie entiè-

rement les plus grands crimes . Qu'est-ce qui justifia le

Publicain, dont parle Jésus-Christ? L'humilité. Il se

tenait éloigné , sa conscience souillée ne lui permettait

pas d'approcher du sanctuaire ; il n'osait lever les yeux

au ciel, craignant d'y apercevoir son juge justement

irrité ; en signe de componction, il se frappait la poi-

trine, se reconnaissait pécheur, et priait Dieu de lui

être propice . Jésus-Christ déclare avec serment que cet

humble Publicain retourna justifié en sa maison ; tandis

que le Pharisien orgueilleux, enflé de ses bonnes œuvres



310 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

extérieures , et se préférant au reste des hommes , ne

remporta du Temple que sa condamnation ' .

L'humilité met le prix à toutes les vertus, qui n'en

ont, et n'en peuvent avoir, que par elle .

Soyez chaste , sans être humble ; votre chasteté ne vous

est d'aucun mérite devant Dieu . Priez , jeûnez, pratiquez

des austérités ; Dieu n'agrée ni vos prières , ni vos jeûnes ,

ni vos mortifications, si le ver de l'orgueil les corrompt .

Faites des aumônes , exercez toutes les œuvres de misé-

ricorde ; si vous y cherchez votre gloire devant les

hommes , si vous vous en applaudissez, même intérieu-

rement, et si vous croyez pour cela valoir davantage,

vous avez reçu votre récompense, vous n'avez rien à

attendre de Dieu, qui ne couronne que l'humilité et les

vertus relevées par l'humilité .

Je dis que Dieu couronne l'humilité , même seule , et

qu'elle supplée devant lui au défaut des autres vertus .

Je n'en veux pour preuve que l'exemple du Publicain de

l'Évangile . S'il était mort au moment qu'il sortit du

Temple , il eût été sauvé sans aucun doute. Mais en

vertu de quoi ? De son humilité. Qu'est-ce que Dieu eût

couronné en lui? Son humilité . Il n'avait point d'autre

mérite à lui présenter ; mais celui-là était suffisant pour

lui ouvrir le ciel .

Non-seulement les autres vertus tirent leur valeur de

l'humilité , mais elle en est la sauvegarde , et , sans elle,

il est presque impossible de les conserver .

Étes-vous vain de votre chasteté? Vous courez grand

risque de la perdre . Vous enorgueillissez-vous de votre

fidélité extérieure à la loi? Vous n'y persévérerez pas

1 Luc , xviii , 13 .



VINGT- SIXIÈME LEÇON. 311

longtemps . Vous préférez-vous à d'autres , à cause de

l'innocence de votre vie? Vous ne tarderez pas à faire

quelque lourde chute. Et cette chute, dit saint Augustin ,

vous est utile, vous est même nécessaire, pour vous

ouvrir les yeux, et vous guérir de l'orgueil .

Ce qui est vrai des vertus , l'est encore plus des dons

de Dieu . Étes-vous favorisé du don d'oraison ? Vous en

serez infailliblement privé, si vous en faites la pâture de

votre orgueil . Si les révélations , les extases , les ravisse-

ments, et les autres grâces semblables, portent la moindre

atteinte à votre humilité, Dieu les retirera, ou, ce qui

est pire, il permettra que le démon les contrefasse, et

vous jette dans une dangereuse illusion . Avez- vous

acquis de grands mérites devant Dieu par une longue

vie passée dans la piété et la vertu? Si le vent de

l'orgueil vient à souffler , en un instant il desséchera , il

brûlera toutes les richesses de votre maison , et vous

laissera les mains vides .

Je ne finirais pas, si je voulais m'étendre sur les avan-

tages de l'humilité. C'est elle qui dispose l'âme dupécheur

à recevoir la charité, et qui, lorsque celle-ci est entrée

dans son cœur, en est la compagne inséparable ; en sorte

que ces deux vertus croissent et diminuent dans la même

proportion , et que le degré de l'une répond au degré de

l'autre .

Quelle vertu que celle qui est l'annonce ou le gage

certain de notre union avec Dieu, qui resserre cette

union, et sans laquelle elle ne saurait subsister longtemps !

Aussi les âmes intérieures , c'est-à-dire singulièrement

unies à Dieu, sont-elles les plus humbles . C'est à ce carac-

tère qu'on les reconnait : humilité d'esprit, humilité de

cœur, qui éclate dans tout leur extérieur ; mais humilité



312 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

simple, qui n'a rien de recherché, qui n'affecte jamais

de se montrer, qu'elles-mêmes ignorent, et sur laquelle

il ne leur arrivejamais de réfléchir. Plus la connaissance

qu'elles ont de Dieu est haute, et plus le sentiment de

leur misère est profond ; plus elles reçoivent de grâces,

et plus elles s'en jugent indignes . Les faveurs divines les

confondent et les anéantissent ; elles les fuient, elles les

repoussent , disant à Dieu comme saint Pierre : Ah ! Sei-

gneur, retirez-vous de moi : je ne suis que péché ; et

plus elles le disent dans la sincérité de leur cœur, plus

Dieu se communique intimement à elles . Il se fait une

sorte de combat entre Dieu et l'âme, et l'on ne saurait

dire à qui la victoire demeure , parce qu'à mesure que

l'âme s'humilie, Dieu redouble ses caresses, et récipro-

quement. Qu'il est agréable à Dieu, ce combat, et qu'il

se plaît à être vaincu par l'humilité de sa créature !

Pour ce qui est de la charité du prochain, il n'est pas

besoin que je dise que l'âme humble la pratique parfai-

tement .

L'orgueil seul nous empêche de bien vivre les uns avec

les autres , nous rend difficiles , délicats, sensibles, tou-

jours fièrement retranchés sur ce qui nous est dû, et peu

disposés à croire que nous devions rien au prochain.

L'humilité , au contraire , est douce , prévenante , offi-

cieuse ; elle n'a pas de prétentions, elle ne se charge de

rien , elle supporte les défauts d'autrui, et met toute son

attention à ne pas le faire souffrir.

La sagesse humaine, qui a si bien connu les autres

vertus morales , n'a point connu l'humilité. Je n'en ai vu

de vestige nulle part , si ce n'est dans Platon, qui la nomme

une fois , mais qui n'entend par là qu'une certaine mo



VINGT- SIXIÈME LEÇON . 313

destie naturelle, bien inférieure à l'humilité chrétienne .

Les philosophes pouvaient-ils la connaître sans la

révélation ? Ils ignoraient que l'homme fût tiré du

néant, ils ne considéraient le péché que par rapport à la

société humaine, dont il viole l'ordre, et presque point

par rapport à Dieu qu'il offense ; ils n'avaient qu'une

idée imparfaite des maladies de notre âme, ne remontant

pas à la cause, et ne les suivant pas dans leurs funestes

effets ; ils pensaient encore moins à la grâce, qui seule

en est le remède, et sans laquelle l'homme ne peut par-

venir à sa fin , qu'ils ignoraient aussi . Le moyen qu'ils

fussent humbles, étant privés de ces connaissances !

Celles qui les distinguaient du vulgaire, et les fausses

vertus dont ils faisaient parade, ne servaient qu'à nourrir

leur orgueil , parce qu'ils croyaient devoir les unes à leurs

méditations , et les autres à leurs efforts . Saint Jérôme a

très-bien défini le philosophe : Un animal avide de

gloire; l'estime de soi et le mépris des autres font son

caractère, et il a en horreur l'humilité .

Au mépris des lumières et des préceptes de l'Évangile ,

qui tendent à perfectionner la raison et le cœur de

l'homme, le monde est à peu près dans les mêmes sen-

timents que les païens touchant cette vertu . C'est celle

qui le choque et le rebute le plus ; il ne peut souffrir

qu'on lui en parle, ni qu'on lui en propose la pratique .

L'orgueil est sa principale idole : c'est par orgueil , et

pour ne pas se confondre avec le peuple, qu'il dédaigne

les exercices de la religion ; c'est par orgueil qu'il en

rejette la croyance et les mystères, et surtout qu'il

abhorre les opprobres et l'infamie de la Croix . L'incrédu-

lité qui n'est pas l'effet de l'orgueil est susceptible de

guérison ; mais celle dont il est le principe est presque

inaccessible à tous les remèdes .

I. 18



314 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

L'aversion du monde pour l'humilité le porte à la

défigurer, et à s'en former les idées les plus fausses .

Il la croit une vertu basse, et c'est la plus noble des

vertus , celle qui élève le plus l'homme au-dessus de lui-

même, et qui lui inspire les plus généreux sentiments .

Qu'est-ce en effet qui dégrade l'homme ? Est-ce la vérité,

ou le mensonge ? Étre humble, c'est penser de Dieu et de

soi selon l'exacte vérité. Est-ce la justice, ou l'injustice ?

Etre humble, c'est rendre à Dieu ce qui lui appartient ,

et n'en rien retenir pour soi-même. Le mensonge et le

vol , deux vices si bas, sont-ils done nobles, lorsqu'ils.

attaquent Dieu ?

Il la croit une vertu lâche et pusillanime, et elle est au

contraire singulièrement courageuse, capable des plus

hautes entreprises, animée et soutenue par l'espérance

d'y réussir, parce qu'elle ne les forme que pour la gloire

de Dieu, et qu'elle ne s'appuie que sur Dieu. Quel philo-

sophe a conçu le dessein de la conversion de l'univers ,

et de la destruction de l'idolâtrie ? Athènes en a tant

produit ! Un seul a-t-il entrepris de détromper cette

ville sur ses faux dieux ? Ce que l'orgueilleuse philosophie

n'a pas même imaginé comme possible, douze Juifs plus

méprisables à leurs propres yeux qu'ils ne l'étaient aux

yeux du monde, l'ont entrepris ; ils y ont réussi, et le

succès ne les a rendus que plus humbles .

Le monde tient l'humilité digne de mépris, et je sou-

tiens qu'à ne consulter que la raison, elle mérite les plus

grands éloges . Oui, quiconque écoute la raison, et porte

d'après elle un jugement équitable et désintéressé, sera

forcé d'admirer les sentiments , les discours et la conduite

d'unhomme vraiment humble. C'est bien plutôt l'orgueil

qui est méprisable et haïssable, parce qu'il n'est que

bassesse, que lâcheté, et qu'il enfante les vices les plus



VINGT- SIXIÈME LEÇON . 315

odieux. Le monde en juge ainsi . Il se condamne donc

¡ui-même, et il tombe en contradiction, lorsqu'il affecte

pour la vertu contraire une haine et un mépris qu'il n'a

pas en effet .

Disons la chose telle qu'elle est : on estime, on aime

l'humilité dans les autres , mais on n'a pas assez de gran-

deur d'âme, assez de courage pourla pratiquer soi-même .

Que, par une humilité bien reconnue, un homme fuie

et refuse les hautes places, on l'admire dans son cœur,

on juge qu'il en est d'autant plus digne, parce que c'est

une maxime reçue que la marque assurée du vrai mérite

est de se défier de soi, et de ne pas aimer à se produire .

En ce moment-là même, on prononce donc contre son

orgueil, contre sa vanité et son ambition ; et, quoi qu'on

en puisse dire, on méprise secrètement en soi ce qu'on

déclare hautement méprisable en autrui. L'humilité a

toujours emporté tous les suffrages, et l'orgueil en tout

temps a été condamné universellement.

O mon Dieu ! que de vérité, que de justice, que de

grandeur réelle dans l'humilité ! Mais que de biens et

d'avantages surnaturels ! Je me sens une estime incon-

cevable , un désir ardent pour cette vertu . Que je

suis coupable de l'avoir méconnue , dédaignée , ca-

lomniée !

Ohumilité ! délices de l'Homme-Dieu, attrait de tous

les Saints , quand t'aimerai-je comme tu le mérites ?

Quand mettrai-je toute ma gloire et tout mon bonheur

à te posséder ? O mon Sauveur ! elle est un de vos dons

les plus précieux : je vous la demande ; ne me la refusez

pas . Je ne me croirai votre disciple que du moment que

jepratiquerai cette vertu . Apprenez-moi à chérir , àvotre

exemple, tout ce qui m'humilie au dedans et au dehors ,



316 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

et à n'avoir, comme vous, dans toutes mes pensées, mes

paroles et mes actions', que deux objets , la gloire de

Dieu et mon abjection . Ainsi soit-il !

VINGT - SEPTIÈME LEÇON

LE REPOS DE L'AME EST DANS L'HUMILITÉ .

Après avoir dit : Apprenez de moi queje suis humble

de cœur, Jésus-Christ ajoute : Et vous trouverez le

repos de vos âmes .

Il savait que, de toutes les vertus, celle qui répugne

davantage à notre nature corrompue par le péché, et

qui nous coûte le plus à pratiquer, c'est l'humilité. Il

en propose donc aussitôt la récompense, afin d'animer

notre courage. Et quelle récompense ! La plus grande

qui soit au pouvoir de Dieu même denous donner : le

repos de l'âme ; repos éternel dans l'autre vie ; quoique

ce soit le salaire de toutes les vertus, c'est spécialement

celui de l'humilité, sans laquelle les autres vertus ne

seraient d'aucun mérite ; et, de plus, repos parfait et

constant dans la vie présente .

Je m'attacherai à prouver ce second point : personne

ne doutant que le repos du ciel ne soit le prix de l'humi-

lité . D'ailleurs, à cause de notre peu de foi, ce qui con-

cerne notre bonheur actuel nous touche plus que ce

qui regarde notre bonheur à venir, quoiqu'il n'y ait

nulle comparaison à faire. Au reste, ici l'un n'exclut pas

l'autre ; au contraire, notre véritable félicité présente

nous est un gage de notre félicité future .

C'est une expérience certaine que les corps ne sont

dans un vrai repos qu'autant qu'ils sont à leur place ;



VINGT - SEPTIÈME LEÇON . 317

hors de là , ils sont dans un état violent, et ils ne cessent

de se mouvoir, jusqu'à ce qu'ils occupent le lieu qui

leur est propre. Alors tout mouvement et tout effort

cessent . Il en est de même des esprits; ils se meuvent

et ils sont agités par leurs passions , tant qu'ils sont hors

de la place qui leur convient .

Or, quelle est la place qui convient à une âme sortie

du néant, et qui n'a qu'une existence d'emprunt ; à

une âme dépendante en tout de la grâce pour parvenir

à sa fin dernière ; à une âme qui a péché et qui est tou-

jours sujette au péché? Évidemment, c'est celle que lun

assigne l'humilité. Elle trouvera donc un repos assuré

dans cette place, et, hors de là, il n'y en a point à espérer

pour elle .

Le lieu le plus bas de la terre est le centre des corps .

Le lieu moral le plus bas est le centre des esprits créés ;

et, hors de leur centre, il n'y a qu'agitation pour les

uns et pour les autres. Et telle est la principale cause

de ce qu'il y a si peu d'hommes heureux sur la terre :

c'est que très-peu se tiennent à la place qui leur est

marquée par l'humilité, et qu'au contraire ils font,

presque tous, les derniers efforts pour s'en éloigner le

plus qu'il leur est possible .

Pour nous convaincre de cette importante vérité, qui

est une des bases de la morale, voyons ce que l'orgueil

d'une part, et de l'autre l'humilité, produisent dans le

cœur de l'homme, et nous n'aurons pas de peine à

reconnaître qu'autant celui-là la trouble, autant celle-ci

le tranquillise .

L'orgueil et l'amour-propre sont les deux grands prin-

cipes des agitations du cœur humain; et, parce que les

18.



318 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

objets auxquels ils le poussent l'un et l'autre sont inca-

pables de le satisfaire , tant qu'il est livré à ces deux vices ,

il est nécessaire qu'il soit toujours dans un mouvement

inquiet et violent. L'amour-propre ne vient qu'en

second : il ne se produit et n'agit qu'à la suite de

l'estime désordonnée de soi, de lacomplaisance excessive

en sa propre excellence, du désir de ce qui peut nous

relever à nos yeux et à ceux d'autrui, et de la crainte

de ce qui nous rabaisse dans notre idée et dans celle

des autres . Ainsi, l'orgueil est la racine profonde des

pensées , des sentiments et des passions qui nous ôtent

le repos . Par la raison contraire, l'humilité qui nous

délivre des agitations de l'orgueil, nous maintient dans

un calme parfait .

L'orgueilleux , ne pensant qu'à soi, ramenant tout à

soi , ne cherche point le repos ailleurs qu'en soi ; et il ne

le rencontre jamais, parce que nulle créature ne saurait

se reposer en elle-même . C'est le droit exclusif de Dieu,

qui, n'empruntant rien du dehors, trouve une paix par-

faite dans la jouissance de la plénitude de son être ; au

lieu que l'être créé, indigent de sa nature, est destitué

de ce qui peut le satisfaire, et doit recourir pour son

repos à une nature supérieure. L'orgueilleux éprouve

done toujours le besoin, et, n'étant jamais rempli, il est

en proie aux désirs , à la faim et au désespoir de pouvoir

les rassasier ; mais l'homme humble, s'oubliant et se

mettant à l'écart, appuie son repos sur un fondement

solide, parce qu'il le cherche en Dieu, où il est assuré

de le rencontrer ; et il ne le perd jamais, parce que, se

tenant uni à Dieu, il ne se regarde point, et ne retombe

point sur soi . Concevez Dieu comme un centre immo-

bile ; l'orgueilleux , qui se retire de ce centre, est dans

un mouvement, dont la rapidité est proportionnée à



VINGT- SEPTIÈME LEÇON. 319

son éloignement; l'humble, qui s'en rapproche le plus

qu'il peut , participe au repos central, en raison de sa

proximité .

L'orgueil est en effet, par lui-même, le plus inquiet de

tous les vices , et l'humilité la plus tranquille des vertus .

L'orgueilleux, n'étant jamais content de son état présent,

n'est occupé que de projets d'élévation ; le premier

vient-il à lui manquer, il en enfante aussitôt un second ,

puis un troisième , et ainsi de suite à l'infini . Ne pouvant

demeurer dans la condition où Dieu l'a mis , il fait des

efforts violents pour monter plus haut ; et, s'il tombe,

il n'en fait pas de moindres pour se relever . Il a à se

soutenir dans le poste qu'il occupe contre ceux qui le

tirent en bas ; il a à supplanter ceux qui sont au-dessus

de lui, et dont il ambitionne la place ; et, comme il

n'est pas le seul qui y prétende, il a encore à écarter

une foule de rivaux, qui ne sont ni moins ardents, ni

moins actifs et moins industrieux que lui . Dans une

situation si critique, entre l'espoir de parvenir et la

crainte de succomber, où il y a tant de ressorts à faire

jouer, tant de coups à porter et à parer, quel travail

d'esprit ! quel tourment de cœur! Uniquement occupé

de son objet, il n'a pas un seul instant la possession de

soi-même ; il est habituellement distrait , rêveur, triste ;

rien ne l'anime, les agréments de la société ne sont pas

pour lui; il en perd le sommeil, il est le plus à plaindre

des hommes, quelles que soient les apparences, et le

plus insupportable à lui-même et aux autres .

L'homme humble présente le tableau opposé. Satis-

fait de sa condition, il en remplit les devoirs, il en

goûte aussi les avantages, sans envier une fortune plus

brillante . Dans la route où il marche, il ne tend de



320 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

piége à personne ; et, pour l'ordinaire , personne ne pense

à lui en tendre. S'il lui arrive quelque disgrâce, il en est

bientôt consolé, et cela ne prend point sur son repos .

Il a l'esprit et le cœur libres ; il est à soi , il est aux autres,

selon le besoin qu'ils ont de lui ; il jouit des plaisirs inno-

cents de la société, il est d'un bon commerce ; la joie

paisible et la douce sérénité l'accompagnent partout .

L'orgueil est de tous les vices le plus sensible, le plus

irritable, le plus vindicatif.

La moindre chose, un mot, une geste, un ombre

même, un soupçon, pique et blesse l'orgueilleux. La dis-

position de son âme peut être comparée à celle d'un

malade qui a uneplaie vive et enflammée, qu'on ne saurait

toucher, même légèrement , sans lui causer une extrême

douleur . Son imagination le tient toujours en alarmes ,

dans l'appréhension qu'on ne lui manque; il interprète

tout contre lui-même, il est le premier à se faire des

sujets de peine, et à se prévenir contre ceux qui songent

le moins à lui déplaire. Une fois offensé à tort ou à

droit, il ne pardonne jamais, même après s'être vengé.

Représentez-vous le tumulte , le conflit de pensées et

de sentiments qui s'élèvent et bouillonnent dans un cœur

ainsi disposé . A-t-il un moment de tranquillité? N'est-il

pas son supplice à lui-même? L'Écriture nous a tracé

dans Aman le caractère de l'orgueilleux, et la peinture

des chagrins cuisants qui le dévorent. Riche, puissant,

honoré de la confiance intime du monarque, adoré du

peuple qui fléchissait le genou devant lui, il était , de

son propre aveu, aussi heureux que peut l'être un mortel .

Que faut-il pour empoisonner sa félicité ? Un Juif ne lui

rend pas les marques d'honneur qu'il recevait des

autres . Il en est indigné, et en même temps abattu ; il



VINGT- SEPTIÈME LEÇON . 321

se croit déchu de sa dignité, de son crédit, de sa for-

tune . Quoique je réunisse toute la gloire et tous les biens

sur ma tête, dit-il à ses confidents, c'est comme si je

n'avais rien , tant que je verrai le Juif Mardochée assis

aux portes du palais. Je ne puis digérer le mépris qu'il

fait de ma personne ; sa vie seule me donne le coup de

la mort ; il faut qu'il périsse, et qu'il entraîne toute sa

nation dans sa perte; ou la vie me sera odieuse ¹ . Si ,

pour un sujet si léger, toute sa félicité disparaît à ses

yeux; si un chagrin mortel s'empare de son âme , on

peut juger quel est l'état intérieur de tant d'orgueilleux ,

dont la prospérité est moindre et plus traversée que

celle d'Aman, et qui sont exposés à des mépris plus sen-

sibles .

L'humilité, que rien n'irrite, qui rendl'homme indif-

férent aux hommes et aux mépris, qui étouffe en lui

tout sentiment de vengeance, assure donc par là son

repos et son bonheur.

Rien ne lui fait ombrage; il ne cherche point à lire

dans les yeux et dans la contenance de ceux qui l'abor-

dent, l'opinion qu'ils ont de lui. Un manque d'attention ,

un procédé peu circonspect, une parole échappée, ne le

mettent point hors de lui-même. Ce n'est pas qu'il ne

remarque très-bien les égards qu'on a, ou qu'on n'a pas

pour lui . Pour être humble, on n'en a pas le sentiment

moins délicat . Mais, en répondant modestement et avec

une sorte de confusion aux déférences qu'on lui témoigne ,

il sait s'élever au-dessus de ce qui choquerait l'amour-

propre d'un autre. Une injure même, et un mépris

formel , ne le tirent pas de son assiette tranquille ; et

non-seulement il se possède, mais il pardonne, il oublie,

1 Esth . , v, 12 .



322 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

et revoit ceux qui l'ont offensé, d'aussi bon œil que s'il

en avait reçu un traitement honorable. C'est ainsi qu'il

se venge, et plus efficacement que l'orgueilleux ; car, à

moins d'être tout à fait mal né, il est rare qu'on lui

manque deux fois .

L'orgueilleux ne réussit pas toujours dans ses projets .

Comme il est aveugle, et qu'il se flatte contre toute rai-

son, il se voit souvent abaissé , lorsqu'il s'attendait à être

élevé ; les distinctions auxquelles il aspirait lui sont

refusées ; on ne le regarde pas, on ne pense pas à lui,

on le laisse confondu dans la foule, et on lui préfère

des gens qu'il croit d'un mérite bien inférieur au sien .

Dans quel désespoir le jettent ces mécomptes et ces

mauvais succès inattendus ! Rien n'est plus ordinaire

dans la carrière des honneurs, dans celle du bel esprit,

et dans les autres où la vérité prétend se signaler .

L'homme humble, qui ne se met pas en avant, qui

s'estime fort au-dessous de ce qu'il vaut, n'a point à

essuyer de semblables revers . Si l'on songe à lui pour

le distinguer, si l'on découvre son mérite, si ses talents

lui font une réputation, il en est étonné, et il apprécie

en son âme les éloges qu'on lui donne. Sa modestie seule

le fait un peu souffrir en ces occasions ; mais le trouble

que cause la vertu n'a rien qui tourmente. Si le succès

lui manque dans les circonstances où il est en vue au

public, il ne s'en afflige point , ne désirant pas le succès

pour lui-même, et préférant de n'être rien dans l'opinion

des hommes, lorsqu'il a fait ce qui dépend de lui, pour

satisfaire à Dieu et à sa conscience .

Dieu résiste aux superbes, dit l'Écriture ' ; il se plaît

1 JACQ. , IV. 6.



VINGT- SEPTIÈME LEÇON . 323

à les confondre, soit par justice pour venger sa gloire

outragée, soit par miséricorde pour les rappeler à eux-

mêmes . Les hommes, de leur côté, par un principe de

malignité et d'envie , sont bien aises de les voir humiliés ;

c'est un de leurs secrets désins , et ils saisissent avec

empressement les occasions qui se présentent de les

rabaisser . C'est que l'orgueil est le vice le plus odieux

et celui que l'on pardonne le moins, parce qu'il blesse

l'égalité naturelle . Quiconque néprise les autres en est

méprisé à son tour ; on l'attaque par l'endroit même

par où il se fait valoir : non-seulement on le dépouille

du mérite qu'il s'attribue faussement, mais on lui dispute

celui qu'il a, on le poursuit comme l'ennemi commun,

et l'on croit s'enrichir de ses pertes, et se relever par

ses disgrâces .

L'hommehumble, au contraire, est honoré de Dieu et

des hommes . Plus il se rapetisse , plus Dieu aime à

l'agrandir , et si , pour l'éprouver, il le tient quelque

temps dans l'humiliation, il le dédommage ensuite, et

le glorifie pour se glorifier lui-même. Toute l'Écriture,

toute l'histoire de l'Église, et les vies des Saints , en four-

millent d'exemples. Il en est un grand nombre à qui

l'humilité a procuré, même de leur vivant, plus d'hon-

neurs que les ambitieux n'en oseraient espérer. Joseph ,

David, Mardochée, en sont des preuves éclatantes . Les

hommes aussi sont portés naturellement à relever le

mérite humble, et à lui accorder plus de bonnes qualités

qu'il n'en a. On lui passe ses défauts , on l'excuse , on le

justifie , on se pique enfin d'être équitable, et même

indulgent à son égard. C'est qu'on ne peut s'empêcher

d'aimer et de favoriser en tout l'humilité , qui respecte ,

qui ménage les droits et les prétentions d'autrui , et qui

ne fait ombrage à personne .

1



324 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

Les orgueilleux qui courent la même carrière se cen-

surent , se déchirent, se croisent, se tourmentent impi-

toyablement les uns les autres . Ce sont autant de bêtes

féroces , qui se disputent la même proie, et dont chacune

envie la part d'autrui. Les humbles vivent en paix

ensemble ; et ils n'ont rien à démêler avec les superbes ,

qui ne les rencontrent pas sur leur route .

L'orgueil est triste , ainsi que toutes les passions qu'il

enfante, la jalousie, l'envie, la honte, le chagrin, la

fureur , le désespoir . Les unes sont un poison lent qui

le consume ; les autres, un feu ardent qui le dévore. Au

lieu que l'humilité est joyeuse, et n'inspire que des sen-

timents doux et satisfaisants . L'âme humble habite

volontiers avec soi-même ; aucun nuage ne l'obscurcit ;

aucune tempête ne la trouble ; elle est inaccessible aux

passions rongeantes et dévorantes .

L'orgueil cherche les grands théâtres, où il puisse

paraître avec éclat, et ce n'est pas là qu'on trouve le

repos ; l'asile du repos est la vie cachée, qui fait les

délices de l'humilité . La scène du monde est orageuse ;

plus on y brille sous quelque point de vue que ce soit ,

plus on est agité . La réputation à acquérir, ou à soutenir ,

est un grand tourment . Heureux celui qui vit dans

l'obscurité, et dont le monde ignore le nom et l'exis-

tence , ou qui se préserve par l'humilité du danger des

grandes places et d'une brillante renommée , auxquelles

il est parvenu sans les ambitionner !

La raison suprême et la vérité parlaient donc par la

bouche de Jésus-Christ, lorsqu'il a dit : Apprenez de

moi que je suis humble de cœur , et vous trouverez le



VINGT- HUITIÈME LEÇON . 325

repos de vos âmes . L'orgueilleux n'a aucune espèce de

repos , ni du côté de Dieu , ni du côté du prochain , ni

du côté de soi-même. Il n'en a point comme homme, il

en a encore moins comme chrétien ; il n'en jouit point

dans le temps , il en sera privé à jamais dans l'éternité .

Cet avantage inestimable est réservé à l'homme humble ;

il le possède ici-bas sous tous les rapports , et il le possé-

dera dans le ciel avec l'assurance de ne jamais le perdre .

Repos de l'âme, assemblage de tous les biens, il est

dans l'ordre que tu sois la récompense d'une vertu qui

suppose et réunit toutes les vertus ! Mon plus grand, mon

unique intérêt , celui du bonheur, m'engage à être

humble ; et quand je n'aurais que ce seul motif, n'est- il

pas assez fort pour m'y déterminer ?

Faites donc, Seigneur, que j'aime l'humilité, autant

que je m'aime moi-même , autant que j'aime mon

bonheur , et que je déteste l'orgueil comme mon

ennemi , comme l'écueil de mon repos , comme la

première cause de la perte éternelle des démons et des

réprouvés . Ainsi soit- il !

VINGT - HUITIÈME LEÇON

DES MOYENS D'ACQUÉRIR L'HUMILITÉ .

Je pense qu'après ce qu'on vient de lire sur l'humilité,

on a dû concevoir une grande estime de cette vertu , et

un grand désir de l'acquérir.

Si l'on me demande quelque méthode pour cela, je

renvoie aux auteurs qui en ont fait des traités exprès, et

en particulier à Rodriguez, un de ceux qui ont le mieux

écrit sur cette matière. Mais , après tout , je ne vois pas

de méthode comparable à celle que Jésus-Christ lui

1. 19



326 L'ÉCOLE DE JÉSUS CHRIST .

même a renfermée dans ces deux mots : Apprenez de

moi. Vous avez mes leçons dans l'Évangile ; étudiez-les ,

et mettez-les en pratique. Vous avez mes exemples, toute

ma vie est un miroir d'humilité ; formez-vous sur moi .

Vous avez ma grâce intérieure, qui vous sollicitera et

vous aidera à profiter de mes leçons et de mes exemples .

Que nous faut-il de plus pour devenir humbles ?

Attachons-nous donc à ces trois points . Cette

méthode est simple, et n'embarrasse pas l'esprit ; elle

est complète, et , sans entrer dans un détail minutieux

et fatigant de préceptes et de conseils, elle les embrasse

tous , et les met sous les yeux au besoin ; elle est parfaite

à tous égards , et dans la doctrine qu'elle enseigne, et

dans le mode qu'elle présente, et dans le secours qu'elle

procure.

Comme Jésus-Christ n'est pas simplement le maître de

l'humilité , mais que c'est lui qui la donne , commençons ,

avant tout , par lui demander l'amour de cette vertu ,

et ne faisons pas légèrement, ni du bout des lèvres , mais

du fond du cœur, une prière si importante . Ne nous

bornons pas à la faire une fois ; mais insistons, persévé-

rons , montrons par nos vives et continuelles instances

notre empressement à obtenir un don si précieux . Nulle

prière ne saurait être plus agréable à Jésus-Christ, nous

ne pouvons en douter; il nous exaucera donc infailli-

blement, si nous désirons sincèrement être exaucés . Car

combien d'âmes demandent l'humilité , qui seraient

fâchées que Dieu la leur accordât? Ce point est un de

ceux sur lesquels on se fait le plus aisément illusion .

Dans une lecture, dans une méditation , dans une com-

munion , on aura été touché, on se sera senti de l'attrait

pour cette vertu , on en aura fait la demande à Dieu ;



VINGT- HUITIÈME LEÇON . 327

on n'a pas songé qu'aimer l'humilité , la désirer , la

demander, c'est aimer, désirer, demander les humilia-

tions , qui en sont l'accompagnement, ou plutôt l'aliment ,

et sans lesquelles ce n'est qu'une belle , mais vaine idée .

Or , si la seule pensée de ce qui peut nous humilier

nous fait horreur ; si nous la repoussons de toute notre

force ; si , en toute occasion, l'orgueil et l'amour-propre

prennent le dessus ; et si, au lieu de nous roidir contre,

nous leur cédons, ne voulant absolument souffrir rien

qui les blesse, en vain nous flattons-nous d'aimer l'humi-

lité ; dans le fait, nous n'en voulons pas, et notre prière

est illusoire . Examinons-nous donc un peu sur ce point,

avant que d'adresser à Dieu notre demande; et, sans

donner carrière à notre imagination, sans faire des sup-

positions trop fortes pour notre faiblesse, voyons si nous

sommes déterminés et prêts à supporter les humiliations

les plus légères et les plus ordinaires . Autrement à quoi

nous servirait une telle prière , sinon à nous tromper

nous-mêmes, lorsque nos sentiments intimes ladémenti-

raient, et que nous abhorrerions en effet ce que nous

paraissons demander ?

Mais enfin il est des âmes, quoique en petit nombre,

qui demandent à Dieu l'humilité dans la sincérité de leur

cœur, et qui s'offrent à toutes les croix humiliantes qu'il

lui plaira de leur envoyer . Cette offre de leur part est

un véritable dévouement, et, dès ce moment, elles ne

doivent plus se regarder comme étant à elles-mêmes,

mais comme appartenant à Jésus-Christ, sous l'étendard

duquel elles se sont rangées. Après cet acte d'offrande ,

réitéré aussi souvent que la grâce l'inspirera, il en faut

venir à la méthode que j'ai proposée .

Qu'on prenne donc en main l'Évangile ; qu'on le lise



328 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

en suppliant Notre-Seigneur de nous en donner l'intelli-

gence . A chaque page, on y trouvera des leçons d'humi-

lité : qu'on les rumine, qu'on les approfondisse , qu'on

les applique à sa conduite, qu'on en tire des conséquences

pratiques , conformes à sa situation présente, et que

dans l'occasion on se fasse un devoir de suivre ces

leçons , forçant les répugnances de la nature, et ne ces-

sant point de se faire violence qu'on ne soit venu à bout

de l'objet qu'on a en vue. Les premiers essais seront

pénibles , il faut s'y attendre ; mais aussi l'on peut compter

qu'après deux ou trois victoires, les choses deviendront

plus faciles .

Il n'est pas une leçon de Jésus-Christ qui ne tende à

abaisser l'orgueil. Si l'on en prend une à cœur, elle nous

mènera à toutes les autres ; car toutes se tiennent, par-

tant du même esprit et aboutissant au même terme.

Invoquons-le, afin qu'il nous fasse connaître celle qui

nous est la plus nécessaire, et attachons-nous à bien

profiter de celle-là. L'Évangile ne vous sera jamais d'au-

cune utilité, si vous n'en venez sérieusement à la pratique,

et à une pratique analogue à votre caractère, à votre

condition, à votre état , à vos dispositions présentes .

En même temps que vous étudierez les leçons du Sau-

veur, donnez autant et plus d'attention à ses exemples ,

qui ne sont pas moins instructifs, et qui vous frapperont

davantage . Sa conduite est la plus sûre et la plus parfaite

explication de sa doctrine, et assurément elle ne favorise

pas les adoucissements et les modifications que la nature

voudrait y mettre. Il n'a été infiniment plus loin que ce

qu'il exige de nous, qu'afin de nous laisser sans excuse,

si nous nous refusons à ce qui n'est rien en comparaison

de ce qu'il a fait et souffert.



VINGT- HUITIÈME LEÇON . 329

Voyez si dans aucune circonstance il a parlé ou agi

pour lui-même, et pour se soustraire aux outrages les

plus insignes ; s'il a recherché en rien sa gloire, s'il a été

jaloux de l'estime des hommes, si, dans la crainte de

s'attirer des mauvais traitements, il les a flattés et leur

a déguisé la vérité. Étant uni si étroitement à la Divinité ,

et chargé du plus grand ministère qui fût jamais , ne nous

semble-t- il pas que ses opprobres rejaillissent sur Dieu

même , et que, pour l'intérêt de son Père qui l'avait

envoyé, il devait se faire respecter et paraître dans tout

l'appareil de la majesté d'un Homme-Dieu ? Ainsi en juge

le sens humain ; ainsi en ont jugé les Juifs ses persécu-

teurs, les philosophes superbes des premiers siècles de

l'Église , et les incrédules non moins superbes de nos

jours . Mais il en a jugé autrement, et , quoiqu'il en connût

les suites tant pour lui-même que pour sa religion, il a

choisi , et , si je l'ose dire, il a affecté tout ce qui pouvait

inspirer du mépris pour sa personne et pour son carac-

tère de Messie . Il fallait de la foi, et une foi très-surna-

turelle, pour croire en lui, et s'élever au-dessus de ses

bassesses apparentes . Nous l'avons vu, dit un Prophète ,

et nous avons eu peine à le reconnaître ' . L'homme

cachait le Dieu, et jamais la Divinité ne fut mieux

cachée . Il ne se découvre pour ce qu'il est, qu'avec une

économie merveilleuse, soit à ses disciples , soit au peuple,

soit à ses ennemis. Il présente assez de lumière pour

éclairer les uns et confondre les autres , mais il ne com-

promet jamais l'humilité ; et à peine a-t-il laissé échapper

un rayon , qu'il rentre dans sa première obscurité . S'il

manifeste une seule fois sur une montagne écartée la

gloire de sa sainte humanité à trois de ses disciples, il

1 Is . , L111 .



330 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

leur enjoint expressément de garder le silence sur cette

faveur jusqu'après sa résurrection . Il pouvait faire des

miracles d'éclat ; ses ennemis lui en demandèrent ; il les

refusa toujours ; l'humilité s'y opposait, et il n'en fit que

de bienfaisance, sans appareil, sans ostentation, pour

récompenser la foi de ceux qui s'adressaient à lui ; et,

pour l'ordinaire, il leur recommandait de n'en rien dire .

Autant que Dieu est jaloux de sa gloire, autant

l'Homme-Dieu a négligé et foulé aux pieds la sienne

propre , parce que c'était par là qu'il relevait celle de

Dieu . Quel extérieur que le sien ! Qu'offraient aux yeux

sa personne, sa condition, ses manières, ses discours,

qui ne respirât la plus profonde humilité ? Quiconque le

considéra, l'examina, l'étudia, avec les préjugés de la

sagesse humaine, ne put que le mépriser. Aussi est-ce

là ce qu'il prétendait qu'on ne lui rendit rien pour lui-

même, et qu'on ne glorifiât en lui que Dieu son Père.

Je ne parle ici que de son humilité extérieure, dont je

ne touche même que quelques traits . J'ai parlé plus haut

de ses sentiments intérieurs, qui surpassaient tout ce

qui paraissait de lui au dehors, et qui nous ont été

révélés moins par lui-même que par les Prophètes et les

Apôtres , David surtout, Isaïe et saint Paul.

/
Ames chrétiennes, qui aspirez à l'humilité, que votre

esprit , que votre cœur soient toujours fixés sur Jésus-

Christ ; suivez-le depuis sa crèche jusqu'à sa croix , et, à

chaque exemple, dites-vous : Voilà ce qu'a été, et ce

qu'a voulu être mon Maître, mon modèle, mon Sauveur,

mon juge ; voilà ce qu'il a été en mon nom, et tenant

ma place , pour m'apprendre ce qu'il faut que je sois . Je

serai toujours au-dessous d'un exemplaire si parfait,

mais je dois tâcher d'en approcher, et il n'y a point de

christianisme hors de l'imitation de Jésus-Christ .



VINGT - HUITIÈME LEÇON . 331

Ne croyez pas que, sans les lumières de la grâce, vous

compreniez rien au tableau que l'Évangile vous présente .

Jésus-Christ sur la terre ne fut connu que par la foi ; on

ne le connaît pas autrement aujourd'hui, et il en faut

une bien grande pour pénétrer un peu avant dans le

secret de son humilité. Cette lumière ne vous sera pas

refusée dans un certain degré, mais elle ne croîtra en

vous qu'à proportion du bon usage que vous en ferez .

Si vous la négligez dans la pratique, elle vous quittera

insensiblement . Si vous la suivez, elle vous éclairera de

plus en plus, et vous conduira peu à peu dans l'abîme

des humiliations de l'Homme-Dieu .

Pour en venir là , livrez-vous donc entièrement à la

conduite de la grâce . C'est le troisième point de la

méthode renfermée dans la parole de Jésus-Christ :

Apprenez de moi.

Il instruit encore plus au dedans qu'au dehors, et il

joint le secours à l'instruction. La nature n'inspire que

l'orgueil ; la grâce, qui lui est opposée en tout, n'inspire

que l'humilité . Observez bien à quoi la grâce vous porte ;

c'est toujours à vous humilier; elle se fait reconnaître

sûrement à cette marque , comme la nature à la marque

contraire .

Or, voici à peu près la marche que suit la grâce .

Elle pénètre d'abord le chrétien du sentiment de son

néant, de son impuissance à tout bien surnaturel, de la

nécessité où il est de se tenir sous la dépendance de

Dieu, et de recourir sans cesse à lui, avec une défiance

absolue de soi-même. Elle lui apprend à conserver le

souvenir de ses péchés, pour se maintenir dans une

salutaire confusion, et réprimer les mouvements de

l'orgueil à leur naissance ; à ne pas se flatter aisément



332 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

d'en avoir obtenu le pardon, mais à les expier par la

pénitence, dont les humiliations, qui sont le partage du

pécheur, font la principale partie .

Elle lui apprend à cacher soigneusement ses bonnes

œuvres et ses vertus, non-seulement aux autres , mais à

soi-même, ne s'arrêtant pas à y penser, et ne se per-

mettant aucune vaine complaisance ; à se taire pareille-

ment sur les grâces qu'il reçoit de Dieu, à n'en point

faire d'indiscrètes confidences , et à n'en parler qu'à

celui qui est chargé de le conduire, autant qu'il est

besoin pour la direction . Dans les commencements , ce

silence ne pourrait être trop sévère, et l'on doit toujours

se défier de l'amour-propre, qui, sous prétexte de la

gloire de Dieu et de l'édification du prochain, nous

engage à ouvrir notre cœur , et à l'épancher mal à

propos . Mais , dans la suite, lorsqu'on est plus avancé, et

qu'on a acquis une certaine simplicité, ce n'est pas

manquer à l'humilité de parler de soi pour de bonnes

raisons , à l'exemple de saint Paul, et alors la grâce

n'en fait à l'âme aucun reproche .

Elle lui apprend encore à ne pas se troubler des fautes

où il tombe, mais à s'en humilier doucement, et sans

perdre sa paix ; à être même bien aise de l'abjection

qui lui en revient, surtout lorsque ces fautes ont été

commises en présence des autres, et qu'elles peuvent

diminuer la bonne opinion qu'on a de lui. Cette pra-

tique , tant recommandée par saint François de Sales ,

est plus difficile qu'on ne pense. Rien n'est plus commun

alors que de se dépiter par un certain orgueil spirituel ,

qui nous suggère mille réflexions humaines, toujours

revêtues d'une apparence de piété ou de charité . C'est,

dit-on, pour l'intérêt de Dieu ou du prochain qu'on est

fâché . Point du tout, c'est pour le sien propre . L'âme



VINGT- HUITIÈME LEÇON . 333

humble répare sa faute , quand elle craint d'avoir offensé

ou scandalisé le prochain; du reste, elle se met peu en

peine de ce qu'on pensera d'elle . Je m'en tiens ici à ces

premiers éléments d'humilité qu'enseigne la grâce .

Unedes choses qu'elle met le plus avant dans le cœur ,

estqu'en ce qui nous humilie, Dieu est toujours le prin-

cipal agent, que c'est lui qui met en œuvre à cette fin

les créatures , et qui les arme pour la destruction de

l'orgueil , notre vice radical . Convaincu de cette vérité,

on porte mieux les coups, on est plus soumis et plus

en garde contre les murmures et les révoltes de la nature .

Dieu se sert en effet des hommes pour nous humilier,

de leurs défauts , de leur malignité, de leur indiscrétion ,

de leurs préventions . La hauteur des uns nous force à

plier ; l'opiniâtreté des autres, à céder; les prétentions

de ceux-ci , à rabattre des nôtres ; l'humeur de ceux-là , à

supporter et à dissimuler bien des choses qui nous mor-

tifient. Les critiques malignes et les censures injustes

exercent notre sensibilité, et nous rendent moinsdélicats,

moins tendres sur l'article de la réputation ; les médi-

sances et les calomnies nous obligent à en faire le sacri-

fice, lorsque, ayant essayé de nous justifier, nous n'y

réussissons pas. L'indiscrétion qui nous rapporte ce

qu'on a dit de nous, qui révèle nos fautes cachées , ou

qui, sans mauvaise intention, nous dit des choses déso-

bligeantes , fournit un grand exercice d'humilité , sur-

tout aux personnes qui vivent en communauté. Nous

avons encore plus à souffrir de la prévention , et des

reproches qu'elle nous attire, des répugnances qu'elle

nous témoigne ou qu'elle dissimule faiblement, des torts

qu'elle nous donne, de mille sujets enfin d'humiliation

qu'elle nous procure .

19.



334 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST.

Dieu se sert de nous-mêmes, de toutes les folies qui

nous passent par l'imagination , et qui à la réflexion nous

humilient ; des illusions où notre esprit tombe, et qui,

étant reconnues, diminuent la bonne opinion que nous

avons de notre jugement; des faiblesses de notre cœur,

et de ses inclinations mauvaises , basses , intéressées, des

sentiments d'envie et de jalousie, où nous ne nous sur-

prenons jamais sans rougir de honte, et nous juger dignes

de mépris et de haine .

Dieu se sert du démon, et de tentations humiliantes

en elles-mêmes, plus humiliantes encore par l'aveu qu'il

en faut faire au Directeur de notre conscience ; tenta-

tions où, pour comble d'humiliation, on se croit sou-

vent coupable de péché et d'un consentement formel ,

prenant les suggestions horribles de l'esprit de ténèbres

pour ses propres pensées , et jugeant qu'on a voulu

expressément tout le mal dont on a éprouvé malgré soi

l'impression .

Enfin , Dieu nous humilie par lui-même, en nous don-

nant des idées si pénétrantes de sa grandeur et de notre

bassesse, de sa bonté et de notre malice, de sa sainteté

et de notre corruption, que nous ne savons où fuir pour

nous soustraire à sa présence . La confusion d'Adam après

sa désobéissance, honteux devant Dieu de sa révolte

et de sa nudité, n'est qu'une faible image de celle

qu'éprouve l'âme en cette situation .

Si , dans ces différentes humiliations, de quelque part

qu'elles viennent , on demeure constamment sous la main

de Dieu, fidèle à sa grâce, docile aux avis et aux déci-

sions de son guide spirituel, on parviendra à acquérir

l'humilité dans un degré d'autant plus éminent, qu'on

n'aura pas même le soupçon d'être humble, et qu'on ne

passera pas pour tel dans l'esprit des autres .



VINGT- HUITIÊME LEÇON . 335

Dieu n'emploie qu'à l'égard de quelques âmes d'élite

les épreuves qui viennent immédiatement de lui ou du

démon, et il leur donne la force nécessaire pour les

porter . Mais celles que nous procurent les hommes,

ou que nous trouvons dans notre propre fonds , sont

communes à tous les chrétiens, et c'est à nous d'en

faire un bon usage pour l'acquisition d'un trésor si pré-

cieux .

Examinons-nous sévèrement sur tout ce qui concerne

l'humilité, soit extérieure, soit intérieure ; ne nous pas-

sons rien, et soyons inexorables à nous exécuter, soit

qu'il s'agisse d'user de prévenance envers le prochain ,

ou de lui faire des excuses et des réparations , ou de

renoncer à nos droits et de sacrifier nos prétentions ;

soit qu'il soit question de rejeter et d'étouffer en nous

les idées et les sentiments que nous suggère la nature

orgueilleuse . Dieu ne manquera pas de nous donner des

vues sur tout cela, et de nous faire de vifs reproches,

lorsque nous ne les aurons pas suivies . Soyons attentifs

et dociles à ces vues et à ces reproches, et ne négligeons

rien dans la pratique de la vertu qui nous rapproche le

plus de Jésus-Christ .

Je sens, ô mon Sauveur ! combien la nature résiste en

moi à l'humilité , combien elle la craint et la repousse ;

et c'est cela même qui me fait mieux connaître le besoin

que j'en ai. Augmentez donc votre grâce, afin que je

redouble ma prière, et que je force mes répugnances .

Oui, je suis résolu d'apprendre de vous à être humble ;

de l'apprendre de vos leçons et de vos exemples, et de

me mettre sous votre direction. Que cette résolution

coûtera cher à mon orgueil ! Mais périsse à jamais cet

orgueil, qui vous a causé tant d'opprobres et d'ignomi



336 L'ÉCOLE DE JÉSUS- CHRIST .

nies . Le principe de tout désordre en moi est de chérir

ce vice, et d'abhorrer l'humilité .

O Seigneur ! rétablissez, et aidez-moi à rétablir l'ordre

dans ma nature. Donnez-moi tout le courage, toute

la grandeur d'âme, toute la constance dont j'ai besoin

dans une entreprise si difficile . J'attends cela de votre

bonté, et j'espère que vous ne permettrez pas qu'une

résolution qui vous est si agréable reste sans effet.

Ainsi soit-il !

VINGT- NEUVIÈME LEÇON

DE LA PATIENCE .

Cette leçon rentre dans celle de la nécessité de porter

sa croix ; mais il n'y a nul inconvénient de revenir à

deux fois sur un sujet de cette importance .

Jésus-Christ , après avoir fait à ses disciples un tableau

effrayant de ce qu'ils auraient à souffrir des Puissances

de la terre dans l'établissement de sa religion , ajoute ,

pour les soutenir contre une si affreuse perspective,

qu'ils posséderaient leurs âmes par la patience ' .

C'est-à-dire qu'il promet de les revêtir d'une force surna-

turelle, qui les élèvera au-dessus de leurs maux, et

maintiendra leur âme en paix, au milieu même des

supplices .

La suite de son discours montre qu'en adressant ces

paroles aux Apôtres, il avait aussi en vue les premiers

chrétiens , qui furent livrés par leurs parents, leurs

frères , leurs proches et leurs amis ; et même, pour

donner à cette promesse toute son étendue , il faut dire

1 LUC, XXI , 19 .



VINGT- NEUVIÈME LEÇON . 337

qu'elle regarde tous les vrais chrétiens , qui , non-seule-

ment dans les persécutions pour la cause de la foi, mais

dans les afflictions de toute espèce, auraient recours à

Dieu et s'appuieraient uniquement sur lui .

Jésus-Christ a tenu sa parole, et nous en voyons

l'accomplissement d'âge en âge dans tous les événe-

ments , soit publics , soit particuliers .

Les Apôtres possédèrent leur âme par lapatience dans

leurs immenses travaux , dans tous les genres de maux

auxquels ils furent exposés , et dans le martyre qui les a

couronnés . Nous pouvons juger des autres par saint

Paul, dont les actes et les Épîtres attestent qu'il a porté

la patience jusqu'à l'héroïsme, jusqu'à se plaire dans ses

souffrances , s'en glorifier , et y goûter une surabondance

de joie . L'histoire des chrétiens de la primitive Église ,

leurs apologies , les relations de leur martyre, font foi

qu'ils ont possédé leurs âmes par la patience parmi les

plus longues et les plus cruelles persécutions. Leur

courage, leur paix, leur sérénité firent l'admiration des

païens , tout accoutumés qu'ils étaient à voir des gladia-

teurs prodigues de leur sang dans l'arène et exercés à

mourir de bonne grâce . L'invincible patience des chré-

tiens de tout âge , de tout sexe, de toute condition , leur

parut être d'un ordre bien supérieur , et elle fut la prin-

cipale cause de leur conversion . Dans toute la suite des

siècles, les saints que l'Église a formés, l'ont édifiée par

leur patience dans tous les genres de croix, et cette

vertu a toujours été un des caractères distinctifs des

vrais chrétiens .

Ne leur faisons pas l'injure de leur comparer sur ce

point quelques philosophes , dont l'histoire a rapporté

des traits de patience . Malgré son incrédulité, Rousseau



338 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST.

mettant la mort de Socrate en parallèle avec celle de

Jésus-Christ , est forcé d'avouer que , si le premier

mourut en sage, le second est mort en Dieu . S'il eût eu

occasion de parler de la patience des Martyrs , il n'eût

pu s'empêcher d'y reconnaître quelque chose de divin .

Et certes il faudrait être bien injuste , pour ne pas con-

venir de la supériorité des chrétiens à cet égard sur les

philosophes ; ou être bien corrompu dans les principes ,

pour ne pas préférer une vertu religieuse et surnaturelle

à une vertu tout humaine, dont l'orgueil était le ressort .

Car enfin ceux-ci attribuaient leur patience à eux-mêmes

et à la force de leur raison ; au lieu que les chrétiens en

rendaient, et en rendent tous les jours gloire à Dieu .

Comme les maux de la vie sont inévitables , et que la

patience seule peut les adoucir, pour peu qu'on réflé-

chisse, on tombe aisément d'accord que cette vertu est

d'un usage nécessaire . Mais très-peu, même dans le

Christianisme , s'exercent à l'acquérir. Il faudrait pour

cela s'y prendre de loin, et se préparer aux grands maux

en endurant paisiblement les maux ordinaires . Et c'est

ce qu'on ne fait point . On se laisse aller dans ceux-ci à

des impatiences qui ne sont que légères ; et, lorsque les

grandes peines nous saisissent au dépourvu, on s'aban-

donne à des excès ou d'abattement ou de fureur, qui

sont impardonnables, et dont on a honte le premier ,

quand on est revenu à soi .

La patience ne s'acquiert que par degrés ; et c'est

surtout à l'égard de cette vertu que se vérifie la maxime

de Jésus-Christ : Celui qui est fidèle dans les petites

choses, le sera aussi dans les grandes¹ . Une grâce

1 Luc, xvi , 10 .



VINGT-NEUVIÈME LEÇON . 339

ordinaire suffit pour se posséder dans de petites peines ,

soit du corps , soit de l'esprit. Il en faut une extraordi-

naire pour être maître de soi dans les peines considéra-

bles en elles-mêmes , ou dans leur durée. Si vous man-

quez à la grâce ordinaire, l'extraordinaire, qui ne vous

est due qu'en conséquence de votre fidélité , vous man-

quera au besoin, et vous laissera à toute votre faiblesse .

Il est donc nécessaire de s'exercer de bonne heure

dans les occasions journalières , afin de mériter que Dieu

nous soutienne en celles qui sont plus rares et plus diffi-

ciles . Voilà ce que nous enseigne la sagesse chrétienne ;

mais on ne se met guère en devoir de profiter de ses

leçons , et l'on a tôt ou tard sujet de s'en repentir .

La patience n'est pas une vertu isolée , mais elle ren-

ferme l'exercice de plusieurs vertus : celui de la douceur

et de la charité dans le support du prochain ; celui de

l'humilité , dans les choses dures et mortifiantes qu'on a

à essuyer ; celui du détachement, dans la perte des

biens , et des personnes qui nous sont chères ; celui du

renoncement à nous-mêmes, dans les événements qui

contrarient notre volonté ; celui de la force dans les

douleurs corporelles ; en général , dans les états pénibles

et affligeants , celui de la conformité à la volonté de

Dieu.

La philosophie du siècle s'est épuisée en préceptes sur

cette matière . Épicure lui-même en a fait le fond de sa

morale , ne pouvant se dissimuler que dans cette vie la

somme des maux physiques surpasse celle des biens , et

que le point essentiel était d'armer l'homme contre la

douleur. Je ne discuterai point ce qu'il y a de vrai ou

de faux dans ce que les sages de l'antiquité ont écrit

là-dessus . Je remarquerai seulement que les réflexions



340 L'ÉCOLE DE JÉSUS -CHRIST .

purement humaines sont bien faibles pournous soutenir

dans l'adversité, parce que le mal présent agit vivement

sur l'imagination , abat le cœur , et trouble la raison .

D'ailleurs la philosophie ne présente point de motifs

capables de déterminer à souffrir avec courage , et il est

des genres de maux, tels que ceux qui humilient, contre

lesquels elle ne peut rien . Il n'en est pas ainsi de la

morale chrétienne ; elle nous offre les motifs les plus

puissants dans les péchés à expier, dans la récompense

éternelle à mériter , dans l'exemple de Jésus - Christ .

Et de plus, elle accompagne ces motifs d'un secours sur-

naturel , que Dieu accorde à tous ceux qui l'invoquent

dans leurs peines ; secours efficace qui les affermit, qui

les console, qui les remplit d'une joie spirituelle .

La patience est une source de gloire pour Dieu . Il est

le seul être qui soit digne qu'on souffre et qu'on s'immole

pour lui . Il jouit de sa grandeur, lorsqu'il voit la créature ,

acquiesçant à son bon plaisir, recevoir avec une humble

soumission les châtiments qu'il lui inflige, ou les épreuves

auxquelles il met son amour.

Elle est une source d'édification pour le prochain ; car

la vertu édifie toujours , et il n'est pas de preuve moins

équivoque de vertu , que la patience , soit dans l'adversité ,

soit dans la maladie , soit dans les injures et les mauvais

traitements . C'est elle qui dans l'esprit des païens a

donné le plus grand relief à notre sainte religion . Qu'il

est grand, le Dieu des chrétiens ! s'écriaient-ils , témoins

de leur constance invincible dans les tourments .

Elle est pour nous-mêmes une source abondante de

mérites . Les grandes occasions de souffrir ne sont pas

fréquentes ; mais les petites se présentent tous les jours ,

presque à chaque instant. Or, la moindre contrariété



VINGT- NEUVIÈMÉ LEÇON . 341

supportée pour Dieu ne sera pas sans récompense ; et ,

si cette récompense est proportionnée à la violence

qu'on se fait, il est facile dejuger combien grande sera

celle de certaines croix si difficiles à porter. Ce qu'une

âme désire le plus ardemment sur la terre , eşt de pou-

voir se répondre qu'elle aime Dieu . Nulle vertu ne lui

en donne un gage plus assuré que la patience . On aime

Dieu , quand on souffre volontiers pour lui , et récipro-

quement, on est bien aise de souffrir pour lui , quand

on l'aime .

Enfin , un des plus précieux avantages de la patience ,

est que par elle on possède son âme .

Posséder son âme dans les maux , c'est être à soi,

c'est-à-dire à Dieu ; c'est jouir de la liberté de l'esprit ,

de la paix du cœur, et du seul bonheur de la vie .

Demandez à une âme patiente si elle est contente de

son état ; elle vous dira : Oui ; si elle souhaite la déli-

vrance, ou même la diminution de ses peines , au préju-

dice du bon plaisir de Dieu ; elle répondra sans hésiter :

Non . Elle est donc heureuse, autant qu'on peut l'être

dans une telle situation .

L'impatience, qui nous ravit la possession de notre

âme, nous prive par conséquent du premier des biens .

De plus, au lieu de soulager nos maux, de les adoucir,

d'en accourcir la durée, elle les augmente, les aigrit ,

les prolonge . Non-seulement elle les rend inutiles pour

l'expiation de nos péchés , mais elle nous en fait com-

mettre de nouveaux, et , loin de nous mériter quelques

degrés de gloire, elle nous expose à des châtiments dans

l'autre vie .

Pour remédier à l'impatience, qui est si nuisible à



342 L'ÉCOLE DE JÉSUS - CHRIST .

tous égards, et qui jette quelquefois dans la mélancolie

et le désespoir, il faut s'attacher à en bien connaître les

causes . Elle vient dans les uns de la vivacité d'un carac-

tère impétueux ; dans les autres, d'une mollesse extrême ,

quine peut rien souffrir ; quelquefois, elle a son principe

dans l'humeur, ou dans la hauteur, ou dans la sensibi-

lité, ou dans une certaine roideur de volonté . Il y entre

presque toujours un fond d'orgueil , qui dispose l'âme

à se révolter contre Dieu; et c'est cet orgueil porté à

un certain point, qui produit les dépits violents, les

emportements, les blasphèmes .

La cause connue, il s'agit d'y appliquer le remède. Je

ne trouve pas mauvais qu'on emploie ceux que fournit

la raison ; il est louable de faire usage de tout pour par-

venir à la patience. Mais il y aurait de la folie et une

sorte d'impiété à rejeter les moyens bien plus efficaces

que nous offre la religion . Jamais on ne sera véritable-

ment patient, qu'on ne s'applique à devenir solidement

chrétien . On pourra se faire honneur devant les hommes

d'une patience stoïque ; on affectera des dehors tran-

quilles , tandis que le dedans sera violemment agité ; et,

lorsque l'on sera sans témoins, on jettera le masque, et

l'on renoncera à un personnage forcé . Ou bien , onmon-

trera peut- être du courage à supporter la douleur du

corps ; mais on se laissera abattre au moindre chagrin

de l'âme . Il faut être patient en tout ; il faut l'être dans

le cœur, il faut l'être en secret comme en public. Or, il

n'appartient qu'à la grâce de nous rendre tels; et, pour

l'avoir au besoin, il faut la mériter par une vie chré-

tienne.

A qui la patience n'est-elle pas nécessaire, ô mon

Dieu ! et à qui l'est-elle autant peut-être qu'à moi? Ne



VINGT- NEUVIÈME LEÇON . 343

pouvant prévoir ce qui m'arrivera, la prudence veut

que je me hâte d'en faire provision ; il sera trop tard d'y

penser, quand les maux seront venus .

Donnez-moi donc la volonté et la force de m'exercer

à cette sublime vertu dans les occasions qui se présentent

chaque jour. Faites que je m'accoutume à posséder

mon âme, à conserver un esprit égal et un cœur tran-

quille; que je reçoive comme de votre main tout ce qui

m'est incommode et fàcheux ; que je le regarde comme

un moyen d'expier mes péchés, d'acquérir des mérites ,

et surtout de vous prouver mon amour ; enfin, que j'en

fasse un saint usage, pour votre gloire et pour mon

salut . Ainsi soit-il !

FIN DU TOME PREMIER .





TABLE

DES MATIÈRES CONTENUES DANS LE TOME PREMIER .

Pages .

APPROBATION.... V

DÉDICACE VII
•

INTRODUCTION . IX-XLIV

AVANT-PROPOS DE L'AUTEUR . :

JÉSUS-CHRIST NOUS INVITE A SON ÉCOLE .

JÉSUS-CHRIST EST NOTRE SEUL MAÎTRE

JÉSUS-CHRIST VOIE, VÉRITÉ ET VIE ..

JÉSUS-CHRIST A LA PORTE DU COEUR .

CARACTÈRE DES BREBIS DE JÉSUS-CHRIST

1

5

9

12

16

20
....

PREMIÈRE LEÇON. Faire pénitence .

DEUXIÈME LEÇON. Tout est perdu pour l'homme, s'il perd

24
•

son âme 32
•

TROISIÈME LEÇON. Du cœur sortent les mauvaises pensées .

QUATRIÈME LEÇON. (Suite.) ..

39

48

CINQUIÈME LEÇON. Le monde exclu de la prière de Jésus-

Christ. 58•

SIXIÈME LEÇON . Le démon occupé à perdre les hommes .
66

SEPTIÈME LEÇON. L'amour de Dieu. 76

HUITIÈME LEÇON. (Suite .) .
85

NEUVIÈME LEÇON. La pratique de l'amour de Dieu ..

DIXIÈME LEÇON. L'amour du prochain..

96

106

ONZIÈME LEÇON. La pratique de l'amour du prochain .

DOUZIÈME LEÇON. Le renoncement à soi-même.

TREIZIÈME LEÇON. Les béatitudes ..

115

125

139

Bienheureux les pauvres . 141

Bienheureux ceux qui sont doux.. 147

Bienheureux ceux qui pleurent. 152



346 TABLE .

Pages.

TREIZIÈME LEÇON. (Suite.) Bienheureux ceux qui ont faim

et soif de la justice.. 159

Bienheureux ceux qui sont miséricor-

dieux. 165

Bienheureux ceux qui ont le cœur pur. 170

Bienheureux les pacifiques..
... 177

Bienheureux ceux qui souffrent persécu-

tion pour la justice.. 182

QUATORZIÈME LEÇON. De la justice chrétienne. Ses qualités. 187

QUINZIÈME LEÇON. Le péché se commet dans le cœur. 198

SEIZIÈME LEÇON . Tout pécheur est esclave du péché. 203

DIX- SEPTIÈME LEÇON. La vérité nous rend libres ..
212

DIX - HUITIÈME LEÇON . Quiconque faitle mal , haitla lumière. 222

DIX-NEUVIÈME LEÇON. On ne peut servir deux maîtres .
230•

VINGTIÈME LEÇON . Le règne de Dieu est intérieur. 238

(Suite.) ..
246

VINGT ET UNIÈME LEÇON. Chercher avant tout le royaume

de Dieu. 252•

VINGT-DEUXIÈME LEÇON. La douceur du joug du Seigneur.. 261

VINGT-TROISIÈME LEÇON . Porter sa croix . 270

VINGT- QUATRIÈME LEÇON. De la paix du cœur.
281

VINGT-CINQUIÈME LEÇON. De l'humilité. 292

VINGT-SIXIÈME LEÇON. (Suite.) .. 305

VINCT- SEPTIÈME LEÇON. Le repos de l'âme est dans l'hu-

milité. 316

VINGT-HUITIÈME LEÇON. Des moyens d'acquérir l'humilité. 325

VINGT-NEUVIÈME LEÇON. De la patience.
336

R
.
1
8

/5

FIN DE LA TABLE DU TOME PREMIER .

PARIS .- TYP . DE E. PLON, NOURRIT ET cie, RUE GARANCIÈRE, 8 .





OUVRAGES DU MÊME AUTEUR

ÉLÉVATIONS AU COEUR DE JÉSUS

Par le P. F. DOYOTTE

de la Compagnie de Jésus.

Un volume in-32. Prix . • 1fr. 75

Josse, éditeur, 31, rue de Sèvres, à Paris.

SOUFFRANCES

DE

NOTRE-SEIGNEUR JÉSUS-CHRIST

SUIVIES D'UNE MÉDITATION

SUR LA PRIÈRE DU VÉN. P. CLAUDE DE LA COLOMBIÈRE

Publiées par le P. F. DOYOTTE, S. J.

Un volume in-18. Prix : 0 fr. 75.

Le Chevallier frères, éditeurs, rue St-Georges, Nancy.

LA DÉVOTION AISÉE

PARLE P. PIERRE LE MOΥΝΕ

Introduction par le P. F. DOYOTTE, S. J.

Un volume petit in-18, édition de luxe. Prix : 2 fr. 50.

Oster, 6, rue des Chapelains, à Reims .

PARIS , TYPOGRAPHIE E. PLON , NOURRIT ET cie, RUE GARANCIÈRE , 8 .









!

1

!



:

!

:




	Front Cover
	APPROBATION 
	AVANT-PROPOS DE L'AUTEUR : 
	JÉSUS-CHRIST EST NOTRE SEUL MAÎTRE 
	JÉSUS-CHRIST A LA PORTE DU COEUR 
	PREMIÈRE LEÇON Faire pénitence • 
	DEUXIÈME LEÇON Tout est perdu pour l'homme, s'il perd 
	TROISIÈME LEÇON Du cœur sortent les mauvaises pensées 
	QUATRIÈME LEÇON (Suite ) 
	CINQUIÈME LEÇON Le monde exclu de la prière de Jésus- 
	SIXIÈME LEÇON Le démon occupé à perdre les hommes 
	SEPTIÈME LEÇON L'amour de Dieu 
	HUITIÈME LEÇON (Suite ) 
	NEUVIÈME LEÇON La pratique de l'amour de Dieu 
	DIXIÈME LEÇON L'amour du prochain 
	ONZIÈME LEÇON La pratique de l'amour du prochain 
	DOUZIÈME LEÇON Le renoncement à soi-même 
	TREIZIÈME LEÇON Les béatitudes 
	milité 

