A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothéque avant d’étre nun
précaution par Google dans le cadre d'un projet visant a permettre aux internautes de découvrir I'ensemble du patrimoine littéraire mc
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient a présent au domaine public. Lex|
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’'un pays a l'autre. Les livres libres de d
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance hum:
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme
du long chemin parcouru par I'ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothéque pour finalement se retrouver entre vos

Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothéques a la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de
ainsi accessibles a tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce

Il s’agit toutefois d’un projet colteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avor
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en ins
contraintes techniques relatives aux requétes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers a des fins commercidesis avons concu le programme Google Recherche de Livres a I'usage des particu
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers a des fins personnelles. lls ne sauraient en effet étre employés
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder a des requétes automatidBesvoyez aucune requéte automatisée quelle qu’elle soit au systéme Google. Si vous effe
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractéres ou tout autre domaine nécessitant
d'importantes quantités de texte, n’hésitez pas a nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux I'utili
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous étre utile.

+ Ne pas supprimer l'attributioh.e filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre
et leur permettre d'accéder a davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le sup
aucun cas.

+ Rester dans la légalitQuelle que soit I'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabili
veiller a respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu'il en va de mé
les autres pays. La durée Iégale des droits d’auteur d’un livre varie d'un pays a l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de r
les ouvrages dont I'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne I'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut étre utilisé de quelque facon que ce soit dans le monde entier. La condamnation a laqt
Vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut étre sévére.

A propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et I'accés a un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frangais, Goog
contribuer a promouvoir la diversité culturelle grace a Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livre
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs a élargir leur public. Vous pouvez
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage a I'glditps#Books.google.com |



https://books.google.be/books?id=wO0rAAAAYAAJ&hl=fr

Digitized by GOOg[C






Digitized by GOOS[G



Digitized by GOOS[Q



Digitized by GOOSIQ



Digitized by GOOg[C



L’ECOLE
DE JESUS-CHRIST

PAR

Le P. JEan-NicorLas GROU
De la Compagnie de Jésus
PUBLléE POUR LA PllBNléllB FOIS SUR LE MANUSCRIT AUTOGRAPHE

AVEC
UNE INTRODUCTION
Par LE P. F. DOYOTTE
DE LA MEME COMPAGNIE
Dedi sum ducem ac praceptorem gentibus.

Je U'al donné pour guide et poxr prédocpienr aus mations
Tsats, Lv, &,

TOME PREMIER

PARIS

LIBRAIRIE PLON
E. PLON, NOURRIT et Cie, IMPRIMEURS-EDITEURS
RUE GARANCIERE, 10
1885

Tous droits réservés



Harvard College Library
Kiant Collection
Gift of Join Twavey Treat
Feb. 26, 10,



L’ECOLE

DE JESUS-CHRIST



L’auteur et les éditeurs déclarent réserver leurs droits de tra-
duction et de reproduction i I'étranger.

Ce volume a été déposé au ministére de I'intérieur (section de
la librairie) en février 1885.

PARIS. TYPOGRAPUIE E, PLON, NOURRIT ET Ci®, RUE GARANCIRRE, 8.



L’ECOLE
DE JESUS-CHRIST

PAR

LeE P. JeEan-Nicoras GROU
Dec la Compagnie de Jésus =

PUBLIEE POUR LA PREMIERE FOIS SUR LE MANUSCRIT AUTOGRAPIIE

AVEC
UNE INTRODUCTION
Par L P. F. DOYOTTE
DE LA Mﬁul COMPAGNIE

Dedi eum ducem ac preeceptorem gentibus.
Je Uai donué pour guide et pour préceptenr auz natlons
Isaix, Ly, 4.

TOME PREMIER

5
>
@
o
%lq

PARIS

LIBRAIRIE PLON
E. PLON, NOURRIT Er Cie, IMPRIMEURS-EDITEURS
RUE GARANCIERE, 10
1885

Tous droits réservés \



Digitized by GOOgIG



560 )
C?S’X% cc

/8§ S

V.|

APPROBATION
DE
SON EXCELLENCE M¢* LANGENIEUX

ARCHEVEQUE DE REIMS

Archevéché

de Reims.

Reims, le 19 décembre 188%.

J’ai lu par ordre de Son Excellence Mgr Langd-
nieux, Archevéque de Reims, un ouvrage ayant pour
titre : L’EcoLe pE Jisus-Crrisr, par le P, J. N. Grou, de
la Compaguie de Jésus, publié pour la premiére fois avec
une Introduction parle P. Doyotte, de la méme Compa-
gnie, et j’estime avec le pleux et savant éditeur que,
de tous les ouvrages du P. Grou, c’est « le plus remar-
quable par le fond des matiéres et le plus utile pour le
siécle ot nous vivons » .

L’Introduction, qui a été ajoutée a louvrage jus-
qu’alors inédit, renferme une trés-intéressante notice
sur les écrits de Uauteur, et des pages trés-élevées et
parfois éloquentes sur le divin Magisterium de Jésus-

Christ.

En somme, la publication de 'Ecole de Jésus-Christ



esl une ceuvre trés-opportune, el, en lui consacrant son
travail, le P. Doyotte aura bien mcrité des dmes sin-
cérement chrétiennes ou qui ont la bonne volonté de
le devenir,

L'Abbé Cu. GERARD, Chanoine.

IMPRIMATUR.

+ B. M., Arch. de Reims.



MADAME CAROLINE-HENRIETTE
COMTESSE DE SAISSEV AL

En témoignage de respect et de gratitude

Je dédie ce livre.

Qu’il demeure auprés d’elle, et qu'il achéve
de former en son dme et dans sa vie la connais-
sance intime, l'amour ardent et l'imitation
fidéle de Celui qu’elle a bien voulu recevoir
dans la personne de son prétre proscrit, et en

qui lui garde & jamais souvenir et reconnais-
sance

Son humble et dévoué
Serviteur en Notre-Seigneur,
F. DOYOTTE
S J.

Reims, en sa maison, rue du Marc,

ce 21 octobre 188%.






INTRODUCTION

Le Pére Grou est aujourd’hui assez connu, et
ses écrits occupent désormais un rang assez dis-
tingué parmi les ouvrages des maitres de la vie
spirituelle, pour que je sois dispensé de m’étendre
sur sa vie et de faire longuement I'éloge de sa doc-
trine.

Qu’il me suffise de rappeler ici en raccourci les
principaux événements qui ont rempli son exis-
tence, de dire sa maniére simple et pieuse, siire et
vraiment surnaturelle, et de présenter au lecteur
en peu de mots I'ouvrage que nous mettons au
jour pour la premiére fois, et qui est, sans con-
tredit, le plus important des nombreux' ouvrages
de piété composés par l'auteur.

1 Les ouvrages imprimés du Pére Grou sont, dans I'ordre chro-
nologique de leur publication :

1. La République de Platon, 2 vol, — II. Lettre @ M..., con-
seiller au Parlement de Paris, o I'on propose (uelques doutes
au sujet de I'édit de bannissement des Jésuites, porté par Henri IV
en 1595. — Seconde lettre a M... — II1. Reponse au livre inti-
tulé : Extrait des assertions, etc. — IV. Lois de Platon, 2 vol.,

— V. Dialogues de Platon, 2 vol. — VI. La Science du Cru-
cifix, par le Pére Manig, de la Compagnie de Jésus. Nouvelle

a



X ' INTRODUCTION.

Le Pére Jean-Nicolas Grou naquit a Calais, le
23 novembre 1731. 1l fit ses études dans un col-
lége de la Compagnie de Jésus, probablement a
Louis-le-Grand, a Paris. A peine agé de quinze ans,
il obtint la faveur d’entrer au noviciat de la Com-
pagnie. Ce que nous savons de ces premiéres
années et des vertus qu'il pratiquait déja, nous
offre le modéle accompli d’un parfait étudiant de
la Compagnie, ardent au travail, et prét, par le
dévouement, a toutes les éventualités de la vie de
sacrifice. Ses travaux littéraires, alors qu’il n’avait
pas encore achevé le cercle enticr de ses études,
promettaient un savant distingué et un humaniste
de premier ordre. Il avait a peine accompli sa
trentiéme année, quand il termina sa traduction de

édition, revue et corrigée par le Pére Grov. — VII, Morale
tirée des Confessions de saint Augustin, 2 vol. — VIII. Carac-
teres de la vraie dévotion. — IX. Maximes spirituelles. — X. La
Science pratique du crucifix dans lusage des sacrementsde péni-
tence et d'Eucharistie. — XI. Méditations en forme de retraite
sur Uamour de Dieu. — X1I. Manuel des dmes intéricures. —
XIII. Le Chrétien sanctifi€ parl Oraison Dominicale.— X1V . L’ In-
terieur de Jésus et de Marie, 2 vol. — XV. Le Livre du jeune
homme, — XVI. L'Ecole de Jésus- Christ, 2 vol.

Les manuscrits encore inédits sont : I. Retraite sur ce que
cest qu'un Chretien. — 11. Retraite sur le don de soi-méme
Dieu. — 1. Retraite sur la connaissance et Uamour de Jésus~
Christ. — IV. Quelques Lettres adressécs & madame d’Adhémar.

Le Traité du Bonheur, et le Traité de la Paix de 'édme,
n’ont pas été retrouvés,

Le Pére Grou avait de plus entrepris, sur le désir de Mgr de
Beaumont, un T'raité dogmatique de la vraie religion, auquel il
avait consacré quatorze années de travail et de recherches. Les



INTRODUCTION. XI

la République de Platon, supérieure a toutes les
précédentes, qui obtint les suffrages des plus
habiles connaisseurs, et qui est demeurée jusqu’a
nos jours en grande estime auprés des savants.
Victor Cousin, d’ailleurs si peu équitable envers
la Compagnie, se déclare, pour sa traduction des
ceuvres du philosophe grec, redevable au Pére Grou
plus qu’a tout autre; il dit et il répéte qu'il a eu
sous les yeux la traduction de Grou, qu’il s’en est
servi autant que possible, et qu'il 'a reproduite...
comme un témoignage de sa sincére estime pour un
homme bien supérieur a sa réputation.

L’année méme qu'il faisait paraitre la Répu-
bligue, 1762, il prenait part a la défense de la
Compagnie contre les attaques de la secte et de la

matériaux de cet important ouvrage furent d’abord remis, sans
le consentement de 'auteur, & I'abbé Bergier, qui « les revit, les
augmenta, et publia 'ouvrage sous son nom seul ». (Cf. Barnign,
Examen critique.) Le Pére Plowden confirme le fait et dit qu’il
le tenait du Pére Grou lui-inéme. Le manuscrit fut ensuite rendu
4 son auteur, qui, en quittant la France, le confia & madame
d’Adhémar. Des domestiques, ou des amis, pendant la Terreur,
vovant arréter cette dame et craignant que ce manuscrit ne fat
de nature a la compromettre, le livrérent aux flammes,

Enfin le Pére Grou avait encore préparé : I. La Vulyate du
Nouveau Testament, corrigée et éclaircie sur le texte grec, 2 vol.
— 1. Corrections de tout le texte de Cicéron, « travail de quatre
ans », écrivait-il au Pére Simpson. — 111, Corrections de Tite-
Live. — IV. Corrections de tout le texte d’Horace. — V. Cor-
rections du texte de Platon. — V1. Corrections de I'Iliade et d’une
partic de ['Odyssée. — VII. Observations sur le style de
Massillon. — VIII. La Certitude des preuves théologiques, com-
parée i celle des démonstrations géométriques.



XII INTRODUCTION.

fausse philosophie. 1l fournissait & Cérutti des
matériaux pour l'dpologie générale de U'Institut et
de la doctrine des Jésuites; il adressait deux Lettres a
un conseiller au Parlement de Paris; et, dans le
cours des deux années qui suivirent, il publia les
trois volumes de la Réponse an fameux livre intitulé :
Extrait des assertions dangereuses, etc., qui con-
tribua plus que tout autre a amener la ruine de la
Compagnie.

Apres I'édit de 1763, qui supprimait la Compa-
gnie en France, le Pére Grou se réfugia en Lor-
raine. Il y fut une année dans la maison du novi-
ciat de Nancy, et, les deux suivantes, il était
appliqué a I'enseignement de la langue grecque au
collége de Pont-a-Mousson. C’estla qu’il prononca
ses veeux de profés. Mais il fut de nouveau expulsé
I’année méme ou la Lorraine fut réunie a la France,
1766, et, sur la demande de Mgr de Beaumont,
archevéque de Paris, il revint dans cette ville, sous
le nom de Le Claire, pour y exercer quelques-unes
des fonctions du saint ministére et écrire sur des
matiéres de religion. Il y demeura peu de temps
dans un galetas, rue de Sévres, prés des Filles de
Saint-Thomas de Villeneuve ', chez lesquelles il
allait tous les jours dire la sainte messe. Bientét
apres, il était en Hollande, continuant sestravaux sur

! Notice sur la vie du Pére Grou, par le Pére Cabnés,
p- XX.



INTRODUCTION. XIII

Platon et faisant paraitre, 3 Amsterdam, en 1769
et en 1770, sa traduction des Lois et celle des
principaux Dialogues.

Dans le courant de cette méme année 1770,
nous le retrouvons a Paris, et c’est de cette époque
qu’il date, ce que, dans son humilité, il appelle sa
conversion. Jusque-la il s’était occupé surtout de
littérature et de polémique, et il n’avait encore
rien publié qui eit directement pour objet le bien
et la sanctification des ames. Une seconde phase
de sa vie allait commencer. Une humble religieuse
du convent de la Visitation de la rue du Bac, fort
pieuse et fort intérieure, Sceur Pélagie, que I'on
disait_favorisée de grices extraordinaires', lui ouvrit
la voie. 1l fit, d’aprés son conseil *, une retraite,
dans laquelle il éprouva en son ame tout ce que la
fervente religieuse lui avait prédit, et il résolut de
se donner plus pleinement a Dieu. Il y recut, dans
un haut degré, avec le don d’une vie toute en Dieu
parle perpétuel exercice desa présence, une oraison
surnaturelle, un abandon total a la graceet le talent
de diriger particuliérement les 4mes qui aspirent a
la perfection. C’est la désormais qu’il puisera, pour
ses écrits, la doctrine la plus élevée etla plus pure,
et cette onction, qui lui est propre, que l'on ne
trouve point dans I'étude, et que le Saint-Esprit seul

! Notice, etc., p. XXII.

2 Ibid,



XIv INTRODUCTION.

donne aux ames dans lesquelles il régne sans
réserve.

Son premier ouvrage en ce genre fut la Morale
tirée des conseils de saint Augustin, publié a Paris,
en 1786. 1l fut bientét suivi, en 1788, des Carac-
téres de la vraie devotion, qui souleva I'indignation
et les coléres du parti janséniste. En 1789, paru-
rent, en vers, les vingt-quatre Maximes spirituelles
avecdes explications, dont Feller dit que peu delivres
spirituels renferment plus de vues lumineuses et pro~
fondes sur les régles de la conscience et les voies inté-
rieures; et, pour faire suite i la Science du Crucifix
du Pére Marie, Jésuite, qu’il avait fait réimprimer
en 1783, le Pére Grou publia, la méme année, la
Science pratique du Crucifix dans l'usage des Sacre-
ments de Pénitence et d’ Eucharistie. En méme temps,
il adressait a des communautés de la capitale,
avides de I’entendre et de profiter de ses lumieéres,
des exhortations simples et pleines de cet esprit
intérieur qui le pénétrait et qui était bien la vie de
sa vie. Elles n’étaient point d’abord destinées a
voir le jour, mais on les a publiées a diverses
reprises dans ce siécle, et elles forment le précieux
volume qui a pour titre : Manuel des dmes inté-
rieures '. C’est aussi dans cette période de sa vie
qu’il travailla, pendant quatorze ans, a recueillir

! Voir I'édition publiée par le Pére Cabnis, en 1863.



INTRODUCTION. Xv

et & préparer les matériaux de son grand ouvrage
sur la religion '.

Mais nous touchons a I'année terrible de 1792,
si pleine de lugubres événements. La haine contre
les prétres allait grandissant chaque jour, et la
révolution désormais maitresse ne devait plus se
donner de repos jusqu’a ce qu’elle fut parvenue &
I'extermination des uns et I'exportation des autres.
Le Pére Grou ressentit douloureusement dans son
cceur les nouveaux malheurs qui frappaient la
France, lareligion et I'Eglise. Cependant il formait
le projet de rester au milieu du danger et de con-
sacrer en secret aux ames fidéles les bienfaits de
son dévouement et de son ministére. La Sceur
Pélagie lui écrivit de saretraite pour I'en dissuader
etI’engager, aunom de Dieu, a seretirer en Angle-
terre. En méme temps, il recevait du Péere Clinton *
une pressante invitation & se rendre auprés de lui,
au chateau de Lulworth ®, dans la famille Weld,
dont il était chapelain, et, voyant dans cette coin-
cidence une indication manifeste de la Providence,
il n’hésita pas et partit pour I’Angleterre, ou il
arriva dans le courant de décembre 1792.

La famille Weld, qui a attaché son nom a toutes
les grandes infortunes, et qui ouvrait alors I'Angle-

! Voir plus haut : Introduction, p. 1, note 1.
2 Le Pére Clinton était connu du Pére Grou, et il avait tradnit

plusieurs de ses ouvrages du francais en anglais.
3 Dans le comté de Dorset, & quelque distance de Weymouth.



XVI INTRODUCTION.

terre aux Jésuites !, tint & honneur de donner

I'hospitalité au Pére Grou et fit des instances pour
qu’il consentit a habiter, avec elle, son vieux
chateau de Lulworth, le méme qu’elle devait
mettre, trente-huit ans plus tard, & la disposition de
Charles X , banni de France®. C’est la que le Pére
Grou passa lereste de ses jours, composa ses derniers
ouvrages, et rendit le dernier soupir. 1l y vécut,
comme il avait toujours vécu depuis la destruction
de la Compagnie par Clément XIV, en observant,
autant qu’il le pouvait, toutes ses régles, jusqu’aux
moindres usages et jusqu’aux heures des exercices.
11 y continuait a étre pauvre et aimait & demander
les moindres objets'dont il avait besoin. Il s’était
fait a Lulworth, et au sein de la famille, une soli-
tude qui lui était chére et qu'il eut souvent &
défendre contre les sollicitations pressantes des
amis du dehors. Rien n’est plus contraire & mes
inclinations, disait-il, que le commerce avec les
hommes; et il n’y a que le motif de la gloire de Dieu
et du salut du prochain, qui puisse m’y engager.
Aussi son union avec Dieu était-elle habituelle, et
son oraison y puisait des lumiéres et un feu divin
qui se répandaient ensuite et se communiquaient

! C'est i la munificence de Thomas Weld, chef de la famille,
que la Compagnie de Jésus est redevable, d cette époque, du beaun
et grand collége de Stonyhurst, dans le Lancashire, Histoire de
la Compagnie de Jésus, par CRETiNEAU-JOLY, chap. xL.

* Ibid.



INTRODUCGTION. xviL

naturellement a tous ceux qui traitaient avec lui.
La famille Weld, qui vivait dans la pratique d’une
vraie et solide piété, en recut plus que toute autre
un accroissement de ferveur, et chacun de ses mem-
bres y trouva une direction sainte qui produisit
bientot les fruits de la plus haute perfectio\n. C’est
pour Thomas, I'ainé de la famille, que fut composé
le livre des Maximes pour la conduite de la vie,
adressées & un jeune Anglais catholique'. A Marie,
a qui il avait prédit, onze ans avant qu’il y et en
Angleterre une maison delaVisitation, qu’elle serait
un jour religieuse de la Visitation, le Pére donnait
par écrit une série d'instructions merveilleusement
propres a linitier aux secrets de la vie intérieure et
a seconder U'action de la grace * en son ceeur, et,
comme il reconnut en elle un godt prononcé pour
les choses de Dieu et un attrait particulier pour
imiter les dispositions intérieures de Marie et de
Jésus, il composa pour elle, en 1794, I'Intérieur
de Marie, et bientdt apreés I'Intéricur de Jésus. Ces
ouvrages ont été réunis de nos jours et publiés sous
un seul titre : I'Intérieur de Jésus et de Marie. A un
autre filsde M. Weld, Jean, qui n’était encore qu’un
enfant, il dit un jour, en lui posant la main surla
téte au milieu de ses jeux : Celui-ci sera prétre. Et

! Cet ouvrage a été récemment édité par le R. P. Noury, sous
le titre de Livre du jeune homme.
2 Notice sur le Pére Grou, par le Pére CApREs, p. XXxvil.

ae



XVIII INTRODUCTION.

en effet Jean entra dansla Compagnie de Jésus et
fut ordonné prétre en 1807 '.

C’est a cette époque, sans qu'il soit possible d’en
préciser la date, que le pieux exilé composa quatre
Retraites ®, dont une seule a vu le jour sous le titre
de : Méditations en forme de retraite sur U'amour de
Dieu, le Traité du bonheur et le Traité de la paix
de U'ame, le Chrétien sanctifié par I'Oraison domi-
nicale, et 'Ecole de Jésus-Christ.

Il semble que ses continuels. travaux sur des
matiéres de piété, toujours accompagnés de la
priére, l'aidaient encore a s’avancer davantage
dans I'union avec Dieu et dans la ferveur. Sa con-
formité a la volonté divine était telle que, lorsqu’on
vint lui annoncer la perte de son plus grand ou-
vrage, que la frayeur inconsidérée de quelques
amis avait fait livrer aux flammes 3, il se contenta
de dire avec la plus calme résignation : Si Dieu
avait voulu tirer sa gloire de cet ouvrage, il I'aurait
conservé ; puisqu’il I'a laissé périr, il peut tout aussi
bien se servir d’un autre que de moi. En vérité, il ne
lui manquait plus que la consécration supréme et
la perfection consommée, que la douleur seule peut
imprimer a la vertu. Dieu les lui donna. Maladies

! Voir, dans la Notice déja citée, la note G su: la famille Weld,
P. CcXiIil,
* Voir plus haut : Introduction, p. 1, note 1.

3 Ibid.



INTRODUCTION. XIX

cruelles, étouffements prolongés, souffrances aigués,
plaies répugnantes pour le corps; et, pour I'ame,
sécheresses, aridités, impuissances autrement dou-
loureuses que les maladies les plus cruelles du
corps; il connut toutes ces épreuves, et I'on peut
dire que ses deux derniéres années furent un long
martyre. Les dix derniers mois de sa vie, il ne
pouvait méme plus trouver de repos sur son lit, il
les passa dans un fauteuil. Il etait sans cesse occupé
de lamort, et s’y préparait pdr la patience, ne parlant
que de Dieu et édifiant tout le monde par son inal-
térable sérénité '. Peu de mois avant de mourir, il
avait eu l'ihappréciable consolation de renouveler
ses quatre veeux de profés *. Sentant approcher sa
fin, il écrivit au Pére Simpson pour le prier de
vouloir bien accepter le dépit de ses écrits, et d’en
user selon son zéle et prudence *; et, le 13 décembre
1803, comme il tenait le crucifix entre ses mains,
ildit & Dieu : O mon Dieu! qu'il est doux de mourir
entre vos bras! et il expira. Il avait soixante-douze
ans. Son corps fut inhumé et repose dans la cha-

! Notice sur le Pére Grou, par le Pére Cabris, p. xLvir,

¢ Pie VII, qui avait, par un bref du 7 mars 1801, autorisé et
canoniquement approuvé la Compagnie de Jésus en Russie, on
elle n’avait jamais cessé d’exister, venait d’accorder la méme
faveur aux Jésuites d’Angleterre.

3 Lettre du 30 octobre 1803, Des mains du Pére Simpson,
devenu Provincial ¢n France, les manuscrits du Pére Grou ont
passé & la bibliothéque de I'école Sainte-Geneviéve, qui les pes-
séde encore aujourd’hui.



Xx INTRODUCTION.

pelle du chateau, au milieu des tombes de la
famille.

La composition du Pére Grou a été, comme sa
vie, simple et ferme, lumineuse, noble et chré-
tienne. Ses fortes études littéraires, les seules qui
font ’homme et I'écrivain, lui firent éviter les
nombreux défauts des écrivains de son temps.
Tandis qu’on sacrifiait alors a la nouveauté, a
I'amour de la pointe, du faux éclat, de I'affecta-
tion et des termes abstraits, le Pére Grou échap-
pait a I'entrainement général et garda, au milieu
d’un siécle dissipé, incrédule, railleur et libertin,
le sentiment vrai des beautés si simples et si
grandes des antiques littératures de la Gréce et de
Rome. On sent, a le lire, qu'il se souvient de Cicé-
ron et de Platon, et qu’il conserve jusqu’au scru-
pule, dans sa forme, I’amour du beau et du fini, a
P'imitation du grand siécle, tout en en évitant la
recherche trop savante et la perfection trop serrée.
Sa phrase est correcte; I’élocution libre, sobre et
contenue; I'expression est claire, pleine de choses,
sans étre chargée d’ornements inutiles; le tour de
la pensée est naturel, vif, original, mais sans pré-
tention, sa force est calme et toujours maitresse
d’elle-méme; sa simplicité savante et aisée tout
ensemble, et son élégance de bon gout mélée de
grace lui donne comme naturellement ce style



INTRODUCTION. XXI
simple et distingué, noble et ferme, limpide et
éminemment francais qui tient a la simplicité de la
vérité et dont on sent que tout le secret lui vient
des anciens. Il pourrait, a bon droit, passer pour un
classique, et je ne m’étonne pas que Cousin, si
amateur du beau langage et admirateur du grand
siécle, I'ait trouvé tout a fait de son goit et s’en
soit servi autant que possible. Volontiers méme je
partagerais I'avis de quelques critiques qui ont
pensé et dit' que la ou le célébre académicien a cru
devoir retoucher, notre modeste auteur y a perdo
plutét que gagné '.

Mais ce qui a donné a la composition du Pére
Grou son caractére véritable, c'est qu’il puisait
bien plus dans l'oraison que dans I'étude les
inspirations et les lumiéres dont il avait besoin
pour écrire. On sent dans sa maniére que le tra-
vail de 'homme est pour peu de chose en lui, et
que ses pensées et son style sortent comme d’un
seul jet et sans nul effort de I'esprit de Dieu qui
dirige sa plume. « Je n’écris rien de moi-méme,
disait-il & miss Weld; Dieu conduit ma plume.
Quand je la prends, je ne sais ce que j'écrivai; et je
suis étonné le premier des pensées qui se présentent
a moi. » Avant tout il se recueillait, il méditait, il

! Voir le Journal de UlInstruction publiyue des 20 juillet,
4% septembre, 28 octobre et 19 novembre 1859.



XXII INTRODUCTION.

se faisait intérieur, et puisait avec abondance
I'esprit méme de Dieu dans l'oraison; puis, quand
il voulait écrire, il priait, et, si Dien lui donnait
de quoi, il écrivait comme sous la- dictée de I'es-
prit intérieur dont il était plein ; s’il ne recevait du
dedans aucune lumiére, il attendait, il priait
davantage et recourait, quand il le pouvait, a la
priére des autres : « Priez pour moi; Dieu ne me
donne rien, je ne puis rien écrire. »

Tel était son principal secret. C’est a cette
méthode qu’il dut d’écrire couramment et avec
une étonnante facilité tant d’ouvrages dont les
manuscrits, tracés d’une main ferme, sont presque
entiérement exempts de ratures et pleins de qua-
lités rares et précieuses qui ne peuvent venir que
de I'esprit de Dieu, la solidité et la profondeur de
la doctrine jointes a I'onction et & la force péné-
trante du discours. On peut en juger par le
Manuel des ames intérieures et I'Intérieur de Jésus
et de Marie bien connus des ames pieuses. « La
boucheparle de I'abondance du ceur, non-seulement
par rapport aux choses qu'elle dit, mais par rapport
a la maniére dont elle les dit... Ainsi enseignent
ceur qui ont Uesprit intérieur. Leur air, leur ton,
leurs expressions, leur maniére, ont quelque chose qui
leur est propre, et que ceux qui ne sont pas inté-
rieurs ne sauraient contrefaire. lls parlent avec
assurance, el.en méme temps avec humilité, parce



INTRODUCTION. XXIII

qu’ils ne parlent pas d’eux-mémes. L’art, le raison-
nement, la méthode ne donnent point a leurs dis-
cours je ne sais quoi.de géné et d’apprété; et néan-
moins ils sont convaincants, et portent leur preuve
dans leur énoncé. lls éclairent Uesprit, mais ils vont
encore plus au ceur, qu’ils échauffent, qu’ils pene-
trent, qu’ils remplissent d’une onction divine. Ils
sont simples, aisés, familiers, mais, dans leur sim-
plicité, ils ont une majesté douce qui saisit et qui
charme. Vous n’y voyez point de figures, et de grands
traits d’¢loquence; mais ils coulent comme l'huile et
s’insinuent dans les ceurs bien préparés avec une
persuasion, une efficacité, qui ne peut venir quede la
grace qui les a dictés. Ce caractére est le caractére
distinctif de ceux qui écrivent sur les matiéres de
piété par U Esprit de Dieu'. »

Telle est éminemment la maniére du Pére Grou
et le caractére distinctif de ses écrits. On y trouve
le ton simple et naturel de la vérité, le souffle inté-
rieur qui anime leur auteur, et 'onction cachée que
IEsprit de Dieu répand partout. On sent qu’un
homme d’oraison les a composés. Les ames inté-
rieures, ou qui veulent le devenir, ne s’y mépren-
dront pas.

L’Ecole de Jésus-Christ, qui est de la derniére

V Intérieur de Jésus, chap. xxiv.



XXIV INTRODUCTION.

période de la vie du Pére Grou, en a la maturité,
le surnaturel et 'onction. C’est de plus, et sans
contestation possible, de tous ses ouvrages, le plus
important et le plus remarquable par le fond des
matiéres, comme il est le plus utile et le plus néces-
saire a I’époque pour laquelle il le composa et pour
le siécle ou nous sommes. On pourrait s’étonner a
bon droit de le voir si tardivement mettre au jour,
si la mort n’était venue arréter les travaux et ren-
verser tous les projets de V'infatigable et savant édi-
teur des ouvrages manuscrits du Pére Grou '.

Les théologiens de Dublin qui eurent & examiner
la traduction anglaise qui en fut faite sur I'auto-
graphe par le pére Clinton, lui donnérent leur
haute approbation et en pressérent la publication,
highly approved it, and urget its publication ®. 1ls
jugeaient 'ouvrage excellent, convenant admirable-
ment & notre siécle dégénéré, bien fait pourconfondre
Uorqueil de la philosophie moderne, et propre a faire

! Le Pére Alphonse Cadrés, mort & Paris, le 9 aotit 1872, dans
sa soixante-deuxiéme année.

2 Le premier volume seul a été traduit et publié en anglais,
On ne trouve aucune trace de la seconde moitié de I'ouvrage, et
il est vraisemblable que le Pére Clinton, que ses infirmités empé-
chérent de surveiller I'impression du premier volume, The trans-
lator, from his habitual infirmities, could not attend to the publi.
cation of this excellent Work, mourut sans avoir achevé sa tra-
duction. Le premier volume ne parut méme qu’en 1801, un an
aprés la mort du Pére Clinton, grice aux soins d’un ami & qui il
Pavait confié, but he having soon after departed this life. Préface
de I'éditeur : The publisher to the reader,




INTRODUCTION. XXV

revivre la piété des premiers chrétiens, & établir la
vertu sur des fondements solides et & combattre le vice
jusque dans sa source empoisonnée ' et ils recom-
mandaient ses enseignements salutaires et ses célestes
lecons, the salutary documents and heavenly lessons.

Il est certain que I'ouvrage est d’une grande
importance, et quel’heureest bien venue de donner,
a un siécle qui repousse Notre-Seigneur Jésus-Christ
et qui le blasphéme, parce qu'il I'ignore, les plus
pures lecons de 'Evangile a I'Ecole méme de Jésus-
Christ. '

Nous n’avons pas, et nous ne pouvohs pas avoir
d’autre Maitre. Il est le Docteur des nations, le Pré-
cepteur du genre hu‘main, le seul Maitre du monde,
magister vester unus est Christus *. Non-seulement
il contient toute vérité, parce qu'il est éternel et
qu’il a assisté a toutes les choses qui ont été faites
et qui ont été faites par Lui, omnia per ipsum facta
sunt ®; mais encore il éclaire, il illumine tout homme
qui vient dans ce monde; il rayonne lui-méme dans
les ames, ce que ne peut faire aucun docteur de la

1 The Work appears to be a valuable production, suitable to
the present degenerate age; and well calculated to confond the
pride of modern Philosophers ; to revive the piety of the primitive
Christians; to establish virtue on a solid basis; and to combat
vice in its poisonous source. Jugement et témoignage d’un des
theologiens examinateurs,

* Marra., xxiui, 10.

3 Jeaw, 1, 3.



XXVI INTRODUCTION.

terre; il les enseigne et il les touche en méme temps
qu’il leur parle; il nourrit les ceeurs d’amour et de
sainteté a 'heure méme qu’il leur en fait entendre
les legons. C’est le Maitre véritable, dit saint Au-
gustin, qui parle au dedans, sans bruit, bien mieux
encore qu’il ne fait entendre sa voix au dehors.
Socrate, confessant 'impuissance de I'esprit de
I’homme, P'appelait du ciel et demandait qu’il
vint donner ses divines révélations.

Il est venu. Dieu a parlé, dit I'Apétre, bien des
fois, et en bien des maniéres, a nos péres, dans les
temps anciens; mais lout récemment, de nos jours,
il nous a parlé dans son Fils, novissime, diebus istis,
locutus est nobis in Filio. )

Le Seigneur I'avait annoncé autrefois & Moise;
il avait dit : Je leur susciterai un Prophéte semblable
a toi. Je mettrai mesparoles dans sa bouche, et il leur
dira tout ce que je lui ordonnerai. Et si quelqu’dn ne
veut pas entendre la parole qu’il dira en mon nom, ce
sera mot qui en tirerai vengeance'. — Je le don-
nerai aux peuples comme mon témoin; je l'établirai
" le Guide et le Précepteur des nations *, la lumicre du
monde ®. — Réjouissez-vous, Fils de Sion, et tres-
saillez d’allégresse en Dieu votre Seigneur, parce qu’il
vous donnera le Docteur de toute justice *. — Voila

! Deutér., xviu, 18, 19.
2 Isa1g, Lv, %.

3 Isalg, xLIX,
4 Joer, 11, 23.




INTRODUCTION. XXVII

que Lesprit de Dieu est sur moi , dit-il encore en Isaie;;
ilm’a envoyé pour parler aux dmes douces et simples,
pour quérir ceux qui souffrent du ceur, et annoncer
la miséricorde aux captifs et la délivrance a ceux qui
sont dans les chaines '.

C’est pour cela que je suis né, disait-il lui-méme
aux jours de sa vie mortelle, et je suis venu dans le
monde, afin de rendre témoignage a la vérité®. Dieu
m’a envoyé évangéliser les pauvres *. C’est la preuve
qu’il donnait de sa mission : pauperes erange-
lLizantur *. Merci, 6 mon Dieu! s’écriait saint Au-
gustin, vous m’avez fait voir votre Fils, et vous me
I'avez donné pour Docteur. Les deux grandes raisons
de I'Incarnation, dit saint Grégoire, ont été de
nous racheter par le sang du Calvaire et de nous
enseigner par les lecons du Docteur, ut non solum
nos per passionemredimeret, sed etiam conversatione
doceret.

C’est en effet le premier besoin de ’homme; et
le plus grand bienfait que Dieu ait pu accorder a
Ihumanité a été de lui donner la vérité, de lui
envoyer son Docteur, quia dedit vobis doctorem ®.

Rien n’est avant la vérité. Elle-méme est avant

! Isatg, Lxi1, 4.
2 JEAx, XV, 37.
3 Luc, v, 18.
4 Luc, v, 22,
5 JoEL, 11, 23.



XXVIIX INTRODUCTION.
tout, a I'origine méme des choses, in principio erat
Verbum. Ce n’est donc pas ’homme qui la détient;
on ne la trouve pas en lui originairement, essen-
tiellement et substantiellement; elle est en Dieu,
et, en Dieu, elle estla parole que Dieu se dit a lui-
méme, et dans laquelle il exprime & la fois tout ce
qu'il est et tout ce qu’il peut faire, toutes choses,
'incréé et le créé, ce qui est et le possible, Verbum
erat apud Deum. Elle est sa pensée vivante et sub-
stantielle, et en méme temps la raison de tout ce
qui s’est fait et de ce qui se fera, omnia per ipsum
Sfacta sunt. Elle est elle-méme la lumiére qui rend
les hommes intelligents. C’est par elle que ’homme
peut comprendre quelque chose de ce qui est en
Dieu et de ce qui est dans le monde, car toute vie
est en elle, elle est la lumiére des hommes, in ipso
vita erat, et vita erat lux hominum. Elle se com-
munique a tout homme pour répandre la vraie
lumiére, opposée aux lumiéres fausses et appa-
rentes, lux vera. Mais il s’est fait une grande lutte
entre la lumiére et les ombres, entre la vérité et
Perreur. La vérité était dans le monde, mais
cachée, in mundo erat. Les ténéhres ont couvert
le monde d’'une ombre de mort; I’homme était
descendu dans les sens, et le monde ne connaissait
plus la vérité, lux in tenebris lucet, et tenebree eam
non comprehenderunt.

C’est alors, a I’heure marquée par la Providence,




INTRODUCTION. X XIX

et qui fut assurément la plus solennelle et la plus
heureuse de I'histoire de ’humanité, que la Vérité
vivante, totale, substantielle, personnelle, est des-
cendue et est venue jusque dans les sens poury
chercher et surprendre ’homme, ditsaint Augustin.
L’éternelle vérité, la parole de vie, Verbum vite!
s’est faite parole d’un jour, faible, petite, verbum
abbreviatum, semblable & notre parole, pour parler
a I'homme et dire a la terre, dans son langage,
I’éternel langage que Dieu se dit 4 Lui-méme dans
les profondeurs de son éternité, Verbum caro fac-
tum est.

Et Dieu, lorsqu’il I'introduisit dans le monde,
et sur les rives du Jourdain et parmi la gloire du
Thabor, entr’ouvrant les Cieux, dit a la terre :
Celui-ci est mon Fils bien-aimé; j’ai mis en lui
toutes mes complaisances : écoutez-le, Ipsum audilte.

Ecoutez-le! Car il a parlé a la terre. L’Evangile
a recueilli et conservé ses paroles. Les disciples
qui 'ont entendu ont dit de lui qu’il fut puissant
en cuvre et en parole, et ses ennemis eux-mémes,
envoyés pour le surprendre, se sont écriés : Jamais
homme n’a parlécomme cet homme*. 11 n’a pasétudié,
il sait sans avoir appris; il est Maitre sans avoir
été disciple. Seul parmi les hommes, il tire de son

T Jeax, v, 46,



XXX INTRODUCTION.
fonds. 1l est le Foyer; comme le soleil, il donne sa
lumiére, spontanément et sans effort. Il lui a suffi,
pour illuminer le monde a jamais, de laisser rayon-
ner sa pensée. Il est la Source, dont parle le Pro-
phéte, quand, s’adressant a Lui, il dit : Bois leau
de ton puits, et les ruisseaux de tes fontaines '. Les
autres viendront et boiront & a source. Tous les
trésors de la sagesse et de la science sont en Lui %,
dit 'apétre; et nous tous, nous avons recu de sa
plénitude, de plenitudine ejus omnes nos accepimus.
Jamais homme n’a parlé comme cet homme. C’est
au nom de Dieu que Moise élevait la voix, et tout
le peuple tremblait a la seule pensée de Jéhovah;
c’est au nom de Dieu que Nathan parlait & David,
Elie et Elisée aux rois d’Israél, Daniel 4 Balthazar,
Ezéchiel aux ossements desséchés de la plaine,
Malachie, Aggée aux Juifs qui rebatissaient le Tem-
ple. Jean-Baptiste, le plus grand des hommes et le
plus heureux des prophétes, parlait au nom de
Celui qui devait venir. Jésus-Christ parle en son
nom : Je suis la voie, la vérité et la vie... Je suis la
lumi¢re du monde... Celui qui me suit ne marche

pas dans les ténébres.

Aussi I’élévation est-elle en Lui I'état naturel de
la pensée. Parmi les hommes, il en est qui s’élévent

! Prov., v, 15.
2 Col., 1, 3.




INTRODUCTION. XXXI

quelquefois et avec effort. Chez Lui, les pensées
les plus hautes ne sont pas des découvertes, des
conceptions extraordinaires, laborieuses, qui Lui
apparaissent dans une sphére supérieure, quelque
chose vers quoi il Lui faille prendre son vol; c’est
la patrie, le sol natal; on sent que I'infini est sa
sphere.

Et, a ces hauteurs, ou sa pensée se joue avec les
plus sublimes mystéres, comme Dieu avec la foudre
par-dessus les cimes des plus hautes montagnes, il
n’éblouit pas, il ne fatigue point, méme les plus
faibles esprits auxquels il se révéle. Il est si sublime
que nul ne peut monter si haut ; et, en méme temps,
il est si simple, qu’il se communique a tous. Il est
a la fois le plus élevé et le plus populaire des Doc-
teurs.

11 est encore le plus fécond.

Il s’est trouvé des hommes qui ont vu plus haut
et plus loin que le vulgaire, et qu’on nomme des
génies parce qu’ils ont découvert quelques vérités
que les autres n’auraient point vues, mais qui
étaient a coté d’eux et a leur portée. lls étaient
trop distraits pour les voir, trop superficiels pour
les fixer; mais ils pouvaient les voir, et il eat été
donné a la patience de leurs efforts et a la hardiesse
de leurs recherches deles saisir. Lui, a créétout un
monde d’idées nouvelles, que les hommes ne pou-



XXXII INTRODUCTION.

vaient apercevoir, et que les plus grands génies
n’auraient pu méme soupconner. Il les a appelées
de linfini ou il habite, et il leur a dit : Allez! et
elles sont allées ; elles ont fait le tour du monde.
Qui avait dit, avant Lui,la nature et les charmes de
Vhumilité? Qui avait fait connaitre et vanté la
pauvreté volontaire et la virginité sans tache? Qui
avait suscité le zéle et appris aux hommes I'art divin
dela charité? Qui eiit osé parler du bonkeur, et pro-
mettre la béatitude? etc., etc. Mais, sans entrer dans
les détails qui seraient infinis, a qui serait-il venu
en pensée de dire seulement ces quatre mots, si
courts et si puissants qu’ils ont changé le monde, et
que chaque jour, devant eux, les désirs s’apaisent,
les ambitions s’éteignent, les convoitises se taisent,
et les passions disparaissent : Que sert a 'homme
de gagner le monde entier, s’il vient a perdre son
“ame? Non-seulement il les a dits, mais ’homme
qui les a entendus, frappé par cette doctrine qui
ne venait pas de I’homme, s’est senti quitter la
terre et s’est tourné vers les cieux. Jusque-la,
I'homme perdait son ame pour courir a la jouis-
sance et chercher a gagner le monde; dés loré, il
voulut perdre le monde pour sauver son ame.
Jésus-Christ avait dit : Bienheureux les pauvres, les
douzx, les miséricordieux, les pacifiques, les purs,
les affamés du Giell Bienheureux ceux qui pleurent
et ceux qui souffrent! A sa parole, et a son école,



INTRODUCTION. XXXIN

les idées se sont modifies, et les mceurs bientét
aprés les idées : la pénitence et I'expiation, le
détachement et I'innocence, le mérite et la vertu,
le désir de la béatitude et du Ciel ont fait place au
plaisir, & I'amour des jouissances grossiéres, au
vice, a la dégradation, au péché; I'état chrétien des
ames et des sociétés a succédé i I'état paien, bar-
bare et corrompu.

C’est ici le plusdivin, et peut-étre le plus remai-
quable caractére de la doctrine et de I'école de
Jésus-Christ. Tout son enseignement, toutes ses
lecons ont uniquement pour objet la Vie eternelle.

Il aurait pu, ce lui eat été facile, donner des
lumiéres sur les arts et sur les sciences qui occu-
pent les hommes; il aurait pu créer toute la science
de la terre, et se mettre en téte de toute science
humaine, puisque toute science est en Lui; il ne I'a
pas voulu, et il ne I'a pas fait. 1l n’a pas dit un
mot qui s'adressat & la curiosité des savants et
retint 'homme en bas; il a laissé le monde aux
disputes des savants; il est venu dire a4 I’homme
les choses de son propre monde, et raconter a la
terre les secrets de I'éternité. Il n’y a pas une
phrase dans I'Evangile, pas un mot qui soit de la
. terre ou pour la terre. En vain les hommes, ses
ennemis pour le surprendre, ses apétres pour
savoir, ont voulu attirer son attention sur ce

b



XXXIV INTRODUCTION.

monde, et demandé sur ses problémes un rayon
de sa divine et sare lumiére. 1l n’a répondu qu’en
détournant les esprits de ces questions vaines et en
les ramenant a Dieu, laissant a dessein planer
incertitude sur les choses d’en bas pour jeter plus
vivement les ames dans la pleine lumiére des choses
d’en haut, les seules qui importent, aprés tout, au
but de la vie et a I’éternel avenir. Aussi, la science
des hommes change et passe; mais aucune de ses
paroles ne passera.

Non-seulement il a raffermi et rendu certaines
toutes les vérités de la raison qui sont la base de
’ordre moral et religieux nécessaire a ’homme; il
a précisé et mis en pleine lumiére des vérités d’un
ordre révélé, oblitérées et obscurcies dans la suite
des siécles; mais il a surtout élevé les ames jusque
dans la sphére inaccessible a la raison, qui forme
le domaine propre de Dieu et de la révélation. On
peut dire qu’il a révélé toute la vérité, non pas
successivement et par partie, avec parcimonie,
comme fait un avare, mais totale, vivante, dans
sa plénitude, omnem veritatem.

Lui-méme I'a déposée comme un germe dans
I’esprit et dans le ceeur, dans les individus et dans
la race entiére, semen est verbum Dei. Il est Lui-
méme ce germe divin, ego sum principium. C’est
par Lui qu’il faut commencer. Personne ne connait



INTRODUCTION. XXXV

le Pére qui engendre a la vie, si le Fils ne rayonne
jusqu’a lui, et si son ame n’entre dans sa lumiére et
dans sa vie, nemo scit quis sit Pater, nisi Filius, et

cut voluerit Filius revelare !

. Je suis la porte, dit-il,
c’est par moi qu’on entre, ego sum ostium. Per me
si quis introierit, salvabitur *. Je suis la vigne, etc.,
etil appelait tous les hommes a venir a la lumiére,
a la source de la vie nouvelle. Or la vie, I'éternelle
vie, consiste a vous connaitre, 6 mon Dieu! et a
connaitre Celui que vous avez envoyé, Jésus-Christ,
hec est autem vita @terna, ut cognoscant te solum
Deum et quem misisti Jesum Christum ®. Aussi est-ce
parJésus-Christ que nous,qui étions danslesténébres
et dans la mort, entrons dans I'éternelle lumiére
et dans l'éternelle vie. G’est par Lui que nous
avons communication avec le Pére, et que nous
sommes appelés et devenons réellement Fils de la
lumiére et Fils de Dieu, Omnes enim vos Filit lucis esti's
et Filii Dei®. Credite in lucem, ut Filii lucis sitis ®; ut
Filit Dei nominemur et simus®.

Et ce germe n’a point été stérile, mais fécond
dans nos d4mes et dans le monde. Cette lumiére de
.vie, que I'on recoit 4 I’école du divin Docteur, qui

! Luc, x, 22.

* Jean, x, 9.

3 Jean, xvi, 3.

4 I Thessal., v, 5.
5 Jeax, xi1, 36.

8 JEax, 1, 1.



XXX VI INTRODUCTION.

nous éclaire et qui nous échauffe, a fait épanouir
dans les Ames régénérées, et dans ’humanité nou-
velle qui est ’Eglise, une admirable floraison de
vertus inconnues a la terre et qu’elle était impuis-
sante a produire. Le Verbe, qui est semence de
vie, a fait entrer dans les ames, puis se lever, croitre
et marir dans le champ de I’homme, au rayonne-
ment de sa doctrine, une immense moisson de
vertus du Ciel, qui sont depuis dix-huit siécles, et
seront, jusqu’a la fin des temps, la plus précieuse
richesse de la terre, et qui préparent, pour]’éternité,
la plus ample et la plusbelle moisson de gloire pour
Dieu et pour les ames. Le royaume des Cieux est
semblable & un grain de senevé, qu’un homme plante
dans son champ, qui croit et qui devient un grand
arbre; et les oiseaux du ciel viennent s’établir sur
ses branches . Telle est la doctrine de Jésus-Christ :
elle a vraiment soulevé le monde; elle lui a donné,
sous I’action de la rosée céleste et du divin soleil,
une culture admirable, et elle lui a fait produire
des fruits divins, Dei agricultura estis *.

Et voici que bientét, lorsque ces fruits auront
été maris dans les 4mes et dans 'humanité par les
ardeurs de 'amour et de la tribulation, lorsque la
semence céleste et la séve divine qu’elle a répandue
dans le monde, aura donné le plein épanouissement

! MatTH., X111, 31,
21 Cor., m, 9.



INTRODUCTION. XXXVII

que le divin agriculteur en attendait, ce sera I’hcure
dela moisson et]'époque de la vendange. La séve qui
vient de I'éternité doit retourner dans I’éternité;
les vertus céléstes, formées dans les dmes par la
divine lumiére, seront comme des grains purs et
choisis;les ames des élus comme des épis pleins et des
grappes chargées. N'entendez-vous pas le bruit des
pas des moissonueurs et les chants de joie des ven-
dangeurs? C’est le jour de la récolte. Voici les
Anges qui descendent du Ciel, recueillent les épis
pleins, et emportent en chantant les grappes pré-
cieuses devant le trone de I'Eternel. Alors Dieu
qui les avait formés, mais qui s’était tenu caché, se
révélera en eux, et il éclatera en tous. Nous le ver-
rons, et tous nous serons semblables & Lui, brillants
comme Lui, et heureux comme Lui pour de per-
pétuelles éternités. Ce sera la consommation du
mystére de Dieu, tunc consummabitur mysterium
Dei .

Mais il commence ici-bas. Déja, dés cette vie,
I’homme recueille quelques-uns des fruits de la
céleste doctrine, son cceur savoure quelques-uns
des bienfaits des divins enseignements, et I'huma-
nité recoit sur la terre comme un avant-goit du
Ciel. La piété, dit I’Apotre, est utile a tout; elle
a les promesses de la vie présente; elle donne la

! Apoc., x, 7,



XXXVIII INTRODUCTION.

paix et le bonheur ici-bas, comme elle a les pro-
messes de I'éternité, promissionem habens vitee, quee
nunc est, et futura ',

Tel est le cadre immense, infini, des enseigne-
ments et de la doctrine du Sauveur. Telle a été
I'Bcole de Jésus-Christ.

Elle embrasse tout le mystére de I’éternelle vie,
verbum vitee. Elle en donne le principe qui n’est
pas autre que Jésus-Christ lui-méme, elle en inspire
le développement en une admirable et merveilleuse
effloraison de vertus divines qu’'on n’apprend que
d’elle, et elle en assure le plein épanouissement
dans les récompenses de I'éternité, sans négliger
les bienfaits qu’elle répand, comme en passant, dans
cette vie du temps.

C’est la science du Ciel, et c’est I'Ecole des
Saints. Notre-Seigneur n’est pas venu pour une
autre fin. Il n’a pas eu le dessein de faire fleurir
la science de la terre, ni d’enseigner directement
le bonheur temporel; il est venu pour donner aux
hommes la vie, la vraie vie, la vie éternelle, et la
leur donner sans mesure, veni, ut vitam habeant, et
abundantius habeant®; il est venu pour préparer des
élus, pour faire fleurir des saints dans ce désert de
laterre, et pour montrer a tousles hommesle chemin

1 I Timoth., v, 8.
2 Jeaw, x, 10.



INTRODUCTION. XXXIX

de I'éternel bonheur dont il leur donne un avant-
gott et des prémices a chaque pas sur la terre.

Le Pére Grou I'a compris ainsi. Il embrasse dans
son livre toute la doctrine morale de I’Evangile; il
comprend toutes les lecons du Maitre; il nous met
vraiment et nous tient & I'Ecole de Jésus-Christ. On
sent qu'il en a étudié avec amour tous les ensei-
gnements, et qu’il en posséde parfaitement I’esprit.
Il les donne avec fidélilé; il en développe le sens
avec suavité et force; il les justifie, il les explique
avec une admirable sireté, se gardant également,
dans les applications, des exagérations et de la fai-
blesse; il est net, exact, complet dans I'exposé des
principes, autant qu’il est suave et plein de longa-
nimité pour la pratique. Il exhorte et il encourage;
il cite les beaux exemples des Saints et rappelle la
forte maniére des premiers chrétiens. A chaque
enseignement qu’il donne, il dit sa facilité pratique
et fait connaitre ses précieux avantages, la paix, le
bonheur qu’il procure dés ici-bas, et I'éternel poids
de gloire, la félicité infinie que Dieu réserve dans
’autre vie & tous ceux quil’auront cru et pratiqué sur
la terre; il montre que le plus heureux des hommes,
malgré tout, est le chrétien fidéle : c’est parmi les
tentes des justes que se font entendre les cris de la véri-
table allégresse et qu’on entonne les chants du salut ',

1 Ps., cxvi, 15.



XL INTRODUCTION.

en méme temps qu'il donne les preuves les plus

certaines de I’avenir immortel et de la béatitude

sans bornes que Dieu lui garde dans les Cieux.
Son livre est complet.

J'ajoute qu’il vient & son heure.

Le dix-huitiéme siécle voulait déserter I’école
de I'unique et divin Précepteur du monde, pracep-
torem gentibus, et il avait juré de faire oublier sa
doctrine. Le dix-neuviéme, héritier de toutes les
erreurs et de toutes les haines des siécles anciens,
veut chasser le Maitre, détruire son Ecole, et il
décreéte la grande, 'universelle apostasie du genre
humain.

Telle est la raison de ses agitations, et voila
démasqué le but de tous ses efforts, le plan detous
ses projets de Constitutions, de ses programmes
d’Enseignement a tous les degrés, de sa Législation
antichrétienne, de ses Réglements athées et de ses
Décrets impies. C'est fait déja dans les familles, et
cela se fait chaque jour dans les 4mes. On ne con-
nait plus, on ne consulte plus I"'unique Docteur des
consciences et des peuples, le Précepteur véritable
et autorisé du genre humain. On ne lit plus la
sainte Ecriture, on n’ouvre plus I'Evangile; ou,
s'il arrive qu’on en déroule quelquefois les pages,
on ne les comprend plus. On divise sa doctrine,
on partage ses enseignements; on en prend ce qui




INTRODUCTION. XLI

plait ou ce qui parait facile, on laisse ce qui déplait
et ce qui géne, et nous pourrions bien adresser &4 un
grand nombre de chrétiens de nos jours, méme
parmi les meilleurs, le reproche que Tertullien
adressait aux indociles de son temps : Pourquoi
diviser le Christ, et pourquoi diminuer sa doctrine,
pour la faire mentir en retranchant de son intégrité?
Touty est vérité; il est Lui-méme tout entier Vérité.
Quid dimidias Christum? Totus veritas fuit. Envérité,
je vous le dis : on ne retranchera pas un iota, pas
un point. Quiconque relichera le plus petit des com-
mandements et diminuera ainst la doctrine, sera le
dernier dans le royaume des Cieuxr; mais celui qui
soutiendra la doctrine tout entiére, par ses enseigne-
ments et par sa conduite, sera grand dans le royaume
des cieux .

Eh bien! voici un livre qui ne diminue rien, qui
n’amoindritrien, pasplusqu’iln’exagére. Ils’adresse
al’intelligence, et lui donne le sens certain des ensei-
gnements les plus importants de I'Evangile; mais
il s’adresse encore plus au ceeur et vise a la vertu
pratique. Il tend manifestement a ramener les ames
et la société tout entiére aux pieds de Jésus-Christ,
asa douce et divine Ecole, et a faire rentrer Jésus-
Christ partout dans les idées et dans les meeurs.

Le Pére Grou I’a écrit au moment méme oul’'on

! Marth., v, 18.



XLII INTRODUCTION.

posait les principes de la grande révolution qui
agite le monde et qui I'agitera peut-étre jusqu’a la
fin.

Je crois le moment venu de le faire paraitre a
I’heure ou nous ressentons si cruellement les con-
séquences de la Révolution, et ou nous faisons
nous-mémes descendre dans la pratique et dans
les faits les principes posés il y a cent ans.

Le Pére Grou avait prévu ces suites désastreuses,
et plus d’une fois dans son ouvrage il semble qu’il
vit le cours des événements et qu’il prophétisa, a
travers les phases de la Révolution, les tristesses et
les décadences de I’heure présente, I'affaiblisse-
ment de la foi et le déchainement de I'immoralité,
I’effacement des caractéres et le despotisme des
masses populaires, I'impiété croissante de I’ensei-
gnement public et 'apostasie déclarée des indi-
vidus, des familles et des peuples.

C’est donc contre le torrent de I'impiété con-
temporaine, et pour ramener les ames de I'igno-
rance a la vérité, de I'indifférence ou de la haine a
la connaissance et 4 'amour, qu’il a composé et
que nous publions aujourd’hui I'Ecole de Jésus-
Christ.

Qu'il aille, ce livre du savant et pieux auteur!
Qu’il parle! qu’il raméne les ames qui s’égarent



INTRODUCTION. XLIII

et qui périssent sans maitre, a I'étude abandonnée
de I'Evangile, aux lecons du christianisme vrai et
solide, a I’Ecole de Jésus-Christ, le seul maitre des
nations! Qu’il fasse de nouveau entendre la voix
du Sauveur du monde, et que Jésus redevienne
I'unique Précepteur sur la terre! Qu'il rentre, et
qu’on le rétablisse & sa place, avec le livre de
l'Evangile et le Crucifix, dans le coeur et sous
les yeux de tous au sein de la famille, et qu’il y
reste pour ne disparaitre plus, et pour que tous
puissent apercevoir facilement et reconnaitre a
jamais le Docteur que Dieu nous a donné'.

Et, quand on I'aura rétabli dans les cceurs par
’étude de ’Evangile, sousles yeux, dans les foyers,
par le crucifix qui résume tous ses enseignements,
on le fera facilement rentrer dans les écoles,
dans nos hépitaux, dans nos rues, sur nos places
publiques, et plus profondément dans nos lois et
dans les constitutions des peuples. Il réapparaitra
bient6t, il éclairera, il sauvera de nouveaulemonde.
Les révolutions modernes étant doctrinales ne fini-
ront pas, comme celles de 'antiquité, par un homme
ou par un accident, par une action d’éclat ou sur
un champ de bataille; elles finiront par une doc-
trine, aux pieds d'un maitre chrétien, a I'Ecole de
Jésus-Christ.

! Ismg, xxx, 20,



XLIV INTRODUCTION.

O Jésus! Maitre des ames, nous périssons; ayez
pitié de nous!

Jesu, praceptor, perimus! miserere nobis'.

Marie! siége de la sagesse, mére du Verbe, priez
pour nous! v
Sedes sapientiz! Mater Verbi, ora pro nobis.

Enfin, je proteste avec 'auteur « dela droiture
de mes intentions. Je n’ai dessein de proposer que ce
que Jésus-Christ a enseigné. J'adopte sans réserve
lout ce que I’Eglise enseigne; je condamne absolu-
ment tout ce qu'elle condamne; et si, malgré mes
précautions, il se rencontre dans cet écrit quelque
chose de répréhensible, je le rétracte d’avance, et je
Ueffacerais volontiers de mon sang. »

F. DoyorTTE,
S. J.

Reims, 17 octobre,
Octave de 8. Frangois de Borgia,
et féte de la Be Marguerite-Marie, 188%.

! Lve, vur, 2%; xvin, 13.




AVANT-PROPOS DE L’AUTEUR

En qualité de chrétiens, nous nous faisons gloire d'étre
les disciples de Jésus-Christ. Mais le sommes-nous en
effet? Prenons-nous Jésus-Christ pour Maitre? Etudions-
nous sa morale? Nous appliquons-nous i la pratiquer?
Si cela était, les bons chrétiens ne seraient pas en un si
petit nombre, et 'on ne se flatterait pas si aisément
d’en étre.

La plupart bornent I'observation des préceptes de
I’Evangile & ce qui leur parait indispensable pour le salut;
d’autres ajoutent a cela des exercices et des pratiques
extérieures de piété, beaucoup de priéres vocales, de
saintes lectures, I'assiduité aux offices de I'Eglise, la fre¢-
quentation des Sacrements; quelques-uns, selon leur
état et leur moyen, se livrent aux ceuvres de charité,

Dirai-je que, ¢'ils s’en tiennent 13, ils ne sont que des
chrétiens imparfaits? Ils ne le croiront pas; rien pour-
tant n’est plus vrai.

S’ils me demandent ce qu’il faut de plus, je leur
répondrai qu'il faut avoir dans I'esprit I'idée de la per-
I. 1




2 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST. .
fection chrétienne, telle que la propose Jésus-Christ;
qu'il faut avoir dans le ceeur les sentiments de Jésus-
Christ, et s’appliquer dans loate sa conduite a délruire
le vieil homme, 'homme de la nature, pour y substituer
’homme nouveau, '’homme de la grice. Celui qui est
chrétien de la sorte, ou qui travaille séricusement a le
devenir, peut se glorifier du titre de disciple de Jésus-
Christ.

Concluons de la que trés-peu savent ce qu’il faut
savoir pour élre chrétien, et ne prennent pas la peine
de s’en instruire, ne croyant pas méme en avoir besoin;
qu'un plus petit nombre encoie se met en devoir de
pratiquer ce (u’il sait la-dessus, et que les lumiéres ou
la bonne volonté manquent presque a tous, Néanmoins,
lous ceux que j'ai ici en vue convienuent que le salut
est la grande, et méme l'unique affaire, et que le seul
moyen d’y réussic est d’observer fidélement la morale
¢vangclique. Pourquoi donc s’empressent-ils si peu a la
connaitre, et ont-ils si peu de ztle pour son observation?

Essayous tout ala fois de les éclairer et de les animer;
et, pour cela, envoyons-les a I’Ecole de Jésus-Christ.
Ou’ils écoutent les lecons du divin Maitre; qu’ils s’effor-
cent de les bien comprendre; qu’ils s’en fassent I'appli-
cation ; qu’ils ne les perdent jamais de vue, et qu’ils ne
cessent de réformer en eux tout ce qui n’y est pas con-
forme. Tel doit ¢étre Pobjet constant de leurs réflexions
et de¢ leurs pricres; le but oa tende tout le détail de
leur vie. A celte école il y a toujours a apprendre; on



AVANT-PROPOS DE L'AUTEUR. 3

découvre de nouveaux pays a mesure qu’on avance; et
Pobligation d’aller plus-avant croit avec les lumiéres que
P’on recoit. Car Dieu ne les donne pas en vain; il exige
de nous leffet en vue duquel il les communique; et une
stérile spéculation ne sert qu’a nous rendre plus cou-
pables. C’est un grand mal assurément de ne pas aller a
I’Ecole de Jésus-Christ; mais c’en est un bien plus grand
d’y aller, et de n’en retirer aucun fruit. Ecoutons avant
tout la pressante invitation qu’il nous fait de nous y
rendre, ct les raisons qui nous y engagent.



Digitized by GOOgIG



L’ECOLE
DE JESUS-CHRIST

JESUS-CHRIST NOUS INVITE A SON ECOLE

Venez d moi, vous tous qui étes dans la peine, et
sous le fardeau; et je vous soulagerai'.

Ce sont vos paroles, 6 mon Sauveur!... Et & qui les
adressez-vous?... A tousceux qui ont 'avantage de vous
connaitre pour leur Seigneur et leur Dieu. Vous les
adresseriez 4 tous les hommes sans exception, si vous
étiez connu d’eux. Car quel est ’homme qui u’est pas
dans la peme" C’est sa condition depuis le péché; nul
n’en est exempt; et dés que I'on commence a réfléchir,
on commence  sentir qu'on est condamné i la peine;
on devient dés ce moment un fardeau insupportable a
soi-méme, et ce fardeau, on le porte tous les jours de sa
vie : ne pouvant jamais rentrer en soi, qu’on n’en sente
le poids. Ainsi I’on est réduit a se fuir, et a chercher par-
tout le bonheur hors de soi. Mais il ne se trouve nulle
part ailleurs, qu’en vous seul, 6 mon Dieu!

Voila donc I’état de ’homme, et de tout homme. Il
se trompe, s’il se croit heureux; et il ne peut rentrer

! Matri., 1, 28,



6 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

sérieusement en lui-méme, qu'il ne se convainque du
contraire. Exposerai-je ici le détail de ses peines? Je
Pessayerais en vain; ce détail est infini : tout ige, toute
condition, tout état a ses peines; chaque jour en apporte
de nouvelles; et, sans parler de celles qui nous viennent
du dehors, notre imagination, notre propre esprit, nos
passions et notre cceur en sont des sources inépuisables.

Qu’ils sont a plaindre, 6 mon Sauveur! ceux qui, ne
vous connaissant pas, ne peuvent recourir a vous, pour
étres soulagés de leurs maux! Ils soufirent sans adoucisse-
ment, sans consolation, sans mérite; et tous les efforls
qu'’il font pour se tirer de leurs peines ne font que les y
enfoncer davantage. Vaine et orgueilleuse philosophie,
fausse raison humaine, as-tu guéri une seule de nos
maladies? As-tu fermé une seule de nos plaies? Si tu
t’en flattes, c’est une imposture. L’homme n’est que
trop industrieux pour se tourmenter; mais il n’a nulle
ressource en soi pour se donner la paix.

Mais combien sont plus a plaindre ceux qui vous con-
naissent, et qui ne se rendent pas a votre invitation!...
Hélas! ceci me regarde; je gémis, je languis dans la
peine, je suis accablé sous le fardeau, et, au lieu de
chercher du soulagement auprés de vous, je murmure,
je me dépite, je me révolte contre la Providence; je
mendie le secours des créatures, quoique je n’en retire
que de vaines paroles et d’onéreuses consolations.

Ah! Seigneur Jésus! il est temps que jouvre I’oreille
de mon ceeur 2 votre douce invitation. Puisque je porte
le nom de votre disciple, et que je m’en fais gloire, il
est temps que j’en remplisse les devoirs, et que je me
rende assidu auprés de mon divin Maitre. Je suis un
malade, et peut-étre un malade invétéré, mais vous étes



JESUS-CHRIST NOUS INVITE A SON.ECOLE, 7

mon meédecin; il me suffit de me présenter 2 vous; ma
gudrison ne vous coite qu'un mot, et vous m’appelez,
vous m’attirez vers vous, pour le prononcer.

Quel autre qu’'un Homme-Dieu pouvait joindre tant
de puissance a tant de charité? Quel autre oserait pro-
mettre un reméde prompt et efficace a tous les maux
de la nature humaine? Ni vos Prophétes, ni vos Apdtres,
ni aucun saint n’a été assez présomptueux pour cela. Ils
étaient hommes comme nous, sujels aux mémes miséres
que nous; ils succombaient comme nous sous le poids
de leur existence. Un d'entre eux s'écriait : Malheurcux
homme que je suis, quime délivrera du corps de cette
mort'? et il ajoulait aussitot : Ce sera la grice de Dieu
par Jésus-Christ Notre-Seigneur *. lls reconnaissaient
tous tenir de vous leur guérison ; et vous n’étes ni moins
bon, ni moins puissant pour moi, que vous I'avez été
pour eux.

Mais, 6 mon Sauveur! permettez-moi de vous de-
mander comment vous soulagez ceux qui viennent 2
vous. Leur oOtez-vous leurs peines? Les déchargez-vous
de tout fardeau? Eh quoi! vos saints n’ont-ils pas souf-
fert, et méme, a proportion, plus que les autres?... En
quel sens est-il donc vrai que vous les avez soulagés?
Yentends dire partout que la vie chrétienne est une
vie de croix et de souffrances; vous le répétez a
chaque page de votre Evangile; vous-méme qui étes
notre unique modéle, avez porté tous les instants de
votre vie une croix plus pesante que celle de tous les
saints ensemble; comment donc, et par quel secret
adoucissez-vous ces mémes peines que vous nous faites

1 Rom., v, 24,
2 Rom., vu, 25.



8  L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

un devoir de porter? Ah! jentrevois : il est des peines
que vous nous Otez absolument; et ce sont les plus
grandes, celles que nous causent les remords d’une
conscience bourrelée, et la tyrannie de nos passions. Il
est un poids dont votre grace nous décharge tout a fait ;
c’est celui de nos péchés, et de la vengeance terrible
que votre justice doit un jour en tirer. Pour les autres
peines, soit qu’elles viennent du dehors, soit que nous
les causions nous-mémes par notre imperfection, vous
en écartez peu a peu la répugnance dans un cceur docile
& votre grice; vous apprenez a la volonté a s’y sou-
mettre; vous parvenez ales lui faire aimer; vous les tem-
pérez par des consolations célestes; vous les noyez, pour
ainsi dire, dans des torrents de délices ineffables; et
c’est ainsi qu’elles cessent d’élre des peines pour une
ame soumise, forlifiée, consolée, abondamment dédoin-
magée par son amour et par le votre de ce qu’elle souffre
pour vous. Saint Paul, cet homme de croix et de travaux,
cn est un sir garant, lorsqu'il déclare qu’il goiite une
surabondance de joie au milieu de ses tribulations *.

Si je n’ai pas fait jusqu’ici celle heureuse expérience;
si mes peines m’ont toujours paru dures et insupporta-
bles; si je me suis rendu plus coupable, sans pouvoir
réussir & me soulager, c’est ma faute, et je ne puis m’en
prendre qu’a moi seul. Je veux mettre fin aujourd’hui
tout & la fois 3 mon malheur et 3 mon crime. Je viens a
vous encore plus chargéde péchés que d’afflictions, dans la
ferme confiance de trouver auprés de vous la délivrance
des uns ct le soulagement des autres. Je n’ai été que
trop ennemi de moi-méme; et, puisqu’un rayon de votre

VI Corey viny &,



JESUS-CHRIST EST NOTRE SEUL MAITRE. 9

lumiére commence a4 m’éclairer, je suis résolu de la
suivre partout ou elle me conduira. Qui pourrait m’ar-
réter? N’avez-vous pas dit que le médecin n’est pas
nécessaire a ceux qui se portent bien, mais & ceux
qui sont malades; et que vous n’étes pas venu appeler
les justes, mais les pécheurs '?

JESUS-CHRIST EST NOTRE SEUL MAITRE

Votre unique maitre est le Christ ®.

Vous-méme ’avez dit, et votre Pére céleste nous a
ordonné i tous de vous écouter.

Maitre de notre raison, vous seul éclairez tout homme
qui vient en ce monde ; maitre de notre cceur, vous seul
purifiez et réglez ses affections. Vous étes un Maitre
infiniment sage, qui mettez vos lecons a la portée
de vos éléves, et qui, dans ce que vous exigez d’eux,
vous proporlionnez i leur intelligence; un Maitre préve-
nant et insinuant, qui les gagnez, qui les captivez par
vos attraits et vos inspirations; un Maitre sir et infail-
lible, en qui 'on peut et 'on doit prendre toute con-
fiance; qui ne voulez ni ne pouvez tromper ; un Maitre
qui n’enseignez a ’homme que ce qui lui est utile, et
méme indispensable, que ce qui est propre a le rendre
heureux; qui le lui enseignez dans le fond méme de son
ame, sans bruit de paroles, sans exiger de lui aucune
contenlion, ni d’autre attention que celle qui dépend
d’une volonté bien disposée; qui le lui enseignez dans

' MarTu,, 1x, 12, 13.
2 Marra., xxui1, 10.



10 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

un instant, et qui d’un seul coup jetez les fondements
solides ct inébranlables de sa perfection et de sa félicité;
un Maitre toujours présent, qui ne nous quittez jamais;
toujours prét a nous instruire, pour peu que nous le
soyons a vous écouter ; un Maitre A qui rien n’échappe,
qui avertissez de tout, qui corrigez tout ce qui a besoin
de I'étre, qui donnez la perfection a tout, qui encouragez
nos plus faibles efforts, qui donnez votre approbation a
tout ce qui la mérite, et qui ne nous reprenez que pour
nous exciter 2 mieux faire; un Maitre qui faites votre
propre ceuvre de notre sanctification, qui voulez y tra-
vailler le premier, y travailler sans reliche, y travailler
jusqu’a son entier accomplissement, et qui n’exigez de
nous qu’une simple et fidéle coopération; un Maitre qui
maniez nos volonlés avec autant de douceur que d’effi-
cace, qui disposez de notre liberté avec les plus grands
ménagements, qui nous faites vouloir ce que vous nous
commandez, et qui nous préparez, par I'amour, 2
’obéissance qui vous est due. Que dirai-je encore? Vous
étes un Maitre qui avez commencé par faire ce que
vous vous proposiez d’enseigner; dont la vie nous sert
d’exemple et de modéle; qui avez marché le premier
dans le sentier étroit par lequel vous nous conduisez;
qui nous engagez ainsi A vous suivre, et qui ne laissez
nulle excuse a notre licheté; un Maitre enfin, juge infi-
niment équitable, remunérateur infiniment magnifique
de toutes nos bonnes ceuvres, qui en estimez la valeur
par la pureté, la droiture et la noblesse de nos motifs;
auprés de qui le désir sincére tient lieu de I'effet, I’effort
du succés, et le projet de I’exécation, lorsqu’elle n’est
pas en notre pouvoir.

Tel est le Maitre, et pour me servir de I’expression



JESUS-CHRIST EST NOTRE SEUL MAITRE. 11

d’un de vos prophétes, le guide et le précepteur ' que
Dieu m’a donné en votre adorable personne. C’est pour
vous meltre, en quelque sorte, au niveau de vos disci-
ples, que vous vous dtes fait homne, et que, au péché
prés, vous avez daigné leur étre semblable en tout le
reste. Un tel Maitre, si affable, si condescendant, que
son amour pour nous a infiniment abaissé au-dessous de
sa condition naturelle, qui ne nous montre enlui que
I’homme, pour nous rapprocher plus aisément de Dieu;
un tel Maitre, dis-je, ne mérite-t-il pas d’étre écouté,
obéi et suivi? Ft quel prodige d’aveuglement et de folie
de le dédaigner, de le rejeter, de soumeltre ses lecons a
ma censure, de les interpréter & ma guise, et de n’en
prendre pour ma conduile que ce que je juge 2 propos!

C’est pourtant ce que j’ai fait jusqu’ici, ce que ma
foi me reproche, et ce que ma conscience ne peut
s’empécher de condamner. Quel est 'homme qui n’est
point coupable a cet égard? Et, si les plus grands saints
ne se sontpas crus innocents, moi pécheur, moi chrétien
lache, indévot, dissipé, qui n’ai jamais songé a étudier
la doctrine de mon divin Maitre, encore moins 4 1’écouter
lui-méme au fond de mon ceeur, qui me suis bouché
Poreille pour ne pas I'entendre, et qui me suis fait une
habitude de résister & ses inspirations; moi, a qui la
nature, les sens, le monde, mon propre esprit et ma
propre volonté ont tenu lieu de maitre, puis-je étre tran-
quille, et me croire exempt de tout blame? Quelleillusion
serait la mienne si je pensais ainsi!

Ah'! Seigneur! accordez-moi de vous appeler désormais
mon Maitre avec autant de vérité et d’effusion de ceeur

! Isatg, Lv, 4.



12 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

que Madeleine. Inspirez-moi un ardent désir de vous
écouter. Appliquez mon esprit 4 la méditation de votre
Evangile et donnez m’en lintelligence; tenez mon cceur
dans une attention continuelle 4 vos lecons intérieures.
Faites que je respecte les ministres de votre parole, qui
m’enseignent de votre part, et que j’aie un souverain
mépris pour ces docteurs profanes, qui combattent vos
maxjmes par celles du monde que vous avez réprouvé
et exclu de votre priére. Mon intention est de ne faire
aucune démarche de mon chef dans I’affaire de mon salut,
de vous consulter sur tout, de vous obéir en tout, et de
praliquer fid¢lement toutes vos lecons, soit pour la cor-
rection de mes défauts, soit pour P'acquisition des vertus
chrétiennes. Mais aidez ma faiblesse, 6 mon Dieu! Plus
ma résolution est haute, plus je me sens incapable de
Paccomplir. Avec votre grice je pourrai tout. Je tom-
berai encore, je m’y altends, mais moins souvent, et
moins lourdement ; je m’humilierai de mes chutes, je
m’en reléverai; ma bonne volonté du moins et mes
efforts vous prouveront que je ne m’honore pas en vain
de la qualité de votre disciple.

JESUS-CHRIST, VOIE, VERITE ET VIE.

Yous avez dil : Je suis la voie, la vérité, et la
vie'.

Quelles paroles! que le sens qu’elles renferment est
profond! Donnez-moi de les entendre selon ma capa-
cité et mon besain.

1 Jeayw, xtv, 6.



JESUS-CHRIST, VOIE, VERITE ET VIE. 13

Avant votre venue, toul le genre humain, a 'excep-
tion d’une seule nation, livré & ses sens et a la corrup-
tion de son cceur, s’égarait dans ses propres voies.
A chaque pas, il s’éloignait de plus en plus de la vérité,
et le mensonge qu’il suivait en aveugle le précipitail
dans la mort éternelle. De la Pidolatrie, de la les
faux systémes de la philosophie, de la le régne de
tous les vices. Vous avez paru sur la terre, et vous vous
éles annoncé par vos discours et par vos actions comme
le législateur etle docteur des hommes, comme élant
vous-méme la Voie par laquelle il faut marcler, la
régle unique qu’il faut suivre. Vous avez parlé¢ avec
une autorité qui n’appartient qu’a un Dieu fait homme,
et vous avez prouvé votre Divinité par une foule
de miracles éclatants et de prédictions qui ont eu
leur accomplissement. Vous avez dissipé 'erreur et
le mensonge, montrant aux hommes dans votre
divine personne la Vérité éternelle, la vérité par
essence, la seule qu'il leur importe de connaitre pour
leur bonheur, d’ou partent et ou aboutissent toules
les autres. Vous avez rappelé par volre grice les
dmes A la véritable Vie qui n’est autre que Vous-
méme, et qu’on ne peut posséder que par I’union avec
Vous.

Le bonheur est la vie de I'ame, commele malheur est
sa mort. Le bonheur est la possession du souverain bien,
comme le malheur est la privation de ce méme bien,
qu’aucune autre jouissance ne saurait remplacer. Parce
que vous étes Dieu, vous étes donc le souverain bien, et
le bonheur, et la vie de ’Ame. Mais rien n’est réel, rien
n’est vrai que le bien, et le souverain bien est souverai-
‘nement vrai.

Comme Dieu, et comme souverain bien, vous étes



1% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

donc encore la souveraine vérité, la source ainsi que le
terme de toute vérité.

La vérité! nous la cherchons tous, nous la désirons
tous, comme nous désirons et cherchons le bonheur,
qui n’est qu’en elle. Mais nous ignorons la voie qui con-
duit 2 'un et & Pautre; et nous Pignorerions encore, si
vous ne vous étiez fait homme, pour devenir vous-
méme par votre doctrine, par vos exemples, par les
lumiéres et les grices intérieures que vous nous com-
muniquez, la voie qui conduit a la vérité et a la vie,
c’est-a-dire a DP’éternelle possession de votre Divinité.
Ainsi, nous devons tout a volre sainte humanité, et
sans elle, 'erreur et la mort proprement dite, la mort
de I’ame, seraient pour toujours notre partage.

Heélas! Seigneur! un si grand bienfait sera-t-il donc
inutile pour moi? Et, au lieu de servir 2 mon bonheur,
tournera-t-il & ma perte par le mépris ou Pabus que
j’en aurai fait? Si vous étes la voie, si 'on ne peut par-
venir au Pére et au royaume céleste que par vous,
pourquoi jusqu’ici ne suis-je pas entré dans cette voie,
en suivant vos lecons et vos exemples, et en correspon-
dant a vos graces? Ou pourquoi m’en suis-je écarlé
aprés y étre entré? Pourquoi y marché-je avec tant de
lacheté, tant de répugnance, comme si une force étran-
gére m'’y trainait? Pourquoi m’arrété-je, ou faisje des
chutes a tout instant? Si vous étes la vérité, pourquoi
mon ceeur qui est’ fait pour la vérité, qui au fond
n’aime et ne désire que la vérité, ne vous embrasse-t-il
pas, ne s’attache-t-il pas inséparablement a vous? Si
vous étes la vie, si mon dme ne peut avoir de paix, de
joie, de félicité que par vous et en vous, pourquoi ne
vais-je pas puiser sans cesse a cette source de vie? Pour-



JESUS-CHRIST, VOIE, VERITE ET VIE. 15

quoi me plais-je 4 habiter dans la région de la mort?
Pourquoi veux-je vivre de moi-méme et des créalures,
sachant que je n’y trouve rien qui me nourrisse, qui me
rassasie, et que je n’en suis, au contraire, que plus
inquiet, plus vide, plus affamé?

Divin Jésus! soyez désormais mon unique voie!
Failes que je vous connaisse, que je vous étudie, que je
marche infatigablement sur vos traces, que je melte vos
lois en pratique, et que j’exprime en moi vos vertus.
Que ce ne soit pas ici un dessein vague, ou je n’en
vienne jamais 4 aucune application particuliére; un
dessein stérile, qui ne produise que de vains désirs, et
ne soit suivi d’aucun effet; un dessein sans cesse inter-
rompu, et sans cesse repris, qui ne trouve que la fai-
blesse et I'inconstance de ma volonté.

Divin Jésus! soyez ma lumiére et ma vérité! Con-
vainquez-moi intimement que hors de vous tout est
ténébres et mensonge, que je ne suis moi-méme qu’a-
veuglement et illusion, et qu’il n’est rien dont je doive
plus me défier que de mon propre esprit. Apprenez-moi
a chérir cette vérité pure, qu’aucun mélange d’erreur
n’obscurcit; cette vérité inflexible, qui ne connait ni
flatterie ni déguisement ; cette vérité sainte, qui éclaire
ma conscience sur lous mes devoirs et ne me permet
d’en transgresser aucun impunément. Votre tribunal,
0 Vérité éternelle, est dans mon ceeur. C’est Ja que vous
m’instruisez, que vous me redressez, que vous m’ap-
prouvez, que vous me condamnez. C’est 13 aussi que je
me propose de vous écouter, de vous consulter, de vous
prendre pour la régle immuable de mes jugements, de
mes affections, de mes discours, de mes actions. O
vérit¢! malheur 2 moi, si je crains de vous entendre, et



16 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

si je vous fuis, aprés avoir reconnu votre voix! Tout
conspire en moi a séduire et A corrompre la droiture
originelle que je tiens de vous. Les objets sensibles par
leurs faux attraits, les hommes du siécle par leurs
maximes perverses, I’esprit de mensonge par ses mali-
gues suggestions, me tendent continuellement des pié-
ges. Apprenez-moi, Seigneur, 3 m’en garantir, et a4 ne
jamais m’écarter du chiemin de la vérité.

Divin Jésus! soyez la vie de mon dme; qu’elle ne vive
que par vous, comme mon corps ne vit que par elle!
Présidez a tous ses mouvements, a tous ses sentiments,
i toutes ses déterminations. Soyez non-seulement ’objet,
mais le principe de ses pensées, de ses volontés, de ses
actions. J¢ vous livre toutes ses puissances, afin que
vous les animiez, que vous les gouverniez, et qu’elles ne
s’exercent jamais que sous la direction de votre grace.
Quand vous en serez le ressort et le mobile unique, je
vivrai de la vérilable vie; et, aprés I'avoir conservée
sur la terre, toujours dans la crainte et le danger de la
perdre, je la posséderai tranquillement, sdrement,
immuablement, dans I’éternité. Ainsi soit-il!

JESUS CHRIST A LA PORTE DU COEUR

Voici que je me tiens & la porte, et que je frappe.
Si quelqu’un entend ma voix, et w’ouvre la porte,
) entrerai chez lui, et je souperai avec lui, et lui avec
moi ',

Ainsi vous éles-vous exprimé dans la révélation dont

! Apoc., m, 20,



JESUS-CHRIST A LA PORTE DU COEUR. {7

vous avez gratifié Jean, votre apotre et votre disciple
bien-aimé.

Je ne sais si de toutes les paroles qui sont sorties de
votre bouche, il en est qui marquent plus de bonté,
plus de tendresse, plus d’affabilité. Est-il croyable qu’un
Dieu en ait proféré de semblables en faveur de ses créa-
tures? Ce langage nous étonnerait chez un souverain
a I'égard de ses sujets; et nous jurerions qu’il dégrade
sa majesté. Mais Dieu, qui est infini en amour et en
condescendance, sait jusqu’a quel point il peut se rabais-
ser 4 'égard des hommes sans compromettre les droits
de sa grandeur. Non-seulement Jésus-Christ a proféré
ces paroles, mais il les accomplit tous les jours, sans se
rebuter de notre insensibilité et de notre obstination.

Ab! Seigneur! ne me refusez pas l'intelligence de ces
divines paroles; ne m’en refusez pas le goiit; et surtout
dounez-moi quelque idée du sentiment avec lequel votre
Cceur lesa prononcées, et les met sans cesse A excécution.

Il est donc vrai, tout pécheur que je suis, ou plutot
parce que je suis pécheur, que vous qui étes la sainteté
méme, qui haissez infiniment le péché, mais qui étes
plein de compassion pour le pécheur, il est vrai, disje,
qu'aprés que je vous ai baoni de mon cceur par mes
offenses, et que je me suis mis en état de mort et de
damnation, vous vous tenez assidiment a la porte de
mon cceur; vous y frappez par les remords, par les
bons mouvements, par les saintes inspirations, ¢t vous
n’aspirez qu’a y rentrer. Cetle bonté est incompréhen-
sible; mais ce qui I’est encore davantage, ¢’est I'insolence
avec laquelle je vous rejette et refuse de vous ouvrir.
O Roi de gloire! est-il possible qu’un vil esclave vous
traite ainsi et que vous vous exposiez a de telles indi-



18 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

guités? Qu’il vous chasse de son ceeur, aprés que vous
avez daigné y habiter, c’est déja un insigne affront qu’il
vous fait; mais qu’aprés vous avoir chassé, il résiste a
vos avances, a vos sollicitations ; qu’il vous laisse frapper
i diverses reprises, et méme pendant des années enti¢-
" res, sans vouloir vous admettre ; que ce soit vous qui le
recherchiez, et qu’il s’obstine, qu’il persévére de sang-
froid a4 vous repousser; que cependant vous ne vous
lassiez pas ; que vous continuiez a frapper; que vous lui
demandiez comme une grice qu’il vous laisse entrer de
nouveau, et que vous attendiez avec une patience invin-
cible qu’il vous I’accorde; voila de votre part et de la
sienne une maniére d’agir qui ne se peut comprendre.
Eh! quel si grand intérét vous engage donc a la pour-
suite de ce ceeur rebelle et endurci? Votre bonheur est-
il donc attaché a sa possession? Votre gloire ne semble-
t-elle pas exiger que vous lui rendiez mépris pour mépris?

Et toi, pécheur, si tu sentais la perte que tu as faite,
en bannissant ton Sauveur et lon Dieu! si tu voyais
ta pauvreté, ta nudité, ton état déplorable! ne devrais-
tu pas courir A lui, le rappeler et I’engager par tous
les moyens a revenir? Tu ne le fais pas, tu ne peux pas
méme le faire sans le secours de sa grace, je le sais;
mais elle ne te manque pas, et ton crime est de résister
a son attrait qui te prévient et te sollicite.

Que je serais malheureux, 6 mon Dieu, si, confus a
ce moment de ma longue résistance, touché de votre
bonté & me prévenir, & me, rechercher, 2 m’attendre,
a supporter mes rebuts, je ne vous ouvrais pas enfin la
porte de mon ceeur, a laquelle vous heurtez depuis si
longtemps!

Si quelqu’un entend ma voix, et qu’il w’ouvre la



JESUS-CHRIST A LA PORTE DU COEUR. {9

porte, jentrerai chez lui, et je souperai avec lui, et
lui avec moi. Ce n’est point pour me témoigner de la
froideur, pour me faire des reproches, pour me punir
de mon ingratitude, que vous désirez reprendre en moi
votre premiére place; c’est pour me rendre vos bonnes
grices, pour me combler de caresses, pour me faire
goiter les plus pures délices, pour me traiter avec la
plus grande familiarité, et avec une sorte d’égalité. Ah!
quel festin, 6 mon Sauveur, et quels mets exquis vous
servez vous-méme a ce pécheur qui consent i vous rece-
voir de nouveau! de quelle viande vous le rassasiez! de
quel vin vous I'enivrez! De la méme viande, du méme
vin dont votre sainte humanité se nourrit et s’abreuve
a la table du Pére céleste. Madeleine, Avgustin, et tant
de pécheurs convertis, I’ont éprouvé. Pourquoi ne serais-
je pasde ce nombre? il ne tient qu’a moij; vous étes riche
en miséricorde pour tous ceux qui vous invoquent, et
qui reviennent a vous avec droilure.

Mais, Seigneur, si telle est votre bonté envers les
pécheurs pénilents, que ne doit-elle pas étre envers
les jusles qui ne vous ont jamais quitté! Ah! le frére
du Prodigue porta envie a la réception que lui fit son
pére : il en fut jaloux et méme indigné; mais il avait
tort : Mon fils, lui dit son pére, vous étes toujours
avec moi, et lout ce que j’ai est @ vous'. Siles con-
solations que Dieu accorde aux pécheurs dans le
moment de leur retour ont quelque chose de plus vif
et de plus sensible, celles dont il fait part aux ames
chastes et innocentes sont plus pures, plus douces,
plus intimes. Les épreuves mémes se tournent en faveurs

! Luc, xv, 31.



20 - L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

pour ces dmes privilégiées, et elles en viennent jusqu’a
les préférer aux plus tendres caresses. Taisons-nous sur
la qualité des graces que Jésus fait 2 ses meilleurs amis;
il les traite 4 proportion comme il a été traité de son
Pére, lui le Fils bien-aimé, I'objet de ses éternelles
complaisances.

Ah! Seigneur! 8’il vous est doux d’étre avec moi,
qu’il ne me le soit pas moins d’étre avec vous! Ne
permettez pas que je vous bannisse de mon ceeur; et,
si ce malheur m’arrive jamais, que je le répare au plus
tot, et que je vous dédommage par mon empresse-
ment 4 vous rappeler et a vous recevoir. Apprenez-
moi non-seulement A vous retenir dans mon dame,
mais 4 vous en rendre le séjour de plus en plus
agréable, a vous loger ‘dans ses affections les plus
intimes, a ne rien souffrir en elle qui vous déplaise le
moins du monde, et & embellir de toutes les vertus un
lieu que vous honorez de votre présence.

CARACTERE DES BREBIS DE JESUS-CHRIST

Mes brebis entendent ma voix, etelles me suivent'.

Vous étes le bon Pasteur, qui donnez votre vie pour
vos brebis, quiles nourrissez de votre corps et de votre
sang, qui vous les incorporez, jusqu'a étre leur chef,
et en faire vos membres. Ces brebis que votre Pére
vous a données, et que personne ne peut ravir de votre
main, ont un caractére qui les distingue, et auquel il

' JEaY, X, 3.



CARACTERE DES BREBIS DE JESUS-CHRIST. 21

m’est aisé de reconnaitre si je vous appartiens en cette
qualité. Mes brebis, dites-vous, entendent ma voix, et
elles me suivent. Je les connais, et je suis connu
d’elles, comme mon Pére me connait, et comme je
connais mon Pére'.

L’entends-tu bien, mon dme? les brebis.de Jésus-
Christ, ce sont les élus, les prédestinés que le Pére a
donnés a son Fils, que le Fils a acquis par son sang,
qui ne périront jamais, et qui partageront avec lui son
éternelle félicité. '

Es-tu, ou n'es-tu pas du nombre de ces brebis?
Voila ce qu’il timporte souverainement de savoir.
Jésus-Christ t’apprend lui-méme i quelle marque tu
peux t’en assurer. Tant que tu conserveras cette
marque, il n’y a rien a craindre pour loi; et si, pen-
dant cette vie mortelle, tu n’étais pas exposée a étre
trompée sur ce point par ton amour-propre, tu pour-
rais te répondre de ta prédestination. Reconnais-tu
Jésus-Christ pour ton Pasteur? Es-tu attentive i sa
voix? Le suis-tu partout ou il te conduit? Et, s'il
Varrive quelquefois de t’écarter tant soit peu, reviens-
tu au premier signal te ranger sous sa houlette? Si cela
est, persévére dans ton obéissance, et elle sera cou-
ronnée.

Mais en premier lieu ne va pas prendre pour la voix
de Jésus-Christ les illusions de ton ceeur, comme fait
I'hérétique superbe, séparé de I’Eglise, qui appelle inspi-
rations du Saint-Esprit les séductions manifestes de
I'Esprit de ténébres; ni comme tant d’dmes orgueil-

e, x0 3, &, 13,



22 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

leuses, qui, s’entélant de leurs idées, croient que Jésus-
Christ les conduit, tandis qu’elles se conduisent elles-
mémes, et sont ainsi le jouet pitoyable de leur amour-
propre. Quiconque tient 4 un parti que I'Eglise a fou-
droyé; quiconque, dans I’Eglise méme, s’appuie trop
sur ses propres lumiéres, et ne prend conseil que de
soi-méme dans Paffaire de son salut et de sa perfection,
s’¢loigne du caractére de brebis de Jésus-Christ, selon
la mesure de sa présomption, et s’expose 2 sa perte
éternelle, suivant 'importance des objets ou il n’écoute
que son propre sens.

En second lieu, méme en te supposant la docilité
essentielle, prends garde encore, et ne te permels pas
de te soustraire & ]a moindre des volontés de ton divin
guide. Ne dis pas : Ceci n’est pas de conséquence, je
puis me dispenser d’y obéir, sans risquer mon salul.
Qui peut savoir si ce qui parait peu considérable en
soi n’aura pas les suites les plus funestes? Les grandes
chutes se préparent de loin; et les maladies mortelles
viennent le plus souvent de causes légires en appa-
rence. Ne t’accoutume donc pas a faire la sourde
oreille, méme dans les plus petites choses. Si, au
mépris de ton Pasleur, tu suis ta volonté dans ces
rencontres, bientdt tu seras tentée de la suivre en des
occasions plus importantes, et tu succomberas i la ten-
tation. Jésus-Christ ne dit pas : Mes brebis distinguent
entre ma voix et ma voix, elles I’écoutent dans les
points essentiels, et elles la négligent dans les autres;
il ne dit pas : Elles s’en tiennent & ce que le comman-
dement a de rigoureux, a ce qu’elles ne peuvent
enfreindre sans s’exposer visiblement 2 se perdre.
Une telle disposition est infiniment dangcereuse; et taut



CARACTERE DES BREBIS DE JESUS-CHRIST. &3

qu’on s'y maintient de propos délibéré, on ne peut se
flatter d’appartenir a Jésus-Christ. Il faut pour cela étre
déterminé a ’écouter et a le suivre en tout ct toujours;
il faut se reprocher I’écart le plus léger, et se tenir tou-
jours le plus prés de lui,

Est-ce la le principe de ma conduite? Si cela n’est
pas, je n’ai nulle assurance morale d’étre une des brebis
du Sauveur, et cette douce assurance venant 4 me man-
quer, de quelle paix puis-je jouir ici-bas? Ce ne peut -
étre qu’une paix fausse et illusoire.

Pardon, Seigneur! pardon pour le passé¢! Dés ce
moment je veux étre volre brebis, je veux en avoir le
caractére; je tiendrai pour ma premiére loi, pour un
devoir indispensable, d’étre attentif a4 votre voix, de
m’estimer heureux de 'entendre, et d’étre fidéle a la
suivre. Parlez-moi, Seigneur! ce ne sera plus en vain :
votre servileur vous écoute; il est prét & vous obéir,
sans distinclion de grandes et de pelites choses, de
commandement absolu ct de simple indication de votre
bon plaisir.

O bon Pasteur! meltez en moi cette volonté par votre
grice prévenanle, et dounnez-moi la fidélité qui m’est
nécessaire pour Ientretenir et I'augmenter. Maitre
divin! voici mon ame ouverte a vos lecons; faites que
je les goite, que je les comprenne, et que je les pra-
tique! ’



£ L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

PREMIERE LEGON

FAIRE PENITENCE.

Faites pénitence : car le royaume des cieux
approche'.

C’est par ce début que vous avez ouvert votre prédi-
cation. C’est par les mémes paroles que Jean votre pré-
curseur avait commencé la sienne *.

Vous n’avez trouvé que des pécheurs dans la nation
méme que Dieu s’était choisie, qu’il avait séparée de
toutes les autres, qu’il gouvernait par sa loi, qu’il avait
élablie dépositaire des promesses, et qui vous attendait
comme son Libérateur; et, parmi ces pécheurs, les plus
coupablesainsi queles plus incorrigibles étaient ceux qui se
flattaient faussement d’étre des justes... Si vous parais-
siez aujourd’hui au milieu des chrétiens, que trouveriez-
vous? des pécheurs de tout dge, de toute condition, et
jusque dans les états les plus saints; des Pharisiens
superbes, de faux dévols remplis d’estime pour eux-
mémes et de mépris pour les autres. Et que pourriez-
vous leur annoncer a lous, sinon la Pénitence ?

Mais qu’est-ce que la Pénitence? un changement du
cceur qui entraine le changement de la vie ; une détestation
et une expiation du passé suivies de ’'amendement pour
I’avenir. Ce changement du cceur s’appelle conversion,
parce que I’ame lournée auparavant vers les objets sen-
sibles se retourne entiérement vers Dieu et s’attache

1 MatrH., 1v, 17.
2 MatTa., 11, 2.



PREMIERE LECON. 25

uniquement 2 lui; tout le reste est la suite de cette con-
version, lorsqu’elle est sincére et durable.

La premiére lecon que vous faites & ’homme est
donc de rentrer en soi par de sérieuses réflexions, de
reconnaitre I’état plus ou moins triste de son dme, de
s’humilier et d’en gémir devant vous; de recourir a votre
Miséricorde par un regret amer de vous avoir offensé;
de rentrer en grice avec vous par les moyens que vous
lui offrez, et de satisfaire & votre justice, qui ne par-
donne aux coupables qu’autant qu’ils ne s’épargnent
pas eux-mémes.

Mais, 6 mon Dieu! quel est celui & qui cette lecon
n’est pas nécessaire? Quel est celui qui n’a pas besoin
de se convertir ? Tous en ont besoin: les uns pour passer
de Vétat de péché a I’état de grice; les autres pour
passer de I’état de tiédeur a I’état de ferveur; ceux-ci
pour connaitre I’étendue de leurs devoirs, auxquels ils
ont manqué presque sans scrupule, parce qu’ils en
avaient a peine I'idée ; ceux-la pour joindre a la dévotion
extérieure, la seule qu’ils pratiquassent, la dévotion inté-
rieure, qui en est I'ime, et sans laquelle I'autre n’est
qu’une sorte de superstition, d’illusion, d’entétement
et de caprice, une piture de I'amour-propre et de
'orgueil, laissant & 'homme tous ses défauts, et, pour
Povdinaire, les vices les plus dangereux. Qu’ils sont
rares parmi les chrétiens, parmi les prétres méme et les
religieux, ceux qu’on ne saurait ranger dans aucune de
ces classes! Si je m’examine ici moi-méme, je recon-
naitrai bientot 4 quelle classe j’appartiens.

1l faut donc que je change, et que je fasse pémitence.
11 faut, si je suis pécheur, que je recherche, que je

D]



26 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

déteste, que j'accuse tous mes péchés; que j’avale avee
courage cette médecine, tout amcre qu’elle est; que
j’expie mes fautes passées par les satisfactions assujettis-
santes, pénibles, douloureuses, qui me seront enjointes;
il faut que je détache, que je brise avec effort toutes les
chaines qui me retiennent captif, et que je me remette
en pleine liberté; que je prenne les mesures les plus effi-
caces pour éviter les occasions de retomber, et que je
renonce i ce qui pourrait réveiller mes passions, renou-
veler et envenimer mes plaies; il faut que je suive fidéle-
ment et constamment les conseils salutaires qui me
seront donnés pour me préserver; en un mot, que je ne
refuse, que je ne néglige aucun des remédes propres 2
opérer ma guérison. Puis-je ne pas faire pour la santé
de mon 4me ce que je fais pour celle de mon corps?
Serais-je assez aveugle pour faire plus de cas de la vie
naturelle, qui dure si peu, et qui, malgré mes précau-
tions, peut m’étre enlevée a chaque instant; que de la
vie spirituelle, qui est pour moi le gage assuré d’une
heureuse immortalité, qu’il dépend de moi d’acquérir et
de conserver, et que je ne puis perdre que par ma faute?

Si je suis tiéde, il faut que j'approfondisse les causes
de ma tiédeur; que je rétléchisse sur le danger de ces
états; sur 'extréme difficulté d’en sortir pour peu que
j’en laisse subsister ’habitude; sur le risque évident que
jecours de me faire une fausse conscience, de m’aveugler,
de m’endurcir, et, par ma mauvaise disposition, de me
rendre inutiles les sacrements et les autres moyens de
salut; il faut que je considére les suites funestes d’une
résistance obstinée au Saint-Iisprit : la privation des
grices spéciales que Dieu nc doit pas aux serviteurs
laches et négligents, le refroidissement lent et pro-
gressif, et peut-étre enfin la perte sans retour de son



PREMIERE LECON. 27

amitié, une faiblesse extréme dans les occasions déli-
cates, dans les tentations violentes; en un mot, il faut
que je m’effraye du péril prochain ou je suis de tomber
dans le péché mortel, et de I'impossibilité morale de
m’en relever; que je fasse ensuite usage des motifs
capables de ranimer en moi la ferveur, les grices dont
Dieu m’a prévenu autrefois, le bonheur que je gofitais
quand j’étais fidéle a son service, la sainteté de ma pro-
fession et de mes engagements, le bon exemple que je
recois des autres, et celui que je leur dois, bref toutes
les considérations générales et particuliéres propres a
faire impression sur mon cceur, et a y allumer 'amour
de Dieu; il faut que je prenne dans le plus grand détail
les résolutions qu’exige un changement solide et total,
et que j’embrasse les moyens qui peuvent en assurer*
’exécution. Que de choses & faire pour revenir de cet
état de langueur, la plus dangereuse peut-étre et la plus
incurable des maladies! Et de ceux qui en sont atteints,
qu’il en est peu qui guérissent radicalement! parce que la
bonne volonté manque plus en un sens aux tiédes qu'aux
grands pécheurs, et qu’ils connaissent moins leur mal!

Si I'ignorance des devoirs de mon état est la principale
cause de mes fautes, ignorance beaucoup plus com-
mune qu’on ne saurait croire, il faut que je me déter-
mine une bonne fois a étudier mes obligations, et a me
rendre capable de les remplir. Et de combien d’espéces
de devoirs souvent la méme personne n’est-elle pas
chargée? devoirs domestiques, de mari, de pére, de
maitre; devoirs publics, du rang qu'on tient dans le
monde, de la profession qu’on y exerce, de l'autorité
dont on y est revétu, des rapports que donnent avec le
prochain les différents genres d’affaires; sans parler des
devoirs communs  tout chrétien, et de ceux qu’imposent



28 L’ECOLE DE JESUS-CURIST.

millecirconstances particuliéres. Je dois m’instruire a fond
de tout cela; sinon, je suis responsable des fautes que
mon ignorance me fait commettre, et de celles qu’elle
occasionne aux autres. Quelle ample matiére d’examen,
de réforme et de pénitence pour quiconque veut se
sauver, et est bien convaincu que I'accomplissement des
devoirs d’élat est une des conditions essentielles au salut !

Enfin, et ce dernier point regarde spécialement les
femmes, je dois examiner avec soin le caractére de ma
dévotion, et voir si elle n’est pas sujette a bien des
défauts; me défier, dans cette affaire, de mon imagina-
tion, de mon propre esprit, de mon caractére, de mes
préjugés; exposer fidélement I’état de mon ame, les
idées que je me suis formées du service de Dieu, les pra-
-tiques que je suis, et celles que j'omets; prendre con-
seil la-dessus d’un guide pieux, éclairé, ferme, véridique ;
souffrir qu’il m’ouvre les yeux, qu’il me reprenne et
qu’il me tourne vers une dévotion solide, intérieure,
suivie, réguliére, appliquée surtout a la mortification du
cceur et a I'union avec Dieu. Je dois faire pénitence de
ma dévotion critique, médisante, capricieuse, ombra-
geuse, hautaine, méprisante, soupconneuse, scrupuleuse
dans les minulies, négligente dans les points essentiels,
remplie de respect humain , de recherche de moi-méme,
de sensibilité, d’amour de mes aises, donnant tout au
caractére et a I'entétement, et ainsi exposée a n’étre
qu’hypocrite et pharisaique.

Ou sont, 6 mon Dieu! les 4mes faisant profession de
piété, qui portent leurattention sur tous ces objets, et qui
soient persuadées que leur dévotion méme doit étre pour
elles une matiére de regret et d’expiation? Je ne finirais
pas sur cet article, si je voulais I'épuiser, et entrer dans
le détail des ficheuses conséquences qui résultent pour



PREMIERE LECON. - 29

la paix domestique et pour I’édification publique, d’une
dévotion ainsi prise & contre-sens.

Ah! si 'on se proposait sérieusement de faire péni-
tence! Si I'on croyait en avoir un véritable besoin! Si
I'on ne changeait pas en routine les examens et les con-
fessions! Si I'on trouvait bon d’étre éclairé et repris! Si
dans le choix des confesseurs on ne consultait que I’esprit
de Dieu et le désir de son progrés spirituel! Si, en un
mot, on ne négligeait rien pour se connaitre tel qu’on
est, et pour s’amender! Le christianisme prendrait bientot
une nouvelle face, et non-seulement les grands désordres -
cesseraient, mais la sainteté, la vraie sainteté régnerait
dans tous les états, au grand avantage de la société
domestique et civile.

C’est principalement pour rappeler les hommes a la
pénitence, qu’ont été établies les retraites, institution
admirable qui, dans ses commencements, a produit des
fruits merveilleux, et qui depuis a dégénéré comme tout
le reste. Cependant de quelle ulilité, et méme de quelle
nécessité ne serait-il pas, et pour les pécheurs, et pour
les tiédes, qui veulent sincérement se convertir, et pour
ceux qui ne sont pas assez instruits de leurs devoirs, et
pour tant de dévots et de dévotes, de consacrer tous les
ans au moins une semaine 2 faire sous les yeux de Dieu,
et avec P’aide d’un guide prudent et zélé, une revue
sérieuse, exacte, détaillée, non-seulement de leurs péchés,
mais de leurs principes de conduite, de leurs disposi-
tions intimes & I’égard de Dieu, des vues qu’ils ont dans
son service, des reégles qu’il suivent dans la pratique,
des changements qu’il y aurait a faire, ou de mal en
bien, ou de bien en mieux; enfin de tout ce qui, par
rapport 2 leur état présent, peut étre un obstacle ou un
acheminement a la sginteté, dont la plupart des chré-

2.



30 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

tiens n’ont pas une juste idée! De pareilies retraites, bien
données, et faites dans de bonnes dispositions, jetteraient
dans I’ame des semences profondes, qu’on cultiverait, et
qui fructifieraient dansle cours de I'année; et ainsi, d’une
anunée a P’autre, on s’affermirait, on s’avancerait, on se
perfectionnerait dans la pratique du bien. Mais, hélas!
pour combien de personnes les retraites elles-mémes
sont-elles un juste sujet de pénitence, soit par les mau-
vaises dispositions qu’elles y ont apportées, soit par le
_peu de soin qu’elles ont eu de les bien faire, soit par la
résistance qu’elles ont opposée aux grices de Dieu, soit
par leur peu de fidélité a tenir leurs résolutions?

Faisons donc pénitence, tous, et de lout notre cceur;
faisons pénitence dans toute la suite de notre vie. La
vie du Chrétien, dit Tertullien, doit étre une conti-
nuelle pénitence, parce qu’il a toujours des péchés a
pleurer, des fautes a prévenir, des vertus a acquérir, la
justice de Dieu a apaiser, et sa miséricorde a implorer.
Halons-nous, et ne différons pas : car, ajoute le Sau-
veur, le royaume des cieux approche '. Ce royaume
des cieux, c’est ou I'Evangile et sa prédication, ou
I’Eglise, ou le Bonheur élernel. En. quelque sens qu’on
’entende, I'approche du royaume des cieux est pour
tous un pressant motif de pénitence. '

De quoi nous sert-il en effet que ’Evangile nous soit
préché, si nous ne le comprenons pas? Or, nous ne
comprenons I’excellence, I’étendue, la profondeur, la
sublimité de sa doctrine, que dans la proportion de la
pureté de notre ceeur; et c’est par la pénitence que le
caeur se purifie d’abord des péchés et des vices, ensuite

! MaTru 4 X, 7. N



PREMIERE LECON. 31

des défauts et des imperfections. Méditons un peu cette
maxime que la pureté du cceur est la mesure de Pintel-
ligence de la morale évangélique; elle est indubitable en
elle-méme, et I’expérience la confirme.

Si le royaume des cieux est I'Eglise, le pécheur
n’appartient 3 Pame de I'Eglise que par la pénitence
qui le remet en état de grice, et le juste lui est d’autant
plus uni qu’il est plus avancé dans les voies de la péni-
tence et de la mortification intérieure.

Pour Je royaume céleste proprement dit, il est évident
que c’est la pénitence qui en ouvre la porte a la plupart
des chrétiens; elle tient lieu de Purgatoire aux dmes les
plus innocentes et les plus pures; et les pécheurs comme
les justes seront élevés en gloire, selon le degré de péni-
tence auquel ils seront parvenus ici-bas.

Haitons-nous donc, car il nous presse de bien entendre
I’Evangile, et d’en avoir chaque jour une plus parfaite
compréhension, afin de le mieux pratiquer; il nous
presse d’étre unis par la grice sanctifiante i I'ame de
PEglise, et de fortifier de plus en plus notre union avec
elle par 'accroissement de cette grace; il nous presse
enfin d’étre toujours en état d’obtenir la récompense
éternelle, puisqu’a tout moment la mort peut nous sur-
prendre, et qu’elle nous surprendra infailliblement si
nous différons de jour en jour; hitons-nous, puisqu’une
pénitence tardive et forcée ne nous servira peut-étre
de rien; puisqu’enfin, alors méme que nous mourrions
en état de grice, nous perdrions autant de degrés de
gloire que nous aurions manqué d’acquérir de degrés
de pureté par P’exercice de la pénitence.

O mon Sauveur! je comprends a présent combien la
pénitence m’est nécessaire, et dans toute son étendue.




32 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Je comprends que je ne dois pas passer un instant sans la
pratiquer, et que je dois vous dédommager et me dédom-
mager moi-méme du passé par la ferveur de ma péni-
tence. Comment croirai-je pouvoir m’en dispenser,
aprés que vous avez voulu naitre, vivre et mourir dans
la plus dure pénitence, que vous avez voulu embrasser
par amour pour moi? Hélas! Seigneur, que serait ma
pénitence sans la votre? Que pourrait-elle réparer? que
pourrait-elle mériter? Lt si je ne marche pas sur vos
traces en qualité de pénitent, quelle part aurai-je a votre
satisfaction, et comment I’appliquerez-vous?

Ne permettez pas, Seigneur, que je passe plus avant,
sans faire usage de cette importante lecon. De quelle
utilité me seraient les autres, si je négligeais celle-ci qui
leur sert d’introduction? Que j’entre donc enfin dans la
carriére de la pénitence, mais que j’y entre sous votre
direction! Que votre lumiére m’éclaire sur les pratiques
intérieures et extérieures que je dois embrasser; que
votre grice m’accompague et me soulienne, que votre
sagesse me dirige; que votre exemple m’encourage ; que
votre amour y méle ses consolalions; et qu’enfin votre
miséricorde couronne ma. persévérance! Ainsi soit-il!

DEUXIEME LEGON

TOUT EST PERDU POUR L’HOM)IE, S’IL PERD SON AME.

Que sert & Phomme de gagner tout Punwers, s’il
vient a perdre son dme P Ou que donnera-t-il en échange
pour son dme' ?

Quel motif de pénitence et de vigilance chrétienne,

N MatTH., 3VI, 26.



DEUXIEME LECON. 33

que celte sentence sortie de votre bouche! Je ne suis
pas surpris que votre apétre qui en senlait toute la
vérité et toute la force, nous avertisse d'opérer notre
salut avec crainte et tremblement. Comment ne trem-
blerions-nous pas, dans le danger continuel ou nous
sommes de perdre notre dme? Si nous sommes tran-
quilles, c’est que nous ne réfléchissons pas sur la gran-
deur d’une telle perte, ou sur les périls qui nous en
menacent A toute heure. Arrétons aujourd’hui notre
considération sur la premiére de ces vérités.

Quand nous aurions perdu tout le reste, tout est sauve
si nous sauvons notre ime; mais aussi, eussions-nous
gagné 'univers entier, si nous perdons notre dme, tout
est perdu pour nous. La perte des biens, la perte de
P’honneur, la perte de la vie, tout cela n’est rien; la
perte de I'ame est seule quelque chose, parce que c’est
une perte qui embrasse tous les malheurs, une perte
éternelle, une perte sans ressource, une perte dont rien
ne peut nous dédommager. En vain aurai-je 4 ma dis-
position toutes les richesses de P'univers; en vain les
offrirai-je en échange de mon ame; jamais je ne par-
viendrai a la recouvrer, et, tant quelle sera perdue pour
moi, la possession de tout le reste ne saurait le moins
du monde adoucir mon malheur. Développez-moi vous-
méme, 6 mon divin Maitre, cette grande lecon, et gra-
vez-la si avant dans mon cceur que je ne I'oublie jamais!

Ecoute, 6 mon disciple; tu vas voir que la raison
elle-méme te met sur la voie de ce que ma révélation
t’apprend a ce sujet; recueille un moment et consulte
ton ceeur : tu n’as point de régle de vérité plus certaine
que ses sentiments intimes, constanls, invariables.



3% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Le désir du bonheur est en toi; il y est toujours, et il
ne peut point ne pas y étre. Tu ne serais ni intelligent, ni
libre ; tu n’aurais ni la connaissance ni I’'amour réfléchi
de toi-méme, si tu ne voulais étre heureux, d’un bon-
heur convenable A ta nature, avoué de ta raison, et dont
elle n’ait point & rougir. C’est la le fond de ton étre
moral : le bonheur est 'objet de toutes tes prétentions,
le but de toutes tes démarches, le principe de I’agitation
continuelle de ton ceeur, qui n’a de tendance que vers
lui, d’affection que pour ce qu’il croit pouvoir I’y con-
duire, d’aversion que pour ce qu’il juge capable de I’en
éloigner, Dans le choix des objets, tu peux étre trompé
par tes sens, tes passions, tes préjugés ; tu peux chercher
le bonheur ou il n’est pas, mais enfin c’est le bonheur
que tu cherches, et tu ne peux vouloir autre chose.

Tu désires étre toujours heureux, et, par conséquent,
exister toujours. De 13, malgré la briéveté de ta vie, ces
projets & qui tu ne donnes aucun terme, cet élan vers
les siécles a4 venir, ce sentiment d’immortalité que tu
portes en toi, et qui se manifeste en toute rencontre;
de la cetle horreur naturelle de la mort, cette idée flat-
teuse de te survivre dans tes enfants et de subsister
aprés le trépas dans le souvenir des hommes. Tu
n’éprouverais rien de semblable, si ton existence devait
finir avec cette vie. Tes vues s’étendent donc au dela
des temps, et tu ne mets aucunes bornes a Ia durée de
ton étre et de ton bonheur.

Tu veux étre heureux, mais d’un bonheur qui réponde
a la capacité infinie de ton cceur; d’un bonheur qui ne
te laisse rien a souhaiter, qui remplisse et satisfasse par-
faitement toutes les facultés de ton dme. Et c’est pour
cela qu’aucune jouissance des objets d’ici-bas ne peut te
contenter; aprés leur possession, tu désires encore, et tu



DEUXIEME LECON. 35

te trouves plus vide que jamais, lorsque tu te flatterais
d’étre pleinement rassasié. Tu en as fait mille fois I"expé-
rience; et toujours le dégolt a succédé en toi i P'essai
des différents plaisirs, et tes désirs satisfaits ont enfanté
sans cesse de nouveaux désirs.

Tu veux encore un bonheur que personne ne te
puisse ravir, qui soit a I'abri de tous les événements,
dont tu jouisses avec une assurance entiére de ne le
perdre jamais; et la raison te dit assez que la sécurité,
qui est une des conditions essentielles du bonheur,
ne saurait subsister avec la crainte, méme la plus
légcere,

Or, tout conspire a te convaincre qu’un pareil bon-
heur ne se rencontre, et ne peut se rencontrer sur la
terre; que ton grand désir, celui qui fait naitre et qui
absorbe tous les autres, n’est jamais satisfait ici-bas. Si
tu n’en es pas convaincu, c’est que tu ne réfléchis pas.
Ou bien les objets auxquels tu attaches ta félicité échap-
pent 4 tes mains; ou, si tu les tiens, ils peuvent
t'échapper & chaque instant; ou, quand ils ne te quit-
teraient pas, tu es toi-méme exposé i te les voir arra-
cher par la mort. Tes jouissances précaires ne peuvent
donc que te distraire un moment du sentiment im-
portun et habituel de ton indigence.

Cependant, tu es né pour étre heureux; et, puisque
tu ne saurais I’étre en cette vie, une autre vie t’attend
ou ce désir sera rempli, si toutefois tu as mérité qu'il le
fat. Car ce bonheur, dés qu'il est réservé a une autre
vie, et qu’il n’a nulle affinité avec les biens périssables de
ce monde, doit nécessairement étre la récompense de la
vertu, qui comprend laccomplissement de tous les
devoirs; et le vice n’a aucun droit d’y prétendre. Si le
bonheur n’est pas la perfection, il en est le fruit insé-




36 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

parable; et ce qui rapproche ou éloigne de I'un, rap-
proche ou éloigne de l’autre.

La saine raison enseigne a tous les hommnes le dogme
d’une autre vie : toutes les religions, méme les plus
absurdes et les plus fausses, I'ont cru; lous les philo-
sophes sensés en ont fait un point capital de leur doc-
trine; et, pour le nier et le révoquer en doute,”il ne
s’est trouvé que quelques esprits faux et des coeurs cor-
rompus. Enfin, c’est le cri de la nature; et ravir a
I’homme l'espoir d’une autre vie et d’une autre félicité
que celle qu’il cherche inutilement sur la terre, c’est le

“mettre au-dessous de la condition des bétes; c’est lui

rendre insupportable le poids de son existence, c’est
accuser Dieu de l’avoir doué en vain de raison et de
liberté, et de l'avoir rendu malheureux par le désir
-méme qu’il a d’étre Lieureux.

Or ce que la raison te découvre imparfaitement, et
avec une sorte d’obscurité, la révélation te le propose
d’une maniére plus distincte, plus déterminée, avec plus
de certitude et d’évidence. Elle te fait connaitre claire-
ment que ton bonheur est dans la possession de Dieu
seul, que tu es destiné par une bonté toute gratuite de
sa part & le voir un jour face a face, 2 contempler ses
adorables perfections, 4 'aimer, A jouir de lui en qualité
de Souverain Bien; que la joie que produiront en toi
celte contemplation et cet amour, sera parfaite, que tu
ne seras jainais exposé a la perdre, et qu’enfin tu seras
élernellement assuré d’étre pleinement et immuable-
ment heureux.

Elle t’apprend encore que ce bonheur est attaché au
bon usage que tu feras ici-bas de ta liberté; que Dieu
t’a placé pour un temps sur la terre, afin que tu tra-
vailles 2 te rendre digne d’une si haute destinée, par ta



DEUXIEME LECON. -

fidélité aux devoirs qu’il te prescrit, tant envers lui
qu’envers tes semblables; que si tu te maintiens jusqu’a
la fin dans ses bonnes grices et dans son amitié par ton
obéissance et Lon amour, tu parviendras a ce honheur
ineffable et tu sauveras ton dme; que si, au contraire,
tu es.rebefMy a ses lois, si tu vis et meurs dans sa dis-
grice, tu seras déchu a jamais de ce bonheur, et tu
perdras ton dme. Cette perte, tu le sais, c’est la dam-
nation, c’est-a-dire I’éternelle privation de ton souve-
rain Bien. .

Cougois-tu Lien cette alfreuse damnation? Concois-tu
ce qu’est pour un étre intelligent qu’exister toujours,
désirer loujours étre heureux et ne pouvoir Pétre
jamais? Savoir avec une entiére certitude qu’on ne le
sera jamais; n’avoir aucune diversion au sentiment tou-
jours présent de son malheur; éternellement se repro-
cher qu'on est malheureux par sa faute; et étre livre
sans fin 4 des regrets inuliles, au désespoir et a la rage!
Tel est, et tel sera & jamais I'élat de celui qui a perdu
son ame. Quand il aurait fait sur la terre la conquéle
du monde entier; quand il aurait rassemblé sur sa téte
tous les honneurs, toutes les richesses en ses mains, en
son ceeur tous les plaisirs, que lui en reviendra-t-il aprés
uve telle perte? Rien de ce qu’il aura possédé ne le
suivra aprés la mort, et le seul souvenir qui lui en res-
tera ne servira qu’a le tourmenter. Dépouille de tout,
il n’aura rien a offrir en échange pour racheter cette
ime qu’il a perdue. Tu ne peux avoir ici-bas une pleinc
compréhension, encore moins le sentiment d’un tel
malheur; les pertes les plus douloureuses ne sont rien
au prix de celle-la. Mais par la méditation et-la réflexion
sur ce qui se passe en Lon cceur, tu peux connaitre "assez
combien il t’importe de éviter.

5 : 3



28 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Apprends donc A craindre souverainement et unique-
ment ce qui est ton souverain et ton unique mal, mal
intime, mal sans bornes, mal sans fin, mal irréparable,
mal pur et sans aucun mélange, sans aucun espoir
d’adoucissement. Conserve soigneusement cette crainte;
entretiens-la ; nourris-la; qu’elle te serve de frein contre
la violence de tes passions; qu'elle émousse en toi la
vivacité des impressions des objets sensibles; qu’elle te
soutienne dans les combats que tu as a te livrer pour
surmonter la concupiscence, et pour résister & tout ce
qui te pousse au péché! Il n’est point de tentation si
forte qui puisse tenir contre celte crainte, point d’attrait
si puissant qui en contre-balance effet, point d’effort
du monde, de la chair et du démou, dont tu ne te
vendes victorieux. Du moins si ta faiblesse est extréme,
et si tu te sens incapable de résister, cette crainte te
portera a fuir, et a mettre ton ime en sireté loin du
commerce et du danger des créatures.

Ah! Seigneur, pénétrez mes os de celte crainte salu-
taire. C’est beaucoup de m’avoir instruit, mais agissez
sur mon cceur par volre grice. Je veux a tout prix
sauvertmon dme! Elle est mon unique bien, tout le reste
m’est étranger; elle seule est moi. Je perds tout, si je la
perds; et je la perdrai, si je perds le souverain Bien, qui
u'est autre que Vous. Inspirez-moi donc un vif amour
de ce souverain Bien, un désir immense de le posséder,
un courage invincible a tout entreprendre pour me pro-
curer cette possession. Inspirez-moi le mépris de tous
les faux biens qui se présentent a sa place pour séduire
et pcg‘dre mon ame; la haine de ce malheureux pen-
chant qui me porte vers les objets sensibles; la résolu-
tion de combattre en moi tout ce qui est un obstacle a



TROISIEME LECON. 39

mon bonheur, et tend 4 me précipiter dans I’abime
éternel. Sans votre secours, quel fruit tirerai-je de vos
lecons? Hélas! elles ne serviront qu'a me rendre plus
coupable. Ne m’abandonnez pas, 6 mon Sauveur! de
moi-méme je ne puis que me perdre, et je ne serai
jamais sauvé que par Vous.

TROISIEME LEGON

DU CCEUR SORTENT LES MAUVAISES PENSEES.

Ecoute encore, mon disciple, et rends-toi attentif a
cette nouvelle lecon consignée dans mon Evangile : Du
ceeur sortent les mauvaises pensées'.

Le moyen le plus efficace de sauver ton fime cst
d’étre bien persuadé que sa perte ne peut venir que de
toi; d’apprendre en conséquence a te bien connaitre, et
a te défier de toi-méine, comme de ton plus dangereux
ennemi. Une fois convaincu que tu ne peux faire aucun
fond sur toi pour le salut, tu seras humble, tu seras vigi-
lant ; tu mettras en moi tout ton appui, tu m’invoqueras,
et je te sauverai.

La connaissance de toi-méme consiste principalement
dans celle de ton cceur. C’est sa corruption qui fait ta
malice, et non l'ignorance et les ténébres de ton esprit.
C’est toujours ton cceur qui est coupable, quoique souvent
tu cherches a rejeter ses fautes sur ton peu de lumicres;
mais cela méme est une des preuves les plus sensibles
de ton orgueil et de ton manque de droiture. Car la
plupart des erreurs de ton esprit ont leur source dans

T Murrir, xv, 190,

I



%0 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

ta volonté ; l'esprit s’égarerait moins, et il s’égarerait
innocemment, si la volonté n’était pas I’auteur de ses
égarements et si elle ne rejetait pas la lumiére. Repasse
avec moi ce qu’élait ’homme dans son origine, et suis
le progrés de sa dégradation et de sa méchanceté.

Sorti de mes mains dans la création, il était droit,
c’est-a-dire ami de Pordre et de la régle, porté au
bien, n’éprouvant en soi aucune répugnance a le prati-
quer, n’ayant aucune pente vers le mal, et ne pouvant
le commettre que par une détermination parfailement
libre de sa volonté. Ses pensées et ses affections se
tournaient d’elles-mémes vers I'auteur de son étre ; ses
sens ne I’entrainaient point; ses passions n’avaient sur
lui aucun empire; il était maitre de ses premiers mou-
vements, et les objets extérieurs n’avaient de pouvoir
sur lui que de son consentement. Telle était sa rectitude
originelle.

Les lumiéres de sa raison répondaient a la droilure
de son cceur : il connaissait clairement, distinctement
et sirement toutes les vérités qu’il lui importait de
connaitre.

Le péché a causé le plus grand désordre dans sa
nature. Il a obscurci son entendement, il a incliné sa
volonté vers le mal, et, par 13, il a rompu Péquilibre
de sa liberté. 1l I’a assujetti aux sens, dont la révolte se
fait sentir malgré lui, et dont les impressions sont si
vives qu’il a une peine extréme a leur résister. Il aallumé
en lui le feu de la concupiscence qui est mére des
passions; et, au lieu de travailler a éteindre cet incendie,
Fhomme a un secret penchant a [Ientretenir et a
Paccroitre. Par-dessus tout il lui a iuspiré un orgueil
détestable, quilui rend odieux lout joug et toute dépen-
dance, qui lui donne de I'aversion pour la loi dont les



TROISIEME LECON. M

préceptes et les défenses génent sa liberté, ce qui le
dispose & désobéir a son Auteur, et 4 trouver injustes les
devoirs étroits que Dieu lui prescrit. I1lui a inspiré encore
un amour-propre effréné, qui lui fait rapporter tout a
soi, concentrer tout en soi, n’aimer rien que pour soi;
en sorte que I’homme s’érige pour ainsi dire en divinité,
et qu’il s’en attribue les droits, au mépris de ’'amour
souverain qu’il doit A Dieu.

Voila le désordre général de la nature humaine depuis
Pintroduction du péché dans le monde ; désordre auquel
Phomme ne peut remédier par lui-méme; qu’il ne con-
nait que trés-imparfaitement par la faible lumiére qui
lui reste, et qu’il ne peut méme connaitre pleinement et
réparer que par ma grace. Ce désordre néanmoins, tant
qu’il n’existe que dans le sentiment, et que la volonté
n’y acquiesce point, n’est pas proprement un péché; il
en est la suite, mais il n’en a pas la malice.

Observe & présent les premiéres semences de la cor-
ruption du cceur humain dans les enfants. Tu verras
qu’ils sont livrés 2 leurs sens et aux objets sensibles, et
incapables de s’élever au-dessus de la matiére ; que d’eux-
mémes ils ne songentpoint a Dieu, et que, sans le secours
de I’éducation, ils resteraient longtemps dans Pétat
purement animal, n’ayant presque aucune idée, aucune
vue spirituelle, aucune facilité, aucun attrait & réfléchir
sur les objets de cette nature. Tu verras qu’ils abhorrent
naturellement toute instruction sérieuse, toute espéce
d’étude et d’application, et que ce n’est qu’en les cares-
sant, ou en les chitiant, qu’on parvient i les rendre
attentifs pour le moment; qu’iln’en est pas ainsi des jeux
de leur ége; ils s’y appliquent d’eux-mémes et avec
ardeur; ils y exercent leur esprit, et ils les apprennent



A2 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

aisément et en peu de temps. Tu remarqueras encore
que si Pon dit ou si U'on fait devant eux quelque chose
de mal, ils le saisissent promptement par 'affinité que
le mal a avec leur nature; ils en recoivent de profondes
impressions; ils le retiennent et ne l'oublient jamais
dans la suite; a peine ont-ils quelque connaissance du
mal qu’ils sont portés a le commettre, et ils se livrent
comme des brutesd leurs premiers instincts, quoiqu’ils
en apercoivent déja la turpitude, et que la honte les
engage a se cacher. Tu trouveras en petit dans I'enfant
tous les vices de ’homme fait, avec cette différence qu’il
les montre plus a découvert, n’ayant pas encore assez de
réflexion ni assez d’empire sur soi-méme pour les
déguiser : esprit de domination, jalousie des moindres
préférences, envie, colére, gourmandise et vols secrets
pour la satisfaire, inclination a nuire, joie secréte du mal
d’autrui, dissimulation, mensonges, ruses pour tromper
ceux de son age, violence lorsqu’il se croit le plus fort.
Cependant sa raison naissante condamne tous ses déré-
glements; il sait trés-bien blimer et trouver injuste dans
autroi ce qu’il se permet; il se cache pour mal faire; il
ne ment d’abord qu’en tremblant, il rougit, quand il
est découvert, il s’excuse, il rejette la faute sur d’autres.
Que de malice dans un age si tendre!

Mais ce n’est encore qu'un faible apprentissage, et
les années vont développer et fortifier ces vices.

Dans la jeunesse, le premier usage qu’il fait de la
réflexion, c’est de penser au mal; de sa liberté, c’est
d’en abuser. Il se dérobe a I'inspection de ses parents
et de ses instituteurs; il murmure en secret de 'autorité
qu’ils exercent sur lui, et il n’attend que le moment
d’en secouer le joug. A peine maitre de sa conduite, il
se livre sans retenue a ses passions; et que ne se per-



TROISIEME LECON. %3

met-il pas pour les contenter? Que ne se dit-il pas a
lui-méme pour les justifier? Sourd aux avis et aux
corrections, il s’en offense, et n’en devient que plus
intraitable. Alors commence I'oubli de Dieu, la résis-
tance a ses lumiéres, la négligence et 'omission des
devoirs de piété, le mépris des bonnes pensées. Le
jeune homme s’accoutume a agir contre la voix impé-
rieuse de sa conscience, a en braver les menaces el a en
étouffer les remords; il concoit un dépit secret contre
la religion, comme imposant un joug tyrannique a
I’bomme ; toute son application est tournée a fomenter
et a satisfaire des désirs impurs, a attiser le feu de la
volupté par les discours, les lectures dangereuses, les
spectacles, les liaisons criminelles. Son libertinage, qu’a
tout prix il voudrait autoriser, le jette bientot dans la
voie de 'impiété; il commence a raisonner, 4 avoir des
doutes sur P'objet de la Foi, et, par degvés, sur les pre-
miers principes et les fondements de la loi naturelle.
1l recherche la société des incrédules décidés; il les
¢eoule comme ses maitres ; il lit avec admiration leurs
ouvrages, dont il avale le venin avec avidilé; et, vu la
disposition de son dme, les sophismes se changent pour
lui en démonstrations, les dérisions sacriléges et les blas-
phémes en fines plaisanteries et en jeux d’esprit. Si les
Jjeunes gens ne donnent pas tous dans ces excés, ils y ont
tous plus ou moins de penchant, et les premiers pas
vers le crime les entraineraient dans le précipice, §’ils
n’étaient arrétés par les obstacles qu’une providence
attentive oppose a leur perte.

Avec I'age, la malice de ’homme devient chaque jour
plus réfléchie et plus profonde. Le grand feu des pas-
sions est ralenti; mais I’habitude subsiste, et elle est
comme passée en nature.



AN L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Dans la maturité, ’homme péche avec plus de sang-
froid; il voit les conséquences de son péché, et il les
affronte tranquillement; il se distrait d’une volonté plus
déterminée de toute pensée salutaire, écartant, repous-
sant ce qui le rappelle 2 lui-méme et au devoir. Le
monde I’enchaine; les grands objets de fortune le ten-
tent; I'ambition I'obs¢de; les affaires I'absorbent. Ii
faut s’enrichir; il faut parvenir; il faut se faire jour a
travers une foule de concurrents, et tout est légitime
pour arriver a cette fin. Que d’intrigues, que de bas-
sesses, que de médisances et de calomnies, que de noir-
ceurs, que de crimes enfin de toute espécc n’occasionne
pas la soif des richesses et des honneurs, les deux grands
objets des passions de ’age mir? Et que peut la reli-
gion sur un ceeur qui en est dévoré?

Juge toi-méme de ce qu’un avare doit penser de
I’Evangile qui dit anathéme aux riches, et qui ordonne
le détachement des biens de ce monde; de ce que
I’ambitieux doit penser d’unc loi qui préche 'humilité,
qui déclare formellement que tout ce qui est élevé aux
yeuzx des hommes est une abomination devant Diew'!
Comment veux-tu qu’ils adorent 'un et 'autre, qu’ils
aiment sincérement, qu’ils se proposent pour modéle
un Dieu pauvre et abject par choix, un Dieu qui, depuis
sa naissance dans une créche jusqu’a sa mort sur un
bois infame, annonce le mépris le plus caractérisé de
tout ce que le monde estime! Non-seulement ils ne
m’adorent pas, mais dans leur cceur ils me rejettent,
parce qu’ils savent que je les réprouve. Les uns par respect
humain, et par une sorte de décence, gardent encore
quelque dehors de religion; mais 8&’ils en retiennent

' Lvg, xvi, 15.



TROISIEME LECON. ' 45

quelques pratiques extérieures, ils en violent |’essentiel,
et ils n’ont que de I’aversion pour ma doctrine et pour
mes exemples. Les autres se déclarent ouvertement
contre moi; mais, par un raffinement de malice et
d’hypocrisie, ils dissimulent la véritable cause de la haine
qu’ils me portent. Ils attaquent les preuves de ma révé-
lation, comme si elles étaient fausses, douteuses ouw
peu concluantes, tandis qu’ils sont invinciblement per-
suadés de leur vérité, de leur certitude et de leur force.
Ils s'en prennent aux mystéres, qu’ils traitent d’absur-
dités, parce qu’ils sont incompréhensibles, quoiqu’ils
sachent que les mystéres sont une suite de la nature et
des perfections infinies de Dieu, qu’ils ne seraient plus
un objet de foi, ni leur croyance un hommage de I’esprit,
g’ils étaient démontrés a la raison comme les vérités
naturelles. Mais ce qu’ils n’ont garde d’avouer et de
publier, c’est qu’en eftet ils n’en veulent qu’a ma morale,
et qu’ils seraient disposés a tout croire, si, lichant la
bride a leurs passions, elle les autorisait 4 poursuivre
les houneurs, les richesses et les plaisirs.

Cependant ici méme leur raison prononce contre la
dépravation de leur coeur : ils concoivent trés-bien que
ma morale ne serait pas divine, ni conforme a la nature,
a la dignité, aux destinées de ’homme, ni compatible
avec les devoirs et avec les premiéres lois de la société,
si elle était telle qu’ils la désirent, et qu’elle ne les
génat en rien; mais telle est leur corruption, qu’ils pas-
sent sans peine par-dessus ces contradiclions, toutes
palpables qu’elles sont ; qu’ils croient les faire disparaitre
en n’y réfléchissant point, et qu’a force de s’étourdir,
ils parviennent a s’aveugler.

Mais c’est au dernier age, pour ceux qui y parvien-
nent, qu’est réservée la consommation de la malice.

3.



%6 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Les objets sensibles n’ont plus alors d’attraits pour les
hommes, et les organes usés se refusent au plaisir; mais
dans plusieurs la volonté est encore vivanle, quand la
nature est déja presque morte. Ils sont corrompus parce
qu’ils Pont été et qu’ils s’obstinent a Pétre. S’ils ne
peuvent plus jouir des plaisirs, ils rappellent avec com-
plaisance le souvenir de leurs premiéres années; ils les
regrettent, et ils se rendent plus coupables par le désir
qu’ils ne DPélaient autrefois par Iaction. Aux portes
mémes de la mort, et sur le bord de la tombe, ils sont
plus tourmentés que jamais par Pavarice et par I'ambi-
tion, et ce n’est qu'avec la vie qu’ils renoncent 2 leurs
projets d’élévation et de fortune. Si I’approche de la
derniére heure réveille en eux la pensée de I’éternité et
du sort qui les attend, ils écartent ces idées lugubres;
ils luttent contre ces terreurs d’une conscience alarmée,
ils s’endurcissent, ils se décident & mourir dans 'impéni-
tence et & courir le risjue d’un malheur éternel.

Cependant leur raison ne fut jamais plus saine et plas
éclairée; leurs passions sont amorties, et leur imagina-
tion glacée; le monde n’a plus de charmes pour eux,
comme ils n’en ont plus pour lui; ses illusions, ses pré-
jugés, ses maximes ne les séduisent plus; ils en con-
naissent la fausseté; l'expérience les a pleinement
détrompés. Qui les retient donc dans le crime et
Pimpiété? Qui les empéche d’écouter la religion qui les
appelle encore, de déplorer le passé, et de faire ce qui
est en leur pouvoir pour se procurer un heureux avenir?
Qui les en empéche? La malice profonde de leur ceeur,
parce qu’elle est parvenue i son comble. L'orgueil les
arréte; ils croiraient nuire a leur réputation d’esprits
forts, si I'on disait d’eux qu’ils ont reconnu la vérité, et
qu’ils se sont convertis; ainsi ils affrontent la mort et



TROISIEME LECON. . &7

ses suites affreuses, se faisant un mérite et un point
d’honneur de tenir contre Dieu, d’étre jusqu’au bout
fermes dans leurs principes, et de couronner une vie
libertine par une fin impie.

Si tu ne te reconnais pas a ce tableau, si tu n’es pas
tombé dans ces excés, ce n’est pas ta bonté naturelle
qui t’en a préservé, tu le dois & ma grace. Avoue que
tu as eu, que tu as encore dans le fond de ta nature un
penchant violent au péché; souviens-toi que tes passions
t’ont souvent et vivement sollicité, et que plus d’une
fois tu les as écoutées, ou tu as éLé sur le point de t’y
rendre. Il n’en faut pas davantage, tu ne te serais jamais
préservé ou affranchi seul de leur tyrannie, et d’abime
en abime elles t’auraient poussé comme tant d’autres
jusqu’au fond du précipice. Sois humble, et sache tou-
jours qu’il n’est pas de péchés commis par un homme,
qu'un autre homme ne puisse commettre, si Dieu
I'abandonnait 2 sa fragilité. Souviens-toi qu’a moins
d’une grace trés-spéciale, il n’est personne qui n’ait
mérité par les infidélités de sa vie que Dieu l'ait aban-
donné, §’il n’avait consulté que les régles de sa justice.
Tremble done, et tremble jusqu’a la fin, 4 cause de la
malice de ton ceeur : il n’enfante de lui-méme que de
mauvaises pensées et de mauvais désirs ; il n’est qu’orgueil
et corruption.

O mon unique Maitre! je vous rends graces de m’avoir
éclairé sur ce point capital. Je n’y avais jamais assez
réfléchi, et je ne me connaissais pas. J’avais la fausse et
détestable présomplion de me croire bon, du moins par
comparaison avec d’autres; je me trompais, et je méri-
tais par 1 que vous me livrassiez  toute ma perversité.



48 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Pénétré du senliment de mes maux, je me remets entre
vos mains, 0 céleste Médecin! afin que vous guérissiez
ceux de ma nature el ceux de ma propre volonté, Je ne
puis savoir ni que je suis malade, ni a quel point, si vous-
méme ne me I'apprenez; je ne puis chercher le reméde,
si vous ne m’y invitez; je n’en puis user, si vous ne me
prévenez et ne me sccondez. Que suis-je donc? Un
lépreux tout couvert d’ulcéres, el en méme temps un
paralytique sans ressource, incapable de faire le moindre
mouvement vers ma guérison, incapable méme de la
vouloir. Ah! Seigneur, je dois tout & votre miséricorde,
etle pardon des péchés que j’ai commis, et 'exemption de
ceux que j'aurais pu commettre. Faites qu’a Pavenir je
me défie de moi-méme, et que je trouve mon salut dans
I’humilité et dans la confiance en vous. Ainsi soit-il.

QUATRIEME LECON

DU COEUR SORTENT LES MAUVAISES PENSEES (Swuite).

La lecon que j’ai commencé a te donner sur la cor-
ruption de ton caur n’est pas finie. Les pensées qui
éloignent du bien ne sont pas moins mauvaises que
celles qui poussent au mal. Préte donc l'oreille de nou-
veau, et ici, qui que lu sois, juste ou pécheur, tu ne
pourras te dispenser de te reconnaitre.

La répugnance au bien correspond dans ’homme a
sa pente au mal, et 'une et I'autre sont la suite du
premier péché; mais cette répugnance devient plus forte
en chacun, 3 mesure qu’on lui céde, au lieu de la com-
batire.

Je parle ici du bien surnaturel, du bien dont la pra-




QUATRIEME LECON. %9

tique est nécessaire pour parvenir i la fin; el ce n’est
pas dans les autres, c’est en toi-méme que je prétends
te faire voir a quel point tu as de la répugnance pour
tous les devoirs que mon Evangile te prescrit. Le détail
serait immense, sije parcouraistoutes les vertus que je t’ai
recommandées; je m’en tiendrai a quelques points qui
renferment tout le reste : tu répugnes & aimer Dieu; tu
répugnes a aimer le prochain; tu répugnes i suivre
Pattrait de la grace; tu répugnes a te détacher du sen-
sible, pour t’élever au spirituel; tu répugnesa te renoncer
toi-méme; tu répugnes a toute espéce de croix et
d’épreuves, par lesquelles je sanclifiele chrétien, n’est-ce
pas assez de répugnances? Ecoute; connais-toi et humi-
lie-toi.

Tu répugnes & aimer Dieu, chose affreuse a dire et
a penser! v

Dieu est ton souverain et ton unique bien; il est infi-
niment aimable, il t’a comblé de bienfaits, il te promet
un bonheur éternel, et tu ne peux étre heureux que par
lui. Cependant lorsqu’il faut I'aimer autrement qu’en
paroles et en stériles sentiments, lorsqu’il en faut venir
aux effets, lui prouver la préférence que tu lui donnes
sur tout ce qui n’est pas lui, renoncer pour son amour a
quelque chose qui t’est cher, te soumettre 4 sa sainte
volonlé en ce qui te contrarie, te faire violence pour lui
plaire, t’acquitter enfin de quelque devoir pénible qu'il
exige de toi, non-seulement il t’en coiite pour lui obéir
el le contenter, mais tu résistes, tu refuses, et tu n’en
as aucun scrupule, quand tu ne crois pas que ton salut
y soit intéressé. En ce qui ne te parait pas tout a fait
criminel, tu préféres, sans hésiter, ta propre satisfac-
tion 2 celle de Dieu, et tu ne sais pas ce que c’est que



50 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

de lui complaire dans les moindres choses. Tu ne veux
P’aimer que jusqu’a un certain point au dela duquel tu
prétends disposer a ton gré de tes affections et de ta
conduite. Tu trouves que c'est trop de sa part de te
demander tout ton cceur, et, quoique tu n’oses le dire
ouvertement, tu regardes en ton ime comme une
tyrannie le premier, le plus grand, le plus indispensable
des préceptes, pris dans I’étendue qu’il doit avoir. Tu
voudrais en cette matiére t’en tenir a ce qui est d’obli-
gation étroite et rigoureuse, et, parce qu’il est impos-
sible en effet de fixer cette obligation, qui n’a point et
ne peut avoir de bornes, tu t’étourdis la-dessus; tu te
gardes bien d’y réfléchir et de te demander si tu aimes
Dieu autant que tu dois 'aimer et autant qu’il veut que
tu l'aimes.

Et d’ou vient cette répugnance pour le plus juste, le
plus saint, le plus attrayant et le plus doux de tous les
devoirs? Elle vient de ce que tu t’aimes toi-méme d’un
amour désordonné, d’un amour directement opposé
A celui que tu dois 4 Dieu, d’'un amour qui te fait envi-
sager en toutes choses ton intérét au préjudice de
I'intérét de Dieu; comme si tu pouvais avoir un véri-
table intérét différent du sien, et que, la chose fit-elle
possible, tu ne dusses pas te sacrifier au sien. Vois-tu
enfin quelle est la malice de I'amour-propre; vois-tu
combien il est injuste, aveugle, et jusqu’a quel point il
te séduit? Comprends-tu qu’il est ton ennemi parce
qu’il est Pennemi de Dieu; que tu te hais réellement,
que tu te fais un tort inexprimable en t’aimant de la
sorte, car tu affaiblis et tu tends méme 2 détruire en
toi I'amour de Dieu? Douterais-tu désormais que, tant
que ’'amour-propre régne en ton dme, il en bannit, avec
I’amour de Dieu, I'amour légitime que tu te dois A toi-



QUATRIEME LECON. 51

méme, puisque tu te nuis a proportion que tu t’éloignes
de lon souverain Bien, et qu’au contraire tu ne t’aimes
véritablement toi-méme que selon la mesure de 'amour
que tu as pour Dieu; qu’ainsi travailler & établir en toi
P’amour divin sur la ruine de 'amour-propre, comme
mon Evangile te 'ordonne, c’est travailler a te rendre
heureux méme sur la terre, en mettant 'ordre et la
paix dans ton ceeur? ‘

Dis-moi maintenant, n’as-tu pas le penchant le plus
fort et le plus profond a flatter ton amour-propre? Ne
suis-tu point ce penchant? Ne I’approuves-tu pas? Ne
trouves-tu pas trop sévére une morale qui te commande
de VDextirper entiérement? N’y cherches-tu pas des
explications et des adoucissements? Conviens donc que
ta répugnance & aimer Dieu égale ta répugnance a com-
battre I’amour-propre ; conviens que tu es plus ou moins
coupable, suivant importance des objets avec lesquels
tu contentes ton amour-propre aux dépens de 'amour
de Dieu, et que tu auras toujours quelque chose a te
reprocher, tant que tu ne seras pas determiné a n’ad-
mettre en toi aucune affection qui n'ait Dieu pour prin-
cipe, pour motif et pour fin. Conviens par conséquent
que tu répugnes a t’aimer toi-méme du seul amour
qui soit avoué par la raison et consacré par la religion.

Tu ne répugnes pas moins d aimer le prochain
qu’il t'est commandé d’aimer comme toi-méme.

En peux-tu douter, si tu examines tes sentiments et
ta conduite a4 son égard? Te réjouis-tu de son bien,
comme de ton bien propre? Taffliges-tu de son mal,
comme tu ferais du tien? Vas-tu au-devant de ce qui
peut Pobliger? As-tu soin d'éviter et d’écarter autant
qu’il est en toi ce qui pourrait lui nuire? T’intéresses-tu,

.8 et W e ————

—_—a




52 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

en unmot, a sonbonheur, comme au tien? As-tu pour lui,
je ne dis pas les dehors, mais les sentiments d’estime,
d’égard, de ménagement, que tu désires qu’on ait pour
toi? Souffres-tu ses défauts, comme tu veux qu’on
souffre les tiens? Excuses-tu ses fautes, les couvres-tu,
les ensevelis-tu dans le silence, comme tu exiges qu'il le
fasse a I’égard des tiennes? Es-tu disposé a lui par-
donner secs torts, comme tu souhaites qu’il te pardonne
les tiens? Enfin, dans les affaires que tu traites avec lui,
suis-tu les mémes régles que tu Lrouves juste qu’il suive
de son colé? N’as-tu pas au coutraire une répulsion
extréme en mille rencontres & pratiquer tous ces devoirs?
N’es-tu pas vivement sollicité de les violer, et n’as-tu pas
besoia de faire sur toi les plus grands efforts pour les
observer?

Et si tu es attentifan’y pas manquer, si ta conscience
trés-délicate n’a ici aucun reproche a tadresser, dis-
moi s’il ne t’en coiite pas infiniment, et si la charité
envers le prochain n’est pas la chose qui exerce le plus
ta vertu. Tu n’en disconviendras pas, si tu es de bonne
foi; tu avoueras que ton coeur est rempli d’une mali-
gnité secréte contre lui; que tu es sujel A des antipa-
thies, 4 des aversions, dont souvent tu ne peux deviner
la cause, et qu’il ne t’est pas aisé de surmonter; tu
reconnaitras qu’a tout moment il s’éléve en toi des pen-
sées critiques, des soupcons désavantageux, des juge-
ments téméraires; que tu grossis les défauts, que tu
interpréles en mauvaise part les inlentions, que tu es
porté & condamner les paroles et les actions, que tu es
naturellement jaloux de la réputation et des succés
d’autrui; que tu as peine a convenir de son mérite, et a
rendre justice 2 ses bonnes qualités, qu'il t’échappe
dans I’occasion des paroles médisantes, railleuses, mépri-



QUATRIEME LECON. 53

santes; que les personnes avec qui tu as & vivre ont
souvent beaucoup a souffrir de toi, tandis que tu ne leur
passes rien, que tu es d’une sensibilité, d’une délicatesse
extréme sur ce qui te touche, et que tu crois toujours
qu’on te manque, en méme temps que tu penses i peine
devoir rien a personne. Tout cela, et bien d’autres
choses, n’est-ce pas la matiére ordinaire de tes combats,
de tes fautes, des reproches de ta conscience et de tes
accusations? Le commerce avec le prochain, qui dans
mes desseins devait contribuer au bonheur de ta vie,
n’est-il pas pour toi une source d’inimitiés et de débats,
de peines et de tourments?

Quelie en est la cause? Ton amour-propre essentielle-
ment exclusif, qui veut tout pour toi, qui ne donne
qu’afin qu’on te rende davantage, et qui ne voit dans le
prochain qu’un ennemi qui le dispute avec toi et te
ravit ce que tu prétends n'apparlenir qu’a toi. Tu
n’estimes fonciérement que toi, et tu fondes cette estime
sur le mépris des autres. En toi, tu ne vois que de honues
qualités, réelles ou imaginaires; et dans les autres, tu
ne t’arrétes & remarquer que ce qu’ils ont de défectueux
et de’'méchant, dépréciant et dénaturant ce qu'’ils ont de
meilleur. Tun’as de préoccupations que pour tesintéréts;
ceux du prochain te laissent pour le moins indifférent, et
méme ils te deviennent odieux, si tu penses qu’ils tra-
versent les tiens. Tu voudrais toujours gagner et voir
perdre le prochain, 'emporter toujours et le voir céder,
toujours avoir raison et lui donner tous les torts; dis-
moi : ne sont-ce pas la tes dispositions, et se peut-il rien
de plus injuste et de plus opposé a la charité?

Tu répugnes & Uattrait de la grdce, qui te porte au
bien, au meilleur et au parfait.



5% L'’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Tu as donc de I'aversion pour le bien, pour ce qui est
mieux, pour ce qui est parfait, et tu ne ’accomplirais
jamais, sans un secours spécial de ma grace qui
triomphe de la résistance de ta volonté. N’est-ce pas
cette répugnance a l'attrait de la grace qui t’a fait dif-
férer longtemps ou te fait différer encore ta conver-
sion? N’est-ce pas elle qui te rend habituellement sourd
et rélif 3 tant de saintes Inspirations; qui te porte a
murmurer de ce que j'exige, tu le prétends, trop de
perfection des 4mes qui se livrent 2 moi, que je ne cesse
de leur donner de nouvelles aspirations, et que je ne
leur permets jamais d’accorder Ja moindre chose a la
nature? N’est-ce pas elle qui tentretient dans I’état de
tiédeur, de licheté et de négligence; qui, pour te sous-
traire 3 ma voix qui t'importune, te détourne du
recuceillement et de P'oraison, et te jette daus la dissipa-~
tion? Ne te dissimule pas ta disposition; elle est telle
que je dis; ou bien, si tu es enfin devenu docile 4 ma
gréace, tu dois avouer que tu as longtemps résisté; tu
dois avouer qu’a présent encore, lorsque cette grace est
nue, séche, toute spirituelle, et qu’elle n’est point
accompagnée d’une certaine douceur qui enléve ton
consentement, tu as bien de la peine 3 me P’accorder.

Tu répugnes a te détacher du sensible, pour t'élever
au spirituel.

Dans la dévotion tu te recherches sans cesse plus ou
moins toi-méme; tu es affamé de goiits et de consola-
tions dont ton amour-propre se repait; tu redoutes le
pur état de foi et de nudité ot 'on me sert uniquement
pour moi, ou I’on n’aime (ue moi sans avoir égard i mes
faveurs, oa ’dme se soutient par la seule vue de ma
volonté et de mon bon plaisir. Cet état est assurément



QUATRIEME LECON. 55

plus parfait, et il ne convient qu’aux personnes avancées.
Mais tu voudrais toujours étre traité comme ceux qui
commencent 3 se mettre & mon service; tu voudrais
savourer toujours, toujours jouir, étre toujours nourri
de lait et de miel; tu t'impatientes, tu gémis, tu te
"désoles, tu menaces de quitter I’'oraison, tu la quittes
en effet, lorsque je te réduis pour toute nourriture au
pain des forts. Comme si dans Poraison tu ne devais pas
envisager ce qui me plait et non ce qui te satisfait, et
que ce qui entretient ton amour-propre et ton propre
intérét n’est pas contraire 3 ton avancement. Mais tu
aimes mieux avancer moins qu’éprouver de ma part un
délaissement et des rigueurs apparentes, qui feraient
mourir en toi la nature. Voila ce qui a fait abandonner
la voie intérieure & tant d’dmes qui y avaient d’abord
marché avec ferveur, et c’est ce qui en a fermé entrée
A tant d’autres qui y étaiént appelées.

Tu répugnes a te renoncer toi-méme.

Ce renoncement si nécessaire, dont les fruits sont si
doux et dont la récompense est si grande, est la pierre
d’achoppement de mon Evangile, et il rend la mortifi-
cation du cceur odieuse aux ames d’ailleurs les plus
dévotes. Ordonnez autant d’exercices de piété, autant
de pratiques, autant d'austérités méme que vous vou-
drez; elles jelineront, elles veilleront, elles passeront les
journées entiéres dans les églises ; mais faire violence a
leur caractére, étouffer leur sensibilité, souffrir ce qui
les contrarie, renoncer a leur propre jugement, mourir
en un mot a leur propre esprit et a leur propre volonté,
cest ce qu’elles ne veulent pas faire, et ce qui leur
parait non-seulement difficile, mais impossible. Si un
directeur entreprend de Jes mener par cette voie, et s’il



56 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

exige d’elles cet esprit d’abnégation, avec quelque ména-
gement d’ailleurs qu’il 8’y prenne, elles raisonnent, elles
résistent, elles le quittent et disent qu’il ne leur convient
point. Tant qu’il s’en tient au général, elles goitent sa
morale et la trouvent belle; mais sitot qu’il en vient & .
I'application personnelle, et s’il touche a certains défauts
caressés, aussitot il déplait, il rebute, on s’irrite, et on
va chercher ailleurs un directeur plus accommodant
pour la nature qui ne veut pas mourir. Considére quelle
part tu as en tout ceci, et sache qu’il n’y a rien de plus
agréable 4 mes yeux et en méme temps de plus rare que
le parfait renoncement.

Enfin tu répugnes a toute espéce de croix et
d’éprevves, par lesquelles je sanctifie le chrétien.

Tu les crains et tu les fuis; au lieu de les regarder
comme de précieuses faveurs, de les accepter et de les
embrasser comme des moyens de ressemblance et de

conformité avec moi, comme la voie qui conduit stre-
~ ment 4 la gloire, tu te plains de ma Providence qui te
les envoie. Rien cependant n’est plus important que
d’en faire un saint usage; elles sont sans nombre, elles
remplissent la vie de 'homme, et, puisqu’il est impos-
sible de les éviter, il faut te résoudre de bonne grice a
les porter pour mon amour. L’as-tu fait jusqu’ici? Non.
Ta nature répugne donc a ce que mon Evangile enseigne
de plus nécessaire et de plus parfait : la perte des biens
qui te détache des choses de la vie, les souffrances cor-
porelles qui expient les fautes que ta mollesse et ta sen-
sualité t'ont fait commettre, le mépris, les calomnies,
les opprobres qui humilient ton orgueil. Tu ne peux
ignorer l'utilité de ces diverses épreuves. Ah! si tu étais
vraiment chrétien, tu serais persuadé que c’est dans ma



QUATRIEME LECON. 57

miséricorde que je les distribue, et, loin de te révolter,
tu me bénirais des coups que je porte A ta nature cor-
rompue et superbe pour la purifier et la sauver.

Juge donc, et vois a présent s'il est un seul point de
ma morale qui ne rencontre en toi quelque obstacle
insurmontable ; juge, et dis-moi si tu ne dois pas avoir
de ’horreur de toi-méme, comme d’un ennemi de toule
vertu chrétienne, et si ce n’est pas avec raison que je
t’ai donné lordre de te hair et de te combattre, el
comprends enfin que tu n’as pas moins de sujet de
t’humilier des répugnances de la natare pour le bien
que de tes inclinations vers le mal.

Vous m’ouvrez les yeux, 6 mon Sauveur! et vous me
forcez a confesser qu’il n’y a rien de bon en moi. Je
vois que toules les peines, toutes les difficultés que
j’éprouve dans votre service, viennent de moi, de mon
orgueil, de mon amour-propre, de la recherche de moi-
méme, de mes vues intéressées, de mon aversion pour
tout ce qui me géne et me contraint. Je vois que votre
sainte loi, toute juste, toute raisonnable, toute douce
qu’elle est en elle-méme, me déplait, me révolte; elle
me semble dure et impraticable, parce que je n’aime
pas le bien, ni rien de ce qui serait un reméde efficace
aux maladies de mon 4dme. Ce que je vous demande
aujourd’hui, 6 mon Dieu! c’est d’abord de hair en moi
ce que vous y haissez vous-méme, ce que le péché y a
mis, et ce que j'y ai ajouté par ma faute : les pensées,
les sentiments, les dispositions el les habitudes qui me
donnent de P'éloignement pour vous, pour votre doc-
trine et pour vos exemples. Puis, c’est de combattre de
toute ma force, ou plutot de toute la puissance de volre



58 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

grace, ces malheureuses répugnances; de les arracher
de mon cceur, et de ne cesser la lutte que je ne sois
enfin parvenu a faire mes chéres délices de la pratique de
votre loi. Je vous demande enfin de persévérer dans ce
combat jusqu’a Ia mort, de ne poser jamais les armes,
et de tendre toujours 2 la perfection de votre amour,
par la perfection de mon abnégation. Ainsi soit-il.

CINQUIEME LEGON

LE MONDE EXCLU DE LA PRIERE DE JESUS-CHRIST.

Je ne prie pas pour le monde *.

Je suis le principal ennemi qu’il m’importe de con-
naitre, parce que les autres ne peuvent rien contre moi
que par moi; mais je ne suis pas le seul, j’en ai deux
autres : le monde et le démon, et, pour me garantir de
leurs embiiches, je ne dois guére moins les connaitre
que moi-méme.

Jésus-Christ m’apprend d’un seul mot ce qu’il faut
que je pense du monde, lorsque dans sa derniére priére,
avant de se livrer 2 Ja mort pour notre salut, il dit a
son Pére : Je ne prie pas pour le monde, mais pour
ceux que vous m’avez donnés. Ces paroles sont le
plus terrible anathéme qu'’il ait lancé contre le monde,
parce que, I'excluant de sa priére et le séparant de ceux
que son Pére lui a donnés qui ne périront pas, il déclare
formellement par 13 que le monde est réprouvé, et que
ceux qui le composent, §’ils ne le quittent avant la mort,
encourront leur perte éternelle.

As-tu bien entendu cette lecon, 6 mon ame? Elle a

! JeAN, xviT, 9.




CINQUIEME LEGON. 59

de quoi te faire trembler. Es-tu du monde, ou n’en es-
tu pas, c’est-a-dire lui es-tu attachée par le cceur et
d’affection, ou non? Question décisive pour ton éter-
nité!

Afin de la résoudre solidement et utilement, tu dois
d’abord examiner a fond ce que c’est que le monde,
puis voir si tu lui appartiens, enfin prendre les moyens
efficaces de t’en préserver si tu n’es pas des siens, ou
de t’en détacher si tu lui appartiens.

Qu’est-ce que le monde?

Il n’est ici question, pour moi chrétien et enfant de
I’Eglise, ni des idolitres, ni des hérétiques, ni Jes incré-
dules, ni des libertins décidés; ils sont évidemment du
monde entendu dan le sens de Jésus-Christ. Mais si
j’ai quelque crainte de Dieu, ces hommes ne peuvent
étre dangereux pour moi; je sais assez que je ne puis
communiquer de sentiments avec les paiens, ni avec
les ennemis de I’Eglise, et que je dois avoir en horreur
tout commerce, discours et écrits d’hommes qui n’ont,
par principe, ni meeurs ni religion. Le monde qui est
vraiment redoutable pour moi et contre lequel je ne sau-
rais trop me mettre en garde, est le monde qui, faisant
profession d’étre chirétien, de tenir a I'Eglise, de respec-
ter méme la foi et les mceurs, est néanmoins secréte-
ment contre Jésus-Christ et contre son Evangile, et a
un esprit trés-opposé a son esprit. Tel est le monde que
je dois par-dessus tout ¢viter; on ne peut le définir
avec précision; mais il est partout répandu dans la
société des fideles, et il en inspire la plus nombreuse
partie. ‘ .

Ses partisans gardent certains dehors de religion, et
ils n’en sont pas méme tout a fait dépourvus intérieu-




60 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

ment; mais ils prétendent en adoucir la sévérité; ils s’ef-
forcent de la concilier avec leurs penchants et ils se
font un systéme dont la nature s’accommode. Sans
renoncer a la foi, ils composent avec elle, et écoutent,
a son préjudice, les maximes d’une raison tout humaine
et corrompue par les sens et par les préjugés de la chair;
leur régle de conduite n’est plus uniquement fondée
sur les vérités éternelles, mais tempérée, ou plutot
altérée par une fausse sagesse que l'on puise dans
Phomme animal. Ils n’attaquent pas direclement la
morale chrélienne; mais, sous prétexte de I'expliquer,
ils la mitigent tellement qu’ils la dénalurent, afin de
I'accorder avec les passions, et, sans vouloir toutefois
approuver absolument les excés de celles-ci, ils ne sont
pas d’avis non plus qu’on leur refuse tout, et ils mettent
tout leur esprit a les justifier, quand elles se tiennent
dans de certaines limites de modération.

Ainsi, en matiére de meeurs, ils blameront les livres
obscénes et se garderont bien d’en autoriser la lecture;
mais ils loueront, ils permettront le roman et la poésie
ou la passion est finement exprimnée et la volupté
déguisée, mais latente, sous un voile transparent qui
ne cache aux yeux que ce qu’elle a de plus grossier et de
trop révoltant pour la pudeur. lls condamneront les
spectacles notoirement indécents et ouvertement licen-
cieux; mais ils fréquenteront, ils conseilleront aux
aulres, comme un innocent passc-temps, peut-élre
comme une école instructive, les spectlacles divertissants
ou sérieux dans lesquels d’une part ’ambition, 'amour,
la vengeance et autres passions tragiques, joucnt le plus
grand role, ou dautre part les lois de la fidélité con-
jugale sont honteusement tournées en ridicule, la bonne
foi, la droiture, la simplicité sont dupes de la finesse



CINQUIEME LEGON. 61

et de la fourberie, le vice adroitement déguisé, triom-
phant avec scandale d'une vertu qu’on a eu soin de
peindre ridicule ou odieuse. J’en dis autant des festins,
du jeu, des sociétés, des bals et des autres assemblées
mondaines. Ceux dont je parle désapprouvent en tout
cela le désordre par trop manifeste, la dissolution somp-
tueuse dans les repas, I'acharncment ruineux et les
pertes excessives du jeu, les propos trop libres dans les
conversations, les provocations coupables dans les bals;
mais, acela prés, ils passent sur le reste, et ne voient
plus rien de répréhensible pour un chrétien dans tout
ce qui fomente la sensualité, nourrit I'oisiveté et la dis-
sipation, et porte une atteinle secréte, mais profonde,
a la pureté du ceeur et aux bonnes meeurs.

Le mondain est celui qui se laisse séduire par les
fausses apparences des cbjets sensibles ; il y cherche son
bonheur, ou du moins un délassement, une diversion a
’ennui; il est passionné pour les richesses, les honneurs,
les plaisirs, sans étre fort délicat sur les moyens de se
les procurer; sans négliger lout & fait ses devoirs, il
veut néanmoins les accorder avec une vie libre et sans
géne ; il ne renonce pas certes enti¢rement i son salut,
mais il ne s’en occupe guére; il est loin d’en faire son
affaire principale, et il le croit beaucoup plus facile qu’il
ne I’est en réalité.

De tels chrétiens sont-ils rares ? Hélas! rien n’est plus
commun dans le monde. Mais sont-ils disciples de Jésus-
Christ, et le Maitre peut-il les avouer pour siens? Non,
certes ; ils ne suivent ni sa doctrine, ni ses exemples.
Courent-ils risque de se perdre? Oui, un risque évident,
et d’autant plus grave qu’ils le savent moins et qu'ils
ne voient eux-mémes rien dans leur conduite qui doive
leur causer des remords considérables. Sont-ils dan-

le “



62 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

gereux? Iofiniment, parce qu’ils ont la réputation
d’hommes sensés, modérés et éloignés de toute singu-
larité, se prétant a tout, prenant de la piété ce qu'il en
faut prendre, et qu’aprés tout ils ne manquent pas de
raisons séduisantes et captieuses pour autoriser le plan de
vie qu’ils ont embrassé.

Les voila, ce me semble, suffisamment caractérisés.
Maintenant, il est facile a chacun de voir §’il appartient
au monde; et I'on se rendra bien vite justice sur ce point,
si 'on n’est pas extrémement porté a s’aveugler.

Je suis du monde, sij’estime, sij’aime, sije recherche
ceux dont le tableau vient de m’étre présenté; je suisdu
monde, si je crains d’aller contre leurs maximes, et, a
plus forte raison, si je les juge bonnes & mettre en pra-
tique ; si le respect humain me fait biaiser dans ma con-
duite; si je suis jaloux de leur approbation, et si je
redoute leur censure; si je continue a les fréquenter,
quoique la conscience m’avertisse de les fuir. En un
mot, c’est étre du monde que de chercher a plaire a
ceux que 'on vient de dépeindre, ou d’avoir peur de
leur déplaire. Je n’ai qu’a sonder mon cceur sur cette
disposition, bientot je saurai 3 quoi m’en tenir dans une
chose si impartante pour mon salut.

Au reste, on appartient au monde a divers degrés.
Les uns lui sont entiérement dévoués ; les autres flottent,
balancent, et ne se livrent i lui qu'en tremblant. Les
premiers sont profondément imbus de ses maximes; les
seconds commencent a les goiter. Ceux-la sont maitres;
ceux-ci sont disciples, et, dans cette école, les éléves
sont de différentes classes; mais tous écoutent, tous
apprennent, tous se forment selon leur age, leur carac-
tére, leur condition, leur ardeur et leur docilité.



CINQUIEME LECON. 63

Quels moyens faut-il donc prendre pour se préserver
du monde, ou pour s’en détacher? Ceci est pratique.

Le premier point regarde surtout la jeunesse de I’un
et de I'autre sexe, qui, ne pouvant se garder elle-méme,
a besoin que I’on veille A sa préservation. Sans principes
bien assurés, et sans expérience faite, les jeunes gens
entrent dans le monde et ne le connaissent pas. Tout y
parait nouveau A leurs yeux, et son premier aspect les
enchante; timides d’ailleurs et circonspects, ils sont plus
disposés a applaudir qu’a condamner; ils se laissent
faconner, et n’osent résister aux impressions qu'on leur
donne. Ont-ils été élevés dans la piété? Ce qu'’ils voient,
ce qu'ils entendent est si différent de ce qu’on leur a
appris, qu’ils sontd’abord étonnés, et ce n’est pas tout de
suite (u’ils se familiarisent avec des idées et un langage
auxquels ils sont si étrangers. Mais on les raille sur leur
dévotion, on se moque de leur simplicité, et insensible-
ment on élargit leur conscience. Ils ont honte dans le
commencement de parler et d’agir comme les autres ; ils
doutent, hésitent; puis, venant a s’apprivoiser, ils regar-
dent bientot les premiéres lecons qu’ils ont recues comme
passées, hors de saison, et bonnes a leur enfance; ils en
rougissent, ils les méprisent enfin, et ils se font gloire de
les fouler aux pieds et d'en perdre jusqu’au souvenir.
C’est bien faiblement que j’exprime ici le bouleversement
et les ravages que causent les premiéres entrevues du
monde dans une ame neuve et innocente.

Ce malheur est presque inévitable pour la jeunesse
abandonnée trop tot a elle-méme. C’est le devoir des
parents chrétiens de prémunir leurs enfants contre cette
séduction; de ne point les exposer au monde, avant
qu’ils soient suffisamment instruits et affermis dans les
bons principes; de les accoutumer progressivement a



6% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

réfléchir sur les choses et sur les personnes, a discerner
‘le bon du mauvais, le dangereux de Iindifférent, ce
qu’on peut se permettre de ce qu’il faut nécessaire-
ment s’interdire. Il y a de grandes précautions de pru-
dence & prendre sur ce qu'on doit montrer ou cacher
du monde a cet 4ge; il n’est pas & propos qu'il voie tout,
ni aussi qu’il ignore tout. Trop produire une jeune per-
sonne, c'est la perdre presquea coup siir; la tenir trop
renfermée, c’est attiser ses désirs, et Pexposer a se jeter
sans réserve dans le monde, lorsqu'elle y paraitra. Le
justemilieu est trés-difficile a saisir, mais une mére sage
saura, pour le bien de sa fille, tirer parti des rencontres
imprévues, et la préserver soigneusement de toules
celles ou elle soupconnera du danger.

Le meilleur préscrvatif est de tourner cet age vers le
solide en tout genre, de ne point trop cultiver, de ne
pas tropadmirer en lui les talents frivoles ; mais d’exercer
son jugement, el de lui apprendre & tout rapporter a
certains points fixes de la morale évangélique, qu’on
doit lui mettre bien avant dans le ceeur : la briéveté de
la vie, Uincertitude de la mort, le changement continu
des choses passagéres de ce monde, I’éternité heureuse ou
malheureuse qui nous attend, et ou chacun peut entrer
a tout moment, I'importance extréme des devoirs d’état
et la maniére de se préparer i les bien remplir, la paix
et la joie d’'une bonne conscience, les remords affreux
que le péché entraine aprés soi, la difficulté, ou plutot
Pimpossibililé de s’arréter sur le penchant du précipice,
le trouble et le désordre que les passions jettent dans
une dme, leurs amorces perfides qui ménent toujours
plus loin qu’on ne voudrait aller, et qui aboutissent & de
tristes et inutiles repentirs. On ne saurait trop inculquer
aux enfants ces grandes vérités, dés qu’ils sont en état



CINQUIEME LECON. 65

de les comprendre et de les sentir. Elles sont le fonde-
ment du bon sens et de la véritable sagesse, et elles -
contiennent des régles siires pour la conduite de la vie.
Heureuse 'ame qui les goiite de bonne heure, qui aime
qu’on lui en parle, et qui lit avec plaisir les livres qui les
exposent! Elle n’aimera point le monde, et, si Dieu
Pappelle a y vivre, elle saura se garantir de ses piéges.

Quant aux mesures a prendre pour se détacher du
monde, si une fois on s’y est engagé, je n’en sais qu’une,
qui est de rompre tout a fait et de se déclarer si ouver-
tement qu’on ne se laisse pas a soi-méme la liberté du
retour. :

Une telle démarche demande du courage, mais elle
est nécessaire. Ce n’est pas renoncer au monde que
de vouloir encore tenir a lui par quelque endroit. Or
le point par lequel vous lui restez attaché raménera
bient6t tous les autres, ou ce point, a lui seul, suffira
pour causer toute votre perte. Car, sachez-le bien, le
monde, ainsi que Dieu, veut qu’on soit tout a lui, il n’aime
point le partage; si vous ne le quittez qu’a demi, il vous
raille et vous censure; ou bien il trouve le moyen de vous
reprendre et de vous enchainer plus étroitement que
jamais. Ainsi il ne vous reviendra rien de I’avoir ménagé,
et vous risquez tout-en composant avec lui.

Mais comment s’y prendre pour s’en séparer? Veuillez
sincérement vous sauver; priez Dieu qu’il vous éclaire;
prenez conseil d’un directeur habile, et vous n’aurez
plus aucun embarras sur ce point. Toutes les difficultés
en celte matiére viennent du défaut de détermination
dans la volonté.

O mon Sauveur! puisque le monde vous a méprisé,
4



66 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

rejeté, crucifié dans votre adorable personne, puisqu’il
ne cesse de vous mépriser encore chaque jour, de vous
rejeter et de vous crucifier dans vos véritables serviteurs,
qu’ai-je besoin d’autres raisons, si je suis 4 vous, pour le
détester et pour le fuir? Ah! ne permettez pas que je
sois du nombre de ceux pour lesquels vous n’avez pas
prié. Préservez-moi du monde, ou arrachez-moi du
monde; je ne veux point de part avec lui, puisqu’il n’en
a pas et n’en aura jamais avec vous. Pour que je con-
coive de ses maximes toute horreur qu’elles méritent,
apprenez-moi A les juger par les votres, i opposer ses
ténébres A votre lumiére, ses appas trompeurs a vos
attraits ravissants, ses biens faux et passagers a vos
biens véritables et éternels, votre paix intime a ses joies
superficielles, le repos qu’on golite en vous a I'agitation
qu’on éprouve avec lui. Faites que j’y renonce ici-bas,
pour jouir de vous en cette vie et dans Pautre. Ainsi
soit-il!

SIXIEME LECON

LE DEMON OCCUPE A PERDRE LES HOMMES.

Satan vous a demandés, pour vous cribler, comme
on crible le froment'.

La Sainte Ecriture m’apprend a chaque page que le |

démon est aussi mon adversaire, et qu’il emploie contre
moi toutes les ressources que lui offrent ma nature cor-
rompue et le monde ou il régne en souverain.
Eteneffet, quels hommes n’essayera-t-il pas de perdre,
lui qui a tenté de perdre les Apotres que leur sublime

! Lee, xxu, 31,



SIXIEME LECON. 67

vocation et le choix spécial de Jésus-Christ n’ont pas
mis A Pabri de ses attaques? 1l en a perdu un, ilen a
fait succomber un autre, et il a ébranlé pour un temps
la foi de tous. Le Sauveur leur avait dit, en s’adressant
a Pierre, la veille de sa Passion : Satan vous a demandés,
pour vous cribler, comme on crible le froment; c’est-a-
dire, pour vous agiter par les tentations les plus violentes,
et vous détacher de moij; et il y parviendra jusqu’a un
cerlain point; il I'a demandé 4 Dieu, pour vous entrainer
dans sa ruine; et Dieu le lui a permis, pour vous guérir
de votre présomption, et vous convaincre par votre
expérience que vous ne pouvez rien faire sans moi. Mais
J’ai prié pour toi, Pierre; pour toi, qui me renieras
plus lichement que les autres, afin que ta foi ne défaille
point, malgré ta chute momentandée, et qu’étant con-
verti, tu affermisses tes fréres '.

Que de lecons dans ce passage de I'Evangile! Satan
veut notve perte. Il n’y peut rien de lui-méme, et il est
besoin qu’il demande 4 Dieu la permission de nous Lenter.
Il la demande dans un mauvais dessein ; Dieu le lui permet
pour notre bien. La présomption nous fait infaillible-
ment succomber; mais la grace que Jésus-Christ nous a
obtenue par sa priére nous soutient ou nous reléve.

O mon Maitre! développez vous-méme ces lecons a
mon esprit, et gravez-les dans mon ceeur.

Satan veut notre perte.

Et pourquoi la veut-il? Parce qu’il est ennemi de la
gloire de Dieu, et jaloux de notre bonheur. Créé lui-
méme pour glorifier Dieu d’'une maniére excellente, il a
été ébloui par sa propre perfection ; il s’est révolté contre

1 Lue, xxir, 32.




68 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Dieu, il a prétendu s’égaler a lui et se rendre indépen-
dant. Terrassé, précipité dans I'enfer par le bras du
Tout-Puissant, il conserve tout son orgueil, et n’aspire
qu’a se venger. C’est la son premier dessein. Trop faible
contre Dieu, il s’altaque i nous qui avons été destinés a
le remplacer dans le Ciel, lui et les anges rebelles, et il
s'efforce de nous ravir le bonheur qu’il a perdu. 1l a
commencé a tenter la race humaine dans nos premiers
parents, et il 'edt perdue tout enti¢re sans ressource, si
Dieu n’eiit promis dés lors un Libérateur dans la per-
sonne de son propre Fils.

Jugeons par la combien le démon est acharné contre
nous, et combien il est redoutable. Tantot c’est un lion
rugissant qui rode autour de nous pour nous dévorer,
et qui assailie sa proie avec une impétueuse fureur.
Tantot il emprunte au serpent ses sifflements et son
astuce; il s’insinue par ses replis tortueux, il glisse dans
notre ame le subtil venin dont il la tue. Il agit puissam-
ment sur nos sens et sur nos humeurs, sur notre imagi-
nation et sur nos passions; il réveille des souvenirs, il
excile des pensées; par la il trouble, il obscurcit, il
enivre, pour ainsi dire, notre raison il sollicite, il ébranle
notre volonté et il la pousse au mal. Le libre consente-
ment est la seule chose dont il ne puisse disposer; nous
en demeurons toujours les maitres. Mais, hélas! que
notre liberté est chancelante, et comme il I’a bientot
gagnée, quand tout le reste est en son pouvoir! Et il est
d’autant plus a craindre qu’il unit 'adresse a la force;
qu’il ne se montre pas tout d'abord et ne découvre pas
ou il veut aboutir; qu’il porte ses coups en cachette, et

ne se déclare que lorsqu’il n’est plus temps de les parer.
" Voyez comme il séduisit Eve par une question en appa-
rence innocente! Elle répondit, bien qu’elle conniit le



SIXIEME LECON. 69

tentateur; dés lors elle fut vaincue. Par Eve il attaqua
Adam, qui n’ignora point cependant ses ruses, mais qui
ne fit pas plus de résistance. Quel avantage n’a-t-il donc
pas sur nous, puisqu’il a triomphé de nos premiers
parents, que Dieu avait créés dans un état si parfait!

Toutefois, malgré toute sa mauvaise volonté, il ne
peut rien de lui-méme, et il lui est nécessaire d’ohtenir
de Dieu la permission de nous tenter.

Ceci est assurément tris-humiliant pour un esprit
aussi superbe; mais il est contraint de se soumetlre, et
a cause de la haine qu’il nous porte, il ne balance pas &
accepter la condition. Il n’a point recu d’aillcurs une
permission générale qu’il puisse élend:e et interpréler a
son gré. Dieu la borne comme il lui pliit; il régle le
temps, la mesure, les circonstances de la Lenlation, et
il ne souffre jamais qu’elle aille au dela de nos forces;
lui-méme proportionne le sccours & Pattaque, et nous
pouvons toujours sortir vainqueur du combat. Saint
Paul le déclare expressément, et nous en avons la preuve
dans la tentation de Job : Dieu y mit des bornes que le
démon n’eut point le pouvoir de franchir. S’il y a la de
quoi nous rassurer du coLé de Dieu, puisqu’il ne manque
point de venir au secours de sa créature, nous n’en
avons pas moins a craindre du coté du démon, parce
qu’il use de la permission divine dans toute son étendue,
et nous devons craindre plus encore de notre part a
cause de notre peu de vigilance, d’ou le démon tire sa
principale force. Celui qui n’est pas sur ses gardes, qui
ne prie pas, qui ne craint pas de s’exposer, qui ’appuie
sur des victoires précédentes, et qui ne résiste pas aux
premiéres attaques, celui-la succombera; et il ne sera
pas autorisé a se plaindre de Dieu, parce que Dieu



70 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

’avait assez averli de prendre toutes ses précautions.

Ce que Satan demande dans un mauvais dessein, Dieu
le lui permet pour notre bien.

Qu’est-ce en effet que Dieu se propose en permettant
la tentation ? Notre sanctification, qu’il opére principale-
ment par ce moyen. Il se propose de nous faire sentir
P’excés de notre misére et de notre faiblesse, et le besoin
extréme que nous avons de sa grice; ce que nous ne
connaissons bien que dans ces occasions périlleuses. Ce
sentiment, qui s’acquiert par des expériences réitérées,
nous met sur la voie d'une profonde humilité, la plus
essentielie vertu du Christianisme ; il empéche les retours
de 'amour-propre, il le combat, il le détruit peu a peu.
Dieu veut aussi ranimer et fortifier notre confiance en
lui; car c’est alors que nous I'invoquons avec plus
d’ardeur et que nous lui crions : Sauvez-moi, Seigneur!
je péris'. La pri¢re de ’homme tenté part tout entiére
de son ceeur et du fond méme de ses entrailles; elle est
bien autrement vive, pressante, et remplie de foi, que
celle qu'il fait dans un état tranquille. Et cette confiance
s’accroit encore plus, lorsque Dieu, aprés avoir longtemps
laissé agir les vents et la tempéte, ramcne ensuite un
calme inespéré, ou lorsque, se rendant a nos supplica-
tions au plus fort de I'orage, il nous rassure par sa pré-
sence, nous tend la main, et nous tire d’'un danger qui
sembtait inévitable. Il veut doubler notre amour, dont
notre fidélité lui est alors une preuve éclatante. Les efforts
pour résister i une tentation extréme et qui dure pendant
quelque temps sont extraordinaires, et il n’y a qu’un
grand amour qui en soit capable. Cet amour qui déploie

! Marr., vii, 25.



SIXIEME LECON. 11

toute sa force élargit 'ame, agrandit sa capacité, et,
en l’étendant, s’étend lui-méme avec elle. Diecu veut
exercer notre patience. Les maux extérieurs, tels que
les maladies et les autres de cette pature, sont bien
moins efficaces pour produire en nous cette vertu,
qu'une longue tentation, qui est un poids tout autre-
ment accablant, et une bien plus grande épreuve pour
Pame .qui déteste le péché et se voit néamoins sans
cesse sur le point de le commettre. Un tel état souffert
avec calme et soumission a la volonté divine éléve la
patience a un trés-haut degré de perfection. Enfin Dieu
se propose d’augmenter nos mériles et notre récom-
pense. Les mérites qu’on accumule par une résistance
soutenue aux tentations sont immenses, et Dieu seul
peut les apprécier. L’ame qui les acquiert ne les connait
pas; souvent elle croit avoir donné son eonsentement,
tandis qu’il n’en est rien, et ses mérites sont ainsi mis a
couvert de la vaine gloire qui pourrait les ravir.

-Que de raisons donc de ne pas craindre les tentations
qu’il plait a Dieu de nous laisser éprouver, et auxquelles
nous ne donnons nous-mémes aucune occasion! Ames
pusillanimes qui les appréhendez si fort, et qui redoutez
la vie intérieure parce qu’elle y est sujette, rassurez-vous
par les considérations que je vous mets sous les yeux,
et souvenez-vous de ces paroles de la Sainte Ecriture :
Heureux Phomme qui supporte la tentation, parce
qu’aprés avoir été éprouvé, il recevra la couronne de
vie, que Dieu a promise a ceux qui Uaiment . Cest
la doctrine de I’apotre saint Jacques parlant de toutes
les sortes d’épreuves, parmi lesquelles les tentations sont,
sans contredit, les plus grandes,

1 JAcq., 1, 12.



72 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

J’ai dit encore que la présomption nous y fait infailli-
blement succomber.

Saint Pierre en est un exemple frappant. Plus confiant
. en lui-méme que les aulres apoétres, il osa, malgré la
prédiction expresse de Jésus-Christ, protester qu'il ne le
renierait pas, quand méme tous les autres le feraient.
Aussi tomba-t-il plus lourdement que tous les autres;
ils s’enfuirent au moment de la prise du Sauveur; mais
lui le renia jusqu’a trois fois avec imprécation et serment.
Ne nous appuyons donc jamais sur nos forces; elles sont
nulles, et de nous-mémes nous ne sommes qu’impuis-
sance. Ne comptons pas non plus sur une cerlaine
ardeur de courage qui nous vient de la grace sensible;
rien n’est plus équivoque et plus trompeur. Loin du
danger, on se croit, on se sent méme capable de tout
affronter ; mais dans P'occasion, quand cette grace sen-
sible disparait, on est aussitot vaincu qu’attaqué. Saint
Pierre 8’appuyait ainsi; il aimait son Maitre, il I'aimait
plus que les autres, croyait-il; il était bouillant de zéle
pour ses intéréts, et, ne consultant que son zéle, il
répondit témérairement de ses dispositions intimes
qu'il ne connaissait pas. Ne nous rassurons point trop
non plus par nos victoires passées ; ce n’est pas nous qui
les avons remportées, c’est la grace; la faiblesse est tou-
jours notre unique partage. Combien se sont rendus a
la tentation, aprés avoir longtemps résisté! Ils se sont
glorifiés de cette résistance, comme si le principe en
avait été en eux; et Dieu les a abandonnés & eux-mémes,
afin qu’ils apprissent d’ou leur venait la force.

Surtout ne nous exposons jamais a la tentation; ce
serait une témérité que Dieu punirait, comme il le fit
dans saint Pierre. S’il eiit fui comme les aulres, s’il se
ft caché, et qu’il ne se fit pas obstiné a suivre Jésus-




SIXIEME LECON. 73

Christ, pour voir ce qui se passerait, il n’edt pas été
soupconné d’étre de ses disciples, et ne se fat pas mis
dans le cas de le renier. Son motif, en suivant Jésus-
Christ, étail bon, la chose en elle-méme était bonne;
mais, aprés ce que lui avait prédit son Maftre, il n’y
avait de ressource pour lui que dans la fuite. Quand
Dieu nous met lui-méme dans le péril, nous pouvons
étre assurés qu'il nous y protégera; mais quand nous
nous y jetons, nous n’avons plus de secours spccial a
attendre de lui; nous nous trouvons réduits aux secours
communs qui suffisent pour justifier la Providence, mais
non pour nous préserver des chutes. C’est ta faute,
nous dira le Seigneur; je ne te devais pas mon assis-
tance spéciale dans une occasion que tu as recherchdée,
ou i laquelle tu t’es présenté sans mon ordre. Et ne
disons pas : C’est pour la cause de Dieu que je me suis
exposé, j’avais bonne intention. Il fallait de plus exa-
miner si telle était sa volonlé, et s’il avait dessein de se
servir de vous dans cette rencontre; I’ceuvre était honne
et sainte en elle-méme, mais Dieu ne voulait pas vous y
employer, el vous n’en aviez aucune marque. Dans com-
bien de piéges un ztle impétueux, imprudent et mal
réglé ne nous précipite-t-il pas tous les jours!

C’est encore s’exposer A la tentation que de rester
dans P’occasion plus longtemps, ou d’y revenir plus sou-
vent que Dieu ne le demande, ou de ne pas preudre
toutes les mesures nécessaires pour s’y bien conduire.
Je dis ceci spécialement pour les ministres du S-igneur
dans P'exercice de leur ministére, et pour les personnes
pieuses de différent sexe, qui se fréquentent dans la vue
de s’édifier, et de s’aider mutuellement a la vertu.
Nulle part le démon n’est plus vigilant que dans ces ren-
contres, ni plus attentif a en tirer parti pour décrier ce

f. 5



% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

qu’il y a de plus saint. Veillons donc de notre coté, et
redoutons les suites de la plus légére indiscrétion.

Enfin la grice que Jésus-Christ nous a obtenue nous
soutient ou nous reléve.

Elle nous soutient pour nous empécher de tomber,
quand la tentation nous surprend et que nous n’y avons
pas donné lieu, si nous recourons humblement i lui, et
si nous implorons avec foi son assistance. Elle nous
reléve, comme un regard du Sauveur releva saint Pierre,
lorsque Dieu n’a permis notre chute que dans des vues
de miséricorde, pour nous faire rentrer en nous-méme,
pour nous humilier, et nous rendre plus attentif a
Pavenir. Ainsi, quoi qu’il arrive, il ne faut jamais laisser
ébranler sa confiance, ni croire que tout soit perdu,
parce qu’on a eu le malheur de céder a la tentation. Le
démon nous porte alors au désespoir, comme s’il n’y
avait plus de ressource; c’est 12 une de ses ruses les plus
dangereuses, et notre orgueil ne la fail que trop souvent
réussir; car le désespoir est enfant de I'orgueil, et jamais
une dme humble n’y est sujette.

Ah! gardons-nous bien de nous y laisser aller, quand
nous venons i tomber. Nous avons en Dieu un Pére
plein de tendresse, qui au premier cri accourt pour nous
relever. Nous avons en Jésus-Christ un médecin chari-
table, toujours empressé & panser et & guérir nos plaies.
Dieu peut tirer le bien du mal; il le veut, et il le fera,
si nous n’y mettons obstacle. Pierre, par sa faute, ou
il y eut plus de fragilité que de malice, ne perdit pas
’amitié de son Maitre; il n’intéressa méme que plus
vivement sa bonté et sa compassion. Jésus le regarda,
pénétra son cceur d’un vif repentir, et tira des larmes
amcres de ses yeux. Aprés sa résurrection, il ne Ven




SIXIEME LECON. 75

honora et distingua pas moins par une apparition par-
ticuliére, il ne ’en établit pas moins le Chef de son
Eglise, et il ne lui retira aucun des priviléges qu’il lui
avait assurés. Non, nos chutes précédentes n’affaibli-
ront pas la bienveillance de Dieu i notre égard; elles
ne nuiront point i notre sainteté, si nous en fai-
sons le méme usage que saint Pierre, si nous répon-
dons comme lui 2 la grice qui nous appelle, si nous
sommes humbles et reconnaissants comme lui, et si
le pardon de nos fautes nous est un motif d’aimer
davantage.

Me voila instruit, Seigneur, par les lumiéres que vous
m’avez données; il ne s’agit plus pour moi que de les
meltre a profit. Que je demeure donc bien persuadé que
le démon veut ma perte, et qu’il y travaille sans cesse
avec autant de fureur que de malignité! Que je me ras-
sure néanmoins contre cet enneni invisible, si rusé et
si acharné, par la pensée qu’il n’a de pouvoir sur moi,
qu’autant que vous lui en donnez; que si son intention
est mauvaise, la vitre est bonne, et qu’en cela vous
n’avez en vue que ma sanctification! Faites encore, 6
mon Dieu! que le sentiment de ma propre faiblesse ne
m’abandonne jamais! qu’il m’inspire la défiance de
moi-méme, la vigilance, la prudence, le recours con-
tinuel & vous qui étes fidéle, qui ne permettrez pas que
la tentation soit au-dessus des forces que je recois de
votre grice; a vous qui me soutiendrez puissamment
contre les assauts de mon adversaire, et qui me relé-
verez, si je vous invoque, aprés qu’il m’aura terrassé!
‘O mon Sauveur! protégez-moi dans cette longue guerre,
qui ne doit finir qu’avec ma vie! Soyez mon bouclier
coulre les traits enflammés du méchant; guérissez les



76 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

blessures que j’en ai recues, et préservez-moi d’en rece-
voir de nouvelles; ou, si vous le permeltez, accordez
moi d’en bien user pour mon salut! Ainsi soit-il!

SEPTIEME LEGON

L’AMOUR DE DIEU.

Un docteur de la loi ayant demandé a Jésus-Christ
quel était le grand commandement, Jésus lui répondit :
Vous aimerez le Seigneur votre Dicu de fout votre
ceeur, de toute volre dme et de tout votre esprit. Cest
la le plus grand et le premier commandement’.

Et de quelle loi ’'amour de Dieu est-il le premier et
le plus grand commandement? De toute loi dont Dieu
est Pauteur, de la loi naturelle, de la loi mosaique et de
la loi évangélique. Et ce commandement est si néces-
saire du coté de Dieu, qu’au cas qu’il donnat I’existence
a des créatures raisonnables, il ne pouvait se dispenser
de le leur imposer; si nécessaire de nolre colé, que
sans ’amour de Dieu, il nous est absolument impossible
d’étre bons et heureux. Il est tellement conforme a
notre nature intelligenle et libre, que nous n’avons
d’intelligence que pour connaitre Dieu, de volonté que
pour I'aimer, de liberté que pour appliquer de notre
choix notre esprit a connaitre, et notre cocur 3 aimer
Dieu. Je serais donc un monstre dans 'ordre moral, si
je n’aimais pas Dieu, si je ne reconnaissais pas cette
obligation, ou si, la reconnaissant, je ne faisais pas ce
qui dépend de moi pour 'accomplir; je me dégraderais,
je m’éloignerais de ma fin, je renoncerais autant qu’il

¥ Mavra ., xx1, 36, 37.



SEPTIEME LECON. 77

est en moi & ma nalure; je me mettrais au-dessous de
la béte, qui est fidéle a I'instinct qu’elle a recu du Créa-
teur, tandis que je repousserais et que je contrarierais
Uinstinct profond qui me porte 4 aimer mon Dieu.

Mais pourquoi Dieu m’a-t-il imposé cette loi d’amour?
C’est qu’il est toute vérité, toute perfection et tout
bien. Or, la vérité, la perfection, le bien, sont essen-
tiellement aimables, et, d¢s quon est capable de les
connaitre, on est obligé de les aimer. Ainsi, demander
sur quoi est fondée cette loi, c’est demander pourquoi
Dieu est ce qu’il est, et pourquoi je suis ce que je suis.
Comme il est infiniment digne d’amour par la néces-
sit¢ de son Etre, je suis tenu en toute maniére de
’aimer par la constitution du mien. Car Dieu n’est pas
une vérité, une perfection, un bien purement en idée;
c’est une vérité qui est le principal objet de ma raison,
une perfection qui est la régle et le modéle de mes
meeurs, un bien qui est I'objet du désir intime de mon
ceeur, et I'anique source de mon bonheur.

Le précepte d’aimer Dieu est donc un précepte né,
pour ainsi dire, avec moi, un précepte inhérent au fond
de mon étre, un précepte qui constitue ma nature
morale. $’il ne me regardait pas, je cesserais d’étre
homine, et descendrais au rang des brutes. Faut-il
s’étonner, aprés cela, que ce soit le premier et le plus
grand commandement?

Comme mon bonheur est attaché a son observation,
mon malheur est une suite inévitable de sa transgres-
sion. Meltant 4 part ce que la révélation m’apprend
touchant la félicité des bons et les tourments des mé-
chants dans une autre vie, la raison seule me démontre
que, vu la nature de Dieu et la mienne, et les rapports



78 I’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

nécessaires qui sont entre I'une et 'autre, je ne puis étre
heureux qu’en I'aimant, et qu’il est de toute nécessité
que je sois malheureux en ne I’'aimant pas.

Ceci est une affaire d’expérience; il n’est besoin que
de réfléchir sur soi-méme et d’étre de bonne foi pour
en convenir. Il est vrai qu’ici-bas le bonheur d’aimer
Dieu n’est pas sans mélange de souffrances et de maux
temporels, sans quelque inquiétude de perdre un si
grand bien par notre faute, et que les folles espérances,
les fausses joies, les jouissances illusoires des méchants,
émoussent ou suspendent en eux par intervalles le
sentiment du malbeur de ne pas aimer Dieu. Mais il
n’en est pas moins vrai aussi que dans les uns le
sentiment du bonheur, et dans les autres celui du
malheur est habituel et prend toujours le dessus au
premier moment deréflexion. Au reste, quelles que soient
les vicissitudes de cette vie passagére, comme ’amour
de Dieu sera pur, fixe et immuable dans I’autre vie, le
bonheur qui en résultera participera aux mémes qua-
lités. De méme la privation de cet amour, n’étant dis-
traite ni trompée par la jouissance d’aucun autre objet,
s’y fera sentir dans toute sa force et sans aucune inter-
ruption, et ce sera le plus grand et I'inexplicable tour-
ment des réprouvés, dont il ne nous est pas possible
d’avoir une juste idée sur la terre.

Mais quelles doivent étre les qualités de 'amour de
Dicu? Telles sans doute que Dieu les mérite et les exige.
H faut 'aimer de tout notre coeur, de toute notre
dme, de tout notre esprit ', et un autre évangéliste
ajoute, de toute notre force.

! Manc, xm1, 33.



SEPTIEME LECON. 79

Pesons bien ces expressions et voyons si elles n’épui-
sent pas tout ce qu’il v a en nous de faculté de con-
naitre et d’aimer.

Il faut aimer Dieu d’'un amour de préférence, qui ne
souffre entre lui et tout autre objet aucune compa-
raison. C’est une suite nécessaire de Ilinfinité de son
étre. Il faut aimer savs partage, et ne nous permettre
aucun amour qui affaiblisse tant soit peu le sien. Sa
jalousie en serait blessée, et sa sainteté s’en offense-
rait. Il faut que toutes nos pensées, tous nos sentiments,
tous nos désirs, toutes nos actions se rapporlent a cet
amour par une intention générale ou particuliére, ou du
moins qu’il n’y ait rien qui exclue ce rapport; car une
telle exclusion rendrait vicieux, et plus ou moins cri-
minel aux yeux de Dieu, tout acte libre qui y serait
sujet. Les paroles mémes du précepte nous ménent la;
¢t leur donner une moindre étendue serait évidemment
en altérer le sens. Il faut aimer Dieu ainsi toujours, et
a tous les instants ot nous avons et devons avoir la jouis-
sance de nos facultés, car elles ne nous sont données
que pour cela, et c’est la leur plus essentiel exercice.

Ne croyons pas que dans aucun état, soit avant, soit
sous la loi de Moise, encore moins sous la loi chré-
tienne, cet amour, tel que Dieu I’exige de nous, ait été
ou puisse étre naturel, c’est-a-dire que 'homme soit
capable de remplir ce précepte par ses propres forces, et
sans le secours de la grice. Nous ne pouvons ignorer
qu’a sa création méme ’homme a été mis par une
bonté toute gratuite de Dieu dans un état au-dessus de
’exigence de sa nature, destiné 2 un bonheur qui ne
lui était pas di et qu’il était incapable de mériter par
lui-méme, par consé¢quent, élevé a une justice d’un
ordre supérieur, revétu de la grice sanctifiante, aidé



80 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

kY

-de moyens surnaturels proportionnés a safin, et, par
suite, obligé d’aimer Dieu d’un amour qui surpassit sa
capacilé naturelle. Le Créateur a douc mis lui-méme
dans son ceeur le germe de cet amour, et, depuis que
Ibomme I'eut perdu par sa désobéissance, il lui eiit
été impossible de le recouvrer, si Dieu ne lui en
eit donné différents moyens selon les temps. Depuis
Jésus-Christ, le germe de amour divin, ou de la cha-
rité, nous est communiqué par le Baptéme; quand le
péché P’a étouffé dans notre ceeur, il renait en nous par
la Pénitence, si nous répondons aux grices que Dieu
nous y prépare, car c’est Loujours Dieu qui nous donne
la charité, ou qui la rend a nos ames,,

Mais si dans son principe elle vient uniquement de
Dieu, son accroissement dépend de nous, et de méme
que nous devons faire Lout ce qui peut nous disposer a la
recevoir, ainsi, ’ayant recue, il est de notre devoir de
travailler incessamment i en conserver et en fortifier ’ha-
bitude. L’amour de Dieu s’entrelient en effet, et s’accroit
par I’exercice; c’est un feu qui ne saurait subsister sans
aliment; mais aussi il prend de nouvelles forces dans
celui qu’on a soin de lui fournir. Son aliment, c’est la
pricre, Pusage des sacrements, les pieuses lectures, les
bonnes ceuvres, la disposition habituelle de 'ime, ses
actes intérieurs, en général les actions ordinaires que
naus pouvons et que nous devons sanctifier, et en par-
ticulier celles qui tiennent aux devoirs de notre état.

O mon Dieu! je n’avais pas compris jusqu’ici la
nature de votre premier précepte, ni I’élendue des obli-
gations qu'il m’impose ; obligatious bien douces, puisque
c’est 'amour qui les commande et les fail accomplir;
obligations auxquelles mon ceeur devrait se porter de



SEPTIEME LECON. : 81

tout son poids, puisqu’il est fait pour vous aimer, et
que la pratique de votre loi n’est autre chose que I'exer-
cice de votre amour; mais, hélas! le péché a mis en moi
un penchant au mal, une répugnance au bien, qui me
rendent celui-ci pénible A faire, celui-la difficile a éviter.
1l a fortifié¢ en moi amour-propre, Fennemi irrécon-
ciliable de votre amour, qui m’attache au bien sensible
et présent, me fait rapporter 4 moi-méme et corrompt
la pureté de votre service par la recherche de mon
propre intérét; et encore, je 'entends mal, et ne sais
point le régler, puisque je le mels avant le votre et ne
I’en fais pas dépendre. Ou je ne vous aime point, et je
ne vous obéis que par la crainte de me perdre; ou je
vous sers en mercenaire, en vue de la récompense que
je n’envisage que sous I'idée de mon bonheur. Je compte
avec vous, je calcule, ’examine et je cherche ou il y a
moins 2 perdre et plus a gagner; il semble que je ne
vous servirais pas, si je n’y étais forcé par la crainte du
chiliment, on bien attiré:par I'espoir du salaire!

Est-ce donc vous aimer, 6 mon Dieu! que de se con-
duire ainsi uniquement par ces motifs? Fst-ce la I’esprit
que vousinspirez & vos enfants? Vous qui étes la charité!
Un pére voudrait-il étre ainsi aimé sur la terre? Un
maitre servi de la sorte?

Jusqu'ici ai-je été chrétien? Je me crois tel, parce que
je crains d’étre damné et veux me sauver; mais craindre
de se damner, vouloir étre sauvé, si I’on s'en tient la,
ce n’est pas encore aimer Dieu; c’est s’aimer soi-méme.
Ce n’est pas agir pour lui, c’est travailler pour soi; ce
n’est pas s’occuper de sa gloire et de ’accomplissement
de sa volonté, c’est ne songer qu’a ses propres intéréts.
La premiére, la plus haute volonté de Dieu, c’est que
je aime, toutes ses autres volontés aboutissent a celle-la;

5.



82 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.
¢L c’est précisément celle que je n’accomplis pas, ou que
je n’exécute que trés-imparfaitement.

Et cependant toute la religion chrétienne neme pr eche
qu’amour; tout ce que Dieu est en lui-méme, tout ce
qu’il est par rapport & moi, tout ce qu’il a fait et con-
tinue de faire pour moi, tout ce qu’il me promet pour
I’Eternité, sont autant de motifs puissants de P'aimer.
L’amour est un hommage que je dois 4 sa beauté, a
'infinie perfection de son étre, un tribut de reconnais-
sance qu'il me faut rendre a ses bienfaits, et le seul
retour par lequel je puisse payer son amour qui m’a pré-
venu.

O mon ame! pense a ces paroles qu’il t’adresse par
la voix du prophéte : Je Cai aimée d’un amour éternel’.
Je n’avais nul besoin de toi pour ma félicité, tu étais
dans le néant, je t’en ai tirée parce que je t’ai aimée; c’est
de mon amour que tu tiens toutes les facultés dont j’ai
enrichi ta nature : si tu as pmur toi-méme de I’amour,
si tu te crois digne d’étre aimée, tu en es redevable 2
moi seul; c’est une puissante raison d’aimer ton Créa-
teur. L’amour que tu as pour toi-méme sera dans la
régle, s'il devient pour toi un motif de m’aimer, et 8’il
est subordonné &4 mon amours; il n’est injuste, que parce
qu’il s’arréte i toi-méme et ne remonte pas jusqu’a
moi.

Je ne parlerai pas de cet univers, qui est ton palais,
et que j’ai bati pour toi. Toutes les créatures qui sont a
ton usage, et qui n’existent que pour tes besoins ou tes
plaisirs, t’invitent 2 m’aimer, et elles te reprochent ton
ingratitude, quand tu fixes en elles-mémes les affections

! JEREM., XXXI, 3.



SEPTIEME LECON. 83

que tu ne dois qu'a Celui qui est leur Auteur et le tien.
Ce que j’ai fait pour toi, dans I'ordre de la nature, est
inappréciable, et tu ne m’aimes pas! Tu abuses au con-
traire tous les jours de mes bienfaits pour m’offenser!
Mais cela n’est rien auprés de ce que tu me dois dans
I'ordre de la grice. Je t’ai créée pour élre heureuse
éternellement de mon propre bonheur, pour me voir,
pour me posséder, pour étre inséparablement unie a
moi et plongée a jamais dans un torrent de délices inef-
fables. Telle est ta fin; et, pour y répondre, je tai
embellie et enrichie de dons surnaturels, proportionnés
A une si haute destinée. Je ne t’ai demandé, pour t’assurer
la possession du bien immense que je t’avais promis,
que l'amour el I'obéissance. Tu t’es révoltée contre
moi dans les chefs de ta race, et tu avais tout perdu
sans plus de ressource de ton cdlé; mais je t’ai tout
rendu avec avantage en te donnant, dans mon propre
Fils, un Libérateur qui s’est livré pour toi par un amour
incompréhensible : il s’est fait hoinme afin de pouvoir,
par sa mort, te réconcilier avec moi; il t’a mérité, par
son sacrifice et par I'effusion de son sang, les grices
surabondantes et les secours nécessaires pour que tu
parviennes i ta fin; en qualité de Pontife et de Média-
teur, il ne cesse d’intercéder pour toi et de solliciter ton
pardon, quand tu t’es rendue coupable, et que tu ne
t’obstines pas & le refuser; enfin, par une invention
admirable de son amour, il te nourrit lui-méme de sa
chair, il Uabreuve de son sang, il se transforme, pour
ainsi dire, en toi, ou plutot il te change toi-méme en
lui. Et, pour tant de graces signalées, pour la gloire et
la félicité éternelles ou je prétends te faire atteindre,
qu’aije voulu de 10i? Que tu aimes ton Auteur, ton
Bienfaiteur, ton Sauveur, ton Rémunérateur! Et tu as

A e = = =



8% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

trouvé la condition trop dure! Ce commandement te
parait trop difficile, et peut-étre 'as-tu taxé¢ d'injus-
tice? . .

Ah! mon Dieu! que dire, et que répondre? Silence!
honte! confusion! repentir! protestation généreuse de
vous aimer désormais de tout mon ceeur, de tout mon
esprit, de toute mon ame et de toute ma force!

Imprimez en moi, 6 mon divin Maitre! cetle grande
¢t premiére lecon. Gravez-la en traits de feu, et qu'elle
ne s’efface jamais! Mon esprit en est pleinement con-
vaincu; mais il faut toucher mon cceur insensible, dur
et' ingrat. N’esl-ce pas un mystére inconcevable qu’il
ne golite point une telle lecon? qu’il ait pour elle une
sorte d’aversion, et qu’il se refuse constamment a la
mettre en pratique? Quel est donc 'excés de sa perver:
sité et de sa corruption! Ah! otez-moi ce cceur de pierre,
et donnez-moi un ceeur de chair! Hélas! il n’est de
pierre que pour Dieu; trop charnel d’ailleurs, et trop
sensible pour les créatures. 1l aime, car quel est le ceeur
qui n’aime point? Mais il n’aime que lui, et il s’aime
mal, d’'un amour injuste et désordonné. S'il- vous aimait
par-dessus Lout, comme il le doit, il s’aimerait par la
légitimement et parfaitement, puisqu’il aimerait son
souverain et son unique bien. Puisque la source de son
bonheur est hors de lui, puisqu’elle n’est qu’en vous, il
faut donc que son propre amour le fasse sortir de lui-
méme et s’élancer continuellement vers vous, ne cher-
chant plus son repos qu’en vous. :

O mon Dieu! que de ce moment je ne vive plus que
pour vous et en vous! Ainsi soit-il! .




HUITIEME LECON, 83

HUITIEME LEGON

L’AMOUR DE DIEU (Suite).

L’obligation d’aimer Dieu étant pour le chrétien la
plus essentielle et la plus indispensable des obligations,
celle d’ou les autres découlent comme de leur source, et
ou elles doivent remonter, il n’y a rien qui lui importe
comme de s’assurer, autant qu’il le peut, s’il la remplit
au moins de maniére a ne pas mettlre son salut en
danger.

Or, on ne saurait avoir une enliére certitude sur ce
point, et il faut se contenter d’une assurance morale.
Triste conditlion de ’homme ici-bas, de ne pouvoir se
répondre a coup sir qu'il satisfait pleinement i son
premier devair, d’ou dépend sa félicité éternelle! Saint
Augustin disait & Dieu : Ma conscience me rend un
témoignage cerlain que je vous aime. D’autres saints,
avant et aprés lui, ont pu dire de méme; mais ni
Augustin, ni les autres, n’ont su, sans une révélation
expresse, que leur amour fit au degré ou il devait étre
pour mériter le ciel. D’ou vient cela? C’est qu’en effet,
il n’est pas possible de déterminer ce point avec préci-
sion. On sait bien que le moindre degré de charité pure
suffit pour étre sauvé; mais cominent s’assurer qu’on
a la charité pure méme dans le plus bas degré? L’amour-
propre ne nous fait-il pas illusion? Et la conscience
elle-méme cst-elle sur ce point un témoin qui ne soit
point sujet a faillir? C’est de Dieu que vient la charité
surnaturelle dans son principe, c’est lui qui la met dans
le eeeur, et lui seul a une pleine connaissance de son
ceuvre.

Si, comme le dit si bien saint Bernard, la mesure



86 IL’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

d’aimer Dieu est de Uaimer sans mesure, qui se flat-
tera de 'aimer de la sorte? Ce ne sont pas assurément
les grands saints, qui s’accusent au contraire sans cesse
de ne pas l'aimer assez; toujours méconlents d’eux-
mémes sur ce point, ils n’ont point de désir plus ardent
et plus constant que d’aimer davantage; et c’est la
méme la preuve qu’ils aiment comme ils doivent. Mais
cette preuve n’est pas pour eux, ils ne peuvent s’y
appuyer par réflexion, elle n’est que pour Dieu, qui
sonde leurs ceeurs, qui voit avec plaisir leurs dispositions
intimes et qui jouit de leur amoureuse inquiétude a ce
sujet. Mais eux-mémes considérant ce qu’est Dieu, ce
qu’il mérite, ce qu’il a fait pour eux, sentent vivement
leur impuissance de s’acquitter dignement envers lui
par leur amour, et ce sentiment qui les excite & des
efforts continuels pour I'aimer davantage, les consume
sans cesse par de nouveaux désirs, et leur cause en
méme temps une douleur inexplicable de ne pouvoir
parvenir au comble de leurs veeux. C’est la le tour-
ment de 'amour divin, tourment délicieux qu’il n’est
donné ‘qu’a peu d’dmes d’éprouver, parce qu’il en est
peu que se mettent en devoir d’aimer Dieu de tout leur
ceeur.

Mais entrons plus avant dans la pensée de saint Ber-
nard, et, pour en mieux connaitre la vérité, considérons
quelle est la force des paroles du précepte.

Et d’abord, prenons pour régle que, quand il s’agit
de Dieu, et surtout de Pamour que nous lui devons, il
faut douner aux expressions de la loi qui I'ordonne toute
I'étendue dont elles sont succeptibles. Si donc, a raison
de P'infinité de I'objet, celte étendue peut aller a Pinfini,
si d’ailleurs les termes du commandement n’admettent



HUITIEME LECON. 87

ni modification, ni restriction, leur en imposer serait
en affaiblir le sens et le dénaturer.

Il m’est commandé d’aimer Dieu de tout mon cwur,
de tout mon esprit, de toute mon dme, de toutes mes
forces. C’est Dieu qui parle ainsi; pouvait-il s’exprimer
d’une maniére plus énergique, plus absolue, plus illi-
mitée? Trouvez-moi ici quelques bornes, soit du coté
des facultés en elles-mémes ou dans leur exercice, soit
du coté de la pureté du motif, soit enfin de la continuité
de Pamour; il n’y en a poinl, et il ne saurait y en avoir.
Tout ce qui dans 'homme est capable de concourir a
I’amour de Dieu, intelligence, mémoire, volonté, puis-
sances effectives et sensitives de I’ame, tout doit y étre
employé. Il ne faut pas excepter le corps et ses facultés,
ni méme les choses extérieures, en tant qu’elles sont a
la disposition de ’dme. Mais tout ce qu’elle est, tout ce
qu’elle a, tout ce qu’elle peut, tout ce qui dépend d’elle,
doit étre consacré a I’'amour de Dieu, et non passeulement
en partie, mais en entier, tout le cceur, tout I’esprit,
toute I’dme, et toutes les forces.

Quant a la pureté du motif, elie est indiquée par ces
paroles : le Seigneur ton Dieu. Qui pourrait dire en
effet jusqu’ou doit aller la pureté de motif d’un amour
qui a pour objet I'Etre unique, absolu, infiniment par-
fait et infiniment aimable en lui-méme, I'Etre par qui et
pour qui seul tous les autres existent? Il n’y a qu’en
Dieu que I'amour divin est pur comme il doit P'étre;
dans la créature, il est nécessairement mélé et imparfait,
et c’est pourquoi la créature est obligée de travailler
sans cesse a le purifier; elle sait qu’elle le peut toujours
faire, et qu’alors méme qu’elle vivrait ici-bas des mil-
lions de siécles, occupée tout entiére et sans cesse a cet
objet, jamais son amour ne parviendrait & un degré



88 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.
de pureté teile ew’elle n’ait plus rien a4 y ajouter.

Enfin, pour ce qui est de la continuité de 'amour, il
est évident que I'obligation d’aimer Dicu embrasse tous
les instants de notre vie, puisque les raisons de P'aimer
subsistent toujours, et qu’elles ne nous laissent aucun
intervalle ot nous puissions nous en dispenser. L’amour
de Dieu, dans l'intention et par les dispositions de I’ame,
ne doit pas étre moins continuel que la priére. D’ailleurs,
Pamour est la vie du ceeur ; aimer, pour lui, c’est respirer
et vivre, et c’est ce qui a fait dire 2 saint Grégoire de
Nazianze que les actes d’amour divin doivent étre
aussi fréquents que ceux de la respiration, Dieu étant
plus nécessaire a la vie de 'ame que I'air & la vie du
corps; d’ou il est aisé¢ de conclure que cet amour doit
influer sur nos actions, méme les plus ordinaires, les
surnaturaliser et les sanctifier. Saint Paul le prescrit :
Soit que vous mangiez, dit-il, soit que vous buviez,
soit quevous fassiez quelque auntre chose, faites-le pour
la gloire de Dieu *. Agir pour la gloire de Dieu, c’est
sans contredit agir par le motif de 'amour le plus pur,
et si le manger, le boire, le dormir, les délassements
honnétes nécessaires a I’esprit et au corps, et les autres
actions de cette nature, doivent étre animés par le motit
de la gloire de Dieu, a plus ferte raison faut-il en dire
autant des actions plus sérieuses et plus importantes de
la vie,

Au reste, gardons-nous de croire que ce ne soit ici
qu'un simple conseil, et une chose de perfection; c’est
une véritable obligation, et la plus étroite de toutes
celles qui peuvent iier Phomme. Exclure de propos déli-
béré la gloire de Dieu d’une pensée, d’une parole ou de

v I Cor., x, 31.



HUITIEME LEGON. 59
quelque action que ce soit; ou penser, parler, agir par
un motif incompatible avec cette gloire, est un péché
certain et plus ou moins grief, selon I'intention de la
personne et la qualité de la maticre. Que les aines
timorées ne s’alarment point : je ne dis point que man-
quer a cette obligation, qui pése sur tous nos actes libres,
soit toujours une faute considérable; mais je dis que
c’en est ume, et que le chrétien, a quelque moment
qu’on le surprenne, et qu’on lui demande le motif qui
le fait agir, doit étre en état de répondre que c’est le
motif prochain ou éloigné de lagloire de Dieu.

Si cela est exactement vrai, ou en sont la plupart des
chrétiens? et de quelle multitude innombrable de fautes
leurs jours ne sont-ils pas remplis?

Mais, dira-t-on, la chose est si petile et de si peu de
valeur en elle-méme!... Qu’importe! Dieu regarde
moins a la chose, qua son motif; et c’est ’hommage
de ce motif qu’il revendique, et qui en derniére analyse
doit remonter jusqu’a lui. Votre vue prochaine sera votre
santé, votre établissement, votre fortune, votre amuse-
ment méme! mais il faut que tout cela se rapporte a
une fin chrétienne et surnaturelle, qui n’est autre que la
gloire de Dieu.

Vous demanderez comment il est possible d’avoir
toujours en vue 'amour de Dieu. Et moi, je demande
comment un chrétien peut étre un moment sans avoir
cette vue, je ne dis pas expresse et formelle, mais inten-
tiounelle et virtuelle. Aimez de tout votre ceeur, et vous
concevrez sans peine comment celui qui aime fait tout
par Pamour et pour Pamour. Ne savez-vous pas ce que
nous apprend une meédiocre attention sur notre dme,
que toutes passions se réduisertd 'amour, et que c’cst



90 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Pamour qui gouverne notre vie? Ce qui vous rend la
chose difficile 2 comprendre et plus encore a pratiquer,
c’est que vous n’aimez pas Dieu, ou que vous I'aimez
avec partage; c’est qu’un autre amour, en un mot,
domine ou balance le sien.

Le chrétien mondain, esclave de I'amour-propre et
passionné pour les biens sensibles, ne concevra jamais
ce que c¢’est qu’aimer Dieu, ni quelles sont la nature et
Pétendue du précepte de cet amour. Aussi en réduit-il
obligation. Il pense y avoir satisfait pouvu qu’il
s’acquitte de quelques devoirs extérieurs de religion, et
qu’il ne tombe point dans certaines fautes grossiéres.
Cela lui suffit, et il n’a dans P’esprit et dans le cceur que
ses affaires dont il poursuit ardemment la réussite, ses
golls et ses fantaisies qu’il suit librement i toutes les
heures dont il dispose, les plaisirs de la table, de
la société et du jeau, qu’il s’accorde sans scrupule
pourvu qu’il n’y commette aucun excés notable. Quelle
place pour 'amour de Dieu en tout ceci ou il n’entre
pour rien? Cet homme n’aime que soi et son bien-étre;
il n’aime que le monde et ce qui appartient au monde;
le ceeur en lui est plein de tout autre chose que de Dieu,
pour qui il est insensible, a qui il ne pense qu’avec effort,
et dont le souvenir 'importune.

Il en est qui aiment assez Dieu pour éviter ce qui a
quelque apparence du mal; mais ils ne vont pas plus
loin, et ils n’aiment pas assez pour se porter vers tout
ce qui parait bon. Cette disposition est trés-ordinaire
aux admes qui servent Dieu par amour-propre, dans la
crainte de se perdre, ou dans la vue de se sauver. Ce
n’est pas précisément 'offense de Dieu qu’elles craignent,
mais le mal qui en résulterait pour elles-mémes. Or,
quand on aime véritablement quelqu’un, on n’a pas



HUITIEME LEGON. ot

moins d’empressement pour faire ce qui lui plait, que
pour s’éloigner de ce qui lui déplait; on ne se con-
tente pas de ne point l'offenser, on veut lui plaire;
on en cherche, on en saisit avidement les occasions;
ou se reproche d’avoir manqué celles qui se sont
présentées. Si 'amour ne produit pas cet effet, il ne
mérite pas ce nom selon les idées du monde lui-méme;
pourquoi le mériterait-il suivant celles de Dieu, et com-
ment le Seigneur consentirait-il 4 se payer d’'un amour
dont au fond il n’est pas I’objet? Si vous m’aimiez, pour-
rait-il dire, vous en tiendriez-vous a ne pas me déplaire,
parce qu’il y va de votre intérét? Ne vous occuperiez-
vous pas du soin de me plaire, en faisant le bien qui
m’est agréable? N’auriez-vous pas autant de regret d’'un
acte de vertu que vous auriez omis, que d’une faute que
vous auriez commise? Si ma gloire et la sanctification
de mon nom étaient votre principal objet, n’iriez-vous
pas au-devant de mon bon plaisir? Faudrait-il qu’une
chose vous fiit rigoureusement commandée pour que
vous la fissiez, et ne vous suffirait-il pas que je laie
pour agréable? Ceux qui m’aiment se proposent ce
qui est bon, meilleur et parfait, ils ne considérent
que mon intérét; c’est la qu’ils cherchent et qu'’ils
trouvent le leur. Jugez donc de mon amitié, et de
ce qu’elle exige, par les principes et par les régles de
I’amitié humaine ; et confondez-vous.

Chrétiens laches et imparfaits, qui étes sans com-
paraison le plus grand nombre, vous vous flattez
d’aimer Dieu, et néamoins vous ne vous génez en rien ;
vous vous plaignez des moindres efforts, vous comptez
sans cesse ce que vous colite son service, et vous croyez
qu’il est votre débiteur plutét que vous n'étes les



92 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

siens; comment ne remarquez-vous pas votre erreur?
Quelle étendue donnez-vous donc a P’amour de Dieu?
Celle qui vous plait, qui ne vous contraint point,
et ne vous assujettit a4 rien de pénible. Appelleriez-
vous cela de P’amour envers les hommes? Et vous
voulez que ce soit aimer Dieu! En vérité, vous étes
aveugles, et vous vous trompez grossiérement.

Je remplis, dites-vous, l’essentiel du précepte. Qu’en
savez-vous? De quelle autorité, et d’aprés quelle régle
distinguez-vous dans ce précepte ce qui est essentiel et
ce qui ne I'est pas? Montrez-moi que Dieu vous aulorise
a faire une telle distinction ; nommez-moi un saint qui
Iait faite, et qui l'ait suivie dans la pratique. Je vous
déclare nettement que vous arréter & ce que vous appe-
lez I’essentiel de I'amour de Dieu, c’est aller ouverte-
ment contre P’essence méme de ce précepte, dont la
nature est de ne point avoir de limites.

Jentends, direz-vous encore, par l’essentiel, ce que
je ne puis omettre sans m’exposer a la damnation. Eh
bien, §’il en est ainsi, je vous défie d’abord de pouvoir
le déterminer jamais avec assurance; puis, dans le
doute, si vous ne vous prononcez pour Dieu contre vous-
méme, vous courrez le risque que vous redoutez; enfin
cette disposition basse, servile et intéressée a borner le
précepte A ce qui ne vous expose pas i votre perte, doit
vous faire trembler, car il est au moins douteux qu’elle
n’exclue pas Pamour de Dieu, qui réclame pour son
objet Dieu envisagé et aimé en lui-méme et pour lui-
méme. Si vous l'excluez ainsi habituellement, il est a
craindre que vous ne soyez pas dans I'habitude de la
charité; et si vous n’étes pas dans la charité habituelle,
vous étes évidemment dans un état de damnation. Cela
est évident.



NUITIEME LECON. 93

Mais vous, ames fidéles, qui aimez Dieu sincérement,
el qui n’avez d’autre désir que de 'aimer davantage;
vous qui vous désolez, lorsque, rentrant dans votre
cceur, vous ne senlez pas cet amour, et qui pour cette
raison vous aftligez des fautes les plus légéres, craignant
qu’elles ne vous fassent perdre votre unique bien, ras-
surez-vous, non point par vous-mémes, mais sur les
décisions d’un confesseur picux et éclairé; il est bon
d’avoir cette crainte, mais qu’elle ait sa nesure, et
qu’elle n’aille pas jusqu’au trouble.

Et pour vous tranquilliser davantage, sachez que les
fautes de pure fragilité ou n’entre point le propos déli-
béré, dont on se repent, dont on s’humilie, dont on
travaille a se corriger, et dont on demande instainment
a Dieu d’étre préservé, n’affaiblissent point Pamour de
Dieu en nous; les bons effets qui les suivent contribuent
heaucoup au contraire a I'augmenter. Sachez encore
distinguer soigneusement 'amour réel de ’'amour sen-
sible, 'amour simplement affectif de I'amour effectif.
L’amour réel est tout spirituel, comme son objet; il
réside dans le fond de la volonté, et il ne se fait pas
sentir par lui-méme; mais il préside aux intentions, il
inspire les molifs et il gouverne les actions. Il ne parait
point, on n’y réfléchit méme pas, mais c’est lui qui
anime tout. L’amour sensible, au contraire, ne dépend
pas de nous et vient de Dieu; c’est une certaine sua-
vité que Dieu répand dans notre ceeur, quand il lui
plait, ou qu'il le juge nécessaire pour notre avancement,
Souvent il se glisse de I'amour-propre dans le désir
qu'on a d’éprouver ce doux sentiment; et 'on ne peut
pas en douter, lorsque ce désir n’est pas tranquille, ni
parfailement soumis a la volonté divine. Si donc on
est privé du senliment de Pamour, il ne faut pas pour



9% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

cela croire qu’on en ait perdu la réalité. Mais, au con-
traire, jamais 'amour n’est plus pur que quand il est
dégagé de tout sentiment, de toute réflexion, et méme
de toute connaissance; car le sentiment n’est pas dans
les profondeurs de I'ime ou est le siége de 'amour, il
n’est que dans les puissances inférieures. '

1’amour affectif est trés-bon en lui-méme ; mais c’est
par les effets qu’il faut juger de sa solidité. En vain je
multiplierai les actes d’amour de Dieu; s'ils sont sté-
riles, ils ne servent qu’a me faire illusion, et il nest
pas rare qu'on s’y laisse tromper, prenant une vaine
.démonstration pour la chose méme. Le véritable amour
est donc effectif et se produit par les ceuvres. Jésus-
Christ I'a déclaré lui-méme : Celui-ld a pour moi de
Uamour, quia mes commandements et qui les garde .
L’action et la pratique des vertus sont la vraie preuve
de amour; et en effet, il en codite pour agir, et pour
faire violence a sa nature; et il ne coiite rien de dire
qu’on aime, si 'on s’en tient la. L’amour effectif d’ail-
leurs n’est pas sans affection; qui pourrait se captiver
et se mortifier sans cesse pour Dieu, §’il ne lui était
affectionné? Mais cette affection demeure habituelle-
ment dans le cceur, et ne se produit que de temps en
temps par des actes formels; quelquefois elle est si pro-
fonde, qu’elle ne se laisse point voir; elle est devenue
alors, pour ainsi dire, naturelle a 'ame, et Dieu la lui
cache souvent, afin qu’elle ne trouve aucun appui en
elle-méme, et qu’elle perde I'habitude de se regarder.

- Si donc il est des occasions, comme dans les grandes
tentations, oi vous ayez besoin de vous rassurer sur
votre amour pour Dieu, examinez ses effets. Voyez si

t Jeax, xiv, 21,



HUITIEME LECON. 95

vous étes fidéle 3 vous mortifier, a écouter la grace
pour faire ce qu’elle demande de vous, i ne vous épai-
gner en rien, dés qu’il s’agit de plaire il.Dieu, a vous
reprocher les plus légers manquements, a réparer et a
expier les moindres fautes. Si telle est volre disposition
habituelle, mettez volre conscience en repos, et ne
vous tourmentez point pour savoir si vous aimez; mais
continuez d’aimer avec simplicité, sans faire sur vous-
méme tant de réflexions et de recherches, qui n’ont
pour principe qu’un amour-propre raffiné, et qui ne
peuvent avoir pour résultat que de nuire a volre pro-
grés spirituel.

O mon Dieu! je ne savais pas jusqu’ici ce que ¢’est
que de vous aimer. Votre amour est un océan sans rive
et sans fond, ou il faut que je me plonge et que je
m’abime. Combien j’ai été loin de vous aimer comme
je le dois et comme vous le méritez! Que’je commence
enfin, que je recommence chaque jour, et que je ne
mette plus de bornes et plus de terme a mon amour!
Qu’il aille toujours croissant, et que je le trouve tou-
jours trop faible et trop peu digne de vous, 6 beauté,
6 perfection infinie! Quand donc mon amour répondra=
t-il & celui que vous avez pour moi? Jamais; cela est
impossible, et ¢’est pour cette raison que je ne dois
jamais étre satisfait de moi-méme sur ce point. Vous
m’avez aimé en Dieu, et je ne vous aimerai, et ve puis
vous aimer qu'en pauvre et misérable créature. Du
moins, Seigneur, accordez-moi de vous aimer de toute
la capacité de mon ceeur; élargissez-le, videz-le de toute
autre affection, ct remplissez-le seul, d¢s ce moment et a
jamais. Ainsi soit-il!



96 1’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

NEUVIEME LECON

LA PRATIQUE DE L’AMOUR DE DIEU.

Tout est commandement, ou conseil, dans I’Evan-
gile; tout en lui, par conséquent, tend a la pratique.
Ses lumiéres, les sentiments qu’il inspire, ne nous sont
donnés que pour cela; et si nous n’en faisons pas cet
usage, ils ne servent qu'a nous rendre plus coupables.

A quoi sert d’étre instruit de la nature, des propriétés,
des avantages de I'amour divin; d’avoir méme de hons
désirs et des mouvements affectueux, si nous n’en
venons pas aux effets? Moins de théorie, et plus de
pratique, disent les bons et solides chrétiens. Les prin-
cipes et les motifs sont nécessaires, parce qu’ils poussent
a Paction, la dirigent et la soutiennent ; mais enfin c’est
a P’action qu'il faut venir et que I'on doit tout rapporter.
Prenons donc le parti de raisonner moins sur cette
matiére, et d’agir davantage.

La pratique de I'amour de Dieu embrasse dans ses
détails presque toutes les vertus chrétiennes, puisqu’elles
ne sont pas autre chose, sous des noms différents, que
Pexercice de cet amour en différents objets. Mais, pour
circonscrire une lecon qui serait immense, je ne par-
lerai que de 'amour pris en lui-méme, et encore ne
dirai-je pas tout, pour ne pas anticiper sur ce que
d’autres lecons me donneront lieu d’expliquer.

L’amour ou la charité est un don de Dieu; nous com-
mencons i I'avoir, lorsque Dieu en met le désir dans notre
ame. Ce désir en est comme une premiére étincelle, c’est
a nous, par notre coopération, dela convertiren un feu qui



NEUVIEME LECON. 97

nous embrase. Jésus-Christ déclare qu’i/ est venu appor-
ter ce feu sur la terre, et qi’il ne veut autre chose,
'. Puisque Dieu désire que nous
I’aimions, il est toujours disposé a nous accorder son
amour, si nous le désirons aussi de notre coté; deman-
douns-lui donc instamment, fréquemment, persévéram-
ment, ce don précieux; dirigeons vers ce but toutes nos
priéres, qu’il soit I'objet de nos saintes aspirations. Le
dirai-je? dans le service de Dieu, nous pensons trop
nos intéréts, et pas assez aux intéréts de Dieu. Rien n’est
plus ordinaire que de rencontrer des dmes occupées
toujours de leurs péchés, toujours inquiétes du pardon,
et ne songeant qu’aux ceuvres satisfactoires, et a gagner
des indulgences. Cela est bon, et je n’ai garde de le
blamer; mais il serait meilleur, méme pour objet qu’elles
se proposent, de songer davantage a I'amour de Dieu,
de tourner de ce coté-la leurs principales pratiques, et
de le demander sans cesse comme la grice par excel-
lence. Avec I’amour elles auraient tout ce qu’elles dési-
rent d’ailleurs, et elles 'auraient plus sGrement et plus
abondamment. Ne cessons donc de réitérer nos instances,
jusqu’a ce que nous soyons exaucés. Et quand nous
aurons lieu de croire que 'amour a pris possession de
notre cceur, demandons-en chaque jour un accroisse-
ment nouveau, et la grice d’y persévérer jusqu’a la
mort. Jamais on n’insistera trop auprés de Dieu sur ce
point, et jamais on ne lui fera de pri¢re plus agréable.
Mais n’allons point chercher dans les livres une formule
meilleure que 'expression du désir et de la priére, que
nous devons porter sans cesse au fond de notre ceeur.
Il ne faut pas néanmoins s’en tenir la.

sinon qu’il s’allume

! Luc, xut, 49.

1. 6



<8 - L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

L’amours’accroit par 'exercice, et cet exercice dépend
de nous. Faisons-en donc souvent des actes exprés et for-
mels, jusqu'a ce que nous en ayons acquis I’habitude, et
qu’il nous soit devenu aussi naturel d’aimer que de res-
pirer. Outre les temps destinés a la priére, ayons encore
pour ces actes d’autres moments réglés dans la journée,
et prions Dieu de nous les inspirer si souvent, qu’ils
deviennent en quelque sorte continus.

Mais ayons soin de ne pas les faire superficiellement
et par routine; qu’ils soient toujours profonds, dictés
par le ceeur, et accompagnés d’un certain recueillement.
L’amour de Dieu est une passion & sa maniére, et beau-
coup plus forte méme que les passions naturelles les plus
violentes, puisqu’elle peut les dompter toutes. Or, le
propre des passions n’est-il pas de nous tenir toujours
-occupés de leur objet, a ce point de ne vivre que pour
lui, et moins en nous qu’en lui? Il en doit étre ainsi de
’amour de Dieu, il faut qu’il raméne a soi toutes nos
pensées et toutes nos affections, et que ses actes se suc-
cédent presque sans interruption dans notre ceur. C’est
ce quon éprouve dans les premiers temps de la vie inté-
rieure, alors que tout est amour, qu’on ne respire que
T'amour, et que ce sentiment absorbe tous les autres, et
cela dans les délices et de grandes douceurs. Il serait
alors impossible de compter les actes qu’on multiplie le

jour et la nuit, et qui vraiment n’en font qu’un seul par
leur continuité.

Ainsi s’exercerait I'amour dans un ccur ou Dieu
régnerait en Souverain. Ah! si Pon savait ses douceurs,

-que ne ferait-on pas pour les éprouver?

Il ne suffit pas d'exercer Famour; il faut encore le
purifer.



NEUVIEME LECON. : 99

L’amour-propre vient s’y méler tout d’abord. C’est
presque inévitable, et Dieu le souffre pour un temps.
Mais, 4 mesure que nous recevrons des lumiéres, et que
Dieu nous révéle ce qui se glisse d’impur de notre part
dans cette flamme céleste, il est de notre devoir d’étre
trés-attentifs et de purifier le saint amour de tout ce
qui le ternit et le souille. Etudions-nous a dégager nos
motifs de ce qui est étranger 2 Dieu; accoutumons-nous
a envisager par-dessus tout sa gloire, son bon plaisir,
I'accomplissement de sa volonté, et, sans exclure les
motifs secondaires, que celui-la tienne toujours le pre-
mier rang.

C’est une disposition qui n’est pas commune, méme
parmi les meilleurs chrétiens; elle est cependant excel-
lente et la plus glorieuse pour Dieu, et il n’est personne
qui ne doive s’efforcer de s’y établir. Je montrerai plus
loin que tel est le but de ’'Oraison Dominicale; elle con-
duit droit au pur amour, si Pon sait se pénétrer des
sentiments qu’elle renferme.

Or, ce n’est pas I’ouvrage d’un jour que de purifier
ainsi parfaitement les motifs de son amour pour Dieu.
L’amour-propre, chassé d’un endroit, revient par un
autre, et se reproduit sous de nouvelles formes. Je ne
pense pas que Ion puisse, avec la grace ordinaire, le
bannir entiérement de I’ame, si Dieu n’entreprend lui-
méme l'ouvrage, et s’il n’emploie le creuset des épreuves
pour séparer de la charité tout alliage étranger. Faisons
néanmoins ce qui dépend de nous, et conjurons Dieu
de mettre la main a4 P’euvre, afin de suppléer a notre
insuffisance, quand il le jugera bon. Dieu le fera cer-
tainement, si notre priére est sincére, et si nous ne
négligeons rien de notre part pour obtenir une si grande
grace.



100 1’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Mais personne n’ignore que 'amour s’accroit par les
exercices de piété, par les bonnes ceuvres et par la fré-
quentation des sacrements. Tout dépend de la maniére
dont on s’acquitte de ces choses. Si I’amour anime vos
priéres, vos priéres a leur tour augmenteront I’amour.
Si vos bonnes ceuvres se font par le motif de 'amour,
un accroissement d’amour en sera la récompense. Si
P’amour vous conduit a la table sacrée, vous en sortirez
chaque fois avec un nouveau degré d’amour. Et si vous
ne retirez pas ces fruits de tant de priéres, honnesceuvres
et communions, n’en accusez que vous-mémes, et I'inm-
perfection de vos disposilions. Yous récitez grand nombre -
de priéres; mais votre esprit n’y est pas altentif, et ces
priéres ne partent point de votre cceur. Yous ne priez
que pour vos intéréts, et vous oubliez que vous n’en
avez pas de plus grand que de bien aimer Dieu. Vous
lui demandez tout, hormis I'amour, que vous devriez
demander par-dessus tout. Vous faites de bonnes ceuvres,
mais 'amour-propre y entre pour beaucoup; vous avez
des vues humaines, vous vous recherchez vous-mémes,
el, sur un si grand nombre, 4 peine en est-il une seule
qui soit purement faite pour Dieu. Vous communiez,
mais par habitude, et sans penser  une si grande aclion;
ou bien, c’est avec frayeur, et presque sans aucun sen-
timent d’amour. Vous avez un bon motif, vous voulez
gagner une indulgence, honorer un saint, satisfaire a
une dévotion particuliére; mais avez-vous cherché a
vous unir a Jésus-Christ, comme a la source de 'amour?
Si cette intention est la meilleure, la plus convenable
pour un sacrement qui n’est qu’amour et dont la fin est
d’augmenter P’amour en nous, que n’en faites-vous
usage, sans négliger toutefois les autres, et pourquoi
votre pensée principale ne se porte-t-elle point la?



'NEUVIEME LEGON. 101

Saint Pau« vous exhorte & étre jaloux des dons les plus
parfaits ' ; et 'amour les renferme et les surpasse tous,
et, selon la doctrine du méme apbétre, ils ne sont rien
sans 'amour.

L’amour méme profane, et a plus forte raison ’'amour -
divin, le plus intime des amours, cherche la retraite et
le silence, pour s’entretenir avec 'objet aimé.

Dieu, qui est toujours présent au cceur qui I’aime, le
porte a s’¢loigner, le plus qu’il lui est possible, des créa-
tures, a se dégager A certains moments de toute autre
affaire, A se recueillir, pour s’occuper uniquement de
lui, et pour jouir en son centre et en silence du plas
délicieux des entretiens. C’est le saint exercice de la
présence de Dieu et de I'oraison, qui est a la fois le
principe et I'effet de ’amour. Aimez Dieu intimement,
vous I’aurez toujours présent, vous n’aspirerez qu’a vous
trouver seul avec lui, et vous fuirez les affaires et les
hommes qui vous distrairaient de sa présence. Alors
vous ne ferez plus que vous préter aux choses exté-
rieures, et autant que Dieu I’exigera de vous; vous ne
vous y livrerez jamais, car vous aurez une occupation
intérieure, que vous préférerez a toutes les autres.

Est-ce ainsi que vous vous y prenez pour nourrir et
conserver ’'amour, vous qui faites profession de dévo-
tion? Vous croyez aimer Dieu, et vous n’aimez ni la
retraite, ni le silence, ni I’oraison. Vous ne pensez qu’a
vos affaires, vous avez une multitude de rapports, et
vous ne cherchez qu’a les multiplier. La solitude vous
pése, vous ennuie et vous est insupportable; votre

journée se passe & recevoir ou a rendre des visites, &

1 I Cor., 3u, 31,



102 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

lire ou & écrire des lettres, & satisfaire votre curiosité
des nouvelles publiques, et 4 débiter ce que vous en
savez; vous consacrez aprés cela quelques moments a
Dieu, n’ayant plus a lui présenter qu’un esprit distrait
et un ceeur sec. Si vous faites une lecture de piété, vous

ne la suivez que des yeux et vous ne l’entendez pas, vous

ne la goitez pas; elle fait tout au plus sur vous une
impression superficielle qui s’efface a I'instant. Si vous
voulez prier, ne trouvant rien dans votre fond, il vous
faut recourir A un livre. Si vous voulez méditer, votre
ame est sans cesse traversée par des pcnsées étrangéres,
et le recueillement vous est presque impossible. Pour
Poraison proprement dite, et I'entretien secret du coeur
avec Dieu, vous ne les connaissez pas, vous ne les aimez
pas, vous étes hors d’état de les pratiquer. 1l vous parait
inconcevable qu’on puisse passer une heure en silence
devant la majesté divine, et vous appelez cela perte de

temps, pieuse fainéantise, ou méme illusion dangereuse. "

Et néanmoins vous vous flattez d’aimer! Ah! vousn’avez
jamais réfléchi sur la nature et les effets de ’amour.
Vous, ames intérieures que Dieu a attirées a la soli-
tude, pour vous parler au ceeur, et vous faire goiiter les
douceurs de I'oraison par I'infusion de son saint amour,
gardez-vous bien, surtout lorsque cet amour aura cessé
d’étre sensible, de vous répandre au dehors, autrement
que par Pordre de Dieu; gardez-vous de vous dissiper
par des conversations inutiles, d’étre curieuses de ce
qui se passe dans le monde, de vous charger d’affaires
sans nécessité, méme sous le prétexte du zéle et de
la charité; gardez-vous particuliérement de négliger
'oraison, dans quelque état de langueur, de sécheresse
et d’insensibilité que vous vous y trouviez. Pourvu que
vous n’y ayez point donné occasion, soyez tranquilles;



NEUVIEME LECON. 103

et si vous avez quelque reproche a vous faire, mettez-y
ordre au plus tot; mais, encore une fois, ne quiltez
jamais 'oraison, qui est le principal aliment de I'amour.
Si vous otez a 'amour sa nourriture, il s’affaiblira peu
a peu, et enfin il périra.

Mais ne pensez pas que vous puissiez persévérer, ni
dans le recueillement, ni dans ’oraison, ni dans ’'amour
divin, sans la mortification du cceur. Voila le point
capital, dont il ne faut jamais interrompre ni relacher
la pratique.

L’amour de Dieu a un ennemi irréconciliable en vous :
I’amour-propre. Ces -deux amours sont incompatibles;
si 'un des deux régne, il exclut nécessairement I’autre.
Si donc vous voulez que "amour divin fasse en vous des
progrés, attaquez de front ’'amour-propre; combattez-le
en tout, poursuivez-le de retranchement en retranche-
ment, et ne lui donnez point de tréve, que vous ne
’ayez banni de votre cceur. Cet ouvrage est assurément
celui de Dieu, mais il est aussi le votre, et sa réussite
exige de vous les plus grands efforts, une volonté déter-
minée et constante. Priez Dieu sans cesse pour qu’il vous
éclaire sur la malignité et la subtilité de cet ennemi, qu’il
vous en découvre les ruses et les détours, et qu’il vous
donne une force invincible afin de ne le ménager en rien.
C’est ici la pratique la plus indispensable et la plus diffi-
cile, et c’est une maxime reconnue que 'amour de Dieu
ne vit en nous qu’a mesure que l’amour-propre y
meurt; mais quoique tout le monde convienne de celte
vérité, il y a trés-peu de personnes qui veulent acheter
’amour de Dieu par le sacrifice de ’amour-propre.

L'amour divin s’accroit encore par tout ce qui con-



10% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

trarie la volonté, par tout ce qui rabaisse orgueil de
Iesprit, et par tout ce qui détache des choses de la vie.

Aussi les contradictions, les humiliations, les dis-
graces humaines sont précieuses & ’ame qui aime Dieu;
elle s’étudie a les recevoir chrétiennement, et a en tirer
profit pour 'avancement de son amour. Elle s’exerce a
étouffer la sensibilité, les réflexions, les révoltes inté-
rieures et les murmures; elle n’admet point les plaintes,
les confidences, les recherches des consolations humaines,
les justifications, sinon dans I’absolue nécessité. LElle se
reproche méme les premiers mouvements indélibérés
d’impatience et d’irritalion, et elle continue 2 travailler
sur elleméme, jusqu'a ce qu’elle soit devenue comme
insensible & tous les traitements et & tous les événe-
ments.

L’amour s’accroit enfin par les sacrifices de toute
espéce, qu'ils soient intérieurs ou extérieurs.

L’amour, de sa nature, n’aspire qu’a donner; il n’est
satisfait qu’autant qu’il donne, il abhorre jusqu’a la
moindre réserve, et il est heureux, lorsqu’il s’est dépouillé
de tout pour Dieu.

Que les occasions de donner quelque chose ia Dieu
vous soient donc chéres; n’en négligez aucune, et, s'il ne
s’en présente pas, gémissez, et demandez a Dieu qu’il
en fasse naitre. Donnez de grand ceeur, avec joie, et
sans autre regret que celui de ne pas donner davantage,
et plus il en coitera & la nature, plus votre amour
s’accroitra. Il sera en vous a son plus haut degré, lors-
(u’aprés vousavoir tout ravi, Dieu restera seul en vous, et
seral’unique possession de votre ceeur; vous pourrez alors
dire avec vérité, comme saint Francois : Mon Dieu, vous
m’étes toutes choses; je n’ai rien biors de vous, et j’ai



NEUVIEME LECON. 103

tout en vous; votre richesse, votre félicité fait la
mienne!

Ceux qui aiment n’ont besoin d’aucune lecon sur tout
ceci ; ils n’ont qu’a écouter et a suivre les inspirations de
Pamour; car, de méme qu’il est le plus doux, il est aussi
le plus impérieux des maitres, je dirais le plus tyran-
nique, s’il n’était infiniment juste dans ses prétentions.
Quand I’'amour a une fois engagé un cceur par ses attraits,
avec quelle force il le domine, et avec quelle autorité il
lui commande ! 1l le dépouille sans pitié, il cherche par-
tout §’il reste encore quelque chose a lui donner, il
s’empare de ce qu'on n’a pas le courage de lui céder et
qu’on n’ose cependant lui refuser. 1l fait sa proie de
tout, il dévore tout, el, n’étant jamais rassasié, il veut
qu’on lui fournisse a toute heure des aliments nouveaux.
Le feu n’est qu’une faible image de son activilé et de
son avidité insatiable. Il faut qu’il régne seul dans une
dme; dés qu’il la posséde et en dispose a son gré, il
brise et renverse tout ce qui lui fait obstacle, et il change
et convertit en lui toutes les pensées de I’esprit et tous
les mouvements du ceeur.

Livrons-nous donc, et dévouons-nousa I’'amour divin;
puis laissons-le faire, et correspondons fidélement 4 son
aclion. .

O mon Dieu! vous seul connaissez la mesure d’amour
que vous m’avez destinée, et que je dois remplir. Ne
souffrez pas que par ma faute les desseins éternels de
votre bonté sur moi n’aient point tout leur effet. Je
veux, Seigneur, les accomplir parfaitement; mais que
puis-je sans vous, puisque c’est vous qui me failes vou-
loir? Accordez-moi de vous aimer de toute la plénitude



106 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

de mon cceur, de vous aimer toujours, de vous aimer de
plus en plus, de vous témoigner mon amour par tous
les moyens possibles. Ah! combien il s’en faut que j'aie
commencé de vous aimer dés que j’ai pu vous connaitre!
Yaurai donc toujours 4 me reprocher d’avoir commencé
trop tard; mais faites que je repare le passé par mon
ardeur et ma fidélité i ’avenir. Je n’ai plus qu’un seul
désir, c’est de ne pas sortir de ce monde, que je ne sois
parvenu au degré d’amour que vous m’avez fixé, et
par lequel je dois vous glorifier dans I’éternité. Ainsi
soit-il !

DIXIEME LEGCON,

L’AMOUR DU PROCHAIN,

Aprés avoir dit que le plus grand et le premier com-
mandement est 'amour de Dieu, Jésus-Christ a ajouté :
Le second lui est semblable : Vous aimerez votre pro-
chain comme vous-méme *.

Jésus-Christ entend par le prochain tous les hommes
sans exceplion, et il fonde ce précepte sur le premier,
auquel, dit-il, celui-ci est semblable. C’est-a-dire que,
parce que je dois aimer Dieu, je dois aimer aussi tous les
hommes faits a I'image et ressemblance de Dieu. Si
j’aime l'original, il faut que mon amour s’élende en
proportion sur I'image qui le représente. Cette qualité
d’étre I'image de Dieu, formée de sa main, et pour cela
destinée a le connaitre, a I'aimer et a le posséder, est le
plus beau de nos titres, le premier principe de toutes
les qualités que le Créateur a mises en nous, et le fonde-

t Marru., xxi, 39.



DIXIEME LEGON. 107

ment de tous nos devoirs, tant envers Dieu qu’envers
nos semblables. Envers Dieu : I'image n’existe que pour
Ioriginal, et 8’y rapporte entiérement; envers le pro-
chain: la méme image de Dieu que je recounnais en moi,
je la reconnais dans tout autre homme, et je dois le
méme amour i ceux qui sont de méme nature que moi,
comme tels je dois les chiérir ni plus ni moins que moi-
méme.

Or, ce précepte de ’'amour du prochain est renfermé
dans deux grandes maximes, dont I'une me défend de
lui nuire : Ne faites pas @ autrui ce que vous ne vou-
driez pas qu’on vous fit '; et 'autre m’oblige a lui faire
du bien : Faites aux hommes tout le bien que vous
désirez que les hommes vous fassent®. Ces deux
maximes, 'une de I'Ancien Testament et Pautre du
Nouveau, comprennent tout. Elles sont un guide siir
pour la conscience, et je n’ai qu’a les appliquer en toute
rencontre A la conduite que je tiens a ’égard des autres,
soit dans mes jugements, soit dans mes affections, soit
dars mes paroles, soit dans mes actions. Les abus et les
désordres, toutes les injustices, et presque tous les maux
qui inondent la terre, viennent de ce qu’on manque a la
premiére; la seconde, si on D’observait exactement,
donnerait l'innocence et la paix, le bonheur et I'union a
tout le genre humain.

La raison nous les dicte trés-clairement, et nous les
portons dans le ceeur. Si nous y sommes fidéles, la raison
et notre ceeur nous approuvent de concert; si nous les
violons, le ceeur et la raison conspirent pour nous con-

! "Yos., 1v, 46.
2 Marru,, v, 42,



108 I’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

damner. Nous ne pouvons de sang-froid nous faire illu-
sion ni sur 'un ni sur I'autre point. La lumiére natu-
relle et 'instinct moral souscrivent donc & I’équité et
la nécessité de ce grand précepte de 'Evangile, et, dans
tous les temps, l'idolitre comme le chrétien, le peuple
grossier comme I’homme cultivé et réfléchi, ont admiré
cette belle sentence d’un poéte paien : Je suis homme,
et rien de ce qui intéresse un autre homme ne m’est
éiranger.

Si cela est, pourquoi ce précepte si juste, si conforme
A notre nature, est-il si universellement et si constam-
ment violé dans I'une de ses parties, et négligé dans
I'autre ? Quel est le chrétien qui n’a pas 4 se condamner
lui-méme sur ce point? Vous voudriez que le prochain
ne vous fit tort en rien ; mais, par toutes sortes de voies,
vous cherchez a vous enrichir aux dépens du prochain.
Vous étesjaloux de votre honneur et de votre réputation;
mais, par vos critiques, par vos médisances, souvent par
vos calomnies, vous avez noirci ’honneur et déchiré la
réputation des autres. Vous voulez qu'on excuse vos
défauts, que I’on souffre votre humeur, qu’on vous passe
vos inattentions, vos méprises et vos procédés irrégu-
liers; mais vous n’excusez rien dans le prochain, vous
ne souffrez rien, vous ne pardonnez rien. Vous éles
délicat, sensible, inexorable sur vos droits et vos pré-
tentions; 1ais vous foulez aux pieds les droits et les
prétentions des autres. Vous aimez la droiture, ia fran-
chise et la vérité dans autrui; mais vous pratiquez la
fausselé, la dissimulation et le mensonge. Vous désirez
qu’on applaundissea vos succés, qu'on s’en réjouisse, que
'on vous en félicite; mais vous portez une basse envie
aux succés de votre prochain, vous en étes chagrin, et
leur souvenir vous ronge secrétement. A votre avis, vous



DIXIEME LECON. 109

étes digne de parvenir a tout; mais le prochain est
indigne de tout. Vous attendez des autres de la conso-
lation dans vos peines, du secours dans vos embarras;
mais vous étes indifférent et froid envers eux dans leurs
malheurs, vous ne les regardez plus alors, vous ne les
connaissez plus, et vous les abandounez dans leur indi-
gence, ne leur donnant aucun secours, aucun genre de
service, ni par vos lumiéres, ni par votre crédit.

A Vexception d’un petit nombre de cceurs bien faits,
tels sont les hommes les uns envers les autres. Ils sont
méchants, ou par entrainement de nature et par passion,
ou par systéme et avec réflexion. Quand ils font du bien,
souvent c’est par vanité ou par intérét, par ostentation
ou par respect humain, ou bien pour se soustraire aux
importunités ; et encore ils ne font le bien que le moins
et le plus tard qu’ils peuvent, aprés avoir fait essuyer
de longs refus, avec hauteur et des facons humiliantes
qui mortifient ceux qu’ils obligent.

La raison les condamne, mais combien plus la religion.
qui prescrit aux chréliens un amour parfait et d’un
ordre surnaturel envers leurs fréres! Qu'ils écoutent
Jésus-Christ, législateur et modéle de la charité : Je vous
donne, dit-il a ses disciples, un commandement nou-
veau, qui est de vous aimer les uns les autres, comme
Lol le dit, il le répéte, et il insiste a
plusieurs reprises. Et la circonstance est remarquable;
c’était au sortir de la derniére Céne, et au moment ou
il allait consommer son sacrifice, de sorte que ce com-
mandement doit étre regardé comme le testament et la
derniére volonté de notre divin Maitre.

je vous ai aimés

U Jean, xun, 3%,

1. 1



110 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Ai#mez-vous, comme je vous ai aimés'. Et comment
nous a-t-il aimés ? d’'un amour tout divin, qui prenait sa
naissance dans 'amour méme qu’il portait 4 son Pére, et
qui n’en était que I’expansion; d’un amour prévenant
et gratuit, qui I’a fait descendre du ciel en terre pour
nous. O charité incompréhensible! Le Verbe éternel
s’est fait homme, il s’est fait chair par amour pour les
hommes! llest né dans le dessein de donuer sa vie pour
nous; dés son entrée dans le monde, il a accepté son sacri-
fice pour nous; tous les jours de sa vie, il a porté chacun
de nous dans son cceur; lorsqu’il versait son sang sur la
croix, nous étions présents i son esprit, et il le répan-
dait pour la rémission de nos péchés, afin de nous récon-
cilier avec son Pére, de nous rétablir avec avantage
dans nos premiers droits, et de nous mériter le bonheur
éternel et les graces qui peuvent nous y conduire.

Qu’avions-nous fait pour nous rendre dignes d’un tel
bienfait? Nous I’avions offensé comme Dieu, et sa jus-
tice exigeait notre perte éternelle; comme homme, nous
P’avons persécuté, blasphémé, outragé, et nous I'avons
attaché a la croix par les mains des Juifs et des Geatils.
Sa mort a été 'ouvrage du péché; et nous sommes
tous pécheurs. Or, & ce moment, il avait devant les yeux
uos iniquités, nos ingratitudes, ’abus de ses graces;
ou plutdt il les portait dans son corps sur le bois *;
mais il nous aimait, et il ne nous avait pas moins en
vue que ses bourreaux, lorsqu’il disait : Mon Pére!
pardonnnez-leur, car ils ne savent ce qu’ils font*. Il
v’y a point ici d’exagération, et ceci est vrai i la lettre.

1 Jeaw, xv, 12,
2 PiERRE, 11, 2%.
3 Luc, xxni, k.



DIXIEME LECON. 111

Voila comme Jésus-Christ nous a aimés; et il ne
cesse de nous aimer ainsi, offrant continuellement au
ciel son sang pour nous, renouvelant chaque jour, dans
toutes les parties du monde, le sacrifice de la croix dans
celui de nos autels, pour nous en appliquer les mérites,
et, malgré notre résistance obstinée, ne nous abandon-
nant jamais jusqu’a notre dernier soupir, qui décide
notre éternité. Quel exemple d’amour! Et c’est un
Dieu qui nous le donne, et qui le propose a notre imi-
tation !

Il a dit qu’il n’y a pas de plus grand amour que de
donner sa vie pour ses amis'. La chose élait ainsi
avant que Jésus-Christ pariit sur la terre, et le seul
trait avéré que P'antiquité profane a fourni a été et est
encore un sujet d’admiration. Mais Jésus-Christ a plus
fait; il a donné sa vie pour ses ennemis, et pour ceux
qui la lui ont ravie en effet, et pour ceux qui devaient
plus tard la lui ravir par le fait seul de leur mauvaise
intention et de leur volonlé coupable; et cela non pas
une fois, mais autant de fois qu’ils péchent mortelle-
ment, Car, selon la doctrine de saint Paul, quiconque
se rend coupable d’un péché mortel crucifie de nou-
veau, autant qu’il est en lui, le Fils de Dieu, et 'expose
a la dérision *.

Or, voila comme il veut que nous nous aimions.

N’avait-il pas raison d’appeler cet ordre un comman-
dement nouveau, puisqu’il va si loin au dela de ce que
prescrit la loi naturelle?

Le chrétien, & 'exemple de Jésus-Christ, doit aimer

1 JEaw, xv, 13.
2 Hebr., w1, 6.



112 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

son prochain quel qu’il soit, méme son ennemi, au
point d’étre disposé a sacrifier ses biens, sa réputation,
sa vie méme pour lui procurer le salut éternel. Si, dans
la disposition de son ceeur, 'amour ne va pas jusque-la,
il n’accomplit pas le grand commandement de la loi
nouvelle, il n’est disciple de Jésus-Christ que de nom,
il se condamne, et il prononce d’avance la sentence
contre lui, puisqu’il renonce 2 'amour qui I’a racheté
et qui est le premier titre de son salut. Méditons pro-
fondément cette vérité, et voyons quels doivent étre
nos sentiments et notre conduite 4 ’égard du prochain,
d’aprés une disposition si surnaturelle, si sublime, et en
méme temps si indispensable.

Jésus-Christ a tellement a ceeur I'accomplissement de
son commandement, qu’il veut que ce soit a celte
marque qu’on nous reconnaisse pour ses disciples '.
Toute marque doit avoir quelque chose de distinctif, et
qui ne soit nullement équivoque. 1l faut donc que les
disciples de Jésus-Christ s’aiment entre eux d’une ma-
ni¢re qui les fasse reconnaitre, qui attire ’attention des
autres hommes, et les porte a2 demander : Quels sont
ceux-ci qui s’aiment de la sorte ? Tels étaient les pre-
miers chrétiens de Jérusalem, qui, mettant leurs biens
en commun, n’avaient qu’un cceur et qu’une ame.
Aussi leur union les rendait-elle chers au peuple, qui leur
donnait de grandes louanges, et, par respect, n’vsait se
joindre a eux. Tels furent ceux qui exercérent I’hospi-
talité envers Pacome et ses compagnons idolitres avec
tant de cordialité, qu’il en fut étonné, et qu’ayant appris
ce qu’étaient ces hommes si charitables, il résolut dés
lors d’embrasser le christianisie. Tels en général étaient

1 Jeaw, x1u, 35,



DIXIEME LECON. 113

les fidéles de la primitive Eglise. Les paiens, au rapport
de Tertullien, étaient dans I’admiration de leur charité
wmutuelle, et ils se disaient les uns aux autres : Voyez
comme ils s’aiment! On calomnia d’abord les assem-
blées chrétiennes, les Agapes, et le nom de Fréres que
les chrétiens se donnaient entreeux; les paiens jugeaient
de ces hommes nouveaux par eux-mémes, et ils pen-
saient qu’il se passait dans leurs assemblées les mémes
désordres que dans les leurs; mais bientot ils furent
détrompes, et se virent forcés de rendre justice aux
enfants de la charité. Quant aux martyrs, ils mouraient
non-seulement pour conserver leur foi, mais encore
pour la propager; iis priaienl pour la multitude qui
demandait leur mort, pour leurs juges et pour leurs
bourreaux, et le sang des martyrs a éLé une semence
féconde de chrétiens. Les actes conservés de leur mar-
tyre témoignent de Pardeur de leur charité sur ce
point, et il est certain que c’est 4 eux principalement
qu’il faut rapporter la conversion de Punivers idolatre.
Au temps de Julien I’Apostat, cel esprit était encore
dans toute sa force. Les chrétiens, disail-il lui-méme,
nourrissent leurs pauvres el les nétres, et il se plai-
gnait de ce que les paiens étaient loin de leur ressem-
bler sur ce point. Ainsi il reconnaissait, malgré lui, que
c'est 1 le plus beau caractére du christianisme, et il fit
de vains efforls pour le contrefaire.

O Charité! I'ornement et la gloire des premiers siécles
de DEglise, qu’étes-vous devenue? Vous n’étes plus
connue et praliquée que par un petit nombre de chré-
tiens. 1l s’en faut bien que vous soyez le caractére dis-
tinctif de la plupart. Chacun n’aime que soi, etne pense
qu’a ses propres intéréts; les petits sont vexés, les



11k L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

pauvres sont négligés, les malades sont abandonnés; et
des hommes nés pour le ciel se disputent, s’arrachent
mutuellement, par la fraude et par la violence, les faux
biens de la terre. -
Faut-il s’étonner que la Foi s’éteigne quand la Cha-
rité est si refroidie? Jésus-Christ n’a-t-il pas déclaré que
la charité qui unit ses disciples serait la principale
preuve de lear foi et de sa mission? Que tous ensemble,
dit-il dans sa derniére priére, soient un comme vous,
mon Pére, éles en moi, et moi en vous, afin que le
monde croie que vous m’avez envoyé '. Et encore :
Qu’ils soient consommés dans LPunité, et que le monde
connaisse que vous m’avez envoyé®. Ainsi, au juge-
ment de Jésus-Christ méme, la charité envers le pro-
chain et 'union mutuelle des esprits et des coeurs sont
la démonstration la plus sensible de la divinité de sa
religion. On discutera peut-étre avec quelque bonne foi
sur les autres preuves; en sa conscience on se rendra
toujours a celle-ci, et jamais on ne balancera a avouer
qu’une religion qui ordoune et qui inspire de tels sen-
timents, a vraiment Dieu pour auteur. Lors donc que je
manque 3 la charité en quelque maniére que ce soit, je
porte alteinte, et en moi et dans les autres, a la vérité
du Christianisme, et j’ébranle le fondement principal
de la Foij; si je n’aime que faiblement mon prochain, on
a le droit de dire que je ne crois que faiblernent; et si je
suis dur et insensible, on peut dire que je ne crois pas.

Divin Maitre de la charité, modéle infiniment par-
fait de cette vertu descendue du ciel avec vous, répandez-

1 JEan, xvii, 21.
2 Ibid., 23.



ONZIEME LECON. 145

{a dans mon cceur, et que son feu consume en moi tout
ce qui lui fait obstacle! Que par votre secours, et a
votre exemple, j’aime désormais mon prochain, comme
vous m’avez aimé vous-méme!

Que de reproches j’ai 4 m’adresser sur ce sujet! Non,
Jje n’ai pas encore été chrétien; je n’ai pas encore porté
la marque de vos disciples. Rendez mon cceur aussi
vaste que l'univers; faites qu’il s’intéresse au salut de
tous les hommes, qu’il vous prie sans cesse pour ce
grand objet, et qu’il soit disposé désormais a le pro-
curer par tous les sacrifices. Rendez mon ceeur droil et
juste envers mes fréres; ce n’est pas assez, faites qu'’il
soit affectueux, tendre, compatissant, prévenant, géné—
reux, toujours prét a obliger; qu'il soit doux, patient,
désintéressé, éloigné de toute jalousie, de toute mali-
gnité el de toute envie. Enfin formez-le sur le votre;
que votre Ceeur adorable soit toujours présent & ma
pensée, que je m’attache i en exprimer en moi tous les
sentiments, et que, pénétré de reconnaissance pour
Pamour que vous m’avez témoigné, je m’acquitte de
ma dette envers vous dans la personne de mes fréres,
que vous m’avez ordonné de regarder et de traiter
comme d’autres vous-méme! Ainsi soit-il!

ONZIEME LEGON. ‘

LA PRATIQUE DE L’AMOUR DU PROCHAIN.

L’amour-propre n’est pas moins ennemi de Pamour du
prochain que de I'amour de Dieu; il est le seul obsta-
<le a accomplissement de P'un et de I'autre précepte.

Jaloux de notre propre excellence, nous mettons la



116 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST,

meilleure partie de notre mérite & mépriser les autres;
nous tendons de toutes nos forces & nous élever au-
dessus d’eux, et, si nous ne pouvons y réussir, nous leur
portons envie; nous les rabaissons, au moins dans notre
esprit, et nous nous consolons par 12 de leur élévation.
C’est I'orgueil, et toutes ses suites si préjudiciables a
Pamour du prochain.

Nous aimant d’un amour exclusif, ou, ce qui revient
au méme, n’aimant rien que par rapport a nous, nous
cherchons notre bonheur aux dépens du bonheur
d’autrui, ou du moins sans nous en mettre en peine; sa
fortune nous fait ombrage, elle nous semble presque un
vol de ce qui nous appartient; car nos passions insa-
tiables convoitent tout, s’approprient tout, et croient
tout légitime, pour arriver a leur fin. C'est la cupidité,
avec toutes les injustices qu’elle entraine.

Délicats a I’excés sur ce que nous croyons nos droils,
et quelles bornes mettons-nous sur ce point a4 nos pré-
tentions? nous nous offensons de la moindre chose; si
nous le pouvons, nous rendons au prochain avec usure
le mal qu’il nous a fait; et, si nous ne le pouvons pas,
nous en conservons dans le ceeur du ressentiment et de
la haine. C’est la vengeance, avec ses funestes effets. On
’exerce en toute maniére; et, toutinjuste qu’elle est, elle
nous parait si raisonnable, que c’est sur ce point que nous
avons le plus de peine a nous soumettre 4 I'Evangile.

Aveugles sur nous-mémes, et admirateurs de nos belles
(ualités réelles ou prétendues, nous ne voyons, et nous
ne voulons voir dans les aulres que leurs défauts; nous
leur en prétons quils n’ont pas, nous calomnions leurs
vertus, nous épions leur conduite, pour les trouver en
faute; nous ressentons une joie secréle des rapports-que
la médisance nous fait sur eux, et nous nous empres-



ONZIEME LEGON. 17

sons de les répandre. C’est la malignité, qui infecte tout
de son venin.

Ces vices, et beaucoup d’autres qu’il serait trop long
d’énumérer, et qui sont les fléaux de la société, sont les
fils de ’amour-propre.

Il suffirait donc de le bien connaitre, et de s’attacher
a le combattre, pour pratiquer excellemment le second
précepte de la charité.

Mais, quel est ’homme qui fait une étude sérieuse de
son amour-propre, qui en observe I'injustice, et qui
veut se convaincre qu’il est opposé non-seulement a la
religion, mais encore 2 la raison? On trouve sur I'amour-
propre en général assez de réflexions dans les écrits des
moralistes; mais ce ne sont d’ordinaire que de vagues
et subtiles spéculations, des traits d’esprit, des obser-
vations fines; on les lit, on les admire, mais on se garde
bien de s’en faire application. §'il s’agit de découvrir
I’amour-propre d’autrui, on ne manque pas de sagacité;
mais on ferme les yeux sur le sien, et, bien que I'on
convieune qu’on n’en est pas exempt soi-méme, on
trouve néanmoins toujours le secret de s’en justifier,
lorsqu’il en faut venir au particulier. Presque personne
ne veut se connaitre; et c’est Pamour-propre qui s’y
oppose, craignant de voir sa difformité. Et cependant,
sans cette connaissance, point d’humilité; et sans humi-
lité, point de charilé.

Mais se reconniit-on dominé par ’amour-propre en
certains points, il y a loin de 12 & s’en corriger. Je lai
entrepris, dit-on, je n’ai pu en venir 4 bout; c’est mon
caractére; je suis ainsi fait ; je ne saurais me réformer;
il faut que le prochain me souffre tel que je suis. Ainsi
I’on a toujours des raisons pour se justifier, ou pour

1.



118 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

s’excuser, et c’est encore I'amour-propre qui les fournit;
c’est lui qui, exigeant pour soi la charité des autres, 8’en
dispense i leur égard. Comment, aprés cela, la pratique
de cette vertu ne serait-elle pas aussi rare que difficile ?

Le détail des devoirs qu’elle nous impose va infini-
ment loin. Ce n’est pas une petite chose que d’en avoir
une connaissance exacte, et de les remplir selon les
occurrences.

Ce que ce précepte a de négatif, en tant qu’il défend
de nuire au prochain, est plus borné, et Fon en est pour
Pordinaire assez instruit; ou du moins, avec un peu de
réflexion, il est aisé de s’en instruire, parce que cela
tient a la loi naturelle, dont les principes sont gravés
dans tous les cceurs. Une conscience vraiment timorde
n’aura pas de peine i s’abstenir de ce qui nuit au pro-
chain, soit pour le spirituel, soit pour le temporel.

Mais les devoirs positifs que la charité prescrit sont
d’une plus grande étendue; et ce sont ceux-la qu'on
n’étudie pas assez, et qu’on se met encore moins en peine
de pratiquer.

Le monde, a cet égard, s’en tient  la politesse, qui
n’est qu’un vain simulacre de la charité, qui ne paye que
de mine et de paroles, et qui, pour la bien définir, n’est
qu’un commerce mutuel d’amour-propre, une conven-
tion de flatter celui d’autrui, afin qu’il flatte le néotre.
La charité n’exclut pas la vraie politesse; elle la suppose
méme, ou elle la supplée éminemment; mais elle est
sincére, cordiale, effective, ce que la politesse n’est
point, et elle agit par des motifs bien plus relevés.

Ce n’est que dans I’Evangile, dans les Epitres des
Apotres, dans les exemples de Jésus-Christ, de ses
disciples et des premiers chrétiens, qu’on peut ap-



ONZIEME LEGCON. 119

prendre a fond les devoirs de la charité. Lisez ces divins
écrits; étudiez ces modéles, et surtout le Modéle par
excellence ; entrez dans les sentiments de son cceur; per-
suadez-vous qu’ils doivent étre les votres. Priez-le de
vous éclairer sur une matiére si importante & votre salut
et & votre perfection. Pratiquez ensuite selon vos lumiéres
présentes, et vous en acquerrez chaque jour de nou-
velles, et vous deviendrez enfin consommé dans la science
de la charité.

Elle embrasse presque toutes les vertus, et elle sup-
pose celles qui ont Dieu pour objet immédiat.

Vous pouvez vous en convaincre par la description
admirable qu’en fait saint Paul dans sa premiére Epitre
aux Corinthiens; et ce n’est pas sans raison qu’il a dit :
Celui qui aime le prochain a accompli la loi. Saint
Jeaun, I’Apotre de la charité, pensait de méme; et, outre
la preuve qu’on en tire de ses épitres, saint Jérome rap-
porte de lui que, dans son extréme vieillesse, ne pou-
vant faire de longs discours aux fidéles assemblés, il se
contentait de leur dire : Mes chers enfants, aimez-vous
des uns les autres. Sur quoi, ses disciples lui ayant
témoigné leur surprise de ce qu’il répélait toujoursla
méme chose, il leur répondit : Cest le précepte du
Seigneur; et il suffit seul, pourvu qu’on laccomplisse.
Qu’on juge par 12 quelle étendue lui donnaient ces deux
grands apotres. Ils comprenaient parfaitement Pesprit
de la loi chrétienne, dont amour est la plénitude. lls
savaient que, comme on ne peut pas aimer Dieu sans
aimer le prochain, de méme il est impossible d’aimer
le prochain sans que l'on n’aime Dieu. Ils savaient
-encore que P’amour légilime de soi-méme est insépa-
rable de ces deux amours, et que c’est faute d’entendre



120 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

nos vrais intéréts, que nous manquons a 'un et a I'autre.

Ne nous trompons donc point, et ne pensons pas que
nous puissions étre de parfaits chréliens, autrement que
par la perfection de la charité.

Ne nuire a personne, ni dans ses biens, ni dans sa
réputation, ni dans ses droits et ses légitimes préten-
tions; ne lui nuire, ni dans le fait, ni par la volonté et
le simple désir, c’est n’étre que juste. Et cependant -
combien peu de chrétiens ont fa conscience tout a fait
nctte sur ce point! Pour étre charitable, il faut faire,
ou du moins vouloir sincérement faire aux autres tout
le bien que nous voudrions qu’on nous fit dans les mémes
circonstances; encore plus le bien spirituel que le bien
temporel, selon notre état et notre portée ; d’autant que
1:: bien spirituel est d'une plus grande conséquence, et
que, selon Pordre divin, le bien temporel doit s’y rap-
porter. «Jene fais pas de mal 4 mon prochain, je ne lui
en veux aucun. Que celui que je lui veux m’arrive! Je
tiche de bien vivre avec tout le monde. » Ainsi parlent
beaucoup de chrétiens, qui bornent a cela la charité, et
qui croient que Dieu n’en demande pas davantage. Ils
sc trompent bien lourdement, el ils ne font pas réflexion
que la bienfaisance de Dieu a P’égard des hommes est
le modéle de celle que Jésus-Christ nous propose envers
nos semblables. Car c’est & ce sujet qu’il dit : Soyez
parfaits, comme votre Pére céleste est parfait'. Aimez
vos ennemis : faites du bien & ceux quivous haissent;
priez pour ceux qui vous persécutent et vous calom-
nient, afin que vous soyez l_es enfants de votre Pére,
qui est dans les cieux *. Dans la distribution que Dieu

' Murra., v, 48,
2Thid., &%, 45.



ONZIEME LEGCON. Bty

fait aux hommes des biens temporels, il ne consulte
point leur mérite, mais sa bonté; il fait également lever
son soleil sur les bons et sur les méchants, et tomber la
pluie sans distinction sur les justes et sur les pécheurs.
Dans Pordre surnaturel, il veut le salut de tous; il en
fournit les moyens a tous. Si a cel égard sa Providence
nous est cachée, elle n’en est pas moins effective; et
nous verrons un jour avec élonnement que ceux qui
seront perdus ont eu plus de lumiéres et de graces
qu’il ne leur en fallait pour se sauver. Ainsi notre cha-
rité doit étre universelle, quant aux personnes, aux
lieux, aux temps, a tous les genres de biens qui sont en
notre pouvoir, et, lorsque le pouvoir nous manque, nous
avons toujours la ressource de la bonne volonté, du désir
et de la pricre.

Pour bien exercer une telle charité, on ne saurait
croire & quel point il faut se géner, se priver, se mor-
tifier en toute maniére. Par exemple : vous avez le
nécessaire abondant, vous avez le superflu, vous avez
toutes vos commodités, et, parce que vous faites quelques
légéres anmones, sans rien diminuer de volre luxe et
de volre somptuosilé, vous étes tranquille, vous vous
flattez d’étre charitable. Erreur grossi¢re. S’il y a un
pauvre dépourva du nécessaire, et en faveur de qui
vous ne preniez pas sur vos dépenses superflues, sur
vos aises, sur I’abondance méme de ce que vous appelez
nécessaire par rapport 3 vous, vous péchez contre la
charité, et vous répondrez 4 Dieu de n’avoir pas secouru
ce pauvre; vous répondrez méme d’avoir ignoré son
indigence, dont vous deviez vous informer. Ce que vous
devez A votre naissance, & votre rang, a votre place, ne
va que bien loin aprés ce que vous devez aux premiéres



122 L'’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

nécessités du prochain. De méme, quoique vous ne
soyez pas chargé du ministére spirituel, si faute d’un
bon conseil, 4’une réprimande, de soin et de vigilance
a Pégard de ceux sur qui vous avez inspection; si, faute
de recevoir de vous I'instruction et le bon exemple, ils
offensent Dieu, ils ne se corrigent pas, ils s’exposent a
leur perte, ils se perdent en effet, vous blessez griéve-
ment la charité, et vous serez responsable de 1’ame de
votre prochaiu. Si votre humeur, votre impatience,
votre hauteur, est pour lui une occasion de chute, sa
chute vous sera imputée. Bien plus, quand méme vos
défauts seraient pour lui un exercice de patience, et
serviraient 2 sa sanctification, vous n’en serez pas moins
<coupable.

Te ne suivrai point ce détail, qui est immense. Mais
je ne craindrai pas d’avancer que la charité est d’une
pratique continuelle, et qu’on ne peut y étre fidéle sans
tendre a toule la perfection du christianisme.

Quelle attention soutenue n’exige-t-elle pas, pour
ménager le prochain, pour le supporter, pour excuser
ses défauts, pour s’accommoder A son caractére, pour le
prévenir, pour deviner en quelque sorte ce qui peut
Tobliger? En combien de rencontres ne faut-il pas céder,
et se relicher méme de ses droits? Combien de choses
ne faut-il pas souffrir, et passer sous silence? Que de
mouvements naturels d’amour-propre, de sensibilité, de
répugnance, de seniiment, ne faut-il pas étouffer? Et
cela, pour accomplir cette seule partie du précepte :
Portez les fardeaux les uns des autres . Sous un cer-
tain rapport, ’exercice de la mortification chrétienne est

t Galat., vi, 2.



ONZIEME LECON. 123

le méme que celui de la charité; et ce n’est que par une
mort continuelle a soi-méme qu’on parvient au plus
haut point de I'amour du prochain.

Car il y a des degrés a U'infini dans la pratique de ce
précepte, ou plutdt : chaque degré est susceptible de
perfection a Pinfini.

Le premier est de faire aux autres tout le bien dont
nous sommes capables. Le second, de le bien faire, de
le faire & propos, de le faire dans la juste mesure, d’y
joindre tout ce qui peut le rendre plus cher, ou plus utile
au prochain, et, en obligeant les uns, de ne jamais mécon-
tenter les autres. Le troisiéme, de faire le bien en toute
occasion, soit qu’il nous en coiite ou non, et de ne point
consulter 13-dessus notre intérét, notre délicatesse, nos
inclinations ou nos aversions naturelles. Le quatriéme,
enfin, de le faire par les motifs les plus purs et les plus
excellents.

Quelle ample matiére d’examen pour une ime qui
aspire a la perfection de la charité! et quel est le chré-
tien qui ne doive y aspirer?

Pour aimer le prochain de la sorte, il est absolument
nécessaire de le regarder en Jésus-Christ, d’obliger en
lui la personne de Jésus-Christ, de souffrir de lui dans la
vue de Jésus-Christ, d’avoir en un mot Jésus-Christ tou-
jours présent a ’esprit et au cceur dans tous nos rapports
avec le prochain. C’est aussi pour cela que Jésus-Christ,
dans I’Evangile, se substitue partout au prochain, et qu’il
déclare qu’au dernier jugement il tiendra fait & lui-méme,
pour le récompenser ou le punir, le bieh ou le mal fait
au moindre des siens.

Qu’il est difficile de se tenir toujours élevé a une vue



12% L’ECOLE DE JESUS CHRIST.

si surnaturelle, et de ne pas envisager souvent ’homme
dans ’homme! Cependant, sans cela, vous n’aimerez
jamais le prochain comme il faut; ’homme, se présen-
tant a vous avec ses défauts, vous choquera, vous rebu-
tera, excitera votre mépris, vous laissera tout au moins
dans une froide indifférence ; vous penserez que vous ne
lui devezrien ; qu’au contraire, c’est lui qui vousdoit. Ou,
si vous 'obligez, si vous avez des égards pour lui, ce se-
ront des bienfaits et des égards purement humains, o un
amour-propre délicat et irréfléchi trouvera son compte.

Qui ne serait effrayé, 6 mon Sauveur! en considérant
I’étendue et la perfection des devoirs de la charité? Mais
que je le suis bien davantage, lorsque je jette les yeux
sur mnoi-méme, et que je rapproche ma conduite de ces
devoirs! Mais ce qui me rassure un peu, c’est qu’il me
semble que je déteste sincérement tous les péchés que
j’ai commis en cetle matiére, et que je suis résolu de
les réparer par la pratique la plus exacte de cette vertu.
Ce qui me rassure encore plus, c’est que vous étes la
Charité méme, el tout prét a pardonner a quiconque se
reconnait coupable.

Ou irai-je, sinon a vous, pour apprendre ce que c’est
que la charité, pour trouver dans votre amour pour moi
le motif et le modéle de mon amour pour le prochain, et
pour recevoir les secours sans lesquels ma faible volonté
ne peut rien ? Pénétrez-moi de vossentiments pour mes
fréres, qui sont les votres. Je veux les aimer, parce que
vous les aimez, afin de mériter par la d’étre éternelle-
ment aimé de vous. Ainsi soit-il!




DOUZIEME LECON. 125

DOUZIEME LECON;

LE RENONCEMENT A SOI-MEME,

La parole de P'Evangile la plus dure a ’homme est
celle-ci : Si quelqu’un veut venir & ma suite, qu’il sc
renonce lui-méme .

La nature frémit en entendant cette parole; U'esprit
se révolte; la volonté se souléve; et le moi humain y
résiste de toute sa force, Je n’en suis pas surpris, puisque
tournant ’homme contre lui-méme, elle loblige a se
faire une guerre continuelle,  se conlrarier presque en
toutes choses, a se détruire en un mot, pour substituer
un homme nouveau 4 la place de I’ancien.

Quelle morale! Qui peut la comprendre? Qui peut la
goiter? Qui peut la pratiquer?

La philosophie humaine n'en a jamais enseigné une
semblable, et cela passait sa portée. Ou elle a tout
accordé aux sens, mettant la sagesse dans une jouissance
modérée des plaisirs, soumeltant au calcul, et compen-
sant I’'une par I’autre la volupté et la douleur; ou, en
donnant tout a la vertu, telle qu’elle entendait, elle a
flatté, nourri, exalté P’orgueil de 'homme, lui faisant
accroire qu’il dépendait de lui seul d’étre vertueux, et
que, pour un si grand ouvrage, il n’avait pas besoin du
concours de la divinité.

Jésus-Christ parait aprés Epicure et Zénon, et il
ordonne a quiconque veut étre son disciple de renoncer

¥ Matru., xvi, 2%.



126 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

2 la fois aux plaisirs des sens et a 1’orgueil de la raison,
prescrivant la mortification la plus sévére et humilité
la plus profonde. Il confond ainsi la fausse sagesse, qui
s’entendait avec la nature corrompue, ou n’invitait
I'’homme a devenir meilleur qu’en le rendant plus
superbe; et il exige de lui la réformation la plus com-
pléte par rapport aux deux substances qui le composent,
sans qu’il puisse s’en applaudir, comme si elle était son
ouvrage. lln’admet aucun tempérament sur cette enticre
abnégation : point de milieu, dit-il; ou renoncez-vous,
ou je vous renonce; vous ne pouvez In’appartenir qu’a
cette condition.

Quelle parole encore une fois! et qui peut la porter?

Cependant, c’est un Homme-Dieu, c’est la sagesse
incarnée qui parle de la sorte.

Il est descendu sur terre pour nous apprendre le che-
min du bonheur, et il ne nous en montre point d’autre
que celui du renoncement. Il y a marché le premier;
et, quoiqu’il n’edt rien a réformer en lui-méme, il a
renoncé en tout a son propre esprit et 4 sa propre
volonté. Il nous invite a le suivre, nous & qui cette
réformation est nécessaire, si nous voulons arriver au
méme terme de Péternelle félicité.

Un pareil langage, inoui jusqu’alors, dans la bouche
de Jésus-Christ, mérite sans contredit toute notre atten-
tion. Il faut 'approfondir, non pour 'examiner, mais
pour nous instruire, et pour reconnaitre qu’il est digne
du législateur divin qui I’a prononcé.

Qu’est-ce donc que se renoncer? Jusqu’a quel point
faut-il se renoncer? Quels sont les fruits du renoncement?
‘Quelle en sera la récompense? Autant de questions qu’un
chrélien ne saurait trop pénétrer.



DOUZIEME LECON. 127

Qu’est-ce que se renoncer? Et que doit-on entendre
par 1a?

Pour nous en former une juste idée, entrons le plus
avant que nous pourrons dans la nature de I’hamme.
L’homme est composé de deux substances, 'ame et le
corps : ’dme qui gouverne; le corps qui est Pinstru-
ment et Pexécuteur des volontés de I’ame. L’union de
ces deux substances fait le moi; c’est ’ame qui prononce
ce moi, mais elle ne le prononce pas pour elle seule;
elle y comprend le corps qui lui est étroitement uni. Se
renoncer, ce n’est pas pour I’dime se séparer de son
corps, encore moins se séparer d’elle-méme. Cette der-
niére séparation est absurde et contradictoire; nul étre
ne peut se séparer de soi. L’autre est possible; mais
elle serait contre Pinstitution du Créateur, qui ne nous
permet pas de séparer ce qu’il a uni.

Se renoncer ne peut pas étre non plus combattre en
soi des penchants invincibles qui précédent tout usage
de la liberté, et qui sont une suite nécessaire de notre
existence. J’aime nécessairement mon corps; je suis
nécessité de pourvoir a sa conservation et a ses besoins.
Si dans certains cas je sacrifie ma vie, ce ne peut étre
que par des vues d’un ordre supérieur; et me I’dter par
désespoir est un attentat ou il entre de la folie. Mon
ame s’aime elle-méme aussi nécessairement qu’elle se
connait; et, parce qu’elle s’aime, elle veut son bonheur,
qui est Pobjet de tous ses désirs, le but de tous ses
projets et de ses démarches, en un mot sa fin a laquelle
il ne lui est pas libre de renoncer.

Je ne puis donc exercer le renoncement qu’a I'égard
des pensées, des affections, des mouvements, des appé-
tits, qui sont soumis au libre arbitre; et, dans tout
cela, il faut discerner ce qui est conforme ou contraire



128 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

3 ma nature raisonnable, 2 sa dignité, a sa destina-
tion, et 4 un instinct profond qui m'inspire du respect
et de ’'amour pour P'ordre moral. J’ai des besoins; je
dois les satisfaire, quand aucune raison essentielle ne s’y
oppose pas; mais j'ai des désirs qui vont au dela de ces
besoins, je dois y renoncer. J’ai des affections légitimes ;
mais, pour étre justes et approuvées de Dieu, il faut
qu’elles soient dans Pordre; je dois les y tenir assu-
jetties, et renoncer a tout ce qui s’en écarte. Jai
d’autres affections qui me portent a ce qui m’est défendu,
ou en soi, ou a raison des circonstances; je ne dois
jamais m’y livrer. J’ai des passions ; mais, parleur nature,
elles doivent étre soumises a la droite raison; et, lorsque
la raison les condamne, ou dans leur objet, ou dans leur
excés, il faut que je les réprime. Mes sens ont un usage
nécessaire ou permis, mais ils peuvent en avoir un dan-
gereux, qui irriterait mes passions, et produirait en
moi des désirs illicites; je dois a cet égard les mortifier. A
plus forte raison en faut-il dire autant des facultés de
I'ime, de I'imagination, de la mémoire, de I'entende-
ment, de la volonté. Ma raison instruite et guidée par
la religion doit en régler I'usage, et leur interdire tout
ce qui me porterait au vice, ou m’éloignerait de la
vertu. Cela, c’est renoncer, non i ces facullés mémes,
mais 2 des images, a des souvenirs, 4 des raisonnements,
a des vouloirs, ou mauvais, ou frivoles et inutiles, ou
déplacés et a contre-temps. Je me dois une certaine estime
i cause dela dignité de ma nature; mais si cette estime
passe les justes bornes, elle dégénére en orgueil; si elle
porte sur des fondements peu solides, elle dégénére en
vanité; et il faut que je renonce a cet orgueil, a cette
vanité. Je ne puis m’empécher de'm’aimer moi-méme;
mais lorsque cet amour devient déraisonnable, qu'’il sort



DOUZIEME LECON. 129

de l’ordre, et qu'au mépris de Dieu et du prochain, il
me presse de ramener tout 4 moi, il faut alors que j’y
renonce, et le force de se tenir dans ses véritables limites.
Il ne m’est point libre de ne pas chercher en tout mon
bonheur; je ne fais rien en cela que de conforme a ma
nature intelligente, et aux premiers desseins du Créa-
teur. Mais, soit par Perreur de mon esprit, soit par la
dépravation de mon ceeur, je cherche ce bonheur ou il
n’est pas, et o il ne peut pas étre; je le cherche aux
dépens du bonheur d’autrui, auquel le mien ne doit pas
nuire, et, poury parvenir, j’emploie des moyens injustes;
il est clair que, dés que je reconnais cette erreur, cetle
dépravation, cette injustice, je suis obligé d’y renoncer,
et de réformer ce qu’il y a de vain et de répréhensible
dans la poursuite de mon bonheur. Ce sont la les prin-
cipaux objets sur lesquels ’Evangile m’assujettit a la loi
du renoncement.

Mais pourquoi faut-il que je me renonce de la sorte?

C’est que, sans cela, j’avilis, je dégrade, je pervertis
ma nature raisonnable; je ne suis plus homme, ni
chrétien. Les paiens ont connu les quatre vertus de
Prudence, de Justice, de Force, de Tempérance, dont
ils ont fait la base de leur morale. Et qu’est-ce que la
prudence, sinon une vertu qui m’apprend a distinguer
les choses que je dois, ou que je puis faire licitement,
de celles dont il faut que je m’abstienne? Puis-je étre
juste? puis-je étre forl? puis-je étre tempérant, si je ne
me renonce a chaque instant? Lt aurai-je jamais ’habi-
tude d’aucune vertu, si je n’acquiers celle du renonce-
ment? Tout le monde sait les deux mots auxquels
Epictéte réduisait sa doctrine : Abstenez-vous, et souf-
frez. Qu’est-ce que s’abstenir, sinon se renoncer? Et la



130 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

patience, qu’est-elle autre chose qu’un renoncement
continuel? Ce que le christianisme ajoute a ces préceptes
puisés dans la saine raison, n’est qu’une obligation 4 un
renoncement plus étendu et plus parfait.

Mais ma nature est-elle donc essentiellement mau-
vaise; et pourquoi Diea I'a-t-il faite telle, qu’il faille que
i’y renonce sans cesse? Voila le probléme que le paga-
nisme n’a jamais pu résoudre, depuis qu’il a perdu la
trace de la révélation primitive. Non, votre nature
n’est pas essentiellement mauvaise, et ce n’est pas a ce
que vous tenez de Dieu qu’il vous est commandé de
renoncer. Mais ’lhomme n’est plus tel qu’il est sorti des
mains du Créateur, et le péché I’a vicié dans son fond
et dans toutes ses facultés. Méme en son état d’inno-
cence, comme il était défectible, au cas qu’il fat éprouvé
par la tentation, comme il le fut en effet, il avait quel-
que résistance a se faire, quelque renoncement a pra-
tiquer, pour demeurer fidéle a 'obdissance due a son
Auteur. Car enfin il n’est devenu coupable que pour
avoir cédé a ce principe inexplicable de défectibilité
que toute créature renferme en soi, et pour avoir ainsi
donné prise a la suggestion du tentateur. Il a été su-
perbe, et s’est voulu égaler a Dieu; il a été curieux, et
a voulu acquérir une connaissance du bien et du mal,
qui lui était interdite; il a raisonné sur la défense que
Dieu lui avait faite, comme si elle et été I'effet de
’envie, et de la crainte que ’homme ne lui devint tout
a fait semblable; il a regardé avec trop de complai-
sance le fruit défendu, et s’est laissé tenter par sa
beauté et par le goit qu’il promettait; pour tout dire,
il a écouté le démon, il s’est écouté lui-méme, et il ne
devait écouter que Dieu; il devait se renoncer en tous
ces points, ct il n’elit pas péché.



DOUZIEME LECON. 131

Mais, depuis sa chute, malade dans toutes les parties
de sa nature, il faut, non pour se guérir lui-méme, mais
pour que la grice le guérisse et le maintienne en santé,
qu’il pratique bien d’autres renoncements. Il est plein
de ténébres en son esprit; et il ne tend qu’a s’égarer
par ses fausses idées et ses vains raisonnements; il faut
donc qu’il se défie sans cesse de ses lumiéres préten-
dues, qu'il y renonce, et qu’il s’appuie sur celles qui
lui viennent de Dieu et qu’il doit demander avec humi-
lité. Sa volonté a de la répugnance au bien et du pen-
chant au mal; il faut qu'’il force cette répugnance, qu’il
lutte contre ce penchant; qu’il haisse, qu’il affaiblisse,
qu’il détruise en lui ces deux ennemis, non par sa
propre force, elle n’y suffirait pas, mais par celle que
lui communique la grice, c’est-a-dire I’attrait divin qui
le pousse au bien, et qui I'éloigne du mal. La concupis-
cence lattire continuellement vers les objets sensibles,
et le sollicite 4 en jouir; ses sens sont toujours ouverts
pour en recevoir les impressions ; sa chair lui fait sou-
vent éprouver des révoltes humiliantes, auxquelles il est
exposé & consentir; le corps ne tend qu’a asservir ame,
et a la rendre le ministre de ses plaisirs. S’il ne combat
cette concupiscence toujours renaissante ; s’il ne caplive
ses sens inquiets, volages, curieux, insatiables de nou-
veaux objets; s’il ne mortifie sa chair rebelle, qui ne
demande qu’a étre flattée, et qui est avide de sensations
voluptueuses; s’il ne tient le corps dans la dépendance
de Pesprit, dont il s’efforce toujours de s’affranchir, il
oublie Dieu, il s’oublie lui-méme, il devient brute, et
pire que la brute, employant sa raison a satisfaire et a
justifier ses appétits grossiers. C'est donc une nécessité
pour lui qu’il se renonce, 4 moins qu’il ne veuille renon-
cer a Dieu, son principe et sa fin, renoncer a sa haute



132 L’ECOLE DE JESUS=CHRIST.

destination, renoncer a son bonheur présent, renoncer
a sa qualité d’étre raisonnable, étre ’'objet de ses erreurs
et de ses passions, I’esclave de son corps et des objets
extérieurs, vivre dans une inquiétude, une agitation, un
ennui, un dégoiit, un tourment continuels.

Fit-il seul au monde, il faudrait qu’il se renoncat
ainsi pour son véritable intérét. Mais il nait, il vit en
société, et la société ne peut subsister, si chacun des
membres qui la composent, 4 commencer par les chefs,
jusqu’au dernier des sujets ou des citoyens, ne préfcre
le bien général 2 son bien persox‘l'nel. Que de nouveaux
renoncements, que de sacrifices a faire, si I'on ne veut
pas introduire parmi les hommes tous les genres de
désordres et de crimes, étre toujours dans la crainte ct
les alarmes pour sa propre sireté, ne connaitre d’autres
droits que la force, qui passe 4 tout moment d’une
main 3 l'autre, étre la victime de la fraude et de la vio-
lence d’autrui, et, avec la ruine du corps de la société,
entrainer celle de tous les individus! Dieu qui veut que
la concorde, I'union, la paix, régnent dans tous les gou-
vernements, a donc di ordonner aux souverains et aux
peuples tous les renoncements qu’exige cette fin, leur
interdire tout ddésir, tout projet, toule action nuisible
a l'ordre public, et enchainer par ses défenses Pamounr-
propre, auteur de tous les maux qui jusqu’a ce jour ont
ravagé le monde. Remarquez que je ne parle que de ce
qui est nécessaire pour prévenir les crimes. Il faut
pousser le renoncement plus loin, pour la pratique des
vertus qui rendent la société commode, douce, aimable,
avanlageuse a chacun en particulier, en sorte qu’autant
qu’il se peut, dans le bien public, chacun trouve le
sien,

Ce qui est vrai de la grande société ne l'est pas



DOUZIEME LECON. 133

moins de la petite, qui est la famille. Si le mari et la
femme, les parents et les enfants, les fréres et les sceurs,
les maitres et les serviteurs ne se soumettent franche-
ment et de bon ceur & la loi du renoncement portce
par Jésus-Christ, il est impossible que la paix domes-
tique subsiste, que'innocence, lasubordination, Pamour,
la confiance, les égards mutuels s’y maintiennent; et
chaque maison deviendra, ou pourra devenir a tout
instant un enfer pour ceux qui Phabitent. Les motits
humains ne suppléeront jamais en ce point a I’Evangile;
et il ne se trouvera paint de famille parfaitement et con-
stamment unie, la ou les principes de la morale chré-
tienne ne seront point observés. Jen appelle a P'expé-
rience, et je conclus que, sous quelque aspect que vous
envisagiez ’homme, soit par rapport 3 Dieu, soit par
rapport au prochain, soit par rapport a lui-méme, seul,
en famille, en société, le renoncement lui est indispen-
sable.

Détracteurs de I'Evangile, car c’est par cet endroit
surtout qu’il vous déplait, osez a présent blaimer dans
Jésus-Christ une lecon que vous admirez dans un Séné-
que, un Marc-Auréle; une lecon qu’il n'a fait que per-
fectionner, une lecon dout il nous a donné I’exemple, et
dont ses mérites et sa grace nous out rendu la pratique
possible. Les éloges que vous prodiguez sur ce point 2
des sages profanes tournent contre vous et font votre
condamnation. Vous les louez impunément, parce que
vous étes quittes envers eux pour une admiration stérile,
qui ne vous oblige a rien. Mais vous sentez malgré vous
dans la doctrine de Jésus-Christ une autorité qui vous
subjugue, qui vous juge, et qui vous condamne ; et voila
pourquoi vous vous révoltez contre elle, vous la censurez,
vous la blasphémez.

1. 8



13% I’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Mais jusqu’a quel point faut-il se renoncer?

Jusqu’au point oa cela est nécessaire pour remplir
parfaitement la loi de Dieu; il ne peut y avoir de doute
la-dessus pour un chrétien. Or, la loi de Dieu ne peut
étre parfaitement observée, que ce renoncement ne soit
universel, absolu, continuel.

S’il n’est pas universel, et que vous ne haissiez pas,
que vous ne poursuiviez pas dans votre nalure tout ce
qu’elle a de vicieux, vous ne pouvez plus répondre de
vous-méme, et vous ignorez ou vous précipitera l'indul-
gence que vousavez pour elle sur un seul point. Vous cou-
pez les branches d’un vice, mais vous en laissez subsister
les racines; il revivra, et poussera de nouvelles branches,
que vous vous lasserez enfin de couper, et qui seront la
source de votre perte. En vain arrétez-vous la main, si
vous n’arrétez pas le désir; tot ou tard le désir forcera la
mnain. C’est la premiére pensée, le premier mouvement
qu’il faut réprimer, dés que vous vous en apercevez et que
Dieu vous en donne linspiration. Si vous négligez la
pensée, vous vous y complairez, et bientot 'action suivra;
cette action réitérée vous conduira a I’habitude, et un
mal en aménera un autre plus grand. Qu’est-ce qu’un
regard ? rien en apparence; il n’en faut qu’un, méme pas-
sager et trés-rapide, auquel vous ne renonciez pas, pour
allumer une passion violente, dont vous ne serez plus le
maitre, et qui vous portera aux derniers excés. Un regard
rendit David adultére et homicide, et, sans I’avertisse-
ment d’un prophéte, il ne se serait pas reconnu. Qu’est-
ce qu’un petit gain illicite? Les grandes rapines com-
mencent presque toujours par la. Un mot, un geste, un
manque volontaire d’attention est souvent la source
des haines les plus cruelles, et des plus terribles ven-
geances. Tout mal dans I'origine n’est qu’une étincelle,



DOUZIEME LECON. 135

qui n’aurait pas de suite, si I'on avait soin de I’éteindve;
il est trop tard de venir au secours, quand elle a produit
un vaste incendie. Tout le monde sait cela; il n’est
personne qui, a la naissance d’une passion, voulit aller
aussi loin qu’elle peut mener ; et néanmoins on ne prend
nulle mesure pour y renoncer au premier abord, et I’on
juge que la loi qui l'exige, est trop sévére.

Cest le méme danger, si le renoncement n’est pas
absolu, si vous le soumeltez A des conditions, & des res-
trictions, a des réserves. La nature aura toujours gain de
cause, dés que vous disputez avec elle sur le plus et le
moins, et que vous lui permettez de dire ses raisons. Ce
u’est rien, vous dira-t-elle; cela n’aura pas desuite; j’en
reslerai l1a. Ne vous y fiezpas, ou plulot soyez assuré du
contraire. A peine aura-t-elle ce qu’elle désire, qu’elle
vous fera une nouvelle proposition, que vous aurez
plus de peine a lui refuser. Fixer le renoncement & de
certaines bornes est une chose impraticable. Vous aurez
beau vous promettre de vous en tenir 4 ces bornes,
vous te le pourrez pas, vous ne le voudrez pas. La réserve
que vous aurez mise, la restriction que vous aurez faite,
vous affaiblira sur les points ou vous croyez étre le plus
ferme; et vous ne tarderez pas a licher pied, méme
dans les occasions les plus importantes.

Le renoncement doit étre continuel, c’est-a-dire qu’il
n’y a pas un seul instant dans la vie, o vous ne deviez
étre sur vos gardes, pour résister aux premiéres impul-
sions de la nature. Elle agit toujours de son coté contre
la grace; il faul que vous lui opposiez toujours une
action plus forte, car c’est une chimére d’espérer vous
tenir en équilibre avec elle. Le moment ou votre effort
faiblira, oa votre vigilance se relachera, sera celui de
volre chute. Attentive a profiter du moindre avantage,



136 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

la nature vous surprendra ; et, si elle redevient la mai-
tresse, il vous sera plus difficile de la subjuguer de nou-
veau.

Embrassons donc le renoncement dans toute son
étendue, et prenons la résolution de nous combattre en
tout jusqu’a la mort. Qu’on fasse attention a ce que je
vais dire : ce n’est que de ce moment que cette pra-
tique vous paraitra douce; elle est toujours dure pour
quiconque ne I’embrasse qu’en partie. C'est un fait dont
les ames courageuses d’une part, et les ames laches de
I'autre, rendent témoignage. Je sais que, malgré nos
bonnes résolutions, il nous échappera encore bien des
faiblesses; mais si notre volonté est sincére, Dieu y aura
égard; il nous relévera lui-méme, il nous soutiendra, et
nous accordera la persévérance.

Nous recueillerons les fruits du renoncement, a
mesure que nous le pratiquerons. Ces fruits sont innom-
brables; je n’en rapporterai que les principaux.

L’ordre régnera au dedans de nous; la raison y sera
soumise 4 Dieu; les passions a la raison; les sens et la
chair a Pesprit. Nous parviendrons par degré a la par-
faite liberté des enfants de Dicu ; nous aurons un empire
absolu sur nous-mémes, avec la force d’arréter tout
mouvement désordonné dés sa naissance, et de résister
aux premiéres suggestions du démon. Nous aurons
encore I'incomparable avantage de ne plus pécher grié-
vement, ni depropos délibéré ; mais légérement,par inad-
verlance, parsurprise, par pure fragilité, en sorte que nos
fautes, qui n’auront nulle ficheuse suite, ne serviront
qu’a nous entretenir dans ’humilité et la défiance de
nous-mémes. Nous jouirons d’une paix solide et con-
slante; car, 4 proportion qu’on avance dans la pratique



DOUZIEME LECON. 137

du renoncement, les combats deviennent moins fré-
quents, moins longs, moins pénibles, et les victoires ne
cofitent a la fin presque aucun effort.

La présence de Dieu, la facilité de prier, le goit
des choses célestes accompagneront cette paix. Plus
on se renonce pour Dieu, plus il se communique,
parce qu'’il trouve en nous une plus grande pureté de
coeur.

Pour le prochain, c’est par le renoncement qu’on
gagne son estime et son affection; on vit d’autant mieux
avec tout le monde, qu’on est plus mort i soi-méme, et
I’on ressent beaucoup moins vivement ce qu’on a occa-
sion de souffrir des autres.

A I'égard des maux inévitables de la vie, de quelque
genre qu’ils soient, le renoncement nous éléve au-dessus,
et nous apprend 2 les convertir en biens.

Tels sont les avantages quon en retire dés ce monde.
Mais quelle n’en sera pas la récompense dans Iéter-
nité!

Si le Ciel est assuré a ceux qui meurent en état de
grice; si le moindre degré de gloire et de bonheur du
dernier des élus dépasse sans comparaison tout ce que
P'esprit peut concevoir, et le coeur désirer, a quelle
gloire, 4 quel bonheur seront élevées les dmes qui se
sont conlinuellement appliquées a se renoncer sur la
terre! Si un verre d’eau froide donné 4 un pauvre aura
sa récompense, combien plus grande sera celle d’un
acte de renoncement! La charité envers les misérables
est si douce a pratiquer! le renoncement a soi-méme
est si pénible! Quelle différence Dieu ne mettra-t-il done
pas entre ces deux actions, lui qui en est le juste esti-
mateur et le magnifique rémunérateur! Et que ne don-



138 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

nera-t-il pas & une habitude de renoncement, poussée
jusqu’aux points les plus délicats et les plus impercep-
tibles, jusqu’a la destruction totale du moz humain, au
moins dans le désir! Reposons-nous-en sur Dieu; il se
donnera a nous dans la méme mesure que nous nous
serons donnés a lui par le renoncement. Je m’en tiens
1a : ce que je dirais de plus pour développer cette idée
ne ferait que Paffaiblir.

O mon Diea! quel changement se fait tout a coup en
moi! Je craignais le renoncement, comme le précepte
le plus dur de I’Evangile; je le taxais presque de
tyrannie, et je le trouve infiniment juste et raisonnable;
je I'aime, je le désire, je veux me dévouer a sa pratique
pour la douceur méme de ma vie. Oh! que j’ai été
aveugle jusqu’ici! que j’ai méconnu mes vrais intéréts,
quand j’ai cru que le renoncement était opposé a mon
bonheur! Au contraire, il est la seule route qui y con-
duise.

Faites, Seigneur, que je demeure toujours invincible-
ment persuadé de cette vérité, et qu’elle soit désormais
la régle et la base de ma conduite. Il faut se renoncer,
pour étre heureux dans cette vie et dans 'autre. Autant
donc que je veux étre heureux, autant dois-je vouloir
me renoncer, Je prends ce parti, Seigneur; et, dés ce
moment, je mets la main & ’ceuvre sous la direction de
votre grace. Aidez-moi, soutenez-moi, et donnez-moi la
forced’y persévérer jusqu’a la fin! Ainsi soit-il!



TREIZIEME LEGON. 139

TREIZIEME LECON.

LES HUIT BEATITUDES.

Jésus-Christ, de la montagne ou il était assis, ouvrit
le long discours qu'’il fit au peuple en lui déclarant qui
sont ceux qu’il tient pour heureux, et qui le sont en
effet'.

Prétons l'oreille : ce discours s’adresse a tous tant
que nous somines; rien ne nous intéresse autant que ce
début, et celui qui parle mérite seul toute notre
croyance. Il s’explique avec une autorité divine sur la
plus importante matiére de la morale, clairement, sim-
plement, en peu de mots, sans étalage de principes et
de raisonnements.

Les philosophes ont de tout temps raisonné sur le
bonheur. Pouvaient-ils ne pas approfondir ce sujet, eux
qui se donnaient pour enseigner la sagesse, qui n’est
autre chose que la science propre a rendre 'homme
heureux? Mais ils n’ont jamais réussi a s’accorder sur ce
point; 'un a défini le bonheur d’une maniére, autre
d’une autre, et ils ont ouvert, pour y conduire, des
routes tout 2 fait opposées. Ils n’ont tous exposé que
de vains systémes, qui péchaient par le fondement, et
qui d’ailleurs avaient le grand défaut de n’étre pas a la
portée de la multitude, comme si le plus grand nombre
des hommes étaient exclus du bonheur, ou qu’il ne fit
pas du devoir d’'un maitre de la sagesse de les mettre
tous en état de parvenir & leur fin. Aussi leurs assertions
n’ont-elles produit aucun fruit; elles ont dégénéré en
disputes, et n’ont servi qu’a exercer les esprits dans les

1 Martu., v, 3 ct suiv.



140 I’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

écoles, et les hommes de lettres dans leur cabinet, sans
devenir une régle de vie, ni pour les savants, ni pour
les ignorants. C’est. que deux choses manquaient a ces
prétendus sages : la lumiére pour convaincre, et I'auto-
rité pour persuader. Jésus-Christ seul, en qualité de
Raison supréme, a réuni a la lumiére la plus éclatante
tout ce que l'autorité a d’imposant. De la, la simplicité
et la force de son discours; il éclaire et il touche; il
soumel les esprits, et il gague les coeurs.

Dans le christianisme méme, le monde a ses idées sur
le bonheur; car qui n’est pas philosophe en cette
maticre? Et ces idées sont directement opposées a celles
de Jésus-Christ. Pour juger sirement de quel coté est
la vérité, il sutfit de faire attention aux principes que
suivent Jésus-Christ et le monde dans Pestimation du
bonheur. Le monde considére le bonheur uniquement
par rapport a la vie présente, et il le fait consister dans
la jouissance des objets sensibles. Jésus-Christ le consi-
déve principalement par rapport a la vie future, et il
I’établit ici-bas dans I'usage des moyens qui nous ménent
a éternclle félicité. De plus, sans exclure de cette vie
passagére toute espéce de bonheur, il le met dans une
paix intime du cceur, indépendante de ce que I'ame
éprouve a P’occasion du corps et des objets extérieurs.

Sans aller plus loin, et sans consulter I'expérience qui
décide souverainement ici, lequel des deux raisonne le
mieux, de celui qui constitue le bonheur d’un étre intel-
ligent, libre, capable de vertu et de vice, destiné mani-
festement & Pimmortalité, dans un état fixe, assuré,
¢éternel; ou de celui qui attache le bonheur d’un tel étre
a un état changeant, incertain, d’une durée trés~courte
et sur laquelle on ne peut compter? De celui qui le place
dans la possession d’un Bien infiniment au-dessus de



TREIZIEME LECON. 141

’lhomme, dont la connaissance ravira son esprit d'admi-
ration, et dont I’amour remplira son ceeur d’une joie
ineffable ; ou de celui qui le met dans la possession
d’objets trés-infériears & ’homme, qui ne peuvent satis-
faire le désir immense qu’il a de connaitre et d’aimer?
De celui qui établit le bonbeur, le siége du bonheur dans
le centre méme de I'ame, d’ou il se répand sur toutes
ses facultés, et sur le corps qui lui est uni, autant qu'il
en est capable; ou de celui qui le fait résider dans 'ima-
ginalion, dans ce que ’ame a de sensitif, et par ou elle
tient au corps, en sorte qu’il dépend de ses organes et
de sa boune constitution? De celui enfin qui, dés cette
vie, nous donne dans la paix du cceur un gage du bon-
heur a venir; ou de celui qui tient le ceeur toujours
inquiet, toujours affamé, et ne lui offre rien qui le con-
tente?

Y a-t-il a balancer, el peut-on ne pas convenir que
du coté de Jésus-Christ se trouvent lavérité et la sagesse,
et du coté du mounde le mensonge et la folie?

Aprés ce raisonnement geénéral, qui est évident el sans
réplique pour une ame droile, venons a l'explication de
chaque béatitude, et mettons les maximes du monde
en paralléle avec celles de Jésus-Christ.

PREMIERE BEATITUDE.

Heureux, dit le Sauveur, ceux qui sont pauvres
d’esprit, parce que le royaume des cieux est & eux.

Les pauvres d’esprit, c’est-a-dire de ceeur et d’aftec-
tion, sont ceux qui, 8'ils possédent des richesses, n’y
sont pas attachés, et en font un usage raisonnable; ou,
s’ils n’en possédent point, n’en désirent pas, et se con-
tentent du nécessaire pour leur subsistance. Ces deux



142 L’'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

sortes de pauvres sont trés-rares; il est peu de riches
dont le cceur ne soit attaché aux richesses; il est peu de
pauvres qui ne désirent étre riches, et que ce désir ne
porte a employer des moyens illicites pour le devenir.

A ne regarder les_choses que philosophiquement, les
pauvres dont parle Jésus-Christ ne sont-ils pas heureux?

Les premiers jouissent véritablement des richesses, et
ils ne sont pas tourmentés a leur sujet; ils en sont les
maitres, et nullement les esclaves; ils les possédent, et
n’en sont pas possédés. En se donnant les soins conve-
nables pour conserver leur fortune, et méme pour
Paméliorer, ils sont néanmoins exempts d’inquiétude, et,
8’ils souffrent quelque perte, elle ne les afflige point. Du
reste, ils n’intentent point de procés, qu’ils n’y soien}
forcés; ils ne commettent point d’injustice; ils sont
libéraux, bienfaisants, toujours préts a soulager ceux qui
sont dans le besoin, moins pour eux que pour les autres.
Par la, ils s’élévent au-dessus de I’envie qui ne lance
point contre eux ses traits envenimés; ils se font des
amis par les ressources qu’on est toujours assuré de
trouver en eux; les indigents les comblent de bénédic-
tions, Heureux eux-mémes, ils font le bonheur de tous
ceux qui les environnent.

Les seconds n’ont pas I’embarras’ inévitable des
grandes possessions, ni des pertes considérables a essuyer
ou a craindre; ils ignorent le tourment des désirs; s’ils
ont peu, ce peu leur suffit. Une nourriture frugale
et favorable a la santé est le fruit de leur travail; et,
dans la satisfaction des premiers besoins de la nature,
ils goditent un plaisir innocent, que le riche ne trouve
pas au milieu de 'abondance et des aises de la vie. Au
jugement des sages paiens, cetle médiocrité est préfé-



TREIZIEME LECON. 143

rable 2 Populence, et la peinture qu’on en voit dans
leurs écrits, toute charmante qu’elle est, est encore au-
dessous de la réalité.

Voila de quoi le monde lui-méme tombe d’accord,
pour peu qu'il réfléchisse, et il ne saurait refuser le titre
d’heureux a ceux qui usent bien des richesses, ou qui
savent s’en passer.

Mais leur bonheur est bien plus grand, & envisager la
chose d’une vue chrétienne.

Le cceur des uns et des autres, dégagé des biens de la
terre, se tourne tout entier vers les biens célestes; il en
jouit déja d’avaunce, et, fondé sur la promesse de Jésus-
Christ, il sait que le royaume des cieux lui est assuré,
8’il se maintient dans son détachement. Quel bonheur
que celui de Pespérance chrétienne, lequel ne peut nous
manquer que par notre faute, portant du coté de Dieu
sur une base inébranlable! Il est & moi, ce royaume
céleste et éternel, peut se dire le riche pauvre d’esprit,
le pauvre content de sa pauvreté; il est 4 moi; j’en ai
la parole expresse de Jésus-Christ qui en est le Roi;
pour en étre privé, il faut que je veuille le perdre, et &
Dieu ne plaise que je concoive un si funeste dessein;
j’espére que sa bonté m’en préservera, et que je ne serai
jamais assez insensé pour sacrifier un bien éternel a
I’affection des biens périssables.

Un chrétien qui pense de la sorte, qui se nourrit
d’une si douce espérance, qui vit de maniére a ne pas la
rendre vaine, n’est-il pas heureux d’un bonheur surna-
turel, sans parler de Pautre bonheur que la sagesse
humaine ne lui conteste point?

Plus heureux encore, en tous sens, que les uns et les



15% I’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

autres, sont les pauvres volonlaires, qui, pratiquant le
conseil de Jésus-Christ, et pour marcher plus librement
i sa suite, se sont dépouillés de lout, et ont fait veeu de
ne rien posséder sur la terre. Ils n’ont nul souci, ni pour
acquérir, ni pour conserver; la maison qu’ils habitent
leur fournit le nécessaire; une ou deux personnes sont
chargées de pourvoir aux besoins de tous. L’égalité est
parfaite enlre eux sur ce point, et, ne connaissant ni le
mien ni le tien, rien ne les empéche de n’avoir qu'un
cceur et qu'une dne, comme les premiers chrétiens de
Jérusalem. Ils ont une pleine liberté de s’occuper des
choses du ciel, et de s’employer au service spirituel ou
temporel du prochain. §’ils sont remplis de Pesprit de
leur état, et fidéles & leur vocation, ce sont des anges
sur la terre qui partagent déja le bonheur de ceux du
ciel, ne pensant qu’a Dieu, ne voyant, ne travaillant
que pour Dieu. Si le monde les croit malheureux, c’est
qu’il ne les connait pas, et que leur genre de bonheur
n’est pas a sa portée. -

Heureux les riches, dit le mondain, car les biens de
la terre sont a eux. Quand ce bonheur serait réel, il ne
pourrait appartenir qu’a un petit nombre, et c’est déja
une preuve manifeste qu’il ne I’est pas. Car le bonheur
qui convient &3 'homme doit étre tel que tout homme
puisse y parvenir. Si la plupart en sont exclus, ce n’est
plus le bonheur de ’homme, mais celui de la naissance,
de la considération ou dc Pindustrie.

Heureux les riches! mais en quoi le sont-tls" Est-ce
en ce qu'ils satisfont pleinement aux besoins de la
pature? Mais il n’est pas nécessaire d’étre riche pour
cela. D’ailleurs, pourvoir aux besoins du corps n’est pas
un bonheur pour I’dme ; ce n’est qu’une exemption de



TREIZIEME LECON. 145

souffrance, ou, tout au plus, un bien-étre physique,
qui met I'dme en état de s’acquitter des fonctions
qu’elle ne peut exercer sans le corps; mais elle a son
bonheur a part, qui est d’un ordre plus relevé, et toutes
les richesses de I'univers ne procurent pas celui-la. Est-
¢e en ce qu’ils ont abondamment les commodités de la
vie? Mais ces commodités, dont le commun des hommes
se passe sans peine, ne sont, dans le vrai, que des
besoins factices; et augmenter ses besoins, ce qui va
presque a P'infini, ce n’est qu’accroitre sa misére et sa
servitude. Aussi le riche est-il plus dépendant, plus
esclave de son corps, que le pauvre, et par conséquent
plus 4 plaindre par cet endroit. Est-ce en ce que les
richesses mettent 4 méme de jouir de tous les plaisirs?
Mais les plaisirs des sens qu’on achéte au poids de I'or
sont le bonheur de P’animal, si toutefois I'animal est
capable de bonheur, et nullement celui de ’homme.
Ces plaisirs n’assouvissent pas sa faim; ils ne font que
Pirriter. A force d’en user, il s’en dégoiite; rien ne le
méne plus droit & P’ennui que leur satiété. D’ailleurs,
leur désordre, leur excés entraine avec soi tant de
suites ficheuses pour le corps et pour 'ame, qu’il faut
étre tout a fait déraisonnable pour mettre le bonheur
dans les sensations voluptueuses. Tout ce qu’il y a eu
de Sages dans ’antiquité ont pensé de la sorte, et Platon
P'a démontré. Voild pourtant le beau coté des richesses.

Si maintenant on les considére sous I'autre face, par
rapport a ce qu'il en coiite de soins pour les amasser ou
les conserver, aux procés ou I'on s’engage contre ceux
qui nous les disputent, aux désirs toujours renaissants
qu’elles allument, a la crainte habituelle de les perdre
par mille accidents, dont souvent toutes les précautions
ne peuvenl garanlir, 4 la certitude de se les voir un

Te 9



1%6. L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

jour ravir par la mort, aux remords de conscience,
qu’excite un bien acquis ou possédé injustement, a:la
nécessité de restituer a laquelle on a tant de peine a se
soumettre, aux terreurs de ’autre vie qui poursuivent
le mauvais riche en qui toute religion n’est pas éteinte,;
a la haine publique qu’il s’attire par sa dureté et son
insensibilité, 3 envie que sa mollesse, son luxe et son
faste font naitre en ceux d’ume condition inférieure;
que sais-je enfin? 4 tous les maux qui accompagnent ou
qui suivent les grosses fortunes, aux vices bas et avilis-
sants qu’engendre dans un homme 'amour de 'argent,
aux dangers de tout genre dont I'opulence est menacée,
on avouera sans peine, non-seulement que les richesses
ne rendent pas ’homme heureux, mais que rien ne
contribue davantage a son malheur.

Quant a la croyance et a la pratique de la religion
nécessaires pour assurer le bonheur du chrétien dans
’autre vie, qui ne sait que sous ce point de vue Jésus-
Christ a lancé Panathéme contre les riches? Qui ne sait
que la piété est incompatible avec 'amour des richesses,
et qu’il est trés-rare de ne pas les aimer, quand on les
posséde? '

Il est donc avéré ‘qu’elles nuisent tout a la fois au
bonheur de I'homme et a celui du chrétien, et que,
sous tous les aspects : Heureux les pauvres d’esprit,
parce qué le royaume des cieux est a eux, parce qu’ils
ont incomparablement moins a souffrir sur la terre, et
que tout concourt 3 leur adoucir les peines de cette vie.

Saint Augustin, dans 'exposition qu’il a faite du ser-
mon de la montagne, entend par les pauvres d’esprit
les humbles, dont I’esprit et le cceur n’ont point d’en-
flure. . S . ) s

S



TREIZIEME LECON. - 147

: En prenant les paroles de Jésus-Christ en ce sens,
qui peut douter que les humbles ne soient heureux par
comparaison avec les orgueilleux? Est-il un tourment
de 'ame plus cruel que celui de I'orgueil?... Est-il au
contraire une vertu plus béatifiante que ’humilité?.., Je
ne veux pas m’étendre ici sur ce sujet, pour ne pas réu-
nir trop d’objets sous un seul titre. :

DEUXIEME BEATITUDE.

f

" La seconde béatitude est celle-ci : Heureux ceux qui
sont doux, parce qu’ils posséderont la terre.

La douceur dont parle ici. Jesus—Chr;st n’est pas pre-
cisément celle du caractére, qu'on apporte en naissant,
et .qui peut étre cultivée par P'éducation. C’est, sans
contredit, une belle qualité de Lame, et celle qui nous
procure le plus d’agrément dans le commerce de la vie,
tout le monde aimant a vivre avec un caractére doux,
surtout 8’il ne dégénére point en mollesse et en fadeur.
La ‘douceur dont il s’agit dans I'Evangile est une vertu
surnaturelle, fondée sur les motifs de I’'amour de Dieu
et du prochain, et acquise avéc le secours de la grice
par des efforts continuels sur soi-méme. Les personnes
douces par caractére .sont ordinairement moins capa-
bles de cette vertu que d’autres plus vives et plus
impatientes,. parce que la douceur naturelle est commu-
nément: jointe a la faiblesse, qui ne permet pas a I'ame
de se-faire au besoin une certaine violence. On parait
doux, on céde, on souffre parce qu'on n’a pas la force
.de résister et de repousser ce qui déplait. La douceur
surnaturelle consiste a supporter. les défauts du pro-
chain, les injures, les injustices, et les autres mauvais
traitements, sans irrilation et sans impatience, a ne pas



148 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

éclater en plaintes et en murmures, i ne conserver ni
fiel ni rancune, et 2 pardonner sincérement.

Les ames douces posséderont la terre.

Elles auront en héritage cette terre des vivants, d'ot
“Ia mort, soit de I’ame, soit du corps, est bannie pour
jamais. Elle sera leur partage, parce que la douceur
chrétienne ne va pas sans le cortége des autres vertus,
et qu’on ne peut la pratiquer constamment dans toute
son étendue, sans que la grice régne dans le ceeur.
Quand il arriverait méme qu’une telle dme tombat
dans quelque faute grave, Dieu, a4 qui la doucear
plait infiniment, accourrait bien vite & son secours; il
la reléverait, et ne permettrait pas qu’elle mourit dans
son péché. C'est dans cette confiance que le Psalmiste -
disait & Dieu : Seigneur, souvenez-vous de David et de
toute sa douceur'. Le bonheur essentiel lui est donc
assuré, et il n’en faut pas davantage pour vérifier la
parole de Jésus-Christ.

Mais n’en demeurons pas 13, et voyons si I’ame douce
par vertu jouit du bonheur qui appartient a cette vie.

Il n’est pas en notre pouvoir d’empécher que le pro-
chain n'ait certains défauts, souvent trés-incommodes;
ni de 'en corriger, ni méme quelquefois de I’en avertir;
cependant il faut vivre avec ce prochain. Ce sera un
‘pére, une mére, un mari, un frére, une sceur, un maitre,
une maitresse, des enfants, des domestiques méme,
d’autres personnes qu'on ne peut se dispenser de voir,
et avec qui diverses raisons et divers intéréts nous lient.
Quel moyen d’étre heureux, dans une pareille position,

1 Ps. cxxxi.



TREIZIEME LECON. 1%9

qui est journaliére, qui dure quelquefois toute la vie, et
ou les occasions de s’impatienter sont coatinuelles, si
la vertu de douceur ne vient a notre aide? Cette vertu
n’empéche pas, je I'avoue, qu’on ne souffre, dans le
commencement ; mais, a force de se réprimer, on par-
vient i ne plus éprouver en soi de contrariétés ni de
révoltes; a peine sent-on a la fin quelque légére émo-
tion; on posséde une paix habituelle, que toute la tur-
bulence, toutes les tracasseries, toutes les vivacités,
tous les emportements méme ne sauraient altérer.
N’est-ce pas 1a étre heureux?

Qui n’est pas exposé aux mauvais procédés, aux
injures, aux injustices de toute espéce? Il faudrait pour
cela étre exempt d’affaire, et n’avoir rien a déméler
avec personne. Si I'on me dit un mot offensant, si 'on
me maltraite, si 'on me frustre de mes droits, si ’on
m’intente un procés injuste, et que la douceur me
manque, que deviendrai-je? Mais, avec cette vertu, je
souffrirai tout patiemment, je pardonnerai de bon cceur,
je serai toujours disposé a entrer dans toutes les voies
de conciliation, je me relicherai de mon droit, je ne
poursuivrai pas une injustice, par amour de la paix.
N’est-ce pas encore la étre heureux? Celui qui n’éprouve
aucune contradiction, qui n’a point d’injure 2 essuyer,
a qui P'on ne fait aucun tort, Iest-il davantage? Non;
car, s’il jouit d’un plus grand repos extérieur, en revanche
il n’a pas P’avantage de pratiquer la plus consolante des
verlus, ni de s’en rendre le témoignage;; il est privé des
graces spirituelles dont Dieu récompense la violence
qu’on se fait a soi-méme. La paix du cceur est le seul
bonheur de la vie; on I'a toujours au moyen de la dou-
ceur, et 'on ne saurait ’avoir sans elle. Cela est de
toute évidence.



150 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Est-il d’ailleurs une voie aussi slire pour gagner
les.ceeurs? Et pour ciler un exemple connu de tout le
monde, n’est-cé point par son incomparable douceur
que saint Francois de Sales a été 'homme le plus aimable
et le plus aimé de son siécle? Heureux donc encore un
ebup ceux gui sont doux, parce qu'ils posséderont la
terre des vivants, qu’ils auront toujours le cceur en
paix, qu’ils conserveront 'union avec le prochain, et
qu’ils seront également chéris de Dieu et des hommes!

- Le monde n’ose pas dire : Heureux ceux qui ne sont
pas doux, qui ne souffrent rien, qui ne pardonnent
rien. Il sent lui-méme toute la fausseté, toute I’absur-
dité d’un pareil langage. Mais il dit qu’il ne faut pas
toujours étre ‘si, indulgent sur les défauts du prochain;
qu’il est bon quelquefois de les lui faire sentir, pourvu
qu’on ne manque pas aux égards et & la politesse; qu’il
faut savoir se faire respecter et craindre; ne pas souffrir
qu'on nous marche sur le pied, c’est son expression;
repousser une injure, de maniére a ne pas donner envie
d’y revenir; faire valoir ses droits, et ne pas permettre
guon y donne la moindre atteinte. Telles sont ses
maximes, {rés-opposées a la douceur chrétienne, et
il ne les suit que trop fidélement dans la pratique.

-. Mais, je Ien fais juge, se rend-on beureux par la?
Pour le point capital, qui est le bonheur de I’autre
vie, il est manifeste que faire de ces maximes la régle
de sa conduite, c’est y renoncer, ou peu s’en faut, parce
qu’il est impossible que la hauteur, I'intolérance des
détauts du prochain, la jalousie de ses droits, le ressen-
timent trop vif des injures, la détermination a repousser
Pinjustice, ne conduisent & des fautes considérables, et
méme 4 des excés, et que ce genre de péché est celui



TREIZIEME LEGON. - 151

dont il est le plus difficile de se repentir. Donc, presque
toujours, ’homme ennemi de la douceur chretxenne se
perd éternellement et sans ressource.

Mais s’assure-t-il du moins le honheur de la vie pré-
sente? Point du tout. Entrez dans les maisons ou cette
vertu n’est ni connue, ni pratiquée, et voyez si le mari
et la femme, le pére, la mére et les enfants, les fréres et
les sceurs, les maitres et les serviteurs contribuent a
leur bonheur réciproque. La politesse, Iintérét, la
crainte sauvent quelquefois les dehors; mais on n’en
souffre que plus au dedans. De quel reposjouit ’'homme
repoussant, superbe, haineux, vindicatif, qui ne peut
digérer la moindre apparence d’une offense? Je veux
qu’il n’attaque pas, mais il se tient toujours en état de
défense; au moindre mot, il a la répartie préte, et, si
on ne lui céde, si on ne lui fait des excuses, il est résolu
de pousser les choses aux derniéres extrémités. Que sé
passe-t-il alors dans son ame? Quelle agitation! quels
transports! quelle fureur! Il en perd la nourriture et le
sommeil ; 1l n’aura point de repos qu’il ne se soit vengé,
ou qu’on ne l'ait apaisé par une salisfaction. Encore
peut-étre ne pardonnera-t-il jamais; c’est-a~dire qu’il
entretiendra dans son cocur un poison qui fera le tour-
ment de sa vie... C’est bien pire, si avec le désir de se
venger, il est dans Pimpuissance de le faire.

Et ceux qui sont inexorables sur leurs droits, qui les
poursuivent par les voies rigoureuses de la justice, qui
ne connaissent ni tempéraments, ni accommodements,
et sont toujours préts A intenter ou a soutenir procés,
sont-ils heureux, et peuvent-ils I'étre?

Douceur chrétienne, le monde vous a exilée de la
région qu’il habite; il en est bien puni, et il le sera un



152 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

jour infiniment davantage. Qu'il abjure les maximes
funestes & son bonheur; qu'il se soumetle au divin
Législateur; et, d’un lieu de divisions, de querelles, de
haine et de vengeance, d’un enfer anticipé, il fera un
séjour de charité, de support mutuel, d’amour, de con-
ciliation, un paradis terrestre.

TROISIEME BEATITUDE.

Heureux ceux qui pleurent, parce qu’ils seront con-
solés.

Par ceux qui pleurent, il faut entendre, et les chré-
tiens qui, ayant eu le malheur d’offenser Dieu, revien-
nent sincérement a lui, détestent et réparent leurs
péchés, et consacrent le reste de leurs jours a la péni-
tence; et les arnes pures et innocentes, qui, sevrées de
bonne heure des fausses joies du monde, embrassent
une vie sérieuse et austére, s’occupent des exercices de
piété, gémissent profondément sur leur misére, et
¢’affligent de voir Dieu si mal servi, si offensé, et tant
d’ames courir A leur perte éternelle.

Jésus-Christ prononce que ces personnes sont heu-
reuses, parce que la consolation les attend, et une con-
solation solide, intime, qui dissipera toutes leurs peines,
et qui ne passera jamais. Vous serez dans la tristesse,
dit-il ailleurs & ses disciples, et le monde sera dans la
joie; mais votre tristesse sera changée en joie, et cette
Jjoie, personne nevous la ravira'. David représente les
vrais serviteurs de Dieu dans cette vie mortelle, comme
des laboureurs qui ensemencent leurs terres dans le
travail et dans les larmes, mais qui, au temps de la

Vv Jeax, xvi, 20,



\ 0

TREIZIEME LECON. 153

moisson, viennent pleins d’allégresse recueillir leurs
gerbes, et les rapportent chez eux. Dieu lui-méme
essuiera les larmes des y eux de ses élus, ettarira leurs
pleurs'; il n’y aura plus pour eux ni deuil, ni lamen-
tation, ni douleur, ni mort; parce que le premier état
est passé*, et qu’en leur faveur Dieu créera un nouvel
état de choses, ou se trouvera tout bien, sans aucun
mélange de mal. )

Mais quoi! ses amis sont-ils privés de toule consola-
tion sur la terre, et n’en godtent-ils pas, au contraire,
qui sont d’un ordre supéricur a celles que le monde
peut donner? D’ot vient donc la paix habituelle de leur
ame, et la sérénité de leur visage? Pourquoi saint Paul
témoignait-il ressentir une joie surabondante parmi
toutes ses tribulations? Pourquoi disait-il que le Dieu de
toute consolation le fortifiait tellement dans ses peines,
qu’il le mettait méme en état de consoler les autres: qui
étaient éprouvés par Paffliction? Voila un Apétre, qui
non-seulement avait fait un divorce absolu avec les
plaisirs du monde, mais qui était la victime de ses plus
cruelles persécutions; dont la vie n’était qu’un tissu de
travaux, de périls, et de croix de toutes les sortes; qui
n’y cherchait aucune espéce de soulagement auprés des
créatures; qui n'en demandait pas méme 4 Dieu, vavi
qu’il était de souffrir pour lui; voild, dis-je, un Apdtre
soutenu, consolé si puissamment d’en haut, qu’il répan-
dait sur les fidéles souffrants la surabondance et le
superflu de sa joie. Pourquoi saint Frangois-Xavier, au
milieu de ses travaux apostoliques, inondé des douceurs

1 Ps. cxxv.
* Apoc., xxt

9.



15% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

célestes, s’écriait-il : C’est assez, Seigneur, c’est assez;
ma faiblesse ne saurait en supporter davantage?
Pourquoi ne s’est-il jamais trouvé aucun saint, aucune
ame intérieure, je ne dis pas qui ait voulu échanger les
peines et les épreuves de la vertu contre les vains plaisirs
de la terre, mais qui ait souhaité que Dieu les diminuit,
et qui n’ait rétracté les plaintes que la nature laissait
échapper de temps en temps? Ceci est un fait attesté
par toute leur histoire. Il fallait donc que ces peines
ne fussent pas sans consolation, et qu’ils fussent élevés
au-dessus d’elles par une force divine.

Oui, et j'en atteste ici les pécheurs convertis, les
larmes de la pénitence sont plus douces sans compa-
raison que toutes les voluptés du siécle. Mais si les
larmes de la pénitence ont tant de douceur, que sont
donc celles de Uamour ?

Les mondains n’en croient rien, parce qu’ils n’ont
rien éprouvé de semblable, et qu’ils n’en ont pas méme
I'idée. Mais le bon sens permet-il qu’en cette matiére
on s’en rapporte a leur jugement? Peuvent-ils s’y
appuyer eux-mémes, el, s’ils élaient équitables, ne
conviendraient-ils pas qu’on ne doit point les consulter
ici, puisque I’expérience leur manque, et qu’ils ne se
sont jamais mis en devoir de P’acquérir? Ils ne cessent
de dire : Heureux ceux qui rient! Heureux ceux qui
gofttent les plaisirs de la vie, qui ont P'art et les moyens
de les varier et de les multiplier!

Mais, premiérement, 'Evangile, par la bouche de
Péternelle vérité, a décidé le contraire : Malheur 4
vous qui riez, a dit Jésus-Christ, & vous qui avez ici-
bas votre consolation! Vous pleurerez un jour, et vos
larmes ne tariront plus, et rien n’en adoucira ’amer-



TREIZIEME LECON. 155

tume ', Ils s’étourdissent sur cette terrible menace de
pleurs éternels et de grincements de dents, parce qu’ils
n’y pensent pas; le moment n’en approche pas moins,
et, lorsqu’il sera venu, leur joie se changera en une tris-
tesse profonde et irrémédiable.

Secondement, cette joie qu’ils vantent si fort est-
elle réelle? -Pénétre-t-elle le fond de Pame, ou s’arréte-
teelle ala surface? Est-ce une joie que la raison puisse
avouer, qui tienne ’homme dans le calme, et lui laisse
le libre usage de ses facultés intellectuelles? Est-elle sans
mélange de chagrins? Est-elle durable, et soustrait-elle
4l’ennui, ce poison dela vie humaine?... Qu’ils répondent
ici de bonne foi, aprés avoir réfléchi sur la nature de
cette joie, et sur les effets qu’elle produit dans leur ame.
Sielle n’est pas telle quej’ai dit, la pureraison la désavoue,
et ne souffre point qu’on y attache le bonheur.

De quelle source vient-elle, aprés tout?

Serait-ce des passions? Mais, de I’aveu de la philoso-
phie, de celle méme d’Epicure, les passions sont enne-
mies de toute sagesse, hors de laquelle il n’y a point de
bonheur... Les passions sont honteuses, on se les dis-
simule 3 soi-méme; ’homme mettra-t-il son bonheur
dans ce qui fait sa honte? Les passions spnt déréglées et
désordonnées; le bonheur se trouve-t-il hors de la régle
et de 'ordre?... Enfin, les passions sont tristes; il n’en
est pas une qui ne dévore et ne consume ’ame qu’elle
obséde; pas une dont, avec quelque réflexion, on ne
-gémisse d’étre captif, et dont on ne désire ardemment
étre délivré. Laissons donc les passions, et n’y cherchons
pas le bonbeur avec lequel elles sont incompatibles.

Quels sont les autres. plaisirs du monde? Le jeu? Le

! Luc, vi, 2% et suiv.



156 L’'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

monde en a perverti la nature et la destination. Ce
n’est plus un divertissement, mais une occupation
sérieuse, qui tient bandée toute I'attention de Iesprit,
qui agite le coeur par des mouvements contraires. C’est
une amorce pour la cupidité, un commerce d’intérét, ou
I’habileté et quelquefois la fraude cherchent mutuelle-
ment & se surprendre; une tentative du hasard, ou la
fortune du joueur est toujours en danger, ou le plaisir
du gain est balancé d’'un moment a ’autre par la dou-
leur de la perte; une loterie, dont on attend la chance
suspendu entre la crainte et I’espoir, o 'on remet sans
cesse pour ravoir ce qu’on a perdu, et ou l’on se ruine
par Pappit de s’enrichir; une mer orageuse, ou un flot
vous éléve, un autre vous abaisse, oi un vent vous
pousse, un autre vous repousse, et ou vous risquez a
tout moment le naufrage. Le joueur, soit qu’il gagne,
soit qu’il perde, fait honne contenance; mais qui lirait
dans son dme, le verrait agité des passions les plus vio-
lentes. Et vous appelez plaisir ce qui en soi est une
torture, ce qui dans ses suites altére la santé, dérange
les affaires, réduit ou expose a I'indigence?

Sont-ce les festing? Ils sont sérieux, génants, con-
traints, mornes et silencieux chez les grands du monde.
On mange, on boit, et I’on se tait; rarement la conver-
sation y est libre, parce que vous étes observé de ceux
qui vous servent. Pour ce qui est des mets délicats, et
des vins exquis, on y est bientot accoutumé, et 'on n’en
devient que plus difficile a contenter. L’appétit qui est
le meilleur assaisonnement des viandes, et la boone dis-
position de P'estomac qui en facilite la digestion, se
trouvent plutot chez le pauvre, qui vit frugalement de
son travail, que chez le riche, qui se met a table sans
avoir faim, et dont I’estomac chargé de superfluités fait



TREIZIEME LECON. 157

mal ses fonctions. Si manger est un plaisir auquel ’homme
doive faire attention, ce n’est pas I'opulence fastidieuse
‘qui le goite le mieux. Restent I'excés, la débauche,
Pivresse, qui accompagnent les repas des voluptueux.
Une dme honnéte, un homme sensé, nommera-t-il cela
un plaisir? Et ceus qui lui donnent ce nom n’en sont-ils
pas démentis par les effets de I'intempérance?

Sont-ce les spectacles, ou l'on accourt avec tant
d’empressement, et d'oa P'on sort vide et fatigué? Le
jeu des grandes passions ne fait que réveiller les notres,
et 'ime y est plus occupée d’elle-méme que de ce
quelle voit ou entend. Les mouvements violents se
succédent en elle avec tant de rapidité, qu’ils lassent,
qu’ils épuisent, et qu’on ne tiendrait pas au plus beau
speclacle, ¢’il durait un peu trop longtemps. Pour la
comédie, elle fait rire, il est vrai, mais d’un rire con-
vulsif, qui s’excile par secousse, qui n’est qu’un effet de
I'imagination, et qui a besoin d’étre ménagé pour n’étre
point a charge. Un tel rire, amené par machine, est-il
produit par la joie proprement dite? Est-il I'indice du
contentement et de la sérénité de I'’Ame? Vous laisse-t-il
la réflexion et la possession de vous-méme? Et, quand
il cesse, ne retombez-vous pas dans vos chagrins et votre
mélancolie?

Tels sont les principaux divertissements du monde.
Font-ils des heureux? A-t-on méme jamais songé a y
chercher le bonheur?

Non ; ils ne sont tout au plus qu’une diversion momen-
tanée aux soucis qui assiégent les mondains. Que prouve
le besoin qu’ils en ont? Il prouve que leur existence leur
pése, qu’ils sont malheureux habituellement, et qu’ils
ne pensent qu’a s’oublier eux-mémes. Mais que gagnent-



158 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.._

ils a se perdre de vue dans cette succession rapide de
faux plaisirs? Ils ¢’interdisent la réflexion, le seul moyen
qui pourrait les tirer de ce triste état. De tels remédes,
qui n’ont d’autre but que d’empécher 'homme de ren-
trer en lui-méme, supposent qu’il ne saurait vivre avec
soi, qu’un ennui secret le ronge, et que, pour se distraire,
il a recours aux objets sensibles. Ce ne sont que des pal-
liatifs dangereux, qui, en suspendant le mal par inter-
valles, ne font que ’augmenter, et le rendre plus intolé-
rable. Je ne dis rien ici dont chacun ne porte la preuve
en son cceur.

J’ai donc raison de conclure que celui qui ne peut se
passer de ces sortes de plaisirs est malheureux par cela
méme, et que, par leur usage, il le devient davantage,
d’autant qu’a la longue ils perdent leur vertu.

Les vrais chrétiens n’ont pas besoin de remédes sem-
blables, ce qui est une marque infaillible qu’ils sont
heureux, puisqu’ils peuvent habiter impunément avec
eux-mémes.

Ils ¢’en privent, d’abord par principe de conscience,
et Dieu les dédommage amplement de ce léger sacrifice.
Ils ne tardent pas a voir qu’ils n'y ont rien perdu, et
que, pour une joie superficielle, ils ont acquis une gaieté
fonciére, une gaieté douce, tranquille, inaltérable, qui
est le fruit de la solide piété. Les amusements modérés
ne leur sont’ pas interdits dans 'occasion ; ils savent les
gouter avec d’autant plus de satisfaction, que la con-
science ne leur reproche rien, et qu’en s’y prétant, ils
ne perdent pas la jouissance intime de Dieu.

Le croirait-on? CG’est parmi les personnes absolument
séparées du monde, c’est dans les cloitres les plus aus-
téres, que séjourne la vraie joie, la joie innocente et pyre,



TREIZIEME. LECON. 159

ot ’ame reprend de nouvelles forces pour mieux servir
‘Dieu, et mieux pratiquer les exercices de I’oraison et dela
pénitence. C’est la qu’on rit de bonne grace, parce que
c’est le ceeur qui rit. Et ce rire, il ne faut qu'un rien
pour Pexciter. Il est si naturel, il démontre un tel con-
tentement intérieur, que les gens du dehors, qui en sont
quelquefois témoins, n’en sont pas seulement étonnés,
‘mais jaloux et envieux. Je dois le dire ici pour la gloire
de Dieu : je n’ai vu personne rire de meilleur cceur,
‘qu’une dme qui aux épreuves intérieures les plus terri-
‘bles, joignait des austérités effrayantes, et qui, dans les
intervalles de ses affreuses tentations, était la gaieté
méme. Oh! que cette dme, que j’ai eu le bonheur de
pratiquer longtemps, vérifiait bien la parole de Jésus-
Christ son époux : Heureux ceux qui pleurent, parce
qu’ils seront consolés! Nulle vie plus dure, plus déso-
‘lante pour la nature, par I'accumulation, la continuité,
1a durée des croix et des humiliations; en méme temps,
nulle vie a Pintérieur plus gaie, plus sereine. plus abon-
dante en une joie céleste qui se communiquait a ceux qui
'approchaient.

QUATRIEME BEATITUDE,

Heureux ceux qui ont faim et soif de la justice,
parce qu llS seront rassasiés.

* C’est la quatriéme béatitude.

L’ame, ainsi que le corps, a besoin de nourriture;
elle a sa faim et sa soif, qui sont plus ardentes, et qui
se fonl sentir vivement, lorsqu’elle rentre en soi. Ce
besoin vient de ce qu'elle ne se suffit pas a elle-
méme; ce qui n’appartient qu’'a Dieu. Mais tout ali-
ment n’est pas propre & apaiser cette faim el cette soif;



160 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

il en faut qui soient conformes a la nature de I’dme,
proportionnés a I'immensité de ses désirs. Comme
ses deux principales facultés sont I'entendement et la
volonté, ses deux principaux désirs sonl de connaitre et
d’aimer : ils n’ont point de bornes, et ne peuvent étre
remplis que par la jouissance d’un objet infini. Il est
impossible 2 I’ime de s’arréter au fini ; partoul ou elle
Papercoit, elle se porte au dela, ne pouvant souffrir
aucun terme ni 4 sa connaissance, ni a son amour,
Ainsi, commae il n’y a point d’autre objet infini que
Dieu, il est le seul aliment de I’ame, le seul capable de
contenter sa faim et sa soif.

La vie présente n'est pas le lieu ou elle puisse étre
pleinement rassasiée; cela lui est réservé pour la vie
future.

Mais, ici-bas, elle doit tendre 2 s’assurer un jour ce
rassasiement éternel. Jésus-Christ lui en enseigne le
moyen par ces parvoles : Heureux ceux qui ont faim et
soif de la justice. Par la justice, il entend la sainteté, et
'assemblage des vertus dont elle résulte. En effet, la
sainteté seule nous approche de Dieu, qui est saint par
esscnce, et qui ne peut s’unir i ce qui ne I'est pas. Il
faut donc que, pour étre heureux, le chrétien veuille
étre saint, et qu’il travaille a le devenir. Plus il sera
dévoré de cette faim et de celle soif, plus il sera
un jour rassasié. Dieu, auquel il aura désiré d’étre
uni, Dieu, dont il se sera sans cesse approché par sa
pensée, par son amour el par ses ceuvres, consomtnera
celte union de foi et de désir par une autre union immé-
diate et intime; il le fera entrer dans sa joie, et parla-
gera avec lui son éternelle félicité. Alors toute faim,
toute soif, tout désir cessera. On possédera le Souverain



TREIZIEME LECON. 161

Bien, et l’on aura I’assurance de le posséder a jamais.

Je serai rassasié, s’écriait le Prophéte-Roi, lorsque
votre gloire se manifestera '. Vos élus, dit-il ailleurs,
seront enivrés de Uabondance de votre maison; et vous
les abreuverez du torrent de vos délices, parce que la
source de la vie est en vous, et que nous verrons la
lumiére dans votre lumiére méme *. Notre dme aspire
A connaitre, et la lumiére divine, se découvrant 2 elle,
lui ouvrira un trésor infini de connaissances, et lui mon-
trera tout en soi; elle y verra de quoi contenter la plus
vaste intelligence, de quoi admirer dans les siécles des
siécles. Notre dime estavide de jouir, et Dieu lui déploiera
toute la magnificence de ses biens; il les lui prodiguera;
il fera couler en elle le torrent intarissable de la plus
pure volupté, Elle sera ainsi heureuse, et toujours heu-
reuse, selon la capacité de son étre.

Mais, ici-bas, cette faim et cette soif de la‘justice ne la
tourmentent-elles point? Dieu n’exige-t-il pas d’elle des
devoirs pénibles, pour I'élever A la sainteté; et tout
devoir a remplir n’est-il pas en soi un obstacle au bon-
heur présent, en ce qu’il géne la liberté?

Ainsi pensent et parlent les mondains, et méme les
chrétiens imparfaits. Les uns et les autres blasphément
ce qu'’ils ignorent,

Non, la faim et la soif de la justice ne sont pas, ne peu-
vent pas étre un tourment pour I'dme guidée par la droite
raison, éclairée et animée par la grice. Elle a dans son
fond un respect, une estime, un amoug innés, pour tout
ce qui est honnéte, juste, saint, conforme a 'ordre. La

! Ps. xvI.
2 Ps. xxxv,



162 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

grice développe ces premiers germes mis dans 1’dme
par le Créateur ; elle étend ses lumiéres ; elle échauffe sa
volonté; elle Pexcite a pratiquen ce qui est I'objet de
son approbation et de son amour, et lui donne la force
de surmonter en soi ce qui s’y oppose.

Les devoirs que Dieu exige de ’homme pour I'élever
a la sainteté ne sont point pénibles par eux-mémes.
Leur difficulté vient de la résistance de la nature cor-
rompue. Mais la grice, lorsqu’on a pris le parti de la
suivre, aplanit peu a peu cette difficulté, qui disparait
presque entiérement par la force des bonnes habitudes,
Du reste, il est absolument faux que tout devoir en soi
soit un obstacle au bonheur présent d’un étre raison-
nable, a qui la raison méme intime ces devoirs; au con-
traire, ce n’est que par leur accomplissement qu’il rend
heureuse sa condition présente ; et il ne saurait les violer,
qu’il ne devienne malheureux par les reproches inté-
rieurs qu'il a & essuyer. 1l n’est pas moins faux de dire
que le devoir géne la liberté. Elle ne nous est donnée
que pour faire le bien et 'embrasser 2 notre choix,
parce que sans cela nulle action ne serait moralement
bonne, ni digne de récompense ; et, quand nous I’assu-
jettissons au devoir, nous remplissons sa destination; au
lieu de la resserrer, nous I'élargissons; au lieu de la
captiver, nous la mettons plus a l'aise. Etre libre n’est
pas faire tout ce que I'on veut, mais faire tout ce qu’on
doit, avec le pouvoir de ne le faire pas; et tenir sa
liberté soumise a la régle immuable de ’ordre, c’est en
faire un légitime usage, dont dépendle bonheur.

Ce bonheur commence donc ici-bas par la faim et la
soif de la justice, ou de la 'sainteté, et il sera parfait
dans le ciel par notre union indissoluble avec Dieu, qui
est la sainteté méme. Si nous nc devons étre rassasiés -



TREIZIEME LEGCON. 163

pleinement que la-haut, nous ne laissons pas que
‘d’apaiser cette faim sur la terre par la pratique de nos
‘devoirs. EHe se réveille a la vérité, et se fait sentir a
tout instant ;. mais ce n’est pas un sentiment importun
pour quiconque veut le satisfaire; ce serait méme une
vraie douleur pour I'dme chrétienne de ne le pas
éprouver. Elle se croirait morte au bien, et & la grace
principe de tout bien; elle ne s’estime heuceuse, et ne
Dest en effet, qu’autant qu'elle a du gofit et de Pardeur
pour la vertu, et qu’elle est affamée de son exercice.
N'est-ce pas étre heureuse par anticipation, que de con-
maitre, d’aimer et de servir ici-bas Celui dont la vue et
Pamour feront notre éternelle félicité?

Le monde se trompe donc lourdement, lorsqu’il tient
pour malheureux ceux qui n’ont faim et soif que des
biens surnaturels ; ces biens lui semblent purement ima-
ginaires, parce qu’il ne les voit, ni ne les touche pas,
comme si le bien d’une substance spirituelle pouvait
étre quelque chose de sensible. Pour lui, sa maxime est
‘que ceux-la sont heureux, qui sont rassasiés de richesses,
d’honneurs et de plaisirs ; qu’ainsi, c’est.du coté de ces
biens, les seuls qu'’il juge réels et solides, que ’ame doit
. tourner sa faim et sa soif.

Mais, en premier lieu, c’est une expérience constante,
que ni ’ambilieux, ni I'avare, ni le voluptueux ne sont
jamais rassasiés; qu’ils désirent toujours au dela de ce
qu’ils possédent, et par conséquent qu’ils aspirent a étre
heureux, mais qu’ils ne le sont pas. Et pourquoi ne le
sont-ils pas? Parce que ces biens étant d’une nature infé-
rieure a celle de I’ame, leur possession ne saurait la per-
fectionner; qu’au contraire elle la souille et la dégrade. Or,
«<’est un principe indubitable que ce qui ne perfectionne



16% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

pas 'ame ne peut contribuer a son bonheur, et que ce
qui la souille et la dégrade tend directement a la rendre
malheureuse. La raison est que la perfection de ’ame
est la disposition prochaine 4 son bonheur, et qu’elle en
est. méme la cause morale. Bon et heureux, méchant et
malheureux, sont deux idées qui se tiennent, et dont
P'une est la dépendance et la suite de I’autre. La philo-
sophie profane n’a pas ignoré cette vérité, et Socrate
raisonne partout sur ce fondement.

D’ailleurs, les richesses, les honneurs, les plaisirs,
n’agissent que sur les sens et sur I'imagination; et ni les
sensations, ni les fantdmes de I'imagination ne font le
bonheur d’un &tre intelligent; il lui faut d’autres objets
pour contenter ses deux facultés principales, 'entende-
ment et la volonté. C’est pour cela que ’homme qui se
flatte vainement qu’il n’aura plus rien a désirer, lorsqu’il
jouira de tel revenu, de tel plaisir, de telle dignité ou de
telle gloire, reconnait son illusion au moment qu’il en
est en possession. Mais au lieu de se guérir de son erreur,
il enfante de nouveaux désirs, et court aprés d’autres
objets de méme nature, espérant toujours rencontrer
dans les derniers ce qu’il n’a pas trouvé dans les premiers.
1l persévére ainsi jusqu’a la mort, ou il est tristement
et vainement détrompé. On dira que ces vérités sont si
connues qu’elies sont triviales; j’en conviens, et néan-
moins, malgré toute leur importance, trés-peu en font
la régle de leur conduite.

En second lieu, qu’est-ce qu’un bonheur que tant de
gens se disputent, et auquel si peu arrivent? Qu’est-ce
qu’un bonheur auquel plus des trois quarts des humains,
par leur condition méme, sont forcés de renoncer?
Qu’est-ce qu’un bonheur qui ne procure ni la joie, ni la
santé; qu’on ne godte plus, dont on ne s’occupe plus,



TREIZIEME LEGON. 165

si le corps ou ’ame sont mal affectés; que la moindre
peine d’esprit fait disparaitre? Qu’est-ce qu’un bonhcur
qu’on ne tient jamais, et qui est toujours prét a vous
échapper? Que devient le voluptueux, quand 'age et les
infirmités lui ont interdit I'usage des plaisirs, ou que
I’habitude et la satiété I’en ont dégoté? Que reste-t-il a
lavare, quand mille accidents qu’il ne peut prévoir ni
parer, lui ont ravi ses trésors? N’est-il pas plus sensible
i leur perte, qu’il ne I'était a leur jouissance ? Et lorsque
Pambitieux est forcé de descendre, avec ignominie peut-
étre, d’une place ou il a eu tant de peine 2 monter, quel
n’est pas son chagrin et son désespoir! Ah! combien
sont i plaindre les insensés qui courent aprés un bon-
heur qu’ils ne sont pas séirs d’atteindre, dont ils sont
trés-souvent frustrés, ou ils ne trouvent que vent et
fumée, et encore qu’ils ne peuvent répondre de con-
server! Quand tout finirait pour eux avec la vie, ils
seraient malheureux. Mais de quel bonheur ineffable se
privent-ils! et a quel effroyable malheur s’exposent-ils!

Celui qui a faim et soif de la juslice ne rencontre ni
rivaux ni envieux dans cette carriére; tout homme, de
quelque condition et dans quelque situation qu'il soit,
qu’il soit grand ou petit, riche ou pauvre, savant ou
ignorant, sain ou malade, peut y marcher ; sa coursen’est
-sujette & étre suspendue ou traversée par aucun accident
humain ; au contraire, tout lui sert ala rendre plus rapide,
et il est assuré de parvenir au terme, ou, avec I'immorta-
lité, il éprouvera un rassasiement parfait de ses désirs.

CINQUIEME BEATITUDE.

Heureux ceux qui sont miséricordieux, parce qu’on
leur fera miséricorde.



166. L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Nous avons tous un besoin extréme des miséricordes
du Seigneur, et pour cette vie et pour l'autre. C’est sa
providence miséricordieuse qui,.par rapport aux élus,
arrange les événements de telle facon, qu’ils arrivent
siirement 2 leur fin derniére. C’est par une pure miséri-
corde que Dieu nous pardonne nos péchés, autant de
fois que nous revenons a lui avec un humble repentir.
C’est par une attention pleine de miséricorde, qu’il nous
préserve d’une foule de tentations, oi notre faiblesse
succomberait. Toutes les graces personnelles, connues ou
inconnues, qu’il ne cesse de nous faire malgré nos infidé-
lités, sont autant d’effets de sa miséricorde. C’est a elle
que nous devons la grice spéciale qui nous assure la
persévérance et qui nous prépare a la sainte mort; qui
tranche le fil de nos jours au moment que nous sommes
en bon état. Enfin, c’est elle qui couronne et récom-

- pense nos bonnes ceuvres, et, si Dieu y est engagé par

sa justice, ce n’est pas qu’il nous la doive, mais il se la
doit a lui-méme, en conséquence de ses promesses
toutes gratuites. Hélas! que sont nos honnes ceuvres
en elles-mémes? Et quél jugement Dieu en porterait-il,
§’il les examinait avec rigueur? Malheur 4 la vie la plus
louable, s’écriait saint Augustin, si vous la discutez,
sans égard a votre miséricorde! Cette miséricorde qui,
selon I’Ecriture, est au-dessus de toutes les ccuvres de
Dieu, nous accompagne donc depuis la naissance
jusqu’au dernier soupir, et elle nous suit jusqu’aa
tribunal redoutable, qui doit décider de notre sort
éternel.

Or, il est de la nature de la miséricorde d’étre gra-
tuite; ce n’est point une dette, mais un bienfait pur; et
le bienfaiteur est en droit de I’attacher i telle condition
qui lui plait. Jésus-Christ nous déclare ici, et en quan.




TREIZIEME LECON. . . 167
fité d’endroits de son Evangile, que Dieu fera miséri-
corde A ceux qui auront fait miséricorde au prochain,
qui auront eu pour lui un cceur charitable et compatis-
dant, qui Pauront assisté, au moins par leurs désirs et
par leurs priéres, dans ses nécessités corporelles et spiri-
tuelles : Heureux done, par rapport, a la vie éternelle, les
hommes de miséricorde !

Mais ne le sont-ils pas déja dans celle-ci, autant qu’il
est possible de P’étre?

Est-il un sentiment plus doux, plus ami du ceeur,
que "celui de la compassion? Est-il un plaisir égal a
celui de soulager les misérables? Est-il un moyen plus
sir de gagner la confiance et Pamour? Et, si cela est
vrai du soulagement des miséres temporelles, combien
plus Pest-il de celui des miséres spirituelles? Quel autre
que celui qui Pa éprouvé, peut apprécier la consolation
d’un ministre du Seigneur, lorsqu’il réconcilie un pé-
cheur avec Dieu et lui raméne une brebis égarée; lors-
qu’il rassure une ame dans ses perplexités, qu’il la
conseille dans les affaires de sa conscience, qu’il la
décide dans ses doutes, qu’il I'encourage dans,sa fai-
blesse, qu’il lui rend la joie dans. ses peines, qu’il la
soutient dans ses tentations; surtout lorsqu’il la dispose
a une mort chrétienne, et qu’il réussit a la faire entrer
dans les bons sentiments qu'il lui suggére! Combien,
soit dans les villes, soit encore plus dans les campagnes,
un prétre, connu pour son zéle et sa charité, n’est-il
pas estimé, aimé, recherché? Et s’il est sur la terre un
genre de considération auquel il soit permis d’étre
sensible, n’est-ce pas celui-la? L’Evangile ne tend donc
qu’a faire des heureux en ce monde et en lautre;
toutes ses maximes, tous ses préceples n’ont point



168 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

d’autre objet. L’homme charitable, en s’employant au
bonheur des autres, assure le sien propre.

Le monde impie et libertin n’ose point calomnier la
charité; mais il y substitue la bienfaisance et I’huma-
nité, et il prétend que, sans recourir 3 aucun motif
surnaturel, il suffit de se souvenir qu'on est homme,
pour faire du bien a ses semblables. Suivant cette philo-
sophie, aussi fausse qu’éhlouissante, c’en est fait d’abord
du soulagement des besoins spirituels, qui sont sans con-
tredit les plus importants; ils sont négligés, abandonnés,
comptés pour rien. Nos prétendus sages pensent qu’ils en
tarissent la source par leurs principes irréligieux, et qu’ils
rendent par |a le plus grand service aux hommes. Sans
aller plus loin, ce qui vient d'drriver en France, et dont
elle se ressentira longtemps ', montre clairement, a qui
sait réfléchir, comnbien est funeste 2 un Etat la destruce
tion de la religion, et 'oppression de ses ministres.
Qu’y ont gagné ceux qui onl accrédité, ou fait passer
en décret de tels principes, et ceux qui les ont suivis?
Par quels affreux moyens les a-t-on mis en pratique! Et
4 quelle extrémité a-t-on réduit toutes les condilions,
en baonissant du royaume la charité chrétienne et
ceux qui I’exercaient!

Ensuite, cette belle philanthropie qui se moque des
secours spirituels, et qui apprend a s’en passer, esl-elle
du moins atlentive & prévenir et a soulager les hesoins
temporels? Rien de plus humain, de plus bienfaisant
dans les écrits, dans les discours, dans les projets; mais
qu’est-elle dans I’exécution? Quelques largesses peut-étre
énoncées hautement, faites avec ostentation, distribuées

! La révolution de 14 fin du dix-huitiéme siécle.



TREIZIEME LEGON. 169

sans discernement, presqueaussitot taries et desséchées;
voila tout ce qu’elle a produit. On sait d’ailleurs quels
étaient les desseins de ces zélés partisans de I’humanité,
et ils ont enfin mis au grand jour ce que cachaient de
si beaux dehors. Qu’on fasse sonner si haut qu'on vou-
dra ces mots de philanthropie et de bienfaisance ; jesous
tiens que les sentiments qui répondent 4 ces mots sont
étrangers a quiconque n’a pas et ne veut point avoir de re-
ligion; je soutiens que tout ennemi de la charité chrétienne
est égoiste, interressé, dur, iusensible, plus disposé a
dépouiller le pauvre du peu qui lui reste, qu'a suppléer
2 ce qui lui manque; je soutiens que la vue d’'un homme
indigent ou souffrant, loin d’exciter sa compassion, lui
fait horreur, qu’il en détourne ses regards, et qu’il
prend ses mesures pour Péviter; je soutiens que la
misére honteuse, qui se cache aux yeux du public, et
ne se découvre qu’en secret, n’a point d’accés auprés de
lui, qu’elle ne I’émeut point, et qu’il la rebute toutes
les fois qu’il n’est pas retenu par un motif de vanité; je
- soutiens enfin que les aumones qu’une fausse gloire lui
arrache ne sont accompagnées d’aucune de ces démon-
strations d’attendrissement, d’intérét et de pitié, aux-
quelles le pauvre est plus sensible qu’au bienfait méme.
On sait, et je n’ai pas besoin de le dire ici, ce qu’a valu
aux pauvres la spoliation du clergé faite par ces philo-
sophes si humains. Ils out ravi 2 l'indigence ses res-
sources et son patrimoine, et elle inonde aujourd’ui les
villes et les campagnes; elle couvre la surface de la
France. )

Mondains, pour qui la miséricorde n’est qu’un vain
nom, '’humanité qu'un voile qui couvre votre avarice
et votre dureté, un prétexte pour décrier la religion
chrétienne, vous ne faites point d’heureux, vous ne

I. 10



170 " L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

P’étes point vous-mémes, et vous vous préparez une
éternité de malheur; car celui qui n’a pas exercé la
miséricorde subira un jugement sans miséricorde ', &
plus forte raison celui qui, ayant banni cette vertu de
son cceur, s’est efforcé de larracher du cceur des
autres. :

SIXIEME BEATITUDE.

Heureux ceux qui ont le caeur pur, parce qu’ils
verront Dieu.

A chaque béatitude Jesus Christ a soin de faire en-
tendre, sous des expressions différentes, que le bonheur
de '’homme est réservé pour l'autre vie, ou il verra et
possédera Dieu, et qu’en celle-ci, il n’est heureux que
par I’espérance et 'avant-goGt d’un état si désirable.

Quelle est la condition nécessaire pour voir Dieu?
C’est d’étre d'une pureté infinie, de laquelle il est impos-
sible, méme aux plus grands eamts, de se former l'idée.
C’est d’avoir le ceeur pur de toute affection étrangére a
son amour; toute la perfection chrétienne est renfermée
dans cette pureté, et c’est parce que la pureté du ceeur
peut toujours croitre, que la perfection du chrétien n’a
point de bornes.

- On a pu le remarquer plus haut : Dieu veut que
tous nos amours se rapportent au sien; qu’ils soient
purifiés et sanctifiés par le sien; que, du coté du prin-
cipe, ils ne soient distingués du sien et ne fassent avec
lui qu’un seul et méme amour. Tant qu’il y aura dans
Pame quelque mélange d’amour-propre, elle ne pourra
étre élevée a la vision béatifique. Mourit-on en état de

1 Jaco., 11, 13,

N




TREIZIEME LEGON. 171

grice, il faudra passer par le feu terrible du Purgatoire,
et souffrir une privation’plus ou moins grande du Sou-
verain Bien, jusqu'a ce qu’on soit enti¢rement dégagé
de toute impureté, et que ’'amour divin régne én nous
A Pexclusion de tout autre amour. Mais aussi, tout
fidéle qui, en mourant, aura le cceur véritablement pur,
sera admis sans aucun délai 2 voir Dieu.

Il est aisé de concevoir par la combien il nous importe
d’acquérir ici-bas cette pureté, non-seulement celle qui
consiste dans la grice sanctifiante, mais encore celle ou
la charité n’est souillée d’aucune nuance de propriété.

C’est une des raisons pour lesquelles il nous est ordonné
d’aimer Dieu de tout notre cceur, afin de nous mettre
en état de le posséder au moment méme ou il nous
appellera a lui. Toute disposition de notre part qui for-
cerait Dieu a différer tant soit peu de nous recevoir dans
son sein, est donc contraire au grand précepté de ’'amour
de Dieu. D’oa nous pouvons juger quel soin le chrétien
doit apporter a purifier ses affections. C’est & quoi ten-
dent toutes les maximes de I’Evangile touchant la mor-.
tification du ceeur. .

Ces maximes vont beaucoup plus loin qu’on ne pense,
et il est peu de personnes qui en pénétrent parfaitement
le sens. La mortification du cceur, dont la pratique
semble si dure, nous ouvre la porte du Ciel, et elle est
le chemin qui nous méne a l'éternelle félicité. Je ne
verrai Dieu que quand mon cceur sera purifié; cette
vue sera d’autant plus parfaite, que mon cceur sera plus
pur; et le degré de sa pureté sera la mesure de mon
bonheur. En faut-il davantage pour me déterminer &
embrasser la mortification, et 3 déraciner en moi I’amour-
propre? Ne regarderait-on pas comme un insensé celui



172 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

qui, au prix de quelques heures de peine, refuserait
d’acheter le repos de toute sa vie? Ayons un peu de
foi, el nous comprendrons que c’est une folie incom-
parablemnent plus grande de ne pas vouloir se géner
pendant le cours de celte vie mortelle, afin de parvenir
plus siirement et plus tot a la vue et A la possession de
Dieu. Nous appliquerons donc a chaque violence qu’il
faudra nous faire, ces paroles de saint Paul : Les afflic-
tions momentanées et légéres du temps présent nous
produisent le poids éternel d'une gloire sublime et qui
passe loute mesure '.

Mais quel nom donner i cette folie, s’il est vrai de
plus que le travail de la purification du cceur est le
moyen efficace, et méme unique, de s'assurer quelque
bonheur ici-bas!

D’ou viennent tous les tourments de 'ame? La phi-
losophie elle-méme nous FPapprend : de ses affections
mal réglées, désordonnées, excessives. Etablissez-y la
régle, 'ordre, la modération ; ’dme rentre dans sa tran-
-quillité. Les désirs, les craintes, les inquiétudes, les pré-
voyances, les murmures, les révoltes, la tristesse, les
angoisses et le désespoir n’ont point d’autre source que
'amour-propre et le défaut de soumission a la volonté
de Dieu. Domptez cet amour-propre évidemment injuste
et déraisonnable; tenez, comme vous le devez, votre
volonté soumise a celle de Dieu; attendez et recevez
tout de sa main; bénissez-le, comme Job, des maux
comme des biens, et vous goiiterez le calme et la paix.

Il en cofite, direz-vous, pour se capliver et se réprimer
de la sorte. En coiite-t-il moins de se laisser aller a toutes

. VI Cor., v, 17.



TREIZIEME LECON. 173

les impulsions de la nature? Vous ne faites attention
qu’au moment du combat; considérez-en les suites, et
voyez les fruits de la victoire. Commencez par convenir
qu’il 0’y a jamais eu ni paix ni bonheur pour vous, tant
que vous vous étes livré aux désirs de votre ceeur; c’est
une vérité dont la réflexion vous a toujours convaincu.
Si cela est, et si vous voulez étre sérieusement heureux,
vous n’avez d’autre parti & prendre que de mortifier
ces désirs. Répondez a cette demande : Croyez-vous
que 'amour de Dieu fera votre honheur dans I’éter-
nité? Vous ne seriez pas chrétien, si vous en doutiez. Il
doil donc le faire aussi dans le temps, car il ne change
pas de nature, et il produit dans 'homme les mémes
effets, autant que la condition présente le permet. Vous
ne serez par conséquent heureux ici-bas, qu’autant que
vous aimerez Dieu. Mais plus volre cceur sera pur et
vide de tout autre amour, plus vous I’aimerez. Ainsi,
vous travaillez directement & votre bonheur, en tra-
vaillant a vous purifier par la mortification.

Je sais qu'il faut en avoir fait ’épreuve, pour le bien
concevoir; mais aussi, aprés la déclaration si expresse
et si souvent réitérée de ’Evangile, aprés tant deraisons
si persuasives, aprés le témoignage unanime des saints,
comment peut-on refuser de faire cette épreuve?

On ne le refuse pas, direz-vous encore, mais le cou-
rage manque, la continuité lasse, on ne voit jamais la
fin de cette guerre intestine.

Quoi! le courage vous manque pour étre heureux! La
continuité d’une route ou chaque pas vous approche du
bonheur, vous lasse! Vous osez dire qu’on ne voit nulle
fin a celte guerre, tandis qu’il est certain que les pre-
miers efforts terrassent le plus grand nombre des ennemis,

10.



17% L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

et que d’un jour A I'autre la victoire devient moins dif-
ficile? Nous ne sommes pas ici de bonne foi avec nous-
mémes; ’amour-propre nous trompe, et nous le voulons
bien; il nous fait entendre que nous y gagnerons en
composant avec lui, et nous donnons dans ce piége, faute
de consulter la droite raison, la foi et nos propres expé-
riences.

Le monde, tout grossier et matériel, n attache aucun
bonkeur a la vue intuitive de Dieu; il ne connait point
la pureté du ceeur, qui fait qu’on n’aime que Dieu, ni
la mortification des affections déréglées, qui conduit a
celte parfaite pdreté. Et comment le monde saurait-il
ce que c’est qu’un cceur pur? La plupart méme des vrais -
‘chrétiens ne le savent pas. lls se bornent, les uns, a se
‘garantir du péché mortel; les autres,a ne commettre
aucune faute un peu notable de propos délibéré. Mais
leur propose-t-on de purifier leur esprit de mille pensées
frivoles et inutiles qui les dissipent; leur cceur d’une
foule de petits attachements qui affaiblissent ’amour de
Dieu; de faire violence a leur humeur, a leur caractére;
‘de rejeter les vues et les retours d’amour-propre? C’est
‘ce qu’ils ne veulent pas entendre, ne s’y croyant pas
obligés; ce dont ils ont & peine l'idée, et ce qu’ils ne
peuvent se résoudre i pratiquer. Oh! que la pureté du
coeur est rare, et que peu de gens s’appliquent a
I'acquérir! '

La sentence de Jésus-Christ est trop relevée, pour
que le monde, qul ne la concoit pas, songe méme a la
calomnier; il n’en est jamais question, ni dans les dis-
cours, ni dans les écrits de ses partisans. Mais il a ses
objets de félicité, qui, étant bas et terrestres, avilissent
son cceur, et souillent ses affections. Il ne sait ce que
c’est que de s’¢lever aux choses spirituelles, surnatu-



TREIZIEME LECON. 175

relles et éternelles; il est toujours plongé dans la boue
des créatures.

Cependant, pour aspirer  cette félicité tout animale,
il faut qu’il se soumette 2 une mortification plus dure
que celle qui est prescrite dans I’Evangile, et il s’y assu-
jettit sans difficulté; et il trouve raisonnable de s’y assu-
jettir. S’il a des défauts de caractére, des inclinations,
des passions, qui peuvent lui nuire dans la poursuite de
ses plaisirs, de sa fortune, de son élévation, il ne les
corrige pas A la vérité, il ne les déracine pas; mais il les
dissimule, il les cache, il affecte de paraitre le contraire
de ce qu’il est; et il se fait une continuelle violence.
Elle n’est qu’extérieure, je le sais, le dedans ne change
point, et le coeur conserve toujours ses mémes disposi-
tions ; mais c’est justement pour cela que je trouve cette
espéce de mortification plus pénible, parce qu’elle est
forcée, et que dans le ceeur on enrage de la contrainte
qu’on éprouve. Que de caprices et d’humeurs, sans
parler du reste, n’a-t-on pas a essuyer de la part d’une
femme qui nous captive! Que de hauteurs et de dédains
de la part d’un grand qui nous protége, et de ceux dont
on a besoin pour s’avancer! De combien de gens ne
dépend-on pas pour sa fortune; et quels roles bas et
humiliants n’est-on pas obligé de jouer? On en souffre,
on en est désespéré. Il faut pourtant digérer tout cela,
et se bien garder de mettre au jour ses vrais sentiments.

Telle est la tyrannie que le monde exerce sur ses
esclaves, et il a encore I'impudence de dire qu’ils sont
heureux; et ils le répétent aprés lui, quoique dans ’ame
ils pensent le contraire.

Leur servitude s’étend jusque-la; et le monde ne tar-
derait pas a les disgracier, s’ils s’avisaient de produire



176 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

les plaintes qui leur échappent en secret, et qu’ils con-
fient 2 peine a leurs intimes amis. Mortifiés, génés,
contrariés, humiliés en toutes rencontres, il faut qu’ils
dévorent leurs chagrins, et qu’ils fassent toujours bon
visage. Comparez cet état pour le bonheur a celui d’un
chrétien qui purifie son ceeur en vue de Dieu, et pro-
noncez, non sur V’avenir seulement, mais sur le pré-
sent. :

Vous direz peut-étre que I’esclavage du monde ne
dure pas toujours, qu’un temps vient o I’on sort de la
dépendance, et ou I'on n’est plus dans le cas de se con-
traindre. J’ignore quel est ce temps, si ce n’est celui ot
vous n’avez plus de prétentions, o vous n’espérez plus
de plaire au monde, ou il vous quitte, el vous force a le
quitter. Mais lant que vous attendrez quelque chose de
lui, tant que vous mettrez en lui votre félicité, il vous
asservira, et vous n’en aurez pas moins i souffrir dans
vos derniéres années que dans les premiéres. Je m’en
rapporte sur ce point aux personnes des deux sexes, qui,
malgré les désagréments et les infirmités d’un age
avancé, veulent encore figurer dans les sociétés, et étre
de toutes les parties de plaisir.

Mondains, vantez-nous, aprgs cela, volre aisance et
votre liberté; plaignez le chrétien qui s’étudie 3 mor-
tifier son cceur, et dites qu’il est malheureux. 1l vous
rend la pareille avec bien plus de raison, a vous qui
n’étes que de vils et de misérables captifs, chargés des
chaines les plus pesantes, qui les trainez malgré vous, et
qui, pour comble de misére, étes forcés de vous dire
libres.




TREIZIEME LECON. 117

SEPTIEME BEATITUDE.

. Heureux ceux qui sont pacifiques, parce qu’ils
seront appelés enfants de Dieu.

. L’enfant de Dieu a droit a I'héritage paternel; les
biens de Dieu sont les siens, et il les posséde en commun.
Ces biens de Dieu sont tous renfermés en lui, et ne sont
autre chose que lui-méme. Jésus-Christ promet donc
ici P’élernelle possession de Dieu et de tous les vrais
biens A ceux qui sont pacifiques; et c’est avec raison
qu’il les dit heureux, puisque dans cette possession ils
gofiteront la paix la plus parfaite avec Dieu, avec eux-
mémes, avec les anges et les élus leurs fréres. -

Iis ne seront plus exposés a offenser Dieu, ni a le voir
courroucé contre eux; ils ne craindront plus, ni les
menaces de sa justice, ni la sévérilé de ses jugements,
ni la rigueur de ses vengeances. Admis a4 son amitié, a
son intime familiarité, ils ne verront plus en lui ce qu’il
a de terrible, mais seulement ce qu’il a d’aimable, et ils
jouiront des charmes infinis de ses perfections, comme
il en jouit lui-méme, sans craindre que leur union avec
lui s’altére jamais.

Ils ne seront pas moins en paix avec eux-mémes. Du
coté du corps, plus de besoins, plus de maladies, plus
d’infirmités ni de souffrances; du coté de I’ame, plus
de désirs ni de craintes, plus de tristesse ni de chagrins,
plus de révoltes ni de combats. Tout en eux sera dans
Iordre; tout sera tranquille; tout concourra a leur
bonheur. L'esprit ne sera plus agité de diverses pensées,
la vue de Dieu I'occupera tout entier; ni le cceur de
divers mouvements, ils seront tous absorbés dans
l'amour de Dieu; et cet amour sera un amour puissant,



178 I’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

toujours doux, toujours pa:sxble, toujours pleinement
satisfait.

La concorde la plus parfaite régnera aussi parmi les
bienheureux : nul amour-propre, nul intérét particulier,
nulle jalousie, nulle envie. Chacun, content de son sort,
applaudira a ’élévation des autres; leur félicité augmen-
tera la sienne; et comme Dieu sera tout en tous, tous
le béniront, le loueront, I'admireront, 'aimeront autant
dans les autres que dans eux-mémes. Les divers degrés
de gloire et de bonheur, distribués dans la plus juste
proportion selon les mérites, feront la beauté de la cour
céleste; et chacun jouira de ce ravissant spectacle avec
un entier désintéressement pour soi-méme. Paix inef-
fable, paix universelle, paix éternelle, vous serez la
récompense de ceux qui auront été pacifiques sur la
terre.

Quoi! la paix sera la récompense de la paix! Oui, une
paix achetée par des efforts, par des combats, par des
sacrifices, sera suivie et payée d’une autre paix déli-
cieuse, ou il n’y aura plus d’efforts a faire, plus de com-
bats 4 se livrer, plus de sacrifices 4 s’imposer. Mais la
paix et le bonheur sont la méme chose. C’est donc 2
dire qu'un bonheur consommé¢ et a jamais durable sera
le prix d’un bonheur commencé et passager, et que la
destinée du chrétien est de goiiter ici-bas les prémices
de la félicité qui 'attend Ja-haut. Quiconque envisage la
morale chrétienne sous un autre jour ne I'entend pas.

Qu’on dise aprés cela que I’école de Jésus-Christ n’est
pas celle du honheur. Que nous ordonne, que nous
recommande son Evangile d’un bout a I’autre? De con-
server par tous moyens la paix avec Dieu, avec nous-
mémes, avec le prochain : la paix avec Dieu par ’observa-
tion de ses commandements, par la crainte filiale de lui



TREIZIEME LECON. - 179

déplaire, par un humble retour a lui, quand nous ’avons
offensé, par la priére et les autres exercices de piété qui
nous unissenta lui, par la soumission & sa sainte volonté,
pmj la fidélité a répondre a ses graces, par la confiance
en sa bonté, la patience et 'abandon; la paix avec nous-
mémes, en obviant ou en remédiant aux reproches de
la conscience, en tenant nos passions en bride, en capti-
vant les sens, en ne donnant nulle prise sur nous a
'imagination, en maintenant ’ordre dans les puissances
de ’ame, en les soumettant a la raison, et la raison a la
foi, en affaiblissant de jour en jour I’amour-propre,
principe de tous nos vices et de tous nos troubles; la
paix avec le prochain, d’abord en rendant a chacun ce
qui lui est di selon les lois de la justice, et en ne nous
montrant pas trop exigeants et trop difficiles sur nos
propres droits; puis en le prévenant par toutes sortes
d’égards et de bons offices selon les lois de la charité, en
ménageant sa réputation, en supportant ses défauls, en
ne le faisant pas souffrir des ndtres, en témoignant dans
toutes les rencontres une affection sincére pour sa
personne, et un zéle vif pour ses intéréts. N'est-ce pas
Ia A quoi se réduit la morale de Jésus-Christ? Et n’est-
il pas évident qu’on s’avance vers le bonheur, 2 mesure
qu’on devient plus exact a le suivre?

Vouloir parvenir i cette paix sans combat, est une
chimére; il faudrait pour cela que I’homme fit natu-
rellement bon, ami de ses devoirs, et qu’il ne trouvat
en soi aucun obstacle i les remplir. Dire qu’une telle
paix coiite trop a acquérir est une absurdité; I’acquisi-
tion de ce qui est indispensable au bonheur nc peut
jamais trop cofiter. D’ailleurs, la difficalté ne vient point
des choses qui me sont prescrites, mais de l'opposition
que j y rencontre en moi; c'est -cette: opposition: qu il



180 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

faut que je surmonte avec le secours de Dieu, et plus
elle est grande, plus je dois m’armer de courage pour
la vaincre, sans jamais me rebuter; d’autant plus que,
si je le veux, je suis assuré de réussir. En un mot,
cette triple paix m’est absolument nécessaire; nul bon-
heur pour moi ici-bas, si je suis mal avec Dieu, avec le
prochain, avec moi-méme. Les moyens que me présente
IEvangile sont les seuls efficaces, et ils sont infaillibles.
Je suis donc un insensé, un ennemi de mon repos, si;
_connaissant ces moyens, je ne les embrasse pas. Il n’y a
rien & répliquer a tout ceci. -

Tel est néanmoins ’aveuglement du monde, que non-
seulement il ignore ces vérités, mais qu’il s’en moque,
qu’il les rejette et les attaque de toute sa force.

Il ne parle que de paix, il prétend la donner 2 ses
partisans, il leur tient a ce sujet le langage le plus séduc-
teur. Mais quelle paix leur promet-il? La paix avec leurs
sens, la paix avec leurs passions, et méme avec leurs
vices, en leur accordant tout ce qu’ils demandent. Cela
est contradictoire, car ils vous demanderont toujours
plus que vous ne pourrez, plus méme que vous ne
voudrez leur accorder; et le moindre obstacle, le
moindre refus les irritera. Vous n’avez donc rien a
altendre de ce coté-la.

Il lear promet la paix avec le prochain, en gardant
avec lui les dehors de la politesse, en partageant ses
plaisirs, en favorisant ses penchants, en flattant ou en
excusant ses vices, en adoptant les mémes maximes, et
en mendnt le tnéme train de vie. Les hommes vicieux et
corrompus ne jouissent point entre eux d’une autre paix;
elle n’est qu’extérieure, et le ceeur n’y-a point de part.

Mais que devient ce simulacre de paix, lorsque les



TREIZIEME LECON. 181

intéréls s’entre-choquent; lorsqu’on poursuit et qu’on
se dispute les mémes objets; lorsque celui qui I'a
emporté provoque la jalousie de ses rivaux; lorsque
Porgueil et Pamour-propre, qui dominent dans la vie
humaine, sont blessés, ce qui arrive & toute occasion;
lorsque nous jugeons qu’on nuit a nos prétentions, qu’on
lése nos droits, qu'on manque aux égards que nous
croyons mériter? Le monde n’est-il donc pas plein de
dissensions et dequerelles, d’inimitiés et de haines sourdes
ou deéclarées? N’y est-on pas toujours en défiance les
uns des autres ? N’y vit-on pas comme dans un pays de
guerre, ou il faul toujours étre armé pour attaquer ou
pour se défendre? Quelle folle entreprise, que celle de
concilier la paix mutuelle avec I'intérét personnel, qui
tire tout i soi, et ne veut rien laisser aux autres! Quel
impudent mensonge de promettre la paix d’une part, et
de l’autre d’autoriser des maximes qui mettent les pas-
sions aux prises, et qui attisent la discorde! Trouvez-
moi un mondain qui considére le bien public autrement
que par rapport 2 30i, et qui soit délicat sur les moyens
de se satisfaire aux dépens d’autrui. Trouvez-en un qui
ne porte envie au bien-étre, A la fortune, au poste, i la
réputation d’un autre. Cette malheureuse passion régne
dans toutes les conditions, chez les petils comme chez
les grands. On la cache, on en a honte, on la con-
damne secrétement; mais il n’en est pas moins vrai
que la morale du monde I’excite, la favorise, la justifie
quant au fond, et qu’elle ne la blaime tout au plus que
dans les procédés. Et 'on veut que, mettant les cceurs
dans une pareille disposition, cette morale soit propre a
entretenir la paix dans la société! Jamais il n’y eut un si
manifeste renversement d’idées.

Pour la paix avec Dieu, le monde ne s’en embarrasse

1 11



182 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

pas; il porte ses pensées et ses désirs ailleurs;.il se fait
un principe d’oublier Dieu, de le mettre de c6té en tout,
de négliger son culte qu’il borne pour la bienséance a
quelques dehors de religion, encore ne se géne-t-il guére
la-dessus. 11 est trés-disposé a accueillir les systémes de
Pimpiété et du libertinage; il .accorde toute sa faveur
aux écrivains assez hardis pour les produire; il en fait
ses maitres et ses docteurs; il les admire comme des
génies du premier ordre. Et d’ou vient cet oubli, ce
mépris de Dieu? De ce qu’il en-juge le souvenir et le
respect incompatibles avec la fausse paix qu’il s’est forgée,
et qu’il ne parvient jamais A réaliser.

11 dit sans cesse : la paix, la paix! Mais le Seigneur
a prononcé par un de ses prophétes qu’il n’y a point
de paix pour les ennemis de la piété ' ; point de bon-
heur par conséquent, ni dans cette vie, ni dans I'autre.
Partout le mondain, ‘dans I’éternité comme dans le
temps, sera en état de guerre avec Dieu, avec Jui-méme,
avec ses semblables. C’est-a-dire qu’il porte toujours
I’enfer avec soi. Ici-bas, il trouve le secret de se dis-
traire par intervalles; mais, dans I'autre monde, cette
ressource lui manquera, et il sera livré sans relache a
toute ’horreur de son état. .

HUITIEME BEATITUDE,

Heureux ceux qui souffrent persécution pour la
justice, parce que le royaume des cieux est a eux.
Pour qui serait le royaume des cieux, #’il n’était pas
destiné A ceux qui souffrent persécution pourla justice ?Et

. UIsAlE, xLVAII, 28, -



TREIZIEME LECON. 183

qui mérite mieux qu’eux d’yoccuper une placedistinguée?

Jésus-Christ entend par 13 ceux qui, pour la cause de
la religion, de la foi cu de I’Eglise, ont 2 souffrir dans
leurs biens, dans leur honneur, dans leur vie, de la part
des infidéles, des hérétiques et des schismatiques; ceux
qu’une profession publique de la piété expose aux cen-
sures, aux railleries, au mépris du monde, ou qui éprou-
vent 2 ce sujet des mauvais traitements et des vexations
domestiques; ceux encore qui marchent dans les voies
intérieures, ou, enseignant aux autres a y marcher,
essuient des humiliations, des calomnies, des persécu-
tions déclarées de la part des personnes prévenues et des
dévots qui segouvernent par le propre esprit; ceux enfin
qui, par la permission divine, sont tourmentés d’hor-
ribles tentations contre la pureté, la foi, 'espérance, la
charité; qui souffrent de grandes peines de la part des
démons, tant dans l'esprit que dans le corps, et dont le
martyre est plus long et plus douloureux sans compa-
raison que le martyre ordinaire.

Tous ces chrétiens, éprouvés de diverses maniéres
pour la cause de Dieu, ¢’ils souffrent avec amour, avec
humilité, avec patience, avec persévérance, sont assurés
que leur récompense sera grande dans le ciel.

Et, en particulier, 2 I’égard des fidéles qui donnent
leur vie pour la foi, 'Eglise a toujours fait profession de
croire que par ce sacrifice ils étaient parfaitement puri-
fiés, et quimmédiatement au sortir du corps, leurs
ames allaient jouir de la gloire; en sorte que, selon

Pexpression de saint Augustin, prier pour un martyr,
c’est lui faire injure.

Comment Dieu refuserait-il le bonheur éternel, et les
premiéres places de son royaume, a ceux qui lui don-
nent la plus grande preuve d’amour, soit en versant



18% L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

leur sang pour lui, soit en souffrant généreusement
Vexil, Pindigence, Jes prisons, les opprobres, les calom-
nies, et tous les genres de persécutions? Comment
Jésus-Christ, cherché & mort dés sa naissance, obligé de
fuir dans une terre étrangére, exposé a I’envie publique
dans le cours de ses prédications, et mourant enfin d’'un
supplice infime pour la religion méme qu’il venait
établir, ne partagerait-il pas son héritage céleste avec ses
meilleurs amis, qui ont eu 'avantage de lui ressembler
de plus prés? Comment celte Béatitude, qui suppose et
renferme toutes les autres dans le degré le plus éminent,
ne recevrait-elle pas la récompense promise a chacune
d’elles? Il n’y a point, et il ne peut y avoir de doute la-
dessus parmi les chrétiens.

Mais ces chréliens souffrant pour la justice, sont-ils
‘heureux dans leurs souffrances mémes? Cela parait
incompréhensible, et méme contradictoire, au commun
des hommes, qui, prenant les sens pour juges, ne con-
naissent de maux que ceux du corps, ou qui, remplis
d’orgueil et d’amour-propre, ne peuvent digérer le
meépris et les calomnies, et prononcent en conséquence
que le bonheur ne peut se rencontrer dans une situation
douloureuse et humiliante.

S’il était question d’un bonheur purement naturel, je
ne craindrais pas de m’en rapporter au jugement de la
raison. Je leur dirais de jeter les yeux sur Socrate buvant
la cigué, et je leur demanderais hardiment si son sort
ne leur semble pas préférable i celui des juges iniques
qui le condamnérent. S’ils osaient répondre que non, ce
serait déclarer que la vertu n’est qu’un vain nom, et
qu'elle ne mérite pas qu’on souffre pour elle. Je les
renverrais A la décision de Cicéron : Cest, dit-il, le cri



TREIZIEME LECON. 185

de la raison, que Régulus mourant dans des tourments
affreux pour la foi de son serment, était plus heureux
que I’épicurien Thorius couché sur des roses, et buvant
des vins exquis. Ainsi a pensé et parlé la sagesse humaine,
et elle eiit rougi de penser et de parler autrement.

Mais, comme il 8’agit ici d’'un bonheur surnaturel, je
les renvoie aux martyrs. Qu’ilslesinterrogent ; qu’ils lisent
leurs actes; qu’ils pésent leurs paroles; qu'ils examinent
leur contenance, leur fermeté, leur sérénité, leur ardeur
pour souffrir; et qu’ils jugent si de tels hommes s’esti-
maient heureux dans I'ignominie et les supplices! Qu’ils
prennent seulement en main les lettres qu’écrivit Ignace
allant d’Antioche 2 Rome pour étre dévoré par des bétes!

J’appelle heureux, selon la condition de la vie présente,
un état que 'on aime, dont on est content, que 'on ne
voudrait pas changer pour tout autre, dont on ne se
permet pas de désirer la fin, ni ’adoucissement. Or,
telle a été la disposition des martyrs, des confesseurs de
Jésus-Christ, et de tous ses vrais disciples qui ont eu 4
souffrir pour la justice. Une telle disposition n’est pas
sans doute du ressort de la vertu humaine; elle vient de
plus haut. Elle est I'effet de la grice qui anime, qui sou-
tient, qui console, qui éléve I’ame au-dessus de la nature,
et lui montre les cieux ouverts. Elle est surtout Peffet
de cette ardente charité qui faisait dire a saint Paul :
Qui nous séparera de lamour de Jésus-Christ? Sera-ce
Uaffliction, ou les angoisses, ou la faim, ou la nudité,
ou la persécution, ou le glaive?... Mais, parmi tous
¢es maux, nous demeurons viclorieux par la verlu
de Celui qui nous a aimés *. Oui, de toutes les béati-
tudes, celle-ci est la plus grande et la plus compléte,

-1 Rom., viur, 35.



186 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

non-seulement dans le ciel, mais sur la terre. Comment
cela se fail-il ? C’est le secret de Dieu. Il a promis a ceux
qui souffriraient pour lui qu’ils posséderaient leurs dmes.
dans la patience; il accomplit sa promesse, et tous ceux
qui ont passé par ces épreuves rendent témoignage A
la vérité de sa parole.

1l n’est que trop ordinaire qu’on ait a souffrir pour
le monde. Quel bonheur procure-t-il 3 ceux qui souf-
frent pour lui? Quelle récompense a-t-il a leur donner?
Quel encouragement? Quelle consolation? Il n’a pas
méme des paroles, et la premiére chose qu’il fait, c’est
d’abandonner ceux qui sont dans la disgrace. Il a ses
martyrs; il a des milliers de victimes immolées a ses
revers, a ses vicissitudes, & ses injustices. A-t-il jamais
pensé A prononcer qu’ils sont heureux? Le pourrait-il,
saps s’élever contre lui-méme, et sans démentir toutes
ses maximes? '

Concluons, sans nous arréter davantage 2 un point si
évident, que le monde est a plaindre en tous sens,
parce qu’il ignore le vrai bonheur qu’il ne possédera
jamais, parce qu’il n’a que des faux biens dont la jouis-
sance méme lui est pénible et ennuyeuse, et parce que
les maux sans nombre qui 1’accablent sont sans aucun
adoucissement ni dans ce temps, ni pour I’éternité.

0 Jésus! unique bienfaiteur du genre humain, quand
ouvrira-t-on les yeux sur la beauté, la sagesse, la soli-
dité de votre doctrine? Elle est a toute épreuve : votre
autorité la rend inébranlable, I'expérience la confirme,
la saine raison méme la juslifie. N’eussiez-vous proféré
que les huit sentences dont je viens de lire ’explication,



QUATORZIEME LECON. " 187

pourrait-on vous contester le titre de Législateur divin?
Yous avez plus fait : aux lecons vous avez joint ’exemple;
votre vie, volre mort et ses suites glorieuses parlent
.encore plus haut que vos'discours. Mais, ce qu’aucun
législateur n’a fait, ni pu faire, vous nous atlirez inté-
rieurement par votre griace a ’observation de vos lois,
vous éclairez les esprits, vous excitez, vous soutenez les
volontés ; vous adoucissez par des consolations célestes -
les peines de la verlu, et vous en rendez la pratique
aussi douce qu’elle esL juste, Vous lui réservez la plus
magnifique récompense ; et, non content de cela, vous
en faites recueillir les fruits dés cette vie.

Ah! que je me veux de mal de n’avoir pas encore
embrassé jusqu’ici votre céleste doctrine! Hélas! j’ai
marché par des voies difficiles, ou je n’ai trouvé que
des épines; et, si la longue chaine de mes maux n’a
point abouti a celui qui est extréme et sans reméde, j’en
suis redevable 4 votre seule bonté. J’ai été par.le passé
plus aveugle encore que coupable; mais je me juge moi-
méme indigne de tout pardon, si, dés ce moment, je ne
deviens le fidéle observateur d’une loi a laquelle est
attaché tout mon bonheur. Je connais ma faiblesse et
la force de mes habitudes, mais, si je m’appuie sar vous,
je puis tout. Soutenez-moi, 6 mon Sauveur, dans la
nouvelle carriére ou je vais marcher, afin que j’arrive
sur vos traces au royaume des cieux. Ainsi soit-il !

QUATORZIEME LEGON

DE LA JUSTICE CHRETIENNE. — SES QUALITES.

Je vous déclare, dit Jésus-Christ, que si votre
justice ne surpasse celle des Scribes et des Phari-



188 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

siens, vous n’entrerez point au royaume des cieux '.

C’est & celui qui propase un prix de poser les con-
ditions auxquelles il veut ’accorder. Le bonheur éternel
est le prix que nous propose Jésus-Christ, et la condition
qu’il exige pour nous en mettre en possession, est que
nous soyons justes, mais d’une justice telle qu’il 'en-
tend, d’une justice dont lui seul est le juge, et qui, par
- conséquent, ne doit pas étre congue ni réglée selon nos
idées humaines, mais selon ses idées divines.

Quelle était la justice des Scribes et des Pharisiens?

Premiérement, c’était une justice extérieure, dont
le principe n’était pas dans le cceur.

Secondement, c’était une justice imparfaite qui négli-
geait 'essentiel et s’attachait i I’accessoire.

Troisitmement, c’était une justice qu’ils croyaient
pouvoir accomplir par leurs propres. forces, sans avoir
besoin du secours de la grace.

Quatriémement enfin, c’élait une justice inspirée par
des motifs d’intérét et de vaine gloire.

Les Scribes et les Pharisiens étaient donc des justes
hypocrites qui se mettaient peu en peine d’éire tels aux
yeux de Dieu, pourvu qu’ils parussent I'étre aux yeux
des hommes. C’étaient des justes minutieux, scrupuleux
au dernier point sur les petites observances, et qui ne
se génaient nullement sur les points capitaux de la loi,
tels que I'amour de Dieu et I'amour du prochain.
C’élaient des justes orgueilleux qui se glorifiaient de
leur justice comme de leur ouvrage, et qui, loin d’en
rendre gloire 2 Dieu, ne pensaient pas méme qu’il en
dut étre I'auteur. Enfin, c’étaient des justes vains et

.

© 1 Marta., v, 20.




QUATORZIEME LECON. 189

intéressés, qui ne cherchaient qu’'a se distinguer des
autres, qu’a s’attirer de la considéralion, qu’a occuper
partout les premiéres places, qu’a s’enrichir, en sédui-
sant les veuves par une piété apparente.

Ces dévots du judaisme, ces hommes qui se séparaient
de la foule, et ne voulaient rien avoir de commun avec
elle, ont été, comme on sait, les grands ennemis de Jésus-
Cbrist ; ce sont eux qui I’ont persécuté, calomnié et con-
damné a mort. Jésus-Christ, de son cdté, a fait une guerre
auverte, non i leurs personnes, mais a leurs maximes,
et i leur genre de dévolion; lui qui était plein de com-
passion et d’indulgence pour les pécheurs humbles, n’a
montré partout que de V'indignation et de la rigueur
contre ces justes superbes. Partout il met sa doctrine en
opposition avec celle de ces faux Docteurs, et sa doctrine
simple, éloignée de loute affectation, était une condain-
nation manifeste de la lear. .

La justice qu’il recommande a ses disciples, et qui
seule peut leur ouvrir 'entrée du royaume des cieux,
doit donc avoir les quatre qualités opposées i la justice
pharisaique.

Il faut que I'intérieur en soit le fondement, et qu’elle
ait son siége dans le cceur,

1l faut qu’elle soit parfaite, et que, sans omettre les
petites choses, elle s’attache principalement aux grandes.

Il faut qu’elle soit accompagnée d’humilité, du senti-
ment de notre impuissance, et du recours conlinuel &
Dieu par la priére.

Enfin, il faut qu’elle ne soit souillée d’aucun matif
d’intérét ou de vanité, et qu’elle n’ait en vue que la
gloire de Dieu el I'édification du prochain.

Disons un mot de chacune de ces qualités, dont les

11.



190 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

trois derniéres, comme on peut le remarquer, dépendent
de la premiére.

Ce qui frappe d’abord en elles, ¢’est un certain carac-,
tére de vérité el de raison, qu’on ne saurait leur con-
tester. Avant tout raisonnement, et sur la simple idée
de la justice, on voit que, 8’il lui manque quelqu’une de
ces conditions, ce n’est pas une véritable justice; a plus
forte raison, si elles lui manquent toutes. On voit aussi
que, selon la droite raison, la justice, dont Dieu fait un
devoir aux hommes, doit étre revétue de ces qualités, et
qu’il n’a pu se dispenser de les exiger.

Pour commencer par la premiére, que, dans les obli-
gations qu’ils nous imposent, les hommes s’en tiennent
aux dehors, et aux simples effets extérieurs, on le con-
coit sans peine. Le bon ordre public n’en demande pas
davantage. Les disposilions secrétes du coeur ne regar-
dent pas les législateurs humains; ils ne les exigent pas,
parce qu’ils ne peuvent les connaitre avec certitude.
Leurs lois sont purement extérieures; ils dépasseraient
leurs pouvoirs, s’ils en portaient d’autres, et elles seraient
violées impunément. A leurs yeux, on est juste, dés
qu’on parait P’étre; ils ne poussent pas plus loin leurs
recherches, et c’est toujours par les actions, et non par
les intentions, qu’ils jugent les hommes. Mais Dieu, 2
qui Pextérieur n’en peut imposer, pénétre plus avant;
il s'attache a Pintérieur; c’est ce qu'il exige avant tout,
et dont il se contente, lorsqu’on ne peut y joindre
Paction extérieure. Il voit dans le cceur P'intention, la
droite volonté, le désir sincére; et cette justice qui
n’est .apercue que de lui, qui n’est que de son ressort,
est aussi la seule qui lui soit agréable, la seule qu’il
tienne pour réelle et digne de récompense. C’est par le



QUATORZIEME LECON. 191

ceeur qu'on marche en sa présence, par le ceeur qu’on
est juste devant lui. Il a prescrit des devoirs de justice,
el il veut sans contredit qu’on les remplisse; mais ce
n’est pas pour lui, ni pour s’assurer de nos sentiments
intimes, qu’il a ordonné les ceuvres, et il n’y met de prix
que celui qu’elles tirent de nos dispositions.

Ainsi le premier soin du chrétien doit étre d’observer
la loi de Dieu dans son ceeur, c’est-a-dire de la révérer,
de 'aimer, de vouloir sincérement la pratiquer. S’il a
ce respect, cette affection et cette volonté, dans I'occa-
sion il fera les efforts nécessaires pour accomplir ce qui
lui est commandé; il les fera selon toute ’étendue de
son pouvoir; il les fera constamment; ou, ¢'il vient a
se relicher, c’est une preuve que le principe intérieur
s’affaiblit.

Voyons si notre justice a cette premiére qualité.
Sommes-nous pénétrés de respect pour nos devoirs de
chrétien? Les aimons-nous? Avons-nous une volonté
sincére de les accomplir? Y sommes-nous déterminés,
quoi qu'il nous en coite? Dans cette vue, nous appli-
quons-nous A les bien connaitre, et faisons-nous notre
principale étude de PEvangile? Si nous y prenons garde,
nous remarquerons que la plupart de ses préceptes
regardent immédiatement le cceur, qu’ils tendent 2 le
réformer et a le perfectionner, et que ceux mémes qui
ont un objet extérieur, supposent des dispositions inté-
rieures, sans lesquelles ’'ccuvre ne serait d’aucun mérite
devant Dieu. Ainsi la priére vocale, et tout le culte.
extérieur; ainsi ’aumone et toutes les ceuvres de charité.

C'est donc avec raison que ceux qui entendent bien
I’Evangile recommandent si fort Iintérieur, et ne se
lassent pas de répéter. que sans cela il n’y a ni vraie
piété, ni vraie justice; qu’au contraire plus on cultive



192 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Pintérieur, plus on est solidement vertueux. On ne sau-
rait donc trop s’examiner sur ce point et s’assurer si sa
verlu est batie sur ce fondement, si I'on donne a P'inté-
rieur ses premiers soins, et si I'on s’applique a y faire
chaque jour du progrés. Combien de chrétiens ont a se
reprocher de ressembler plus ou moins en ceci aux Pha-
risiens! Combien ne connaissent de la piété que les pra-
tiques extérieures, et n’en ont pas le principe dans
P’ame! Aussi Dieu qui sonde les ceeurs, que pense-t-il de
leur justice? Et quel mécompte pour eux lorsqu’ils
paraitront devant Lui!

En second lieu, la justice que Dieu attend de mnous
doit étre parfaite, c’est-i-dire entiére dans toutes ses
parties; elle doit embrasser toutes les grandes choses,
et s’étendre aux plus petites.

Elle serait défectueuse, si, négligeant les pelites, elle
ne g’attachait qu’aux grandes; elle I'est encore davan-
tage, lorsque, omettant les grandes, elle s’en tient aux
petites. C’était un des reproches ordinaires que Jésus-
Christ faisait aux Pharisiens; et ce fut a leur sujet que,
distinguant les préceptes essentiels qu’ils violaient sans
scrupule, des menues observances qu'ils pratiquaient.
au deld méme de la lettre, il établit cette belle régle :
Il faut étre fidéle a ceux-la, et ne pas omettre celles-ci'.
Les grands préceptes sont d’une obligation rigoureuse,
et doivent passer avant tout. Les moindres observances
ne doivent pas étre omises, parce qu’elles sont le com-
plément et la perfection des autres. Ainsi, dans la loi.
chrétieane, les devoirs sont subordonnés; il en est
d’essentiels, dont nulle raison ne peut jamais dispenser:

! Marrs., xxu, 23.



QUATORZIEME LECON. - 193

il en est d’autres moins importants, qu'il faut toujours
observer quand on le peut, mais qu’on doit omettre, ou
qui cessent d’obliger, dans la concurrence avec d’autres
plus graves. .

Est-il rien de plus juste qu’une telle regle? Si la sain-
teté chbrétienne n’embrassait pas jusqu’aux moindres
devoirs, elle ne serait pas digne d’avoir Dieu pour
auteur. Si elle ne mettait pas un certain ordre entre eux,
et ne donnait pas la préférence a quelques-uns sur
d’autres, elle ne serait pas conforme i la souveraine
raison. Ce qui en fait la perfection, c’est qu’elle n’omet
rien, et qu’elle assigne a chaque devoir son rang selon
son importance.

Suivons-nous cette régle dans notre conduite?

Deux sortes de chrétiens la violent. Les uns, attachés
a la lettre de la loi, en méconnaissent I'esprit. Observa-
teurs rigides de certaines pratiques extérieures, bonnes
a la vérité, mais d’une bonté subalterne, ils font con-
sister en cela toute leur justice; et ils manquent aux
obligations essentielles de la charité, n’aimant véritable-
ment ni Dieu, ni le prochain; ils sont chagrins, aigres,
causliques, méprisants, envieux, médisants, calomnia-
teurs, et cela souvent par un zéle faux el simulé, se
couvrant des intéréts de Dieu, et prétendant par la jus-
tifier leur malignité et leurs excés. lls ressemblent aux
Pharisiens qui ne se firent nul reproche d’avoir acheté
A deniers comptants le sang de I'Innocent, et qui, lorsque
Judas jeta devant eux Pargent qu'il avait regu, dirent :
Il ne nous est pas permis de metire cet argent dans
le trésor du temple, parce que c’est le prix du sang '
Ce langage n’est pas rare parmi les faux dévots, et

! MatTH., XXVII, 6.



19% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

les gens de parti qu'une aveugle prévention séduit.

Les autres, sous prétexte de s’en tenir i Pesprit de la
loi, en négligent souvent la lettre. 1ls veulent étre justes
et saints en grand, et ne s’arrétent pas, disent-ils, aux
minuties. Mais ce qu’ils traitent de minuties, ce sont
des. points d’oi dépend I’observation parfaite de ceux
qui sont les plus graves; et I'on est en droit de penser
qu’ils manquent, ou qu’ils manqueront bientét a ceux-ci,
dés qu'’ils se permettent de négliger ceux-la. Ainsi, dans
le monde, quiconque omet ordinairement certains
exercices de piété, dont P'omission en soi n’est pas
grave, en viendra tot ou tard a pécher contre ce que le
culteextérieur a de plus essentiel. Ainsi, dans les cloitres
et les communautés, I'infraction des régles ordinaires
conduit par degrés a la violation des veeux, la dissipa-
tion au dégoiit de ’état, et les moindres licences aux
derniers désordres.

La troisiéme qualité de la justice chrétienne est qu’elle
soit accompagnée d’humilité; c’est-a-dire que nous
reconnaissions que Dieu en est le principe et 'auteur;
que c’est lui qui la met en nous, qui la conserve ensuile
et 'augmente par sa grice, sans que nous y ayons
d’autre part qu’une simple coopération aux bons mou-
vements qu’il nous inspire; encore cette coopération,
quoique trés-libre, est-elle due au choix qu’il fait de ses
graces et des circonstances ou il nous les donne.

Ainsi la vérité ne nous permet pas de nous glorifier
de notre justice, comme si elle nous appartenait; et
toute la gloire doit en étre rendue a Dieu, sans lequel
nous ne pouvons rien dans 'ordre du salut. En effet,
notre destination étant toute gratuite de la part de
Dieu, et surnaturelle, c’est-3-dire surpassant I’exigence



QUATORZIEME LECON. 195

de notre nature, les moyens propres a nous élever a
cette fin sont pareillement surnaturels; et nous ne
pouvons ici-bas les connaitre, ni nous les procurer, ni en
user par nos propres forces, surtout depuis le péché,
qui amis le désordre et la corruption dans notre nature.
C’est pourquoi, aprés que Dieu nous a guéris par sa
pure miséricorde, il ne nous reste que la liberté
d’accepter ou de rejeter les moyens qu’il met a notre
disposition. Dieu fait a notre égard I’office d’'un médecin,
qui ordonne le reméde, qui le prépare, qui 'accommode
A nos hesoins, qui nous le présente, nous invite i le
prendre, nous y détermine malgré nos répugnances, en
y inclinant doucement notre volonté. Nous qui ne con-
naissions pas notre mal, et qui élions bien éloignés de
penser a recourir au médecin, pourrions-nous, sans une
extréme ingratitude, soutenir que nous nous sommes
guéris nous-mémes, parce que nous avons usé du reméde
offert? C’est donc avec raison que Dieu exige de nous
Phumble aveu de nolre impuissance a tout bien, et la-
reconnaissance sincére de tenir de lui la justice qui est
en nous,

Quoique ce soit 1a le fond méme de la religion, et
que nous fassions profession de le croire , 'amour-propre
ne nous en sollicite pas moins fortement a nous glorifier
de nos faibles efforts, 3 nous attribuer nos vertus, a
nous en applaudir comme le pharisien de ’Evangile, a
nous préférer aux autres, et a oublier que nous tenons
tout de Dieu. Orgueil injuste, qui lui déplait souveraine-
ment, et qu’il ne peut s’empécher de foudroyer comme
Pennemi capital de sa gloire. Cet orgueil est plus ordi-
naire aux dmes qui ont été préservées des grandes fautes,
et qui n’ont pas été éprouvées par les tentations, qu’aux
pécheurs convertis qui ont fait une longue expérience



196 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

de leur faiblesse, ou qu’a ceux qui, ayant été violem-
ment tentés, se sont vus mille fois sur le point de
tomber. Presque toutes les personnes qui hornent leur
piété aux pratiques extérieuresy sont sujelles; et plus
elles sont fidéles a ces praliques, surlout lorsque ce sont
des ceuvres de surérogalion, plus le danger est grand
pour elles de s’en faire gloire. Craignons le poison de
Porgueil, dont on ne se défie pas assez, et prions Dieu
que, par tous moyens, il nous maintienne dans I’humilité.

Enfin, la quatriéme qualité de la justice chrétienne est
qu’elle soit élevée au-dessus des motifs d’intérét et de
vanité.

Cest dégrader la piété, que de la faire servir a des
vues d’avarice, et de 'employer comme un moyen de
s’enrichir et de parvenir. Ce n’est pas moins P’avilir, que
de chercher par la l'estime et la considération des
hommes, et de prétendre a Litre de dévotion aux dis-
-tinctions honorables. Dans tous les siécles il y a eu de
ces Pharisiens pleins d’ostentation, jaloux d’attirer sur
eux les regards publics, faisant sonner haut leurs bonnes
ceuvres, les relevant eux-mémes avec une modestie
affeclée, ou ayant des proneurs i gages, et tenanl pour
perdu le bien qu’ils faisaient, §’il élait entiérement
ignoré. Il était perdu en effet dans leur intention, puis-
qu’il ne produisait rien pour leur fortune, ou qu’il ne
leur attirait ni louange, ni faveur. Ces faux justes ont
recu leur récompense, dit Jésus-Christ, vaine comme
eux; el ils n’ont rien a attendre de mon Pére. Dieu ne
reconnait point ce qui n’es{ pas fait pour lui; et, loin de
couronner ces hypocrites, ces charlatans de la piété, il
les démasquera un jour  la face de I'univers, et décou-
vrira leur turpitude secréte. Quelle honte pour eux!

.



QUATORZIEME LECON.’ 197

quel désespoir! que d’ceuvresa jamais perdues, auxquelles
la justice divine ne réserve que des chatiments! Dieu
nous garde d’étre de ce nombre !

Appliquons-nous 2 préserver notre justice de ces
défauts, ou plutdt de ces vices, auxquels nous ne
sommes que trop enclins. '

Jésus-Christ le prévoyait, et il n’a rien négligé pour
nous prémunir en tonnant si haut et si souvent contre
la fausse piété, quoiqu’il sit bien qu’il en serait la vic-
time. Je ne connais rien de plus capable de nous inspirer
de ’horreur pour toute espéce de pharisaisme, que d’avoir
toujours 2 Pesprit le traitement qu'’il a fait au Sauveur
des hommes.

O mon divin Maitre, que vos lecons sont inléressantes,
et qu’un seul mot de votre bouche comprend de choses!
Dans les vices des Pharisiens, que vous avez condamnés
avec tant de force, vous me montrez clairement ce que
je dois éviter, et ce qu'il faut que je travaille 4 devenir
pour vous plaire. Mais, Seigneur, je suis pharisien dans
le ceeur; et quel homme ne I'est pas? Leurs vices sont
ceux de notre misérable nature. Vous qui les connaissez
si bien, vous qui en avez tant souffert personnellement,
vous dont la mort en a été la suite, ainsi qu’elle en esl.
le reméde, guérissez-moi de cette funeste maladie, et,
puisque vous m’ordonnez de coopérer 2 ma guérison,
apprenez-moi i détester ces vices, i les combattre, et a
en purifier tout a fait mon cceur. Ainsi soit-il!



198 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

QUINZIEME LEGON

LE PECHE SE COMMET DANS LE COEUR.

Celui, dit Jésus-Christ, qui aura regardé une femme,
a dessein de la convoiter, a déja commis un adultére
dans son ceur '; il n’est pas besoin qu’il accomplisse
son dessein criminel ; il suffit qu’il P'ait concu, et qu'’il
jette les yeux sur une femme dans cette intention.
I’adultére est commis en secret; Dieu et la conscience
du coupable en sont témoins; et son crime, ignoré des
hommes, n’échappera pas a la vengeance divine.

Ce qui est vrai du péché d’adultére ou de fornication
I’est également de tous les autres. Le désir seul nousrend
coupables devant Dieu, soit qu’il soit suivi ou non de
I’exécution, par la méme raison que Dieu nous tient
compte des bons désirs, lorsqu’il n’est pas en notre pou-
voir de les accomplir.

C'est que le péché est proprement un acte de la
volonté, et que la détermination de le commettre en
renferme toute la malice. L’acte extérieur pris en lui-
méme, et séparé de la mauvaise intention, est quelque
chose de purement physique, et qui n’a aucune mora-
lité. S’il ajoute quelque degré de malice au dessein
formé dans le ceeur, c’est qu’il suppose une volonté plus
déterminée et plus persévérante, qui s’est oceupée des
moyens de I’exécution, qui, les ayant trouvés, s'en est
servie, sans se mettre en peine des suites, et en passant
par-dessus toutes les considérations divines et humaines
qui devaient ’arréter. Joignez a cela le tort que le péché

! Marra., v, 28.

_—S



QUINZIEME LECON. 199

commis réellement fait au prochain, le scandale qu’il
cause, les faules qu’il occasionne, et les autres effets
pernicieux qu’il entraine ou qu’il peut entrainer aprés
lui; effets dont le pécheur est responsable, parce qu’il a
di les prévoir, et qu’il est obligé de réparer autant
qu’il dépend de lui. Mais remarquez qu’en cela méme,
ce qui le rend plus ou moins coupable, c’est le degré de
connaissance, de réflexion, de détermination; toutes
choses purement intérieures, et dont Dieu est seul
témoin et juge.

Il demeure donc toujours vrai que le péché se commet
dans le cceur, et que c’est de nos dispositions intimes
qu'’il tire sa malignité. Tout ceci doit s’appliquer a la
bonne action, que Dieu apprécie, et qu’il récompense
suivant les mémes régles. S’il nous parait dur que Dieu
condamne et punisse la simple volonté, il doit nous
paraitre consolant qu’il I’agrée et la récompense; et, de
part et d’autre, il n’y a rien que de conforme 2 la plus
~exacte justice. Les hommes suivraient la méme reégle,
s’ils pouvaient juger de lintérieur, et ils s’en rappro-
chent autant qu'’ils peuvent.

Cette lecon de Jésus-Christ, qui est si étendue dans
son application, est de la plus grande importance.

Nous pouvons en conclure premiérement combien
est sainte la loi de Dieu, qui, non contente de nous
défendre toute action criminelle, nous en interdit sévé-
rement la pensée et le désir; réputant pour fait ce qui
est formellement consenti au dedans, parce que Peeil
infiniment pénétrant de Dieu apercoit ce consentement,
que sa pureté en est blessée, qu’il s’en tient offensé, et
qu’il ne peut se dispenser de le punir.

Secondement, combien il nous importe de veiller sur



200 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

les mouvements et les affections de notre ceeur, dont la
corruption se fait connaitre a nous dés le premier usage
de la réflexion ; de ce ceeur que les objets sensibles tentent
et sollicitent si violemment au mal; de ce cceur qui est
le siége de tant de passions, de tant de vices et de mau-
vaises habitudes, qui est si fécond en penséeset en désirs
illicites ou nous nous surprenons a toute heure, lorsque
nous rentrons en nous-mémes, et qui reviennenl. sans
cesse, quelque soin que nous prenions de les chasser.

Troisiémement, que, s'il se commet tant de péchés
extérieurs, il s’en commet infiniment davanlage de
purement intérieurs; que le cceur en enfante a chaque
instant de nouveaux, lorsqu’il est possédé de quelque
passion, se nourrissant du crime, et n’ayant, pour ainsi
dire, d’autre vie que de le respirer. Prenez-moi telle
passion que vous voudrez, I’'amour, I'avarice, I’ambi-
tion, 'envie, la haine, la vengeance; en est-il une seule
qui n’occupe toutes nos facultés, et qui nous permette
de songer i autre chose qu’a la satisfaire? Tout la
réveille, tout nous y rappelle; ’ame s’y porte Llout
enliére, et ses péchés se multiplient a l'infini avec ses
pensées et ses désirs. Qui pourrait compter ceux d’un
jour, d’une semaine, d’un mois, d’'une année, de toute
la suite d’une vie passée daus I'esclavage des passions?
Le nombre des cheveux de notre téte n’est rien en com-
paraison. Cependant aucun de ces péchés n’a échappé i
Dieu. A peine y faisions-nous attention, lorsqu’ils se suc-
cédaient rapidement dans notre cceur, et il ne nous en
reste plus qu’un souvenir confus. Pour lui, il les a vus,
et il les voit tous distinctement; il connait le degré de
malice de chacun, et, 8’ils ne sont effacés par la péni-
tence, il en conserve la mémoire, pour les punir éter-
nellement. Oui, ces pensées consenties qui passaient




QUINZIEME LECON. 201

comme l’éclair, ces désirs formels qui laissaient & peine
une trace légére, que nous avouns perdus de vue, sont et
seront présents 3 Dieu pendant I’éternité entiére; tou-
jours il les haira, toujours il nous les reprochera, toujours
il en poursuivra la vengeance.

Si nous étions bien persuadés que le péché est, a
parler juste, le souverain, I'unique mal de I'homme,
parce que les autres maux, méme ceux de l’enfer, n’en
sont que le chatiment ; si nous songions en méme temps
avec quelle facilité notre cceur le commet, lorsqu’il n’a
pas pour frein la piété et la crainte de Dieu; qu’une
pensée, qu'un désir illicite est remplacé presque sans
intervalle par un autre; et qu’il s’en forme une longue
chaine qui s’étend aux deux extrémités de notre vie; si
la foi nous rendait présentes les suites affreuses d’un seul
péché mortel, a plus forte raison d’un amas de péchés,
plus griefs les uns que les autres, parce que les lumiéres,
I’habitude, I’endurcissement de la volontéen accroissent
d’un jour a 'autre la malice, nous serions saisis d’hor-
reur, et nousne pourrions nous supporter nous-mémes.

Deux choses nous jetteraient dans le plus profond
étonnement : notre persévérance obstinée a offenser
Dieu, et la patience infinie de Dieu 2 nous souffrir, 4
nous attendre, 4 nous inviter au repentir, a nous offrir le
‘pardon et toutes les richesses de sa miséricorde. Tandis
qu'il en est temps, tichons de sonder ces deux abimes,
de la malice de ’homme et de la bonté de Dieu, pour
sortir de I'état du péché, ou pour nous en préserver,
pour nous tenir dans Phumilité et la défiance de nous-
mémes, pour nous exciter & aimer un Dieu si bon, si
patient, si miséricordieux. Si nous ne sommes pas
frappés ici-bas de ces vérités, si, au lieu de les méditer et



202 I’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

d’en profiter, nous les rejetons, nous faisons nos efforts
pour nous en distraire et les oublier; nous nous en
souviendrons malgré nous dans l'autre vie, ou elles
feront nolre tourment et notre désespoir.

Ah! Seigneur, que je me suis trompé jusqu’ici sur
P’état de mon dme devant vous! Je ne comptais mes
péchés que par mes actions; et c’était par mes inten-
tions, par mes désirs, que je devais en évaluer le
nombre. Peut-étre me suis-je cru innocent, ou du
moins peu coupable, parce que je n’ai pas apercu de
grands et de fréquents désordres dans ma conduite;
mais de combien de crimes mon ceeur ne se trouve-
t-il pas souillé a vos yeux, par cela seul qu’il a voulu les
commettre? En tout temps mes sentimenls et mes
pensées ont été tournés vers le mal; je 'ai aimé, je l'ai
recherché; j’en ai fait la piture habituelle de mon
esprit.

Pour ma honte et ma confusion, montrez-moi cette
multitude innombrable de péchés intérieurs, tels que
vous les voyez vous-méme. Rendez-moi capable d’en
soutenir la vue, tout effrayante qu’elle est. Mais, en me
les découvrant, daignez m’en inspirer un vif repentir;
.que je m’en accuse i vos pieds d’abord, ensuite aux
pieds de votre ministre, dans tout le détail que pourra
‘me fournir ma mémoire aidée de votre lumiére. Que je
les déteste, que je les pleure, que je les expie, et que je
travaille le reste de mes jours a purifier ce cceur, source
inépuisable d’iniquités.

Mais par quel autre ceeur purifierai-je le mien, qui
m’est que souillure et corruption? Ce sera par la vertu
du votre, 0 mon Sauveur! il est la fournaise de 'amour
divin. Jetez en moi une étincelle de ce feu sacré, qui



SEIZIEME LECON. 203

brile, qui consume jusqu’a la racine tout ce que j’ai
d’impur. Détruisez cette malheureuse concupiscence,
ce foyer du péché, que j’ai apporté en naissant; et créez
en moi un cceur nouveau, qui n’enfante que de bonnes
pensées et de saints désirs, qui s’épuise en actes de
dévouement et de reconnaissance, et qui répare par une
ardente charité tous les désordres de la cupidité. Ainsi’
soit-il!

SEIZIEME LEGON

TOUT PECHEUR EST ESCLAVE DU PECHE.

_ Clest un préjugé commun et une plainte ordinaire
que la loi de Dieu géne la liberté de ’homme, la circon-
scrivant dans ’enceinte de certains devoirs, et la resser-
rant en des bornes étroites dont elle ne lui permet pas
de sortir. Nous ne sommes pas libres, dit-on, puisque
nous ne pouvons pas faire tout ce qui nous plait; les
ordres de Dieu sont pour nous autant d’entraves; le
pécheur qui franchit toute barriére, et qu’aucune
défense n’arréte, est plus libre que le juste qui regarde
toujours la loi et ne se permet pas de 8’en écarter.

Ainsi parlent les mondains, et méme ceux des chré-
tiens qui, dépourvus de charité, n’accomplissent les pré-
ceptes que par un principe de crainte.

_. 1l est aisé de répondre que notre liberté étant un don
de Dieu, nousne devons en user que selon ses desseins et
sa volonté; qu’il est le maitre de I'assujettir & des lois,
et que, si elle souffre de cet assujettissement, nous ne
sommes point en droit de nous en plaindre, parce qu’en



20% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

qualité de créatures dépendantes, il ne nous apparlient
pas de faire ce que nous voulons.

- Mais, quelque solide que soit cette réponse, en voici
une autre sortie de la bouche de la vérité méme, et qui
attaque plus directement le préjugé et la plainte dont il
s’agit. Celui, dit Jésus-Christ, qui commet le péché,
devient esclave du péché '. Loin d’étre plus libre en
péchant, il enchaine donc sa liberté, et plus il s’aban-
donne au péché, plus il augmente son esclavage.

Il n’y a plus & examiner aprés Jésus-Christ, il suffit
qu’il ait décidé, comme il I’a fait, de la maniére la plus
expresse et la plus claire. Il ue met point d’exception, ni
pour les personnes, ni pour les espéces de péchés; mais il
prononce absolument que quiconque péche, par 1a se
rend esclave. Ainsi, sansentrer dans aucun raisonnement,
je suis autorisé a conclure de sa parole que plus
Phomme s’éloigne du péché et g’astreint a I’exacte
observation de la loi divine, plus il est libre de la vraie
liberté, qui est celle des enfants de Dieu.

Cependant, comme toutes les sentences morales du
Sauveur sont émanéesde la souveraine raison, il ne nous
défend pas d’employer avec discrétion la lumiére natu-
relle qu’il nous a donnée,  approfondir la vérité de ses
oracles; il nous y invite méme, et c’est le meilleur usage
que nous puissions faire de notre raison. Voyons donc,
en premier lieu, en quoi consiste la vraie liberté; en
second lieu, si le pouvoir de pécher est une suite de la
liberté que ’homme a recue de Dieu ; en troisi¢me lieu,
si ’exercice de ce pouvoir est la méme chose que I’exer-
cice de notre liberté; en quatriéme lieu, ce que c’est que
P'esclavage du péché; en cinquiéme et dernier lieu,

1 Jgaw, vin, 3%.



SEIZIEME LECON. 203

comment une fois engagés dans cet esclavage, loin de
pouvoir en sortir de nous-mémes, nous ne faisons que
nous y engager de plus en plus.

Ou prendrons-nous I'idée de la vraie liberté?

En Dieu méme, qui en est la source, et qui est non-
seulement le plus libre de tous les étres, mais le seul
essentiellement et absolument libre. Il ne recoit de loi
de personne; il n’a d’autre régle de sa volonté que sa
volonté méme; tout ce qui existe hors de lui n’existe
que par lui, parce qu’il le veut, tel qu’il le veut, et ne
peut par conséquent géner en rien sa supréme indépen-
dance. La liberté en lui est une perfection infinie,
comme toutes les autres; une perfection pure, et sans
mélange d’aucun défaut.

Or Dieu, qui est infiniment libre en tout ce qu’il fait
au dehors, n’a que le choix du bien; il n’est pas libre
paur le mal, qu’il ne peut vouloir ni exécuter. Sa nature
et tous ses attributs s’y opposent, et il cesserait d’étre
Dieu, si cela était autrement. Il rejette donc le mal par
la nécessité de son étre, la plus invincible de toutes les
nécessités ; et cette nécessité, loin de donner atteinte a
sa liberté, en fait I’excellence et la perfection.

Il n’est donc pas vrai que la liberté emporte avec soi
dans sa notion le pouvoir de pécher; au contraire, la
parfaite liberté, qui ne se trouve qu’en Dieu, et qui est
essentiellement liée 2 sa sainteté, exclut absolument ce
pou voir; elleest uniquement bornée et déterminée au
bien, et, de quelque maniére qu’elle s’exerce, elle ne
peut jamais faire autre chose que le bien. Il dépend de
Dieu d’agir ou de n’agir pas au dehors, d’agir de
telle et telle maniére, de choisir entre tel ou tel bien,
de manifester davantage tel ou tel attribut; mais sa

I 12



206 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

liberté ne peut en aucun cas s’étendre au mal, et néan-
moins il est souverainement libre.

La liberté envisagée dans ’homme est aussi une per-
fection, et méme la plus excellente de toutes celles qu’il
posséde. :

Dieu, qui en cela I’a créé a son image, la lui a donnée,
afin qu’elle lui servit & devenir moralement bon, juste,
saint, et capable du bonheur qu’il lui a destiné a titre
de récompense. Le pouvoir de pécher n’est donc pas
dans ’homme I’annexe et la suite d’un don si excellent,
qui part d’une source si pure, et qui est accordé pour
ane fin si sublime.

D’ou vient-il donc, puisqu’il n’est pas attaché par
dui-méme a la liberté? Il vient de I'imperfection fon-
citre de la créature. Elle est tirée du néant, et, par
cette raison, sa volonté n’est pas essentiellement droite
et tournée au bien comme celle de Dieu; mais elle est
sujette a défaillir, et peut se tourner vers le mal. De la,
toute créature intelligente et libre, qui nécessairement
a des devoirs a remplir envers son Créateur, et qui, en
les remplissant, se rend digne de la fin A laquelle elle
«est appelée, est capable de manquer i ses devoirs, et
«de s’écarter de sa fin. Ce pouvoir est en elle une imper-
fection radicale, dont, loin de s’applaudir, elle doit
gémir et s’humilier, et qu’elle doit craindre par-dessus
tout d’exercer, parce que cela lui serait fatal.

Ainsi, comme la liberté est parfaite en Dieu, parce
qu’il lui est impossible d’en user mal, elle est imparfaite
dan sla créature, parce que, par un défaut inhérent &
sa nature, elle peut en abuser, et la tourner par la
contre Dieu et contre elle-méme.



SEIZIEME LECON. 207

- Il résulte évidemment de la que I’exercice du pouvoir
de pécher n’est pas la méme chose que I’exercice de
notre liberté.

A la vérité, si je n’étais pas libre, je ne pourrais .
pécher, non plus que je ne pourrais faire le bien; mais
ce n’est pas précisément parce que je suis libre, que je
péche; c’est parce que je suis capable par mon fonds de
pécher. Dans I'acte méme, cette capacité ou puissance
de mal faire, qui n’est proprement qu’un défaut, sup-
pose D’exercice de la liberté, mais est quelque chose
qui en différe : c’est 'abus de la liberté, c’est I'applica-
tion que j’en fais 3 un objet auquel, dans Pintention
de Dieu, je ne devrais pas 'appliquer.

Je péche donc parce que je suis libre de me tourner
au mal ; mais je ne suis pas moins libre quand je mn’abs-
tiens de pécher; je le suis méme davanlage, en ce que
j’use mieux de ma liberté, la rapprochant par 1a de
celle de Dieu, et la faisant servir a la fin pour laquelle il
me I’a donnée.

Il suit de 13 qu’en péchant j’affaiblis ma liberté a
Pégard du bien, je la soumets au mal, je me rends
esclave du péché, dont le poids Pemporte et tient ma
volonté habituellement inclinée de son coté.

Et qu’est-ce a dire esclave du péché? C’est-a-dire
esclave des objets sensibles, auxquels je laisse prendre
sur moi un empire qui ne leur appartient pas; d’une
femme, par exemple, dans les liens de laquelle je m’en-
gage, et qui captive ma liberté; de I'argent, dont le désir
et la possession me maitrisent et ne me laissent pas libre
dansl’usage que j’en dois faire ; des honneurs, dela vaine
gloire, dont I'ambition régle toutes mes démarches, et
me tient asservi a de faux préjugés etal’opinion publique.



208 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

C’esl-a-dire encore esclave de mes sens, dont je suis
aveuglément les impressions; de l'imagination, qui
’emporte sur la raison et ne me permet pas de I’écouter;
.des passions qui me tournent et me retournent i leur
gré, et me font faire mille personnages, dont j’ai honte
moi-méme dans les moments de réflexion; des mau-
vaises habitudes, qui, une fois prises, deviennent pour
moi une seconde nature que je ne suis presque plus le
maitre de changer.

C’est-a-dire enfin esclavage du démon, quis’est emparé
de ma volonté, qui la tient liée et garrottée, et qui est
comme assuré du succés de tous les piéges qu’il me tend,
de toutes les tentations qu’il m’inspire. Esclavage avi-
lissant, dur, insupportable, qui, tant qu’il persévére,
éloigne de moi le repos de I’esprit et la paix du cceury
et qui commence ici-bas mon malheur, pour le con-
sommer dans I'autre vie.

Je me crois libre néanmoins dans une dépendance si
universelle, et je me flatte de faire en tout ma volonté,
tandis que je suis asservi par une foule de tyrans. Cette
dangereuse et triste illusion vient de ce que la volonté
méme est de la partie, de ce qu’elle se met de son plein
gré dans les fers, et de ce qu’elle 8’y complait, au moins
durant quelque temps. Voila ce qui fait qu’on s’imagine
toujours disposer de soi, quoiqu’on n’en dispose pas.
Quelle étrange liberté, en effet, que celle qui est sourde
a la voix de Dieu, de la raison, de la conscience; qui
s’écarte sans cesse du bien, pour se rapprocher du mal;
qui, directement employée contre sa destination, au lieu
de rendre ’homme bon et heureux, le rend méchant et
malheureux! Est-ce posséder plus pleinement une chose,
que d’en faire un abus continuel? Est-on plus indépen-
dant, lorsque, ayant secoué un joug légitime et hono-



SEIZIEME LECON. 209

rable, on passe sous le joug injuste et honteux de la
tyrannie? Tel est cependant I’état du pécheur, et son
aveuglement va au point qu’il se glorifie d’autant plus
de sa liberté, qu'il est plus asservi.

Mais suivons la marche et le progrés de cet escla-
vage.

Lorsque, aprés avoir vécu quelque temps dans I'inno-
cence et dans la pratique des préceptes divins, on céde
aux amorces du péché, et que 'on commence d’en
goiiter les fausses douceurs, je veux que d’abord on se
croie plus libre, parce qu’on s’ouvre une nouvelle car-
riére; mais en méme temps on se ferme celle ou I'on
marchait auparavant; et si la liberté s’étend i de nou-
veaux objets, ce n’est qu’en renoncant a d’autres, sur
lesquels eile ne s’exerce plus. Ainsi, ce qu’elle gagne
d’un colé, si c’est un gain, elle le perd de P’autre.

Mais les choses vont bientot changer de face. Le
péché, si attrayant et si doux dans ses premiers essais,
enchaine peu 4 peu la volonté; elle sent, non sans
quelque peine, qu’elle n’est plus maitresse de le quitter,
et se voit comme forcée de s’y livrer. Ce n’est pas qu’il
ait acquis pour elle de nouveaux charmes; au contraire,
il en a moins de jour en jour; mais la liberté est affai-
blie, et il n’est plus aisé de revenir sur ses pas. Je ne
sais quelle force presque irrésistible nous entraine dans
la voie de Piniquité, et nous pousse toujours plus avant.
L’habitude se forme; ce qui était plus volontaire au
commencement - devient ensuite presque machinal; la
premiére impression de 'objet ravit le consentement,
et P’on avoue que I'on n’est plus libre de le refuser; on
prétend méme s’excuser par li. La grice agit, la con-
_science parle, les remords se font senlir; on est méme

12,



210 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

las, dégoiité, ennuyé, de ce qu’on trouvait autrefois si
délicieux ; mais le péché est le plus fort, il commande,
il faut lui obéir. On péche non plus par une détermina-
tion tout A fait libre, mais parce qu’on ne peut presque
plus faire autrement. On gémit de cette dure nécessité,
on voudrait rompre ses chaines; mais il n’est plus
temps, il faut les trainer malgré soi, et jusqu’au tom-
beau, si Dieu ne vient nous en délivrer.

Pécheurs, vantez aprés cela votre liberté. Tandis que
la voie des commandements de Dieu s’élargit chaque
jour pour le juste; que plus il avance, plus elle lui
semble douce, la voie du péché va toujours se rétrécis-
sant pour vous; elle vous devient d’un jour a Pautre
plus dure et plus pénible; vous vous repentez, mais inu-
tilement, de vous y étre engagés.

Le chrétien fidéle sent sa liberté se développer et
g’accroitre par la pratique de la vertu; les répugnances
disparaissent, les difficultés s’aplanissent; le plaisir suc-
céde a la peine. Pour vous, pécheurs, c’est tout le con-
traire : vous commencez par le plaisir, et vous finissez
par la peine; a la suite de I’habitude, le péché vous
devient insipide; vous l'avalez comme l'eau, sans y
trouver de goiit; vous éprouvez méme une certaine
répugnance a vous y livrer; et votre désespoir est de ne
pouvoir vous en retirer. Saint Augustin a parfaitement
dépeint cet état dans ses Confessions d’aprés son expé-
rience, el tout pécheur invétéré, qui n’est pas décidément
impie, se reconnaitra aisément au tableau qu’il enatracé.

Le moment o il sent le mieux la perte de sa liberté,
c’est lorsque, pressé vivement par la grice, il connait le
désordre et le danger de sa situation, et qu’il forme le
dessein d’en sortir. Quels combats! quelle lutte inté-



SEIZIEME LECON. 211

rieure! quelles attaques, et quelle résistance! quelles
résolutions cent fois prises, et cent fois rétractées! Il
voudrait, et il ne veut pas; il fait quelques pas vers sa
conversion, puis il retourne en arriére; il s’efforce de
se relever, et il retombe plus lourdement, semblable 2
un homme plongé dans lahoue, qui, n’ayant aucun point
d’appui, s’y enfonce, 3 mesure qu’il s’agite pour s’en
retirer. Toujours des remises, toujours des délais;
demain, demain; jamais aujourd’hui, jamais tout 2a
I’heure.  ne sent pas la force de se déterminer 2
donner ce plein consentement, sans lequel il n’y a pas
de conversion. Il désire pourtant le donner, mais d’un
désir inefficace; il gourmande sa volonté, mais il est
comme forcé de lui céder; il verse des larmes de dépit
et de rage, et, malgré tout cela, il.ne change pas, et il
ne changerait jamais, si Dieu, touché de pitié, ne déga-
geait sa liberté captive.

Il n’est donc point en morale de maxime plus cer-
taine que celle de Jésus-Christ : que celui qui commet
le péché, se rend esclave du péché. '

Ce n’est pas le lieu de parler des suites affreuses de
cet esclavage. On sait assez qu’il méne i 'impénitence
finale, et de la 4 ’enfer.

Que chacun fasse ici sa priére, et se mette dans les
dispositions convenables a son état.

S’il a eu le bonheur d’étre préservé de la servitude
du péché, n’en ayant pas contracté 'habitude, qu’il en
rende grice A Dieu, mais qu’il veille sur lui-méme, et
qu’il craigne de faire cette triste épreuve; qu’il sache
que le péché véniel, s’il est commis délibérément, con-
duit au péché mortel, et qu’'une seule chute suffit parfois
pour donner naissance 4 'habitude.



212 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Si a ce moment méme il est esclave du péché, qu’il
tende les mains vers Dieu, qu’il implore humblement
son secours, qu’il exécute fidélement tout ce que la
gréce lui inspirera; qu’il ne se rebute point, qu’il ne se
désespére point, mais qu’il attende avec confiance et
patiemment sa délivrance; les conversions solides se
font ordinairement par degrés.

Enfin, si, aprés avoir été longtemps esclave, il a brisé
ses chaines, qu’il chante & Dieu le reste de ses jours un
cantique de reconnaissance; mais qu’il se souvienne que
plus il a recu de la grice, plus il doit lui rendre par une
généreuse fidélité, et que la moindre négligence pourrait
lui occasionner une rechute plus dangereuse, et peut-
étre sans ressource.

DIX-SEPTIEME LECON

LA VERITE NOUS REND LIBRES.

La vérité vous rendra libres, disait Jésus-Christ aux
Juifs ',

Les Juifs charnels ne comprirent pas le sens de cette
parole; ils entendirent de I'affranchissement d’une ser-
vitude temporelle, et, selon cette interprétation, ils la
jugérent fausse et injurieuse a leur nation. Nous n’avons
jamais ét¢ esclaves de personne, répondirent-ils. Ils
devaient pourtant comprendre que le Sauveur leur par-
lait d’une délivrance plus haute et toute spirituelle,
puisqu’elle devait étre 'ouvrage de la vérité.

Ne soyons pas surpris de la grossiéreté et de I'aveu-
glement des Juifs ; quoique chrétiens, nous ne sommes la

1 Jeawn, vin, 32.



DIX-SEPTIEME LECON. 213

plupart ni moins grossiers ni moins aveugles qu’eux, et,
quand nous lisons dans IEvangile ces mémes paroles,
qui sont dites pour nous comme pour eux, nous ne les
entendons guére mieux. Il nous importe néanmoins
souverainement d’en avoir une pleine intelligence.
Qu’est-ce donc que la vérité? De quoi nous affranchit-
elle? Et qu'avons-nous a faire de notre coté pour la
seconder?

La Vérité, c’est Dieu méme.

Mais Dieu, dans sa nature, est trop élevé au-dessus
de nous; nos faibles esprits ne sont pas capables de
contempler ainsi la vérité dans son essence; ils en
seraient éblouis, ils s’y perdraient. D’ailleurs, ce serait
pour eux une contemplation stérile, dont ils ne se
feraient pas I'application. Témoin les spéculations
abstraites des platoniciens, et méme celles des scolas-
tiques sur la nature divine. Quelle régle de mceurs en
ont-ils tirée? Mais que nous revient-il des plus sublimes
connaissances, si elles ne servent a régler nos meeurs? La
vérité, pour nous étre utile, s’est donc manifestée et
rendue sensible dans la personne de Jésus-Christ, qui a
dit lui-méme : Je suis la vérité, et qui le déclare net-
tement aux Juifs en ce méme endroit, leur disant : Si le
Fils vous affranchit, vous serez véritablement libres'.

En se revétant de notre nature, la vérité s’est rap-
prochée de nous; elle s’est proportionnée a notre fai-
blesse, se rapetissant, pour ainsi dire, jusqu’a notre
mesure ; elle a mis & notre portée ses instructions; par
ses exemples elle les a rendues palpables, et par sa
grice elle nous les rend imitables.

1 Jean, viu, 36,



214 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Ainsi, nous n’avons plus rien a désirer pour le régle-
ment de notre vie aprés Jésus-Christ, puisque nous
trouvons en lui la vérité, mais une vérité qui n’est pas
moins faite pour le ceeur que pour Pesprit, une vérité
accessible, qui tempére son éclat, et nous découvre
tellement ses charmes, que nous pouvons les contempler
sans effort et sans crainte; une vérité que toutes les rai-
sons nous portent i imiter, puisque c’est dans un
Homme-Dieu qu’elle se montre, et qu’aux lecons les
plus simples et les plus familiéres, aux exemples les plus
persuasifs et les plus touchants, elle joint les plus puis-
sants secours.

De quoi cette vérité nous affranchit-elle, si nous la
prenons pour guide ?

Elles nous affranchit de nos erreurs. La morale qui
est proprement la science de ’homme, la science qu'il
a plus d’intérét de connaitre, et qui, par la vertu, le con-
duit au bonheur, est cellequ’il connait le moins, lors méme

qu’il se flatte d’y étre le plus habile. Le peuple, qui ne

I’étudie pas, et qui n’a pour toute lumiére qu’une raison
peu cultivée et un certain instinct, est moins exposé a
s’y égarer, que le philosophe orgueilleux, qui veut
approfondir par ses propres réflexions, et la réduire en
systéme. Il ne Pappuie pas sur ses véritables bases; il
en ignore la plupart des principes; et, de ceux qu’il
entrevoit, il tire de fausses conséquences; il n’en a
jamais bien saisi le but et la fin.

La matiére du bonheur, que la raison humaine n’a
su parvenir a éclaircir, et sur laquelle les anciens sages
ont tant disputé sans s’accorder, est une preuve sans
réplique que la morale n’est point a la portée de nos
seules lumiéres naturelles, et que la révélation nous est




DIX-SEPTIEME LECON. 215

nécessaire pour la bien comprendre. Car la vraie idée
du bonheur est la clef de cette science, le bonheur est
le terme ou elle tend ; et son objet est de nous enseigner
les moyens d’y arriver. Or, lisez tant qu’il vous plaira
les moralistes anciens et modernes, qui, dans leurs écrits
sur cette matiére, n’ont consulté que le raisonnement,
et ont mis a P’écart la vérité révélée, vous n’y trouverez
ni la définition exacte du bonheur, ni Pindication sire
du chemin qui y conduit.

Mais qu’est-ce qu’une sagesse qui se trompe sur ces
deux points dont elle se croit le mieux instruite, sinon
une sagesse fausse, illusoire, insensée, présomplueuse,
qui 8’éloigne a chaque pas de la vérité, et la rencontre
d’autant moins qu’elle 8’opiniitre davantage a la cher-
cher, parce qu’elle est hors de la voie? Et si tel a été,
si tel est encore ’aveuglement des plus grands génies, de
ceux qui se donnent pour les maitres du genre humain,
qu’est celui de leurs disciples qui se décident par
leur autorité, et qui jurent sur leurs paroles? La mul-
titude ignorante n’est pas, comme je I'ai dit, si sujette &
’égarement, parce que raisonnant moins, elle ne per-
vertit pas les premiéres lecons de la nature; elle revient
plus aisément de ses écarts, parce que P'esprit y a moins
de part que les passions; et son ignorance méme qu’elle
avoue sans peine, la rend plus susceptible d’instruction,
lorsqu’elle tombe en de bonnes mains. Mais du reste
quelle stupidité! quel asservissement aux sens! quelle
difficulté de s’élever a aucune idée spirituelle! quelle
facilité a se laisser séduire! et une fois séduite, & quels
excés ne se porte-t-elle pas, en n’écoutant que ses pas-
sions brutales, et n’étant arrétée par aucune réflexion !

Que les savants et les ignorants écoutent Jésus-Christ,
et les voila délivrés de leurs eireurs, de leurs doutes, de



216 " L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

leurs incertitudes sur les points essentiels de la morale,
a commencer par celui du bonheur; les voila instruits
srement et a fond de tout ce qu’ils doivent savoir et
pratiquer. L’Evangile sur ces objets est facile a entendre;
il ne faut qu’un esprit docile et un caur droit; et
d’aillears, ’Eglise n’a jamais manqué de maitres éclairés
et vertueux pour 'expliquer.

La vérité nous affranchit de nos préjuges.

Tout en est plein dans le monde; nous les trouvons
établis en y entrant, on nous les fait sucer en quelque
sorte avec le lait, et ils sont le fondement sur lequel on
batit notre éducation. Préjugés généraux, préjugés d’état
et de condition, préjugés de corps, préjugés personnels.
Dans quel pays raisonne-t-on, juge-t-on, se conduit-on
autrement que d’aprés ces préjugés? Quel homme en est
exempt ? Quel esprit, quel caractére a la force de s’en
préserver, ou de s’en guérir? Avant que nous puissions
apprécier ce que c’est que les richesses et les honneurs,
on nous apprend 2 en faire cas, 4 avoir une grande con-
sidération pour ceux qui les possédent, a les regarder
comme heureux ; on nous apprend i nous enorgueillir de
notre naissance, si elle est illustre, ou & en rougir, si elle
est obscure ; 4 juger du mérite, non par les qualités per-
sonnelles, mais par les places, les distinctions, les pri-
viléges, la réputation. On nous apprend a respecter le
monde et ses opinions, 4 le ménager, 4 le craindre, 2
vivre selon ses maximes et ses usages, et & nous faire
un faux point d’honneur de ne pas nous en écarter.

 Ces préjugés qui sont sans _nombre, et qui s’étendent
jusque sur linterprétation de I'Evangile, et sur les
exercices de la piété, étant enracinés dans I’ame, gou-
vernent notre vie. Ce n’est pas peu de chose que la




DIX-SEPTIEME LEGCON. 217

vérité nous en délivre ; encore est-il bicn peu d’hommes
qu’elle en dégage parfaitement, parce qu’on ne I’écoute
pas, et qu’on ne la suit pas en tout; car il est manifeste
que celui qui consulte Jésus-Christ sur ce qu’il doit penser
de chaque chose, aura Iesprit libre de tout préjugé, et,
¢'il a quelquefois la faiblesse d’y céder, il se le repro-
chera comine une prévarication.

La vérité nous affranchit de Villusion des sens, qui
nous trompent par des surfaces et des apparences, ct
nous préviennent en faveur des objets présents, comme
s’ils élaient les seuls réels et que les objets a venir, qui
noussont proposés par la foi, n’étaient que des chiméres.

Llle nous affranchit de Pillusion de Uimagination,
qui nous trompe également par les tableaux enchanteurs
ou terribles qu’elle nous offre, qui nous amuse ou nous
occupe de mille vains projets, nous entretient de fausses
espérances et de fausses craintes, et nous tourmente par
la promesse de nous rendre heureux.

Elle nous affranchit de I'illusion de Uesprit, qui, nous
donnantune idée avantageuse de nolre mérite, nous fait
croire que nous sommes capables de tout, que nous
réussissons en tout; nous enfle de présomption et de
vanité, nous porte A négliger des Lalents solides, pour
en cultiver d’autres brillants et frivoles; nous remplit
d’arrogance, de dédain, de mépris pour ceux qui ne nous
rendent pas justice, c’est-2-dire pour ceux qui ne pen-
sent pas comme nous sur notre compte, et nous rend
dupes des louanges d’une adulation basse et intéressée.

Elle nous affranchit de I'illusion du coeur, qui, ingé-
nieux a s’abuser, prend pour vérité ce qui le flatte, pour
bon ce qu'il aime, pour mauvais ce qu’il rejette; s’at-
tache aux choses, aux personnes par goit et par fan-

I. 13



218 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

taisie, plutdt que par raison; s’en détache de méme, et,
n’écoutant qu’un sentiment aveugle, souffre impatiem-
ment d’étre détrompé.

Ni les avis d’autrui, ni vos propres réflexions ne vous
délivreront de tant d’illusions que vous n’apercevrez pas,
et dont vous ne voulez pas convenir, Il faut que la
Vérité elle-méme vous éclaire, et qu’elle les dissipe a la
faveur de sa lumiére; vous n’y persévérez que parce
que vous ne daignez pas la consulter.

Non contente de mous affranchir de cette foule
d’erreurs, de préjugés, d’illusions. la vérité remonte a
la source; et, si nous lui sommes dociles, elle nous
délivre de nos passions, de nos vices, de 'orgueil et de
Pamour-propre.

La philosophie a essayé de donner des remédes aux
passions; mais P'autorité lui manquait pour les faire
prendre; et ceux qui les présentaient détruisaient leurs
beaux préceptes par leurs exemples.

Pour les vices, elle a su les définir, en peindre la lai-
deur, en montrer les excés ou le ridicule, mais elle n'a
pas été plus loin ; et, en général, ces graves maitres de
la morale n’ont été ni moins vicieux, ni moins corrompus
que les autres.

On sait d’ailleurs a quel point ils étaient dominés par
Porgueil et par 'amour-propre; combien ils se préfé-
raient au reste des hommes, pour qui ils n’avaient que
du mépris ; parmi eux les plus zélés partisans de la vertu
croyaient pouvoir Pacquérir par leurs propres forces; ils
jugeaient inutile de recourir pour cela a la divinité, et
le progrés apparent qu’ils y faisaient n’aboutissait qu’a
les rendre plus superbes et plus contents d’eux-mémes.

Il a donc fallu que la Vérité descendit sur la terre,



DIX-SEPTIEME LECON. 219

pour apprendre a4 I’homme & se hair, a se renoncer, 2
se faire une guerre continuelle, et en méme temps 2
reconnaitre qu’il ne pouvait se vaincre qu’a I’aide d’un
secours surnaturel, 4 le demander 4 Dieu par une humble
priére, et A lui attribuer tout I'’honneur des victoires
qu’il remportait.

Mais comment la Vérité nous délivre-t-elle ?

D’une maniére qu’il n’est pas possible d’expliquer;
c’est un secret qu’elle s’est réservé. Sans blesser en rien
les droits de la liberté, elle agit sur I'esprit et change
ses idées; elle agit sur le cceur, et y met d’autres dispo-
sitions; tout 4 coup on devient un autre homme; on
estime ce qu’on méprisait, on méprisc ce qu’on estimait,
on aime ce qu’on abhorrait, et 'on abhorre ce qu’on
aimait. C’est dans le fond méme de I'ame que s’opére ce
merveilleux changement avec autant de douceur que
d’efficace; ils’opére en uninstant,et, si I'on y correspond
ensuite par une exacte fidélité, il produit les effets les
plus désirables pour notre perfection et notre bonheur.
La maladie a cessé; on est en pleine convalescence, et,
pour recouvrer cette premiére santé que le péché nous
a ravie, il ne s’agit plus que de suivre le régime que la
Vérité nous prescrit. Car elle ne nous abandonne plus,
dés qu’elle s’est montrée i nous, et que nous I'avons
embrassée ; elle nous aide 4 nous défaire successivement
denos liens, et nous établit enfin dans une parfaiteliberté.
Du moins, c’est ce qu’elle se propose, et si nous n’y par-
venons point, ¢’est faute de correspondance de notre part.

Le changement du fond, qui est Pessentiel, se fait en
nous sans nous; mais les autres qui suivent demandent
notre coopération. Sans cela nous perdons notre pre-
miére grice, et nous devenons pires et plus esclaves que



220 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

nous n’étions auparavant. L’exemple de Sail est frap-
pant. Samuel, aprés I’avoir sacré roi, lui annonce qu'’il
va étre changé en un autre homme; il le fut en effet, et,
au moment méme qu’il se sépara de Samuel, Dieu, dit
PEcriture, lui donna un autre cceur '. Le voil éclairé,
guidé, animé par la Vérité; tout lui réussit, et Dieu se
plait 2 bénir ses entreprises, tant qu'il n’écoute qu’elle.
Il désobéit deux fois & Samuel, qui est pour lui Porgane
de la Vérité; lesprit de Dieu le quilte, un mauvais
esprit s’empare de lui; il devient jaloux de la gloire de
David, qui rejaillissait sur lui; et, pendant tout son régne,
il ne songe qu’aux moyens de le faire périr. La lumiére
reparait de temps en temps ; il la reconnait, mais il ne
la suit pas, et, i la fin, il se perd.

Lors done que la Vérité aura fait en nous un change-
ment semblable 2 celui de Saiil, si nous voulons qu’elle
nous délivre tout a fait, attachons-nous inséparablement
A elle, et donnons-lui un empire absolu sur nous.
Embrassons-la tout enti¢re, et consultons-la en toutes
choses; écoutons-la, quand elle nous instruit; aimons-la,
quand elle nous reprend ; obéissons-lui, quand elle nous
commande. N’attendons pas qu’elle nous flatte, ni
qu’elle nous ménage; elle ne serait pas la vérité, si elle
n’était inflexible et incorruptible, et si elle pouvait
avoir quelque complaisance pour nos vices, el méme
pour nos plus légéres imperfections. Comme elle est
infiniment sage, elle s’accommode a notre faiblesse, met-
tant divers degrés dans sa correction, nous éclairant et
nous guérissant insensiblement. Mais il faut toujours la
suivre, car elle ne souffre pas qu’on s’arréte; nous lui
sommes trop chers, pour qu’elle veuille nous affranchir

! Rom., x, 6, 9.



DIX-SEPTIEME LEGON. 221

A demi. Oh! que nous serions libres, que nousserions heu-
reux, si nous la laissions disposer absolument de nous!

Mais, de tous nos maux, le plus universel et le plus
déplorable est que nous n’aimons pas la Vérité, que
nous craignons de la connaitre, que nous I’évitons,
que nous la haissons méme, lorsqu’elle nous montre un
visage sévére, qu’elle nous reproche nos défauts et
nous prescrit des remédes désagréables a la naturve.
D’abord nous détournons les yeux pour ne pas la voir;
nous bouchons nos oreilles pour ne pas I’entendre. Si
elle crie, si elle nous presse, nous lui résistons, nous la
repoussons, nous affectons de la méconnaitre; et les
fausses raisons ne nous manquent pas, pour nous per-
suader que ce n’est pas elle qui nous parle; elle ne se
rebute pas, et elle revient longtemps a la charge, pre-
nant tous les visages et employant tous les moyens pour
nous gagner. Mais enfin le moment vient, et ce moment
n’est connu que d’elle ot notre rébellion et notre obsti-
nation lirritent, et la forcent a se retirer. On s’applau-
dit alors d’étre délivré de ses avertissements importuns,
et ’on ne voit pas qu’abandonné et condamné par le
Médecin céleste, il faut périr sans ressource.

O Vérité incarnée! Vérité qui avez fait des prodiges
incompréhensibles, pour vous abaisser jusqu’a nous, et
vous faire aimer de nous, de quelque maniére que vous
me traitiez, ne permetlez pas que je vous méconnaisse,
et que je vous haisse! Ou en serais-je, si j’en venais a
cet excés d’aveuglement et de folie? Je ne vous nuirais
pas, mais je vous déplairais, et je me perdrais. Ah!
plutdt, que je vous chérisse toujours, méme quand vous
me serez amére ; que, dans vos réprimandes, je ne con-
sidére que votre zéle et votre affection pour moi! Vous



222 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

intéresseriez-vous a ma sainteté et 2 ma félicité, si vous
vous taisiez sur mes vices et sur mes défauts? Prenez sur
moi toute Tautorité qui vous appartient : exercez-la
comme il vous plaira. Affranchissez-moi de toutes
mes miséres ; je ne les connais pas, je ne puis les con-
naitre, ni en étre délivré que par vous. Soit que vous
me parliez vous-méme au fond du cceur, soit que vous
vous serviez du ministére des hommes, je m’estimerai
heureux d’entendre votre voix, et de vous obéir; j’appré-
henderai comme le plus grand des malheurs de vous
contraindre par mon indocilité 2 m’abandonner. Soyez
ma maitresse et ma souveraine sur la terre; et, aprés
m’avoir affranchi du péché et de la corruption de la
nature, accordez-moi de vous contempler et de vous
aimer éternellement dans le royaume de la parfaite
liberté. Ainsi soit-il!

DIX-HUITIEME LEGON

QUICONQUE FAIT LE MAL HAIT LA LUMIERE.

Une des sentences les plus importantes de la morale est
cette parole de Jésus-Christ & Nicodéme : Tout homme
qui fait le mal hait la lumiére; et il ne se présente
point & la lumiére, dans la crainte que ses ceuvres
soient condamnées '.

Nos actions, soit bonnes, soit mauvaises, sont sujettes
ici-bas a trois sortes de jugements : au jugement de
Dieu, au nétre propre, et a celui des autres hommes.

Dieu les juge par une lumiére qui n’est autre que sa

1 Jeax, m1, 20.



DIX-HUITIEME LECON. 223

supréme vérité, et il intime ce jugement i la conscience;
nous les jugeons par les lumiéres de notre raison, qui
les approuve ou les condamne; les autres hommes de
méme, lorsqu’elles parviennent a leur counaissance, les
jugent selon les apparences de bonté ou de malice
qu’elles leur présentent,

Outre ces lumiéres qui sont communes a tous les
hommes, les chrétiens ont celles de I’Evangile et de la
- grice intérieure,

Celui qui fait le bien ne peut hair aucune de ces
lumiéres, parce qu’elles lui servent derégle de conduite;
ni redouter aucun de ces jugements, ayant tout lieu de
penser qu’ils lui sont favorables. Il agit avec confiance
sous les yeux de Dieu; loin de fuir ses regards, il songe
avec plaisir que Dieu le voit, et il s’applaudit du bon
témoignage que la lumiére divine rend i sa conscience.
Loin de chercher A soustraire ses actions au jugement
de la raison, il la consulte avant que d’agir, et il s’assure
de son approbation. Quant aux autres hommes, quoi-
qu'il n’ambitionne pas leur suffrage, s’il est humble, il
n’a nul intérét a se cacher d’eux, et n’appréhende point
qu’ils soient instruits de sa conduite, parce que, §'ils
sont équitables, ils ne peuvent que le louer, et, s’ils ne
le sont pas, il ne se met en peine ni de leurs louanges,
ni de leur censure.

Il n’en est pas ainsi de celui qui fait le mal. 1l hait
la lumiére de Dieu, qui le condamne au fond de sa
conscience ; il hait la lumiére de sa raison, qui prononce
contre lui; il hait la lumiére des autres hommes, qui,
juges désintéressés des actions d’autrui, les désapprou-
vent, lorsquelles sont mauvaises.



224 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Ceci demande quelque développement.

A proprement parler, on ne fait le mal qu’autant
qu’on le connait, et qu’on s’y détermine avec quelque
réflexion. Or, dés qu’il y a de la malice, soit dans une
action, soit dans sa cause ou dans son occasion, il est
moralement impossible qu'avant ou aprés, on n’entende
pas la voix de 2a conscience, c’est-a-dire dc Dieu, dont
les avis et les reproches ont pour objet, ou de nous
empécher d’agir, ou de nous provoquer au repentir.
Avant I'action, il nous en détourne par toutes les raisons
prises de la griévelé de la faute, et de ses suites. Aprés
’action, il nous poursuit par de vifs remords, et ne
nous donne aucun repos. Celui donc qui veut détermi-
nément le mal, et qui le fait, hait en conséquence la
lumiére divine, parce qu’elle arréte, et met obstacle i
ses désirs; il la hait, parce que, I'ayant apercue et sachant
qu’il est obligé de la suivre, il ne peut attendre que sa
condamnation pour I'avoir méprisée el rejetée; il la hait,
parce qu’aprés 'exécution de son dessein, elle ne le
laisse pas tranquille, et ne cesse de le tourmenter; il
la hait, parce qu’il la regarde comme 'ennemi de son
bonheur, il voudrait qu’elle ne se présentat jamais a
lui, il évite sa rencontre, il lui tourne le dos, et, pour se
satisfaire plus librement, il va jusqu’a désirer qu’elle
n’existe pas.

Il ne hait pas moins la lumiére de sa raison. Son pre-
mier soin, dé¢s qu’il se plait au mal, est de se refuser
A toute instruction de sa part, a toul conseil, a toute
réflexion salutaire; il n’écoule que ses passions, som
imagination, les désirs corrompus de son cceur. Pour sa
raison, il lui impose silence avant et aprés son péché; il
évite de rentrer en lui-méme, il s’étourdit, se distrait,
et, 8'il en était le maitre, il se dépouillerait de la qualité



DIX-HUITIEME LECON. 215

d’étre raisonnable, et se réduirait a 'instinct de la brute,
a laquelle il porte envie.

A I’égard de ses semblables, il lui suffit qu’ils soient
sages et vertueux, pour qu’il les haisse; il dérobe soi-
gneusement ses actions 2 leurs regards, et prend toutes
les mesures pour leur en oter jusqu’aux moindres
soupcons. Il ne s’ouvre et ne se confie qu’a ceux qui pen-
sent comme lui, qui sont les complices et les compagnons
de ses désordres. Devant tout autre, il se contrefait, il
s’excuse, il se justifie, et serait au désespoir d’en étre
connu pour ce qu’il est. De la sa honle, quand il est
découvert; el lorsque sa conduite, qu’il croyait secréte,
vient & éclater, sa fureur contre ceux qui I'ont mise au
jour et exposée a la censure publique. Oa fuir? Oa
cacher son opprobre? Quen’est-il dans un désert! Ou bien
que ne peul-il se défaire de tous ceux dans le regard
desquels il lit sa condamnation! Comment vivre au
milieu de gens qui le méprisent et le détestent ?

Instinct moral de ’homme, que tu es profond en lui!
Que tu es indestructible, et que ’homme est a plaindre,
lorsqu’il ne Le suil pas! Tu te manifestes en lui, dés ses
jeunes ans, et lu n’alttends pas la maturité de I'ige,
pour lui faire sentir ton pouvoir inévitable! A peine
a-t-il 'idée du mal, & peine en a-t-il concu le désir, qu’il
esL forcé de se cacher au Ciel, a la terre et i lui-méme
pour le commettre. '

Que veut dire cela, sinon qu’il porte empreint au fond
de sa nature que quiconque est coupable, ne peut éviter
d’étre condamné, et que tous les tribunaux, celui de
Dieu, cclui de sa raison, celui de I'univers, se déclarent
contre lui? Il lui est donc impossible de se déguiser que
le mal est odieux, punissable, et qu’il ne trouve nulle
part de défenseur. Cependant il I'aime, il le commet,

13.



226 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

il y persiste, il en prend I'habitude, il y vieillit, il con-
sent d’y mourir. Quel état! quelle vie! quelle mort!
N’est-il pas souverainement malheureux, et ne porte-t-il
pas déja I'enfer au dedans de lui?

Mais voyons a quels précipices le conduit cette haine
de la lumiére, de quelque part qu’elle s’offre 2 lui.
D’abord il la prend chaque jour plus en aversion, a
mesure qu’il persévére et qu’il s’enfonce dans le mal.
Au commencement, il la combattait faiblement, il lui
cédait souvent, il se repentait de sa résistance, et se
félicitait de P’avoir suivie. 1l la quittait, il revenait a
elle, et lui jurait de ne plus I’abandonner. Mais, les pas-
sions ayant enfin pris le dessus, et la volonté s’étant
absolument rangée de leur parti, il prend la funeste réso-
lution de se débarrasser de toute lumiére importune.
Pour commencer par la conscience, non content d’en
éloigner les remords, en se livrant a une vie dissipée, et
en fuyant tout ce qui le rappelleraitasoi, il travaillealui
Oter son autorité, et & ébranler les fondements sur les-
quels elle porte.
Le principal fondement de la conscience, c’est la Reli-
gionrévélée. Il enabandonne les exercices : plus de messe,
_plus de confession, plus de sermons, plus de lectures de
piété, plus méme de priére. 1l en rejette les mystéres et
les dogmes, sous prétexte de leur incompréhensibilité : ils
sont au-dessus de sa raison, sa raison est faite pour tout
comprendre ; ainsi ces mystéres et ces dogmes sont
autant d’impostures. 1l en attaque les preuves de fait,
telles que les miracles et les prophéties. 1l se permet
des doutes, des raisonnements; il se forge des objec-
tions, et, dans son esprit, il les transforme en démons-
tration. A défaut de raisons solides, il a recours aux



DIX-HUITIEME LECON. 297

armes du ridicule, et s’applaudit de ses plaisanteries
blasphématoires, comme d’autant d’arguments sans
réponse, parce qu’en effet elles n’en méritent point
d’autres que le mépris. Le voila donc en repos du coté
de la révélation; cette grande lumitre est désormais
éteinte pour lui; du moins il s’en flatte; il ne craint plus
Penfer, dont la seule pensée le tourmentait étrange-
ment.

Mais, s’il est tranquille du c6té de la religion, il ne
-Pest pas encore du coté de la raison. La lumiére de la
loi naturelle se présente sans cesse a lui; elle le con-
damne, il faut la faire disparaitre. Le cri de la raison est
qu’il y a un Dieu, une providence, que la volonté
humaine est libre; que les notions de la vertu et du
vice ne sont pas vaines; qu’il existe un bien et un mal
moral ; que notre 4me est spirituelle, et qu’elle ne périt
pas avec le corps; qu’il y a, par conséquent, une autre
vie, et que le méchant n’y échappera pas a la vengeance
divine. La révélation revient alors a lacharge, et I’accable
de tout son poids. Il faut donc qu’il donne le démenti a
la raison, et qu’il la réduise au silence sur tous ces
points. La chose n’est pas aisée : tant les preuves de
ces premiéres vérités sont fortes et évidentes. Il entre-
prend néanmoins, parce qu’il ne peut supporter la vue
de cette lumiére, et que la nécessité de justifier ses pas-
sions le méne la. Ainsi, il se jette dans les systémes aussi
extravagants qu’impies du matérialisme et du fatalisme; il
admet un monde existant sans cause, un mouvement sans
premier moteur, un ordre stable sans intelligence ordon-
natrice, une suite de générations sans commencement.
Tout devient pour lui Peffet du hasard qui n’est qu’un
mot vide de sens, et d’un concours fortuit d’atomes
imaginaires, qui, chacun séparément, ne pensent pas,



228 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

ne sentent pas, ne veulent pas, mais donl la réunion,
I'organisation, le mouvement produisent la pensée, la
sensation, la volition. Il se perd dans les suppositions,
les subtilités, les sophismes; il dévore les contradictions
les plus palpables, les absurdités les plus manifestes; et
il parvient par la & n’avoir plus ni conscience, ni raison.

Perd-il 'une et Pautre, et sont-elles désormais pour
lui sans lumiére? Non ; cela est impossible : je ne crois
pas méme qu’avec tous ses efforts il réussisse a douter
un seul instant des vérités que je viens de dire.

Il n’en publie pas moins hautement qu’il est con-
vaincu, guéri des vaines terreurs et des faux préjugés
dont le vulgaire cst la dupe et la victime ; il se vante du
moins qu’il est dans I’heureux état du pyrrhonisme, de
Pindifférence et de I'insouciance; il parle, il écrit, il
cherche a faire des prosélytes, pour éteindre dans les
autres la troisi¢éme lumiére qui le condamne. Car il ne
peut supporter de sang-froid qu’on pense autrement
qu’il ne voudrait penser lui-méme ; ceux qui se déclarent
d’un sentiment opposé au sien sont autant d’accusa-
teurs qui déposent contre lui; leur présence seule est
pour lui un supplice qui le désespére. S’il ne les gagne
a son parti, il devient leur ennemi et leur persécuteur.
Tel est le fondement de la haine que le vice a de tout
temps vouée a la vertu :

« Vous reconnaissez et vous respectez comme divin
un Evangile ou je lis contre moi la sentence d’une mort
éternelle; vous la lisez aussi, vous la trouvez juste, et
vous y souscrivez. Comment ne vous hairais-je pas?
Comment ne désirerais-je pas vous perdre, si vous
n’embrassez ma cause?... Vous adorez un Homme-
Dieu, Jésus-Christ, qui tient le bras levé pour me fou-
droyer, et qui ne peut me pardonner, si je meurs dans



DIX-HUITIEME LECON. 229

I'impénitence. Comment puis-je vous aimer, vous qui,
dés A présent, vous unissez 4 lui conlre moi, et qui
applaudirez un jour a son courroux et 4 ma perte éter-
nelle?... Vous admettez un Dieu, une Providence, un
libre arbitre, elc. Mais je n’ai que des maux 4 attendre
dans T'autre vie, si cela est vrai; et j’ai le plus grand
intérét a ce que cela soit faux. Puis-je sympathiser avec
vous? Puis-je ne pas vous hair 4 mort, vous qui fondez
votre plus douce espérance sur ce qui m’assure un
malheur sans reméde et sans fin? Je ne veux pas croire
a la vertu, parce que j’en ai abjuré la pratique; et vous
me forcez de la respecter en vous, et de lui rendre
hommage? Votre conduite s’éléve contre la mienne, et
me laisse sans excuse, méme A mes propres yeux.
Puisje vous supporter? Puis-je vous pardonner d’étre
vertueux ? Ou pensez et agissez comme moi, qui suis
décidé a nc pas changer; ou je poursuivrai sans
reliche en vous cette lumiére odieuse qui prononce ma
condammation. »

Ainsi parle impie en son ceeur; et si sa rage contre
les vrais croyants ne se déclare pas toujours, c’est que
le pouvoir et 'occasion lui manquent. Nous venons
d’éprouver de quoi est capable la secte des faux philo-
sophes, de ces grands partisans de la tolérance et de
I’humanité, lorsqu’ils se croient les plus forts; leurs
discours n’imposeront i personne, aprés la barbarie
réfléchie et combinée de leurs actions. Par cette terrible
explosion de leur fureur, qu’ont-ils fait, si ce n’est vé-
rifier 'oracle de Jésus-Christ : Quiconque faitle mal,
hait la lumiére, et s’applique a I'anéantir dans tous les
étres qui la lui présentent?

O mon Sauveur! préservez-moi d’étre du nombre de



230 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

ces malheureux, qui haissent toute lumiére, parce que
leurs ceuvres sont mauvaises ; ils se jugent et se réprou-
vent eux-mémes, puisque leur propre raison s’éléve
contre eux. Hélas! quand je me rappelle mes premiers
égarements, je vois que j'ai essayé comme eux de les
justifier. Si je n’ai pas été aussi loin, si je ne me suis
pas plongé dans un abime de ténébres, graces immor-
telles vous en soient rendues. Je travaillais 2 m’aveugler,
mais votre lumiére m’a sauvé de mes funestes efforts.
Elle s’est montrée & moi si belle et si attrayante, si forte
et si douce, qu’elle m’a gagné et que j’ai rougi d’étre
plus longtemps son ennemi.

O vraie lumiére, qui éclairez tout homme venant
en ce monde, redressez-moi, dirigez-moi, conduisez-
moi a vous; et, afin que je vous aime toujours, faites-
moi la grace d’aimer et de pratiquer loujours le bien.
Ainsi soit-il.

DIX-NEUVIEME LECON

ON NE PEUT SERVIR DEUX MAITRES.

Nul ne peut avoir deux maitres, dit Jésus-Christ '.

11 suffit pour cela que leurs volontés soient quelquefois
différentes, et que leurs ordres se croisent,

A plus forte raison, s’ils sont ennemis 'un de I'autre,
s’ils ont des volontés opposées, et s'ils donnent des
ordres contraires, comme Jésus-Christ le suppose. Car,
ajoute-t-il, ou il haira lun et aimera lautre, ou il
respectera 'un et méprisera Uautre. Vous ne pouvez
servir Dieu et lUargent. Ce que le Sauveur dit de

! MarrH., vi, 24.



DIX-NEUVIEME LECON. 231

'argent, ou de l'avarice, est également vrai de tous les
autres vices, auxquels ’homme est sujet. Ces vices
deviennent nos maitres, dés que nous leur sommes asser-
vis; et leur service est incompatible avec celui de Dieu.

Mais pour ne pas les parcourir en détail, et pour les
comprendre sous une seule idée qui les renferme tous,
je dis qu’on ne peut servir en méme temps Dieu, qui
commande toutes les vertus, et le monde, qui favorise
tous les vices.

Cetle proposition est évidente par elle-méme, et n’a
pas besoin de preuves. Il n’est que trop visible que les
volontés et les sentiments de ces deux maitres étant
dans une opposition totale et continuelle, ils nous
ordonneront toujours des choses contraires ; et que par
conséquent si I'on respecte I'un, si 'on s’y affectionne,
on méprisera et 'on haira I'autre. Il faut absolument
choisir entre Dieu et le monde, puisqu’on ne saurait ni
les concilier entre eux, ni étre en méme temps a ’égard
del’'un et de I'autre dans la disposition du respect et de
’amour qu’on doit A ses maitres.

‘Dieu a des serviteurs qui lui sont entiérement dévoués;
le monde a aussi ses partisans décidés, et en plus grand
nombre. Je n’examinerai pas en ce moment lequel de
ces deux partis est le plus sage, le plus juste, le plus
heureux. J'observe seulement que les uns et les autres
sont conséquents, en ce qu’ils ne s’attachent qu’d un
maitre; en quoi ils souscrivent i la sentence de Jésus-
Christ, qui déclare impossible d’en servir deux

Mais il est une sorte de chrétiens ambigus, et de
mondains mitigés, qui prétendent se partager entre
Dieu et le monde, ménager les intéréts de I'un et de



232 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

I’autre, servir 'un sans désobéir a P'autre, les respecter
et les aimer tous deux, et ne pas leur déplaire, ou méme
gagner leurs bonnes grices par une conduite équivoque.

Ces chréliens, qui ne sont pas rares, donnent un
démenti formel a Jésus-Christ, et soutiennent contre
lui qu’on peut servir deux maitres.

H ne sera pas mal aisé¢ de les confondre, et de leur
montrer qu’ils sont mauvais serviteurs et de Dieu et du
monde; qu’ils ne contentent ni I'un ni I'autre; qu’eux-
mémes ne sont contents ni de I'un ni de 'autre; enfin
qu’en un sens ils sont plus insensés et plus a plaindre
que les partisans déclarés du monde.

Commencons par faire leur portrait.

Ce sont des personnes convaincues de la vérité de la
religion, mais qui au fond ne I'aiment point, et ne la
pratiquent que par la crainte de se perdre, voulant faire
précisément ce qu’il faut pour éviter la damnation éter-
nelle. Ils onl quelques principes, et de la conscience;
mais ils se gardent bien de pousser ces principes a bout,
ni d’écouter en tout leur conscience. Car ils ont d’autres
principes qui leur sont suggérés par la nature cor-
rompue, et qu’ils concilient, comme ils peuvent, avec
ceux de I’Evangile. Ils se font de méme une fausse
conscience sur beaucoup de points; et il faut que la vraie
plie, céde, et s’accommode a I'autre. Proposez-leur de
violer ouvertement un commandement de Dieu, ils ne
le feront pas; mais, si ¢’est une chose ot ils ne voient point
de péché manifeste, quoique le doute en soit bien fondé,
ou que le péril d’y tomber soit trés-grand, ils ne recu-
leront pas. L’essentiel du culte, ils sont déterminés a ne
pas Pomeltre; mais ce qui, sans étre d’une obligation si
étroite, est néanmoins indispensable pour entretenir la



DIX-NEUVIEME LECON. 233

vraie piété, ils sont déterminés & ne pas I’embrasser.
Pareillement a P’égard du monde, ils n’adoptent pas
celles de ses maximes qui tendent trop manifestement a
I'impiété et au libertinage; mais aussi ils ne rejettent
pas celles qui contredisent d’une maniére indirecte et
plus réservée la morale chrétienne. 1ls ne s’accordent
pas indifféremment tous les plaisirs, et il est des assem-
blées ou ils ne voudraient pas se trouver; mais, pour cc
qui est de cerlains plaisirs suspects 3 une pudeur déli-
cate, de certaines sociétés, ou, sans manquer i toule
décence, on se permet des propos trop libres et des
maniéres trop enjoudes, ils ne croient pas devoir se les
interdire. Ce sont en un mot des ames irrésolues, incer-
taines, dominées par le respect humain, que les passions
attirent d’un coté, que le devoir retient de l'autre,
flottant entre le vice et la vertu, ne voulant ni de ce
que celle-ci a d’austére, ni de ce que celui-la a de
licencieux; qui se flattent de pouvoir obéir a la loi
de Dieu sans s’y captiver; se préter aux folles joies
du monde, sans s’y livrer; donner le matin quelques
moments aux exercices de la dévotion, et le reste du
jour aux diverlissements, et faire ainsi leur salut, 4 moins
de frais, et avec le moins de privations qu’il se pourra.

D’aprés ce tableau fidéle et nullement exagéré, ne
suis-je pas en droit de conclure que ces gens demi-chré-
tiens, demi-mondains, sont de mauvais serviteurs de
Dieu et du monde, parce qu’ils ne sont aftectionnés ni
4 I'un ni a Pautre?

En effet, ce qu’un maitre désire par-dessus lout dans
celui'qui le sert, c’est I’affection et le dévouement ; il veut
qu’on aime son service, et qu’on le fasse de bon coeur. Que



23% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Dieu exige des siens cet amour, et qu’il en ait le droit,
c’est de quoi I’on ne peut douter, et c’est justement ce
que le demi-chrétien lui refuse. Il le sert, non par
volonté, mais par nécessité, parce qu’il y va de son plus
grand intérét; s’il pouvait, sans courir aucun risque,
se dispenser tout 2 fait de ce service, il s’en dispenserait.
Cette disposition ne se manifeste-t-elle pas dans toute sa
conduite, et s’il avait pour Dieu un véritable et profond
attachement, ne rougirait-il pas de lui donner dans son
esprit et dans son cceur un rival tel que le monde?

De son colé, le monde n’exige pas moins que Dieu
toute I'affection de ses serviteurs, quoiqu’il n’y ait nul
droit. Dés qu’on tient i lui par quelque endroit, et que
I'on consent a le servir, il veut qu’on se livre 4 lui sans
réserve, qu’on lui obéisse en tout, qu’on ne reconnaisse
plus d’autre maitre ; et c’est ce que le demi-mondain ne
peut se résoudre a lui accorder. Par la il prouve qu'il
n’aime véritablement ni Dieu ni le monde, mais qu’il
n’aime que soi; qu’il ne songe, en servant Dieu, qua
se rassurer sur l’avenir, et, en servant le monde, qu’a
jouir du présent; qu’il ne veut rien perdre, mais gagner
des deux cotés. 1l fait & Dieu I'injure de penser qu’on ne
peut étre heureux ici-bas a son service; il rend au
monde la justice de croire qu’il n’a rien a lui donner
pour l'autre vie; et c’est afin de trouver partout sou
intérét, qu’il se décide a les servir tous deux. Chose
impraticable, et ou, malgré ses précautions et ses
ménagements, il ne réussit & contenter ni I'un ni 'autre.

it comment contenterait-il deux ennemis, qui se
disputent son cceur, que chacun veut posséder tout
entier, tandis qu’il s’obstine a le partager entre eux?
Comment les contenteraitl-il, puisque chacun d’eux



DIX-NEUVIEME LECON. 235

demande plus qu’il ne lui donne, et qu’il n’est décidé a
lui donner?

Dieu veut qu’on soit tout a lui, et a lui seul; ilne
souffre pas qu’on embrasse son service en partie, ni
quon néglige la moindre de ses volontés pour celles
d’un autre maitre, le titre de Maitre n’appartenant qu’a
lui, et nul autre ne pouvant se 'attribuer que par usur-
pation. Il veut qu’on soit 4 ses ordres, et qu’on dépende
de lui a tout moment et en toute rencontre. En quelque
cas que ce soit, si vous obéissez A tout autre, il se plaint
avec justice, et témoigne son mécontentement; il fait
méme éclater son indignation, et la chose peut aller au
point qu'il vous renie, et ne vous avoue plus pour son
serviteur. )

Le monde, comme tyran et usurpateur, a les mémes
prétentions que Dieu en qualité de légitime et unique
souverain. Il s’irrite de la préférence qu’on donne a
Dieu sur lui; il veut aussi dominer seul, et qu’on aban-
donne son ennemi, pour se consacrer entiérement a lui.

De quel ceil voient-ils donc I'un et I’autre, et comment
acceptent-ils un service tronqué, qu’on ne leur rend
qu’a regret, comme par force? Peuvent-ils se taire, et
ne pas marquer leur ressentiment : Dieu, par des remords
secrets, par des troubles et des anxiétés, dont il agite et
déchire ’ame; le monde, par des railleries améres, des
censures piquantes, et des persécutions plus ou moins
vives? D’ou il arive que, comme ils sont mal satisfaits de
semblables serviteurs, ceux-ci a leur tour ne sont contents
ni de Dieu ni du monde.

Ils ne sont pas contents de Dieu, qui leur montre
toujours un visage sévére , qui les accable de reproches,
auprés de qui ils n’ont jamais la paix du ceur, et qui



236 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

leur fait senlir en toute maniére qu’il n’agrée pas leur
service. Aussi, quand ils paraissent en sa présence, ¢’est
toujours avec une extréme répugnance, sachant qu’ils
n’ont A attendre de lui aucun bon accueil, aucune con-
solation. Est-il surprenant, aprés cela, qu’ils trouvent
son service dur, qu’ils se plaignent que son joug est
insupportable, quoiqu’ils s’en déchargent le plus qu’ils
peuvent? Ne sont-ils pas tentés a toute heure de le
secouer ? Et, §’ils ne succombent pas 4 la tentation, qui
les retient, si ce n’est la crainte de 'enfer? De tels chré-
tiens sont bien éloignés de voir en Dieu un Pére, et,
8’ils Penvisagent autrement, de quelle douceur peuvent-
ils jouir dans ’obéissance contrainte qu’ils lui rendent?

lls n’ont pas plus a se louer du monde, qui ne leur
sait aucun gré de ce qu’ils font pour lui, parce qu’ils le
font avec réserve et de mauvaise grice. Tantot, ils se
voient tournés en ridicule sur ce qu’ils conservent de
pratiques de piété; on se rit d’eus, lorsqu’ils alléguent
la conscience, et I'on s’en moque comme d’un vain scru-
pule. Tantét, on les traite d’hypocrites, qui jouent a la
dévotion, pour se donner un certain air, pour parvenir
a leur fin, et se ménager de la considération auprés des
vrais dévots. Tantot, le monde leur fait la guerre sur leur
indécision, et les presse de prendre un dernier parti
entre Dieu et lui. 1l leur tient a4 peu prés le méme lan-
gage que le prophéte Elie aux Israglites : Jusqu’a quand
boiterez-vous des deux cétés ? Marchez droit dans le
chemin de la pénitence chrétienne, ou dans celui des
plaisirs que je vous offre. Si le Seigneur est votre
Dieu, ne servez que lui; si je suis volre divinité, ne
sacrifiez qu’a moi. En général, il les voit de mauvais
ceil, il s’en défie, il les méprise ; souvent il les quilte le
premier, et les force ainsi a le quitter.



DIX-NEUVIEME LECON. 237

1l est donc vrai, en un sens, que ces chrétiens douteux
sont plus insensés que les mondains dcclards, et qu'’ils
raisonnent moins juste.

Car ceux-ci agissent selon leurs principes, et ils ont
une conduite soutenue; au lieu que ceux-la sont dans
une perpétuelle contradiction avec eux-mémes, et n’ont
rien de suivi.

Par la méme raison, ils sont plus & plaindre a certain
égard, ne gofitant ni le vrai bonheur de la vertu, ni le
faux bonheur du vice, et ne sentant que les épines de
I’'une et les remords de 'autre. Le monde, aprés tout, a
ses joies; elles sont vaines, elles sont trompeuses; mais,
telles qu’elles sont, elles séduisent, elles enivrent, elles
procurent une sorte de jouissance; le mondain les
savoure, et il n’en perd rien. Mais le chrétien dont je
parle ose a peine y toucher du bout des lévres, et le
peu de douceur qu’il y trouve se change aussitot pour
lui en amertume.

Ajoutez A cela que le mondain s’étourdit sur les ter-
reurs de l'autre vie, qui troubleraient sa prétendue
félicité; tandis que ce chrétien en est toujours obséds,
et qu’elles le tourmentent le plus vivement, lorsqu'il
voudrait le moins s’en occuper.

Enfin, si le salut du mondain, tandis qu’il demeure
en cet état, parait plus désespéré, d’un autre coté, il
est plus susceptible de conversion, et d’une conversion
solide, parce que dans ses bons moments il sent mieux
le danger de sa situation, et que, par une suite de son
caractére extréme, s’il vient & se donner a Dieu, il s’y
donne tout entier. Mais pour le salut de ce chrétien, je
le crois d’autant plus hasardé, qu’il lui est trés-difficile
de se converlir, 4 cause du fond méme de sa disposition,
et parce qu’il n’apercoit aucun désordre frappant dans



238 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

sa conduite. Qu’il tremble done, et qu’il prenne pour lui
ces paroles de Jésus-Christ : Que n’étes-vous ou froid,
ou chaud! mais parce que vous étes tiéde, et que vous
n’étes ni froid, ni chaud, je suis sur le point de vous
vomir de ma bouche*; et je vous vomirai infailliblement,
si vous ne sortez de cet état de tiédeur.

O mon Sauveur! quelle illusion je me suis faite jus-
qu’ici sur votre service! J'ai cru pouvoir le concilier
avec celui du monde, et ce sont évidemment deux ser-
vices inconciliables. J’ai voulu marcher par deux voies
opposées, dont I'une méne i la vie, et Pautre i la mort.
Quel aveuglement! quelle folie! Aussi ai-je été tout a la
fois coupable et malheureux; je n’ai joui d’aucune sorte
de bonheur; votre service et celui du monde m’ont été
également 4 charge, et je vous ai déplu a 'un et 4 'autre.
Je fais, dés ce moment, un entier divorce avec lui; je le
renie pour maitre, et je n’en servirai jamais d’autre que
vous. Je vous en fais solennellement la promesse; accor-
dez-moi la grace d’y étre fidéle. Ainsi soit-il!

VINGTIEME LECON

1E REGNE DE DIEU EST INTERIEUR.

Au seul nom de vie intérieure, on s’effarouche, non-
seulement dans le monde chrétien, mais jusque dans les
asiles de piété et les cloitres.

Cependant cette vie qui résulte d’une part de Iopéra-
tion de la grice sur I’ame, et d’autre part de la fidéle
correspondance de I’ame a la grice, est évidemment la

1 Apoc., u1, 16,



VINGTIEME LECON. 239

moelle et I'essence du Christianisme. Je ne sais s’il est
un seul point de lamorale de Jésus-Christ, qui, pour étre
entendu, goité et pratiqué comme il faut, n’exige qu’on
ne soit intérieur, c’est-a-dire qu’on se livre a Pesprit
de Dieu, et qu’on se laisse conduire par lui, renoncant
au sien propre.

Quand les chrétiens, et surtout ceux qui sont chargés
d’instruire et de diriger les autres, reviendront-ils d’une
prévention si fausse et si dangereuse? Qu'’ils écoutent
Jésus-Christ, qui nous dit a nous tous : Le Royaume
de Dieu est au dedans de vous'. Ne le cherchez ni ici,
ni la; vous le trouverez en vous-méme, si vous y ren-
trez avec droiture par de sérieuses réflexions. Vous
trouverez, dis-je, Dieu, ou dans votre ceeur, si vous étes
en état de grice, ou a la porte de votre ceeur, si vous
étes en état de péché, demandant a y étre admis, pour
en prendre possession et y régner.

Méditons donc cette parole du Sauveur; elle est courte
et simple, mais, dans sa briéveté et sa simplicité, elle
comprend tout ce qui peut se dire et écrire sur la vraie
et solide dévotion. Qu’est-ce que le Royaume, ou le
Régne de Dieu? En quelle partie de nous-mémes doit-il
s’établir? Quels sont les movens de I’établir et de le
maintenir en soi? Quels avantages en revient-il pour
P’ame, méme dés celte vie? Quel est I’élat d’une dme en
qui Diewne régne pas? Autant de questions que je me
propose d’expliquer en peu de mots, mais dont le déve-
loppement serait la matiére d’un grand ouvrage.

Le régne de Dieu dont il s’agit ici n’est pas cet
empire souverain qu’il exerce sur toutes les créatures

1 Lvc, xvin, 21,



240 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

par sa volonté absolue, et auquel nul ne peut se sous-
traire. Ce n’est pas cette providence générale, qui gou-
verne tout, qui dispose de tous les événements et qui
les améne 2 ses fins, sans que rien ne puisse la détourner
de son but.

C’est un empire qui n’a lieu qu’a I'égard de la créa-
ture raisonnable, et qui ne s’exerce que dépendamment
d’elle; un empire volontaire et libre de sa part, pour
lequel Dieu exige son consentement, auquel elle demeure
toujours maitresse de se soumettre ou de résister; un
empire surnaturel, o Dieu agit uniquement par sa grace,
qui ne fait jamais aucune violence 4 ’homme.

Cet empire, par sa nature et par son objet, doit
s'étendre A tous nos actes libres, intérieurs et extérieurs;
en sorte qu’il n’y en ait aucun qui ne soit animé et dirigé
par la grace, P'intention de Dieu étant de les sanctifier
tous, et de les faire servir par la a sa gloire et a notre
bonheur. Car telles sont les deux fins pour lesquelles il
veut régner en nous : il prétend également se glorifier,
et nous rendre heureux. Nous pouvons le frustrer de la
seconde fin; mais pour la premiére, il I'atteindra tou-
jours, parce qu'il tirera sa gloire ou de notre félicité, ou
de notre malheur éternel, selon que nous aurons mérité
I'un ou lautre. 8’il importe donc que Dieu régne sur
nous, c’est pour notre intérét, et non pour le sien.

En quelle partic de nous-mémes doit s’établir ce
régne de Dieu? Quel en est le siége? EL quelle est la
faculté a laquelle Dieu intime immédiatement ses lois et
surtout la premiére, la grande loi de son amour, ou sont
renfermées toutes les autres?

Faut-il le demander? C’est la volonté, que saint Fran-
cois de Sales appelle la maitresse picce de I'ame; c’est



VINGTIEME LECON. 2%1

le cceur, principe de toutes ses affections; c’est la liberté,
qui préside a toutes ses déterminations. C’est donc dans
le cceur et sur le ceeur que Dieu veut réguer. S'il a le
ceeur, il a tout le reste, la mémoire, I’entendement, les
facultés de ’esprit et du corps; s’il n’a pas le cceur, il n’a
rien. Ainsi, le ceur est le siége de la solide piété, de la
véritable dévotion, c’est-a-dire de ce dévouement entier
et sans bornes que nous devons i Dieu.

Régner sur les coeurs est ce qui distingue 'empire de
Dieu de tout autre empire. Les rois de la terre exer-
cent leur domination sur nos biens, sur nos corps, sur
nos vies méme; mais ils n’ont nul droit sur nos cceurs;
leur domaine ne s’étend pas jusque-la. Et comment y
régneraient-ils? lls ne sauraient agir directement sur
lui; ils n’ont aucun moyen de savoir ce qui s’y passe, ni
d’autre régle pour juger de nos sentiments intimes, que
des démonstrations extérieures, souvent trompeuses,
Mais Dieu, qui seul sonde les cceurs, est aussi le seul
qui puisse, et qui prétende y établir son régne.

Dans le culte religienx qu’il exige de nous, doivent
entrer les cérémonies, les priéres vocales, et les autres
pratiques extérieures; parce que le corps doit honorer
Dieu a sa maniére, que les impressions sensibles ont un
grand pouvoir sur 'dme en ce qui appartient & la reli-
gion comme en toute autre chose, et que, vivant en
société, nous nous devons mutuellement. I’édification, et
la profession ouverte de nos sentiments sur cet objet
fondamental ; mais I’essence du culte consiste dans la
disposition du cceur, dans sa soumission, son respect,
son amour; de sorte que le corps par sa posture humi-
liée représente 'anéantissement du cceur devant Dieu,
la bouche par ses paroles exprime les sentiments du
cceur, et que tous les actes extérieurs de religion ne

1. 14



252 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

sont qu’hypocrisie, §’ils ne sont pas dictés et animés par
le ceeur.

Nous savons cela, et nous savons encore que c'est la
grice seule qui peut metire dans notre cceur les senti-
ments religieux. Mais, sur toutes ces vérilés, nous nous
en tenons presque A la spéculation ; et, malgré la convic-
tion ot nous sommes de la nécessité de faire régner Dieu
dans notre cceur, il est trés-peu de chrétiens en qui il
régne véritablement. On Paime, dit-on, mais c’est par
rapport 4 soi; c’est dans la vue de son intérét spirituel,
quelquefois méme temporel, qu’on met avant la gloire
de Dieu. On le sert, non pour lui, mais pour soi; on le
prie, pour lui demander, non pour lui offrir; on lui
offre, mais seulement en paroles, et, dans I'occasion,
on ne craint pas de lui refuser ce qu'on lui a offert; on
lui donne des choses extérieures, mais les affections
intimes du cceur, on ne les lui sacrifie pas. On veut bien
qu’il nous gouverne par sa grace dans les choses essen-
tielles, ou il va de notre salut; mais non dans celles qui
sont de perfection, et oa I’on ne voit pas de péché con-
sidérable.

Ainsi Dieu n’a que la seconde place dans notre ca:ur;
nous y occupons la premiére; et, dans Pamour que nous
croyons avoir pour lui, c’est en effet nous que nous
aimons. Prenons donc une bonne fois la résolution de
rendre Dieu le maitre absolu de notre ceeur, et de n'y
souffrir rien, je ne dis pas d’opposé a son régne, mais
qui 'affaiblisse, qui le resserre, qui le circonscrive,

Maintenant, quels sont les moyens d’établir et de
conserver en soi le régne de Dieu? Ceci est pratique.

Le premier moyen de I'établir est de le vouloir. I
n’est pas douteux que de son c6té Dieu ne le veuille et



VINGTIEME LECON. 243

ne le désire ardemment. Si nous le désirons et le vou-
lons de méme, la chose ne saurait manquer d’avoir lieu;
car clle ne dépend que de ces deux volontés, et sitot
qu’elles concourent, Peffet est infaillible. Ce que Dieu
doit y mettre de sa part est toujours prét, et nous est
donné ou offert : les lumiéres, les inspirations, les graces
générales et particuliéres, les secours intérieurs et exté-
rieurs. Ce qu’il attend de notre part, c’est une forte
détermination d’étre tout a lui, de lui obéir en tout, et
de ne jamais lui rien refuser.

On ne se flatte que trop aisément d’avoir cette bonne
volonté, qui est plus rare qu’on ne pense. On prend
pour elle de bons désirs que la grice fait naitre de
temps en temps, et qu’on n’effectue pas; des mouve-
ments de dévotion sensible qui nous saisissent par inter-
valles, et qui n'aboutissent a rien de solide; des projets,
des résolutions que I'on forme, mais qu’on n’exécute
pas; des promesses que 'on fait, et qu’on ne tient pas.
Aprés mille bons propos, on est toujours le méme, et
Pon a l'injustice de s’en prendre 4 Dieu, tandis qu’on
ne devrait en accuser que soi-méme, sa licheté, son
inconstance.

Le second moyen est d’en faire le principal objet de
ses priéres, et de répéter souvent cette demande de
I’Oraison Dominicale : Que votre régne arrive! Il n’est
pas de jour que nous ne disions cette parole plusieurs
fois; mais songeons-nous au sens qu’elle renferme?
Est-ce le ceeur qui la prononce? Et désirons-nous sinceé-
rement étre exaucés? Pourrions-nous ne pas I'étre dans
une priére que le Fils de Dieu lui-méme nous a dictée,
si nous la faisions avec toutes les dispositions requises?
Que le régne de Dieu en nous soit donc notre plus
fréquente aspiration dans la journée; qu’il soit le but de



Uk L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

nos exercices de piété et de nos bonnes ceuvres; ne per-
dons jamais de vue cette fin; rapportons-y tout le reste,
et nous ne tarderons pas i sentir que Dieu a pris posses-
sion de notre cceur.

Il faut que je le dise ici en passant : nous changeons
trop souvent d’intention dans nos priéres. Ayons une
intention principale que nous ne quittions jamais, et.a
laquelle nous fassions revenir les autres. Quand I’ame
est vivement et profondément saisie d’un objet, et
qu’clle le poursuit partout, c’est une marque presque
assurée qu’elle y parviendra, parce que c’est en effet
ainsi que la grace nous porte 3 demander, sans nous
désister que notre veeu ne soit rempli.

Le troisitme moyen est de remarquer ce qui fait
obstacle au régne de Di¢u en nous, et d’en débarrasser,
peu a peu, notre cceur. Voila le point difficile, et sur
lequel nous avons une peine infinie a2 nous exécuter.
Souvent cela ne tient qu’a une chose, et si nous avions
le courage de sacrifier, par exemple, tel attachement,
-de nous corriger de tel défaut, d’embrasser la pratique
de Ioraison, d’étre plus fidéle au silence et au recueille-
ment, tout empéchement serait levé. Car il y en a tou-
jours un capital, qui, en disparaissant, ferait bientot
disparaitre les autres.

£nfin, comme nous sommes aveugles sur ce que nous
opposons de notre fonds au régne de Dieu, le quatriéme
moyen est de lui demander sans cesse qu’il nous éclaire
sur cette disposition intime de révolte contre lui,
que nous apportons en naissant, et a qui 'dge, I’ha-
bitude, le penchant i faire notre propre volonté ont
donné des forces. Quiconque désire avoir des lumiéres
13-dessus est assuré d’en obtenir. Il ne g’agit que de les
suivre au fur et & mesure, et de retrancher sans pitié



VINGTIEME LECON. 245

ce qui retarde ou affaiblit en nous le régne de Dieu.

Mais en quoi nous sommes le plus coupables, n’est-ce
pas de redouter ces lumiéres, de leur fermer les yeux
quand elles se présentent, d’y résister, de les repousser,
de nous plaindre de leur importunité, et de souhaiter
que Dieu nous laisse jusqu’a un certain point dans un
aveuglement que nous chérissons ?

Les mémes moyens qui établissent en nous le régne
de Dieu servent a le maintenir.

En général 'unique chose qu'il y ait i faire est de se
livrer entiérement 2 la grice, et d’étre déterminé a
suivre I'esprit de Dieu partout ou il nous ménera. Car,
de souhaiter que Dieu régne en nous, et en méme temps
de prétendre disposer encore de nous en quoi que ce
soit, ce sont deux choses incompatibles. Il veut étre le
maitre de tout; et, s’il ne J’est point, il ne tarde pas a
quitter un cceur qui ose lui disputer quelque chose. Que
d’dmes en ont fait la triste épreuve! Car il en est beau-
coup en qui il a fait, pour ainsi dire, les essais de son
régne, et qui Pont forcé d’y renoncer. Craignons d’étre
de ce nombre, et, si nous nous sommes une fois rangés
sous ses lois, ne soyons pas assez insensés pour lui rien
contester, et pour vouloir composer avec lui; sa jalousie
infinie n’admet ni restriction, ni partage. Trop heureux
sommes-nous qu’il veuille nous gouverner, et se charger
du soin de nous conduire par la voie de la sainteté a
notre éternelle destination!

14.



246 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

LE REGNE DE DIEU EST INTERIEUR (Suite).

Je n’entreprendrai pas de parcourir tous les avantages
qui reviennent & une dme du régne de Dieu en elle.

On convient assez que dés qu’elle est sous sa con-
duite, elle s’avance 4 grands pas vers la sainteté; mais,
par une contradiction inconcevable, on ne veut pas
convenir qu’elle marche avec autant de rapidilé vers
le bonheur, méme celui de cette vie. Rien pourtant
n’est plus certain; et c’est faute d'y réfléchir, qu’on
n’en est pas persuadé.

Cette vérité est celle que j’inculque le plus dans cet
ouvrage; et j’y insisterai toutes les fois que Ioccasion
s’en présentera.

Je dis donc que la félicité présente et actuelle de
’homme est une suite nécessaire de sa perfection, et
que le degré de Pune répond toujours dans la plus juste
mesure au degré de I'autre. Quel est I'objet de la perfec-
tion? De me rapprocher de Dieu, et de me rendre aussi
semblable 4 lui que ma nature le comporte. Mais Dieu
n’est infiniment heureux que parce qu'’il est infiniment
saint, infiniment parfait; je participerai donc a son
bonheur, a proportion que je participerai a sa sainteté.

Qu’on s’arréte un peu sur ce point, et qu’on le médite
a loisir. Il mérite la plus sérieuse attention, et il décide
de tout pour la conduite de la vie.

Nous voulons éire heureux, et nous voulons ’étre dés
a présent, autant que la condition humaine le permet;
notre impatience ne souffre la-dessus aucun retard. Je
suis bien éloigné de blamer ce désir, que Dieu a mis au



VINGTIEME LECON. 247

fond de nos ceeurs; mais prenons le chemin unique qui
conduit au bonheur. Nous I’avons cherché par d’autres
routes, et nous ne l'avons pas rencontré. Pourquoi
persévérer dans une illusion dont une expérience jour-
naliére nous désabuse? Laissons régner Dieu en nous :
par la il nous sanctifiera, nous n’en doutons point; et,
en nous sanctifiant, il nous fera goiter le seul vrai
bonheur qui soit sur la terre.

Qu’est-ce en effet qu'une 4me que Dieu gouverne?

C’est une ame qui veut tout ce que Dieu veut, qui se
soumet de plein gré a toutes les dispositions de sa pro-
vidence, qui est contente de I’accomplissement de son
bon plaisir en elle. Il n’y a donc plus pour elle de con-
trariétés, et nulle situation ou elle se trouve n’altére

'sa paix, parce qu’elle la met dans la volonté divine, a
laquelle elle ne résiste point, et qui a toujours son
exécution,

C’est une dme qui se détache successivement de toutes
les choses d’ici-bas; qui se rend indépendante du monde
et de ses jugements; qui a d’autres idées que lui sur ce
qu’on appelle prospérité et adversité, biens et maux de
la vie présente; et qui envisage loutes choses selon les
idées de Dieu, les seules vraies et immuables; une
ame par conséquent élevée au-dessus de tous les événe-
ments humains, qui n’aspire  rien, qui ne craint rien,
et qui est placée dans une région inaccessible aux agita-
tions de la mer du monde.

Ce n’est pas qu’elle n’éprouve comme les autres des
peines, des disgrices, des renversements; qu’elle ne
souffre dans ses biens, dans son corps, dans sa réputa-
tion. Mais rien de tout cela ne lui dte sa tranquillité
profonde. Si elle a quelque trouble, il n’est que momen-



248 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

tané et superficiel, et il ne parvient jamais jusqu’a ce
fond intime ou Dieu réside.

C’est une dme qui s’exerce sans cesse & mourir &
elle-méme, pour vivre de la vic de Dieu; qui devient
par degrés presque insensible a ce qui affecte si fort les
autres; qui n'a plus ni amour, ni haine, ni crainte, ni
désir naturel; exempte par conséquent de tous les
tourments que causent les passions, I’orgueil et 'amour-
propre, nos vrais et seuls bourreaux.

C’est une ame dont la piété simple, droite, juste,
éclairée, désintéressée, ne connait ni les scrupules et les
anxiétés des imaginations faibles, ni les caprices et les
bizarreries de la dévotion mal entendue, ni les réflexions
fatigantes, les vaines complaisances, les recherches déli-
cates des spirituels intéressés, ni les terreurs de la mort
et de ses suites qui jettent I’épouvante dans les servi-
teurs mercenaires; une ame forte dans les tentations,
courageuse dans les épreuves, détachée dans les conso-
lations, inébranlable parmi les vicissitudes de la vie
intérieure. Sielle n’est pas tout cela d’abord, elle par-
vient a I’étre avec le temps par sa fidélité, et il est
impossible qu’elle n’y parvienne pas sous la direction
de Dieu qui régne en elle.

Comment une telle ame ne serait-elle pas heureuse?
Elle ne veut que Dieu, son Souverain Bien, et elle le
posséde, comme elle en est possédée. Elle ne désire que
Paimer davantage; et chaque jour son amour prend un
nouvel accroissement. Elle ne craint que de l'offenser,
et ses fautes deviennent d’un jour a P’autre plus légéres
et plus rares. Elle n’aspire qu’a la jouissance éternelle
de celui qu’elle aime, et elle porte en soi un témoignage
presque assuré que son espoir sera rempli.

Pour les hommes avec qui elle vit, elle a de la charité



VINGTIEME LECON. 249

pour tous. Son commerce avec les bons qui lui ressem-
blent est délicieux; elle plaint les méchants, et souffre
d’eux tout ce qu'il plait & Dieu qu’elle en souffre, sans
fiel, ni ressentiment, sans cesser de leur vouloir et de
leur faire du bien; elle supporte, elle excuse les défauts
et les imperfections des autres, remplissant tous les
devoirs de la société, dont elle fait la matiére et I’exer-
cice de ses vertus.

Ce n’est point ici un tableau d’imagination, il ne peut
passer pour tel que dans P’esprit de ceux qui n’ont nulle
connaissance du régne de Dieu dans les dmes, et des
admirables effets qu'il y produit. Je ne I’ai méme que
crayonné pour étre court. Mais I’expérience en appren-
dra davantage & quiconque voudra la faire, et franchir
les premiéres difficultés, qui ne sont pas aussi grandes
qu’on pense.

Disons un mot de I'état d’'une dme en qui Dieu ne
végne pas.

Pour la peindre d’un seul trait : elle n’est bien ni avec
Dieu, ni avec elle-méme, ni avec les autres, et par con-
séquent elle ne trouve de bonheur nulle part. Je ne
parle pas des pécheurs; I'Ecriture a prononcé qu’il n’y
a pas de paix pour eux. Je parle des Ames laches et
imparfaites qui flottent entre la grace et la nature, qui
ne veulent pas tout accorder a la premiére, ni tout
refuger A la seconde. C’est déja pour elles une grande
source de doutes, d’inquiétudes et d’angoisses de con-
science, que le parti qu’elles ont pris de ménager deux
ennemis, qui se font une guerre cruelle, dont leur ceeur
est le théitre. Que de cas a consulter! Que de reproches
intérieurs & essuyer ! Que de troubles et d’embarras dans
une conscience qui n’est jamais nette et décidée! On est



250 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

malheureux, si I’on rentre en soi-méme; on ’est encore
plus, si 'on évite de se rencontrer.

Ces ames ne sont pas bien avec Dieu. Il n’est pas
possible qu’il les traite en amies, tant qu’elles s’obsti-
nent & lui refuser quelque chose. Si elles ne disent pas
absolument : Nous ne voulons pas qu’il régne sur
nous', du moins elles disent : Nous ne voulons pas qu’il
régne & son gré, mais au nétre. En faut-il davantage
pour qu’elles déplaisent a Dieu? Il n’a a notre égard les
bontés d’un Pére, qu’autant qu’il exerce sur nous toute
I'autorité d’un Roi; et il cesse de nous regarder comme
ses enfants chéris, lorsqu’il ne voit pas en nous des
sujets pleinement soumis. Il est donc dans l'ordre qu’il
ne les admette point 4 sa familiarité, dont elles se
rendent indignes. Aussi se plaignent-elles qu’il les
néglige! Sont-elles jalouses des faveurs qu’il accorde a
d’autres, et laccusent-elles de partialité! Toujours
séches, toujours froides, toujours languissantes, elles ne
se portent qu’a regret aux exercices de piété, ou elles
sont distraites et insensibles, n’y trouvant aucun goiit,
n’en retirant aucune consolation. Tous les devoirs leur
pésent, et elles ne s’en acquittent que forcément.

Elles ne sont pas bien avec elles-mémes. Toutes les
réflexions qu’elles font sur leur intérieur les troublent
et les attristent. Elles ne savent si leur état est siir, ou
douteux; et, comme elles craignent extrémement de se
perdre, ne voyant rien qui leur donne de la confiance,
elles sont livrées a des anxiétés continuelles, et quelque-
fois a des impressions de désespoir. D’autant plus que
moins touchées des vérités consolantes que des vérités
terribles de la religion, elles n’y pensent qu’avec effroi,

! Luc, xix, 14,



VINGTIEME LECON. 251

et n’apercoivent en Dieu qu’un juge et un vengeur.
L’imagination et I'amour-propre conspirent a les tour-
menter; et le sentiment prédominant de la crainte les
resserre, les afflige, et ne leur donne aucun repos.

Leur extréme sensibilité, leurs prétentions, leur déli-
catesse, leurs soupcons, font qu’elles ne sont pas mieux
avec les autres, et qu’elles rencontrent peu de caractéres
dont elles s’accommodent. Elles ne se plaisent pas avec
les personnes saintes, dont la seule vue leur est un
reproche. Elles n’ont pas assez de vertu pour soutenir
ce qu’elles ont a souftrir de la part des méchants; et les
épreuves qu’elles font de leur injustice, de leur mauvaise
foi, de leur langue médisante, les désespérent. Ceux qui
leur ressemblent, et qui ne sont ni bons ni mauvais,
ont besoin d’étre supportés; et le support habituel du
prochain suppose plus de charité qu’elles n’en ont. Elles
cherchent néanmoins les créatures, ne pouvant s’en
passer, et n’ayant aucune ressource en elles-mémes.
Mais bientét rebutées de leurs défauts, elles s’en
ennuient et s’en dégoiitent. De nouvelles liaisons suc-
cédent aux premiéres, qui ne leur procurent d’autre
plaisir que celui du changement; plaisir qui passe bien
vite, et qui leur donne souvent lieu de regretter leur
ancienne société, Ainsi elles courent d’essais en essais,
et sont toujours plus mal satisfaites des derniers. D’oa
vient cela? C’est que leur ceeur est vide; que Dieu ne le
remplit pas, parce qu'il n’y régue pas; et que, ou Dieu
mangque, il n’y a point de bonheur a espérer pour
Phomme. Pour peu qu’on s’étudie, chacun découvrira
en soi la preuve de ce que je viens de dire.

O mon Sauveur! quelle grande parole vous m’avez
dite, en m’enseignant que le régue de Dieu est au dedans



252 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

demoi! Silemonde est rempli de malheureux de toutees-
péce; s'il est si rare de rencontrer quelqu’un qui soit con*
tent de son sort, c’est qu’on ne pense point i celte parole,
et qu’on ne veut pas voir que partout ou vous régnez, vous
portez avec vous la sainteté et le bonheur. Venez donc
établir votre régne dans mon ceeur, je vous I'ai longtemps
disputé, je 'avoue a ma confusion. Prenez-en désormais
possession, et gouvernez-le par votre grice, aussi douce
qu’impérieuse. Roi des caeurs ! c’est la votre titre. Serait-
il vain par rapport 3 moi? Ne le permettez pas, je vous
en conjure; mais plutot détruisez tout ce qui résiste en
moi a I’exercice de votre souverain domaine. Disposez de
ma volonté, de ma liberté, et de mes affections les plus
intimes. Je ne veux plus qu’une chose : ¢’est que votre
bon plaisir s’accomplisse en moi et par moi dans le
temps, pour s’accomplir plus parfaitement dans volre
Royaume céleste, qui n’aura point de fin. Ainsi soit-il!

VINGT ET UNIEME LECON

CHERCHEZ AVANT TOUT LE ROYAUME DE DIEU.

Jésus-Christ, aprés nous avoir recommandé de n’étre
poiut inquiets, comme les paiens, sur le manger, le
hoire, le vétement, parce que notre Péve céleste sait que
tout cela nous est nécessaire, et qu’il y pourvoira par
sa bonté, conclut de cette sorte : Cherchez done avant
tout le Royaume de Dicu et sa justice, et toutes ces
choses vous seront données par surcroit '. Vous aurez
le spirituel et I’éternel, et le temporel ne vous sera
pas refusé par Celui qui dispose de I'un et de I'autre.

* Marra., v1, 33,



VINGT ET UNIEME LECON. 253

Cette lecon nous regarde tous, et nous en avons le
plus grand besoin.

L’intention de Dieu est que I’'homme vive de son tra-
vail et de son industrie; il y est méme condamné depuis
son péché. A I'exception d’un petit nombre de riches,
qui vivent de leurs revenus, et qui encore sont obligés
de se donner des soins pour s’en assurer la jouissance,
tous les autres mangent leur pain a la sueur de leur
front, et ne sont occupés chaque jour que des moyens
de subsister, eux et leur famille. Les travaux de tout
genre, les soins, la prévoyance, pour se procurer les
choses nécessaires a la vie, sont donc dans ordre de la
Providence; et cet ordre doit éLre si exactement gardé,
que saint Paul prononce que celui qui ne veut point tra-
vailler n’a pas droit a sa nourriture'.

Mais que d’abus n’entraine pas celle nécessité ot nous
sommes de pourvoir aux besoins de la vie! A combien de
crimes ne donne-t-elle pas naissance! Et & quel point n’ir-
rite-t-elle pas les passions ! Les unsn’ontjamais assez; les
autres sont toujours dans la crainte de manquer ; les uns
et lesautres sont dans I’agitation laplus violente; ils vont,
ils viennent ; ils se I¢vent et se couchent sur cette pensée;
et, sans distinguer les moyens licites des illicites, ils les
mettent en ceuvre pour contenter leur avarice, oupour se
préserver de la misére. Le plus grand mal, et la source
de tous les autres, est que cette attention excessive au
temporel leur fait oublier le spirituel, négliger 'ame pour
le corps, et sacrifier aux intéréts de la vie présente les
intéréts tout autrement considérables de-la vie future.

Jésus-Christ remédie 4 ces désordres, en nous ensei-
gnant premiérement & chercher avant tout le royaume

v II Thess., m, 10. )
Io 16



254 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

de Dieu et sa justice; secondement, 3 ne pas porter
nos soins a I’égard du temporel jusqu’a linquiétude;
troisitmement, 4 nous reposer sur la bonté du Pére
céleste, qui, faisant subsister toute la nature, n’a garde
d’oublier les hommes qui sont ses enfants.

La premiére chose en effet que doit faire tout chré-
tien, 8’il est sensé, et 8’il entend ses vrais intéréts, est
de se bien convaincre que Dieu ne I’a pas mis, et n’a pu
le meltre sur la terre simplement pour y vivre, mais
pour s’y sanclifier; que cette vie n’est qu’un voyage
plus ou moins long, dont le terme est I'autre vie, qui
ne finira jamais; qu’étant composé d’un corps et d’une
ame, ce qui concerne la subsistance et le bien-étre du
corps n’est rien et moins que rien en comparaison de
ce qui regarde I’état présent et a venir de ’Ame, 1l n’est
pas chrétien, §’il n’est pas persuadé de ces vérités; et il
est insensé au dela de ce qui peut se dire, si, en étant
persuadé, il n’en fait pas la base et la régle de sa con-
duite. Sidonc il consulte sa raison et sa foi, elles lui diront
qu’il doit mettre un certain ordre dans les objets de ses
pensées, de ses désirs, de ses actions; placer chaque objet
en son rang, donnant la préférence i ceux qui le méritent,
et ne s’écarter jamais de ce plan, qui lui est dicté par la
nature méme des choses et par la volonté de Dieu.

Or, voici ovrdre inviolable que Dieu lui marque, et
auquel ses plus chers intéréts lui font une loi de se con-
former. Mon adme, doit-il se dire, est la meilleure partie
de moi-méme; le corps qu’elle habite est fait pour elle.
Les besoins de ’ame doivent donc passer avant ceux du
corps, et je me nuirais, si je pourvoyais a ceux-ci au
préjudice de ceux-la. L’unique besoin de mon éime, la
seule chose qu’elle désire, c’est d’étre heureuse. La



VINGT ET UNIEME LEGCON. 255

lumiére naturelle et celle de la révélation m’apprennent
de concert qu’elle est destinée A jouir dans une autre
vie d’un bonheur éternel, et que ce bonheur est sa fin.
Je dois donc aspirer & ce bonheur, et y rapporter tout ;
tendre 2 cette fin, et ne jamais m’en éloigner. Mais je
n’ai qu'un moyen d’y parvenir, qui est d’observer
exactement les commandements de Dieu ; de suivre de
point en point la morale que Jésus-Christ m’a enseignée ;
en un mot, de croire et de pratiquer dans le sein de
I’Eglise catholique les dogmes et les préceptes de la reli-
gion que cet Homme-Dieu m’a révélée. Si cette voie est
unique, et si elle est slre, quel autre parti ai-je a
prendre, que d’y entrer, de la suivre, et d’y marcher
constamment jusqu’a la mort? C’est ce que Jésus-Christ
appelle chercher le royaume de Dicu et sa justice.
Tel est donc le grand objet qui doit tenir la premiére
place dans mon esprit et dans mon cceur, et dont je
dois m’occuper avant tout et par-dessus tout.

Mais mon idme est unie & mon corps; elle y est méme
assujettie pour ses opérations, et les fonctions de 'une
et de I'autre sont dans une dépendance réciproque; elle
est chargée de le conserver en bon état, et de lui four-
nir ce qui lui est nécessaire. Il est donc aussi dans I’or-
dre que je nourrisse ce corps, que je le véte, que jele
maintienne en santé, et que je le garantisse de ce qui
pourrait lui nuire. C’est un devoir pour moi, et Dieu lui-
méme me I'a imposé. Cela est vrai. Mais il ne P’est pas
moins que ce devoir est subordonné de sa nature a 'au-
tre devoir, qui a directement pour objet le bonheur de
mon dme; que je ne dois remplir le premier que relati-
vement au second,. et seulement comme une condition
sans laquelle je n’arriverais pas 2 ma fin. §’il arrivait don:
que je ne pusse m’acquitter en méme temps de ces deux



256 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

devoirs, je n’aurais point a hésiter ; et il me faudrait sacri-
fier le bien-étre de mon corps, et mon corps méme aux
intéréts de mon dme. C’est pourquoi nulle nécessité cor-
porelle, fut-elle extréme, re saurait m’autoriser a comn-
mettre le moindre péché, ni 4 omettre le moindre acte
de vertu dans une circonstance ot il me serait commandé.

Ainsi doit raisonner et agir le vrai chrétien,

Les suites de ce raisonnement sont presque infinics
dans la pratique; et il est aisé d’en faire I'application
aux occasions qui se présentent. Pour qui travaille-t-on
a s’enrichir ? Pour le corps, soit le sien, soit celui de ses
enfants. Mais les besoins du corps n’exigent pas qu’on
soit riche; il suffit qu'on ait le nécessaire selon son état ;
ct ce nécessaire en toute condition a des bornes. Si je
passe ces bornes, ce n’est plus le corps que j'écoute,
mais la cupidité; et tout ce que celle-ci me suggére
m’est interdit par la régle de Jésus-Christ. Ne me con-
seillat-elle rien d’injuste, c’est assez qu’elle aille au dela
du besoin, et elle y va toujours, pour étre injustc en
elle-méme. Pour quelle fin embrasse-t-on les divers états
de la vie? Pour subsister. Mais ces états ont chacun
leurs devoirs qui intéressent I’ame. 1l ne faut donc jamais
que le prétexte de ma subsistance me fasse manquer a
ces devoirs; et les fraudes si communes en toute espéce
de commerce, de professions et de métiers, ne sont pas
justifiées par cette excuse : je ne saurais me tirer d’affaire
autrement. Enfin il est clair que dans toutes les condi-
tions, si 'on met ’ime et ses intéréts au-dessus de ceux
du corps; si 'on se propose avant tout P'acgvisition du
Royaume de Dieu, la cupidité, ce fléau du genre humain,
est éteinte dans le cceur de 'homme..

Jé ne parle pas ici de ceux que la nécessité de vivrca
forcés, disent-ils, de se jeter dans des professions



VINGT ET UNIEME LECON. 257

infames, ou trés-dangereuses pour le salut, soit par elles-
mémes, soit par les circonstances. Ils ne sont pas
excusés par la devant les hommes ; comment le seraient-
ils devant Dieu? Beaucoup ne tiennent ce langage que
pour faire croire qu’ils ont une 4me honnéte. Mais si cela
était, et qu’ils eussent d’ailleurs quelques principes de
religion, ou ils n’auraient pas embrassé de pareilles
professions, ou ils les quitteraient sur-le-champ, fallit-il
mendier leur pain, et s’abaisser aux étatsles plus vils selon
le monde. Que leur dirais-je ? Des livres de la nature de
celui~ci ne tombent guére entre leurs mains; et, si par
hasard ils les lisaient, il y a assez d’autres endroits pro-
pres a remuer leur conscience, et a les retirer de I’'abime
ou ils se sont précipités. ;

Le point capital est donc celui que je viens d’exposer.

Mais Jésus-Christ ne s’en tient pas la. Il nous détend
toute inquiétude au sujet des besoins du corps. Clest-a-
dire qu’en donnant a nos affaires temporelles le tra-
vail et I'application nécessaires, en employant les res-
sources, en prenant les mesures propres a les faire
réussir, il faut bannir ce qui tient ’ame suspendue,
agitée, troublée, et ne lui laisse pas assez de liberté d’es-
prit pour les choses spirituelles, qui sont d’une tout
autre importance. Cet empressement et cette agitalion
sont en effet la preuve d’un trop grand attachement aux
biens de la terre, d’un désir trop ardent de les acquérir,
ou d’une crainte trop vive de les perdre.

Or, il ne faut jamais que la passion s’en méle, tant
parce qu’elle ne contribue en rien au succés de nos
entreprises, ou méme qu’elle y nuit, que parce qu’elle
nous oOte le repos, et qu’elle nous empéche de vaquer

b}

tranquillement & notre salut. D’oa viennent tant de



258 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

distractions dont on est obsédé dans le temps de la
priére ? Presque toujours des soins temporels. Un pére,
une mére de famille vont a Péglise la téte remplie de
leurs affaires; il leur est impossible de se recueillir, ni de
penser A autre chose; ils ont le ceeur froid, sec, et ne
sauraient rien dire & Dieu. Ils s’en plaignent, ils s’en
accusent, mais ne remontent pas a la cause, et n’y remé-
dient pas. Ce n’est pas pour eux, disent-ils, qu’ils s’in-
quiétent ; c’est pour leurs enfants qu'il faut songer a
pourvoir. Je réponds qu’ils ne doivent pas plus s’inquiéter
pour leurs enfants que pour eux-mémes; qu’aprés avoir
pris toutes les mesures convenables pour les établir
avantageusement, ils doivent demeurer tranquilles.
Qu’ils fassent la-dessus ce que Dieu demande d’eux;
mais qu’ils n’aillent pas plus loin. Or, la volonté de Dieu
‘est qu’avant tout ils cherchent son Royaume et sa jus-
tice, tant pour eux que pour leurs enfants; et si cette
recherche, tout importante qu’elle est, doit se faire
paisiblement et sans inquiétude, a plus forte raison celle
dont le but est de leur procurer des biens temporels, et
de les établir selon leur condition. Non-seulement ils
doivent étre exempts depsoucis rongeurs et d’agitations
turbulentes, mais il est de leur devoir de sanctifier par
des motifs surnaturels les soins qu’ils se donnent pour
leurs enfants, et de les faire servir a leur propre salut.

Aussi Jésus-Christ veut-il qu’en ce qui concerne le
temporel, on se repose principalement sur la bonté
paternelle de Dieu, qui revét d’une si belle parure le lys
des champs, et qui nourrit les oiseaux, lesquels ne
sément, ni ne moissonnent, ni ne font de provisions.
Combien plus pensera-t-il & vous, hommes de peu de
foi ! ajoute le Sauveur. A vous qui, & tant de titres, étes



VINGT ET UNIEME LECON. 259

ses enfants, et qui vous tiendriez offensés avec raison,
si les votres se défiaient de votre tendresse et de vos
soins pour eux. Quels péres étes-vous, en comparaison
de lui? Il veut que par une confiance entiére nous hono-
rions sa providence, qui veille a tout, qui pourvoit &
tout, el sans la permission de laquelle il ne tombe pas
un seul cheveu de nos tétes. Il veut que dans nos
besoins nous ayons recours 4 lui; que nous lui recom-
mandions le succés de nos affaires temporelles; que
nous soyons persuadés que ce qu’il en ordonnera est le
meilleur; que riches ou pauvres, nous demeurions sou-
mis, contents, toujours occupés a le remercier; que
nous préférions infiniment les biens spirituels, et que
dans I’occasion nous sachions leur sacrifier avec joie
les biens temporels, disant comme Job : Dieu m’a donné,
Dieu m’a 6té; il ne m’est arrivé que ce qu’il a plu au
Seigneur ; que son saint nom soit béni'! Il nous promet
que si notre premiére attention se porte vers le spirituel,
qui aprés tout est notre vrai bien, le temporel ne nous
manquera jamais, non peut-étre dans I’abondance que la
nature désirerait, mais dans une honnéte suffisance.

Par cette disposition de confiance et de désinléresse-
ment vous engagez Dieu & venir a votre secours, a don-
ner sa bhénédiction aux moyens que vous employez, a
vous en suggérer d’autres qui seront plus efficaces,
a vous ménager des ressources inespérées, ou vous ne
pourrez vous empécher de reconnaitre les attentions
d’un pére.

Ainsi, dans toute affaire temporelle ou vous vous
adressez & Dieu, vous étes assuré, en premier lieu, que
de quelque maniére qu’elle tourne, ce sera au profit de

' Jos, 1, 21.



260 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

volre ame; en second lieu, que s’il n’en doit résulter
aucun préjudice pour elle, il la fera réussir. Que pou-
vez-vous désirer de plus? Et comment aprés cela ne
reposez-vous point en paix dans le sein de la Providence?

Remarquez, car je ne veux point vous laisser perdre
cet objet de vue, que Jésus-Christ se propose ici, comme
partout ailleurs, non-seulement notre bonheur futur,
mais notre bonheur actuel.

Est-il rien qui y soit plus contraire, que les inquié-
tudes, les chagrins, les tourments que nous causent les
besoins du corps? Jésus-Christ vous les épargne. Est-il
rien qui puisse contribuer davantage a votre paix, que
cet ordre qu’il veut que vous mettiez dans les objets de
vos pensées et de vos affections; que cette attention a
tenir votre ceeur libre de tout désir et de toute crainte
a ’égard du temporel ; que cette confiance dans le Pére
eéleste qu’il vous recommande; enfin que cette assu-
rance précise qu’il vous donne, que, si vous cherchez
avant tout le Royaume de Dieu et sa justice, les choses
temporelles, dont il sait que vous avez besoin, vous
seront données par surcroit? Hommes aveugles et insen-
8és, ne seriez-vous pas pénétrés de respect ct de soumis-
sion pour la morale de I'Evangile, si vous la méditiez
sans prévention?

O mon divin Maitre! plus j’avance dans vos lecous,
plus je les admire. Qu’elles sont belles! Qu’elles sont
raisonnables! Qu’elles sont conformes i ma nature!
Qu’elles me sont salutaires! Que je serais saint, que je
serais heureux, si je les pratiquais!

J’ai vécu jusqu’ici comme si je n’avais 2 songer qu’a
mon corps; j'ai pris des peines infinies pour assurer son



.VINGT-DEUXIEME LEGON. 261

bien-étre. Je me suis avili, je me suis rendu coupable,
j’ai perdu le repos; et, avec tout cela, ce corps dont je
me suis tant occupé, a qui j’ai procuré abondamment
tout ce qu’il désirait, nc s’en est pas trouvé mieux; il
n'avait pas besoin de tant de choses, et je pouvais le
contenter a moins. Mais cetle ame immortelle, pour
qui je devais tout faire, et pour qui je n’ai rien fait, en
quel état pitoyable est-elle réduite? De quelles vertus
P’ai-je enrichie? ou plutot de quels vices ne I'ai-je pas
souillée? La voila pauvre, nue, misérable, et digne de
tous vos chitiments, parce que j’ai voulu étre dans
Iaffluence des biens temporels.

Jen ai honte, 6 mon Sauveur! je m’en repens, je
vous supplie de me pardonner le passé; je veux a Pave-
nir, avec le secours de votre grice, chercher ce Royaume
pour lequel mon ame est créée, cette justice qui peut
seule m’y conduire; et ne donner 4 mon corps, a ce
monceau de houe, que les soins que je ne puis lui
refuser. Ainsi soit-il!

VINGT-DEUXIEME LEGON

LA DOUCEUR DU JOUG DU SEIGNEUR.

Quoique Jésus-Christ ait expressément déclaré que
son joug est doux et son furdeau léger', il est bien peu
de chrétiens qui en soient intimement persuadés.

Le plus grand nombre croient celte vérité A peu pris
comme ils croient les mystéres; je veux dire comme
une chose qu’ils ne peuvent comprendre, ct dont i's
n'ont d’ailleurs aucune expérience. Nous verrons plus
bas pour quelles raisons cette expérience leur manque.

1 MarTH., X1, 30.



262 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Commencons par leur faire entendre que rien n’est
moins mystérieux, ni moins incompréhensible que cette
parole du Sauveur, pourvu qu’on saisisse le sens dans
lequel il ’a dite. Car ce n’est pas i la nature corrompue
qu'il ’a adressée, ni pour elle qu'il a prétendu que son
joug fiit doux et son fardeau léger.

N’écoutons donc point ici la nature, ennemie de tout
joug et de tout fardeau ; mais consultons la raison et la
foi, et voyons si, a leur jugement, il est dans I'Evan-
gile une sentence plus vraie sous tous les aspects que
celle-la. -

1l n’est point de joug plus doux, ni de fardeau plus
léger, que celui de 'amour. Dés qu’on aime, dit
saint Augustin, il n’y a plus de peine, ou lon aime la
peine, s’il y en a. Or, le joug de Jésus-Christ n’est autre
chose en lui-méme qu’un exercice d’amour. Il consiste
dans P'amour de Dieu, dans Pamour légitime de soi-
méme, et dans I'amour du prochain : trois amours insé-
parables, et dont les deux derniers sont des suites du
premier.

Je ne demande pas s’il est juste, on n’oserait me
le contester, mais s’il est doux d’aimer Dieu, I'Etre
souverainement aimable, notre Souverain Bien, et la
source de tous les biens, qui nous a tout donné, de qui
nous attendons tout, et par qui seul nous pouvons étre
heureux. La raison éclairée par la foi est forcée de
répondre qu’il ne peut y avoir rien de plus doux qu’un
tel amour; et, §’il y a quelque chose de pénible dans le
service que Dieu exige de nous, et dans les autres pré-
ceptes qu’il nous impose, son amour, qui est le premier
des préceptes, est plus que suffisant pour tout adoucir.
Si notre cceur ne fait pas la méme réponse, c’est qu’il



VINGT-DEUXIEME LECON. 263

n’a point encore commencé d’aimer Dieu. Qu’était-il
besoin, dit saint Augustin, de nous intimer lordre de
vous aimer, et de nous menacer d’un grand malheur,
si nous ne vous aimions pas? Comme si ce n’était
pas le plus grand des malheurs de ne pas vous aimer!

Je demande #'il est doux de s’aimer soi-méme d’un
amour légitime et bien ordonné, de vouloir son vrai,
solide et éternel bonheur; d’y tendre par les moyens
que Dieu nous a indiqués, et qui peuvent seuls nous
Passurer; d’éviter tout ce qui nous exposerait a le
perdre. Est-ce une question 2 faire? me répondra-t-on;
et quel amour nous sera doux, si celui-la ne I’est pas?

Je demande enfin §’il est doux de nous aimer mutuel-
lement d’un amour sincére et cordial; de nous prévenir
réciproquement par des marques de déférence, par des
attentions, par des bienfaits; de nous soulager les uns
les autres dans nos besoins, nos maux et nos peines ; de
nous supporter, de nous excuser, de nous pardonner,
de vivre en paix et en union avec ceux qui nous sont
liés par les relations naturelles et sociales. Nous, dis-je,
qui sommes lcs enfants du méme Pére, et qui ne com-
posons qu’une grande famille; qui sommes fréres en
Jésus-Christ, qui avons les mémes devoirs essentiels a
remplir, qui aspirons au méme bonheur, et qui espé-
rons étre un jour réunis 4 jamais dans la méme patrie.
Celui qui nierait qu'un tel amour soit doux serait un
insensé, puisqu’il est évident que la félicité méme de la
vie présente y est attachée. Mais si cet amour est dousx,
il 'est personnellement pour quiconque en éprouve les
sentiments , et les suit dans la pratique, de quelque
maniére que le prochain en use i son égard.

La morale de Jésus-Christ, qui se réduit a ces trois



264 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

“ amours, est donc douce; et, si c’est un fardeau, on ne
peut disconvenir qu’il ne soit léger.

1l y a néanmoins en nous quelque chose qui contredit
cette vérité, et qui ne trouve aucune douceur, ni dans
I'amour de Dieu, ni dans I’amour raisonnable de soi-
méme, ni dans 'amour du prochain. Un orgueil aussi
insensé qu’impie nous souléve contre le plus doux des
empires, nous fait méconnaitre tout devoir et toute loi,
nous représente comme un joug tyrannique tout ce qui
assujettit notre volonté i unerégle, quelque juste, quelque
nécessaire qu’elle soit pour notre bonheur. Un amour-
propre, contraire & la raison et au bon ordre, nous con-
centre en nous-mémes, exclut de notre cceur toute affec-
tion qui ne se rapporte point a nous, et nous rend odieuse
cette charité pure, qui aime Dieu pour lui-méme, et le
prochain pour Dieu. Comment le joug de Jésus-Christ
serait-il doux a Porgueil et 4 ’amour-propre, puisque c’est
contre eux et pour les détruire qu’il nous est imposé?
Mais ce qui est dur a ce qu’il y a de vicieux en nous
n’en est pas pour cela moins doux en soi, et par rapport
au fond et i I'essence de notre nature, qu’il tend a
dégager de ces vices.

Il est doux sans doute d’étre délivré de la tyrannie de
ses passions. Toute la philosophie en ¢st tombéed’accord,
je n’en excepte pas celle d’Epicure; et ceux qui en sont
tourmentés sont les premiers & 'avouer dans les inter-
valles de bon sens et de réflexion qu’elles leur laissent.
Si cela est, le joug du Seigneur est donc plein de dou-
ceur; car il tend a nous affranchir de nos passions, bien
plus efficacement que n’ont jamais fait les préceptes de
la sagesse humaine. Qu’il faille combattre pour les
vaincre, qu’il y ait des eflorts a faire, et que tout elfort
de sa nature soit pénible, je ne le nie point; et dans

- e -, g——



.VINGT-DEUXIEME LECON. 265

quelle école de philosophie a-t-on exempté I’homme de
combals et d’efforts? Comme s’il pouvait se corriger
sans cela! Mais le chrétien tire de la grice de puissants
secours, qui dominent la violence du combat, et qui lui
en assurent le succés. S'il lui en coiite pour subjuguer
ses passions, il golite une joie inexprimable de les avoir
domptées, et il ressent un nouveau plaisir a chaque vic-
toire qu’il remporte sur elles.

1l est doux de dominer son corps, de commander a
son esprit el 3 sa propre volonté, d’étre maitre de toutes
ses facultés, et de disposer de son libre arbitre d’une
maniére qui soit agréable a Dieu, que la raison avoue,
dont la conscience soit satisfaite. Le joug de Jésus-Christ
n’a point d’autre objet que de nous procurer ces avan-
tages, et nous y paivenons, a coup sir, en le portant
fidélement.

Il est doux de n’avoir point & gémir sous I'esclavage
du péché, ni a essuyer les cruels remords qui le suivent ;
d’dtre & I'abri des terreurs de I'autre vie, qui alarment
si vivement une conscience coupable ; de jouir de la paix
et de la sécurité de l'innocence ; de se rendre le conso-
lant témoignage qu’on ne s’efforce pas en vain de plaire
a Dieu, et de nourrir ’espérance de le posséder éter-
nellement, ce qui est le fruit d’une vie pure et sainte.

Tous ces biens ne sont-ils pas le parlage de ceux qui
portent le joug du Seigneur, et qui se font une loi de ne
s’écarler en rien de ses commandements? Je ne finirais
point, si je voulais considérer ce joug sous toutes ses
faces, et faire '’énumeération des douceurs qui ’accom-
pagnent,

Mais, dira-t-on, n’est-il pas dur de se renoncer soi
méme, de se hair, de crucifier sa chair avec toutes ses



266 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

convoitises, de résister 3 des penchants nés avec nous,
et de s’élever sans cesse au-dessus de la nature, pour
suivre la grace? Le chemin de la vertu n’est-il pas
escarpé et pénible? Le sentier du salut n’est-il point
étroit ? Cette guerre continuelle qu’il faut se faire, cette
séduction du monde contre laquelle il faut éire en garde,
ces censures, ces railleries, ces persécutions auxquelles
il faul s’exposer, ces tentations, ces piéges, ces assauts
du démon dont il faut se garantir, tout cela n’est-il pas
un rude et douloureux exercice pour le chrétien, et ne
concourt-il pas a lui rendre la vie amére?

1l est aisé de répondre premiérement, que 8'il est dur
de se faire toutes ces violences, il I’est encore plus de ne
g'en faire aucune, et de vivre au gré de ses désirs
corrompus. Secondement, que Jésus-Christ n’a pas pré-
tendu qu’il n’en cofitit aucune peine pour s’assujeltir a
sa morale, puisqu’il 'appelle un joug et un fardeau; un
joug impose toujours quelque géne, un fardeau se fait
toujours sentir. Mais compte-t-on pour rien la grice,
dont P'effet propre est de faire aimer a la volonté ce
que la nature abhorre, et de nous communiquer une
force qui nous allége les fardeaux les plus insuppor-
tables? Compte-t-on pour rien les consolations célestes,
dont Dieu est prodigue i I’égard de ceux qui le servent
de tout leur cceur, et qui les dédommagent en un
instant de toutes les peines passées? Ils voient nos croix,
disait saint Bernard, parlant des mondains a ses reli-
gieux, mais ils n’en voient pas lonction. S'ils la
voyaient, §’ils I’éprouvaient comme nous, ils change-
raient de langage et d’idées; el ils confesseraient que
notre vie, dont P’austérité leur parait affreuse, est en tous
sens plus douce que la leur.

C'est un témoignage qu’ont rendu 2 Jésus-Christ



VINGT-DEUXIEME LECON. 267

tous les saints, c’est-a-dire les parfaits chrétiens, sans
exception ; les confesseurs de son nom dans les prisons,
dans les exils, dans les travaux des mines, dans I'indi-
gence, dans les persécutions; les martyrs devant les
juges, sur les échafauds, dans les plus horribles supplices.
Dieu proportionne son secours 4 ce qu'on fait, a ce
qu’on souffre pour lui; et ce secours fortifie tellement
’ame, qu’elle désire en faire et en souffrir davantage.

Pourquoi donc tant de chrétiens se plaignent-ils de la
dureté de ce joug et de la pesanteur de ce fardeau?

C’est qu’ils ne sont chrétiens que de nom et de pro-
fession extérieure, qu’ils n’ont pas le véritable esprit du
christianisme, et qu’ils ne le connaissent méme pas;
c’est qu’ils n’entreprennent pas sérieusement la pratique
de la morale évangélique, et qu’ils ne se donnent pas
tout a fait a la grace.

La plupart se chargent du joug du Seigneur par
crainte, plutot que par amour. Les vérités terribles de
la religion ont fait une profonde impression sur leur
esprit , ils ne veulent pas se perdre, et ils observent les
commandements de Dieu, uniquement pour ne pas
briiler dans lenfer; car ce c’est pas la peine du dam
qui les touche, quoique ce soit la plus grande, mais celle
du sens. Or, quiconque ne se soumet au joug de Jésus-
Christ que par le motif de la crainte, 8’y soumet moins
par volonté que par nécessité; il ne I'aime point, il le
secouerait, si son intérét le lui permettait. Quelle dou-
ceur peut-il donc y trouver? La loi n’est par rapport a
lui qu’un ordre rigoureux, accompagné de menaces, et
suivi de chitiments pour les infracteurs : Fais ceci,
abstiens-toi de cela; sinon, tu seras damné.

Quand on envisage la loi de la sorte, il est impossible



268 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

qu’en lui obéissant, on ne la juge pas dure, d’autant
plus qu’elle ordonne ce qui répugne a la nature, et
qu’elle défend ce qui lui plait. Ainsi la crainte du chati-
ment ne combattant nos mauvais penchants par aucune
affection contraire, leur laisse tout leur attrait et toute
leur force ; elle n’inspire point de goiit pour le bien, ni
d’aversion pour le mal. La volonté est contrainte de se
plier au commandement, mais elle n’y est pas inclinée ;
elle sent la violence qu’elle se fait, et ne se détermine 2
ce qui la géne que par I'appréhension d’ungmal plus
grand. Disposition d’esclave, qui tremble sofis la verge
de son maitre, et qui n’obéit que pour se soust\aire aux
coups. '

. Chez d’autres, il se méle a cette crainte des vues mer-.
cenaires; l'espoir de la récompense les anime, et leur
diminue un peu la pesanteur du fardeau. Mais, comme
cette récompense est éloignée et que la peine est pré-
sente, celle-ci agit plus fortement sur eux, et se fait
vivement sentir, quoiqu’ils se soutiennent par I’attente
des promesses. Si la charité rendait leur foi plus vive,
etleur espérance plus pure; si, dans la récompense qu’ils
attendent, ils regardaient plus Dieu qu’eux-mémes, son
amour, et le désir de le posséder, adouciraient leur
joug. Mais la foi est faible, et 'espérance est combattue
par la crainte en ceux qui n’écoutent que leur intérét,
et I’amour-propre, qui est leur principal motif, ne sau-
rait leur faire aiiner une loi dont I'objet est de le détruire.

Eufin, par une suite de ces dispositions qui prédomi-
nent dans le plus grand nombre des chrétiens, ils ne
se chargent du joug du Seigneur que le moins qu'ils
peuvent, et qu'autant qu’il est nécessaire selon leur état
pour éviter I'enfer, ou pour gagner le ciel. lls ne se pro-
posent la perfection en quoi que ce soit, se dispensant



. VINGT-DEUXIEME LECON. 269

assez librement de tout ce qui n’est pas d’obligation
étroite, et s’acquittant du gros de leurs devoirs d’une
maniére tout humaine, sans y regarder de fort prés.’

Mais du moment qu’on est déterminé i épargner
ainsi sa peine, il n’est pas possible qu’on n’en sente tout
le poids, et Dieu de son cdté ne fait rien pour la sou-
lager, parce qu’il ne doit ce soulagement qu’a ceux qui
agissent par amour, et quine se ménagent point pour lui.

« Je m’en tiens aux préceptes, dit-on; je ne porte du
fardeau que ce qui m’est indispensable d’en porter; et
néanmoins il me parait trés-pesant. Que serait-ce donc si
je me chargeais davantage, et si je me proposais de ne
rien refuser & Dieu? Mes forces n’y suffiraient point, et
je serais accablé. »

Vous vous trompez grossiérement; ce serait précisé-
ment le contraire. Pour gofiter la douceur du joug du
Seigneur, il faut le prendre tout entier, et s’en charger
de bonne grice, sans vouloir rien accorder a la nalure.
Plus vous diminuez de ce fardeau, plus ce que vous en
gardez vous pése; et, au contraire, vous marchez avec
d’aatant plus d’aisance, que vous étes résolu de n’en rien
oter. La raison en est évidente; c’est en premier lieu
que 'amour seul peut inspirer une telle résolution ; et
en second lieu, que Dieu, pour 'intérét méme de sagloire,
est engagé i soutenir puissamment celui qui embrasse
sou service dans toute son étendue. Or, une ame ue
’amour met en action, et que la grice soutient, a des
forces immenses; elle est capable des plus hautes entre-
prises; il n’est pas de peines qu’elle ne dévore, et qui ne
lui semblent douces, parce qu’elles accroissent son amour.
Croyez-vous donc que ce soit pour les dmes crainlives,
intéressées, et qui comptent avec Dieu, que Jésus-Christ
a prononcé que son joug €était doux et son fardeau léger?



270 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Point du tout; cela ne peut pas étre. Il n’a parlé de la
sorte que pour les dmes grandes et généreuses, déter-
minées A suivre en tout linspiration de la grace, et
ce sont celles-1a seules qui éprouvent la vérité de ses
paroles.

O mon Sauveur! c’est ma faute, si jusqu’ici je n’ai pas
fait cette expérience. Un maitre tel que vous meérite-t-il
d’étre servi par crainte? Doit-il méme étre servi par
intérét? Apreés ce que vous méritez, et ce que vous avez
fait pour moi, puis-je ne pas me livrer tout entier a votre
service par amour et par reconnaissance? Dois-je étre
étonné qu’un joug que je n’aime point me paraisse dur,
et qu'un fardeau que je ne porle quavec répugnance
m’accable de son poids?

Changez mes dispositions, 6 mon Dieu! Substituez
Pamour 4 la crainte; purifiez, perfectionnez mon espé-
rance par le feu de la charité; élargissez ce ceeur, que
P’amour-propre a toujours tenu resserré. Alors, plus je
serai chargé, plus vite je courrai dans la voie de vos
commandements; plus je me féliciterai du honheur d’étre
soumis A votre joug. Tout est possible, tout cst aisé,
tout est doux i 'amour. Je le sais; je I'ai éprouvé a
I’égard des créatures; accordez-moi de I’éprouver a
votre égard. Ainsi soit-il!

VINGT-TROISIEME LECON

PORTER SA CROIX.

Voici la parole de ’Evangile qui semble la plus dure
au commun des chrétiens : Si quelgu’un, dit Jésus-



VINGT-TROISIEME LECON. 271

Christ, veut venir & ma suite, qu’il porte sa croix tous
les jours, et qu’il me suive'.

L’Evangéliste remarque qu'il adressait cette parole A
tous.

Ainsi il n’est aucun de ceux qui font profession du
Christianisme, qui ne doive la prendre pour soi. Il est
dans P'ordre que le disciple suive le maitre, et qu'il
marche sur ses traces. Jésus-Christ ne nous propose la
croix qu’aprés avoir porté lui-méme la sienne tous les
jours, depuis sa naissance jusqu’a son dernier soupir. Il
I’a portée, 'ayant acceptée librement des mains de son
Pére; et, quelque affreuse qu’elle fiit pour la nature,
dont elle exigeait I’entiére immolation, il I’a acceptée et
portée avec amour et avec joie, content de réparer la
gloire de Dieu, et de racheter le genre humain par le
sacrifice de son ame et de son corps.

Le chrétien doit donc a son exemple recevoir la croix
que Dieu lui envoie, la porter volontiers tous les jours,
et s’estimer heureux de remplir par la les desseins éter-
nels de Dieu sur Jui. Ceci est la condition essentielle
pour appartenir 4 Jésus-Christ; et quiconque ne s’y
soumet pas est rejeté du nombre de ses disciples. Mais
quel sort a-t-on a attendre dans I'autre vie, si 'on ne
8’y présente point avec le titre de disciple de Jésus-
Christ? En faudrait-il davantage pour adoucir ce que
cette parole a de dur et d’effrayant pour la nature?

Mais approfondissons-la un peu, et voyons si elle est
en effet aussi désolante qu’elle le parait au premier
aspect. Si, par la croix que Jésus-Christ nous ordonne
de porter, on entend les devoirs communs de religion,

! Luc, 1x, 23.



272 1’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

et la pralique de la morale évangélique, je viens de
montrer que ce joug est doux, et ce fardeau léger,
qu’ainsi 'on ne peut s’en plaindre sans une extréme
injustice, et sans donner le démenti & la vérité méme.

Mais on donne plus ordinairement le nom de croix a
de certains événements de providence, soit naturelle,
soit surnalurelle, qui nous contrarient, nous humilient,
nous causent de la douleur ou de la peine, et nous
exercent en diverses maniéres, Ces croix nous viennent
ou de la nature, comme les disgraces du corps, les
infirmités, les maladies; ou de notre condition, comme
la pauvreté, le travail, la dépendance; ou de I'état que
nous avons embrassé, par exemple du mariage; ou de
Pinjustice des hommes, ou des accidents fortuits, ou de
la malice des démons, ou enfin de Dieu lui-méme immé-
diatement. Elles nous affligent dans notre santé, dans
nos biens, dans notre repos, dans notre réputation,
dans nos personnes, ou dans celles qui nous sont chéres;
elles mortifient notre sensibilité, notre orgueil, notre
amour-propre; elles exigent de nous différents sacrifices,
soit extérieurs, soit intérieurs.

Les croix prises dans cette acception, qui est la plus
commune, sont en général apanage de 'humanité; et il
n’est personne qui puisse absolument s’y soustraire.
Chacun a les siennes ; les uns, de plus grandes et en plus
grand nombre ; les autres, de moindres et en plus petit
nombre. Mais nul homme n’en est tout a fait exempt.
De la, Pépithéte de malheureux donnée aux mortels
par les auteurs de la plus haute antiquité. Dans Pinten-
tion de Dieu elles sont pour nous un moyen de salut, et
la voie particuliére par laquelle il prétend nous conduire
au ciel.



VINGT-TROISIEME LECON. 273

Je remarque d’abord a Pégard de ces croix qu’a
I’exception de certaines peines intérieures, pour lesquelles
Dieu demande un exprés consenlement, ce qui est trés-
rare, les autres nous arrivent ‘malgré nous, soit qu’il y
ait de notre faute, ou non; que le plus souvent il n’est
pas en notre pouvoir, ni de les prévoir, ni de les éviter,
ni de nous délivrer, et que I'unique parti que la raison
méme nous conseille, est de les supporter avec courage
et patience.

Je remarque de plus que les différentes ressources ou
industries dont ’homme laissé 4 lui-méme peut faire
usage pour adoucir ses croix, sont bien peu de chose,
parce que la nature est presque toujours plus forte chez
lui que la raison ; que les consolations qu’on recoit alors
de ses amis ne font pas grand effet, et sont souvent a
charge; quenos propres réflexions sont un faible secours ;
qu’a la vérité le temps en soulage quelques-unes, mais
aussi qu'il en augmente d’autres; enfin, qu’il en est de
telles, qu’elles ne sont susceptibles d’aucun adoucissc-
ment humain, et oi I'on ne trouve de soutien que dans
la religion.

Je remarque aussi que non-seulement il est inutile de
s’impatienter, de murmurer, de s’abandonner au cha-
grin el au désespoir, de s’emporter et de blasphémer
contre la Providence; mais qu’au lieu de diminuer sa
peine, on P’aggrave par ces plaintes et ces révoltes, sans
parler des péchés souvent trés-graves dont on charge sa
conscience.

Ces observations supposées, que nous demande Jésus-
Christ?

Que nous recevions notre croix de la main de Dieu,
que nous la chargions nous-mémes sur nos épaules, et



274 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

que nous la portions de grand ceeur avec une soumission
enti¢re 2 sa volonté. Comme s’il vous disait : Ne vous
roidissez pas contre I'ordre absolu du Souverain Maitre;
vous n’y gagneriez rien pour votre soulagement ; au con-
traire, votre ame y perdrait beaucoup en toute maniére.
Mais consentez aux dispositions de sa sagesse, de sa jus-
tice, et de sa miséricorde A votre égard; accommodez-
vous-y de bonne grice; et, si vous n’étes pas assez par-
fait pour accepter avec amour et reconnaissance tout
ce qui vous vient de ficheux de sa part, supportez-le du
moins avec résignation, et faites servir les maux tem-
porels & votre bonheur éternel. Par cette conduite, vous
rendez infailliblement votre croix plus légére ; vous faites
qu’elle vous devient méritoire ; vous engagez Dieu 2 vous
donner des forces surnaturelles pour la porter; vous
parvenez, non-seulement a la souffrir sans répugnance,
mais a vous en faire un sujet de joie et de consolation.

Est-il rien de plus raisonnable, de plus religieux, de
plus ami de ’homme qu’une telle morale? Et la sagesse
élernelle, descendue du ciel pour nous instruire, pou-
vait-elle nous donner une lecon plus utile?

On n’exige pas de vous que vous désiriez les croix,
que vous les recherchiez, que vous priiez Dieu de vous en
envoyer; que vous lui protestiez, comme sainte Thérése,
que sans elles la vie vous serait insupportable, ou que
vous ne souhaitiez, comme saint Jean de la Croix,
d’autre récompense de vos travaux pour la gloire de
Dieu, que de souffrir et d’étre méprisé pour lui. De tels
sentiments n’appartiennent qu’a des ames d’élite, et ils
supposent en elles une grande perfection acquise, ou Js
sont P’effet d’une inspiration particuliére. Ce qu’on vous
prescrit, c’est d’attendre les croix, sans aller au-devant
Q’elles, et de n’étre pas surpris, quand il vous en arrive,



VINGT-TROISIEME LECON. 2735

comme si c’était pour vous un privilége d’en étre
exempt ; c’est de vous y soumettre humblement, lors-
qu’il n’y a plus d’autre ressource; c’est de les supporter
patiemment, de vous aider pour cela des grands motifs
de la religion, de recourir & Dieu avec confiance afin
qu’il vous soutienne, et d’espérer fermement qu’il ne
vous abandonnera pas. Y a-t-il rien la qui puisse vous
paraitre dur? Rien méme qui ne soit doux et consolant?
Je ne crains pas d’assurer que vous chercheriez en vain
ailleurs aucune consolation qui en approche.

Que prétendez-vous ? Vivre absolument sans croix !
Vous voulez donc que Dieu établisse pour vous un nou-
vel ordre de choses, et qu’il vous dispense d’une loi
générale, dont il n’a pas méme dispensé son propre Fils ?
Depuis l'introduction du péché dans le monde, les croix,
qui en sont la punition et l'expiation, sont devenues
nécessaires, lant pour venger la justice divine, que pour
nous justifier. N'étes-vous pas pécheur, et peut-étre
grand pécheur? A quel titre donc demanderiez-vous
d’étre soustrait aux croix ?

Prétendez-vous qu’elles soient du moins de votre
choix ? Car voila ce que vous dites souvent : Si c’était
toute autre croix, je I’endurerais volontiers. Vous vous
faites illusion. La croix que vous portez est toujours
celle qui vous pése, et vous déplait. Vous en diriez
autant de toute autre, si vous veniez A en étre chargé,
et vous la trouveriez peut-8tre plus pesante. Le mal
absent nous parait toujours moindre que le mal présent,
et si nous le désirons, c’est uniquement par impatience.
Si les croix étaient laissées A votre choix, vous n’en
prendriez aucune; ou vous choisiriez mal, et vous vous
en repentiriez. Dieu sait mieux que vous ce qui vous est
cxpédient ; il vous aime plus que vous ne vous aimez;



276 L'ECOLE DE JESUS CHRIST.

il choisit mieux pour vous, que vous ne choisiriez vous--
méme, et 8’il vous frappe dans un endroit sensible, ¢’est
que le mal est la, et qu’il veut y appliquer le reméde.-
D’ailleurs, une croix qui serait a la disposition de votre
amour-propre, de quelque maniére que vous la portas-
siez, ne serait ni agréable a Dieu, ni avantageuse pour
votre salut.

Que prétendez-vous donc encore une fois? Que votre
croix vous fasse moins souffric? Cela dépend de vous:
cessez de vous révolter contre elle; ne la repoussez plus
avec des efforts inutiles. Embrassez-la, aimez-la; atta-
chez-vous i elle, puisqu’elle sattache & vous. Alors elle
vous deviendra plus douce. Ce n’est pas la douleur qui
rend la croix insupportable, c’est la résistance de la
volonté.

Etrange orgueil de ’lhomme ! Amour-propre incon-
cevable! Il g’indigne contre sa condition qui I’assujettit
aux croix, et c'est lui qui par son péché est I'auteur de
sa condition présente. Il a fait le mal, et il ne veut pas
du reméde; il est coupable, et il refuse le chatiment et
la réparation qui le feraient rentrer en grice. C’est-a-
dire qu’il ’est rendu malheureux, et qu'il s’obstine a
I’étre, parce qu’il ne veut pas guérir des vices qui ont
causé son malheur, Car, qu’est-ce que les croix, sinon
des remédes a P'orgueil qu’elles humilient, et 3 'amour-
propre qu’elles mortifient? Acceptez-les, et vous voila
guéri.

Si vous avez besoin de motifs, la religion s’empresse
a vous en fournir. .
Elle les prend de votre intérét. Yous avez a satisfaire
a la justice divine : laissez-lui le soin de se venger elle-
méme par les croix. Cette vengeance exercée ici-bas



VINGT-TROISIEME LECON. 277

est toute pleine de miséricorde. Ne vous exposez pas &
la justice pure et inexorable de 'autre vie. Vos péchés
journaliers ont besoin, pour étre expiés, de croix journa-
naliéres, et elles sont la meilleure pénitence des offenses
griéves que vous avez commises, puisque c’est Dieu lui-
méme qui vous 'impose.

Elle les prend de ce poids immense de gloire et de
bonheur sans fin qui sera la récompense de vos humi-
liations et de vos afflictions passagéres. Est-ce acheter
le ciel trop cher, que de souffrir un peu et peu de
temps sur la terre, pour y avoir une place ? Quelles
peines ne prenez-vous pas, quels sacrifices ne faites-vous
point, i quels dangers souvent ne vous exposez-vous
point pour I’établissement de votre fortune temporelle ?
Vous ne regrettez pas ce qu’elle vous a coité; et vous
ne voulez pas qu’il vous en coiite rien pour assurer votre
félicité éternelle? Vous n’avez pas de foi; vous n’étes
pas chrétiens.

Elle les prend de ’exemple de Jésus-Christ. Il ne vous
préche la croix, que chargé lui-méme de la sienne, qui
réunit et surpasse celles de tous les hommes ensem-
ble. C’est en votre nom, et en qualité de votre repré-
sentant, qu’il la porte; c’est par un amour tout gra-
tuit pour vous. Il n’avait pas besoin de la porter pour
lui-méme, étant sans péché; il pouvait la refuser; par
ce refus vous éliez perdu sans ressource, et toutes les
croix accumulées sur vous pendant la plus longue vie
n’auraient pu ni vous ouvrir le ciel, ni effacer le moin-
dre de vos péchés.

Elle les prend de la nécessité oi sont tous les chré-
tiens de ressembler a Jésus-Christ, pour étre du nom-
bre des prédestinés. Car il nous a été donné pour
modéle, et c’est principalement sur la montagne du Cal-

| 0 16



278 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

vaire que cet homme de douleurs, cet homme frappé
de Dicu et humilié, est présenté a notre-imitation. C’est
donc en portant la croix, c’est en vivant et en expirant
sur la croix, que nous devons lui ressembler. I/ a fallu,
lui-méme nous en assure, que le Christ souffrit, et qu’il
entrdt par la dans sa gloire; etil ne faudra pas que le
chrétien souffre !... et il parlagera la gloire de Jésus-
Christ, sans avoir eu part a son calice !...

Elle les prend de la reconnaissance que nous devons
a Dieu le Pére, qui nous a aimés jusqu’a nous donner
son Fils unique; et & ce Fils adorable, que I'amour a
porté a se livrer pour nous.

Elle les prend du grand précepte de I'amour de Dieu.
Qu’est-ce qu’un amour qui se borne 4 des sentiments
stériles, qui ne veut passer par aucune épreuve, qui.n’a
le courage de faire aucun sacrifice? C’est un amour faux
et illusoire, qui n’en impose pas méme aux créatures;
comment en imposerait-il 2 Dieu ? Mais les croix sont
les épreuves auxquelles Dien met notre amour, les
-sacrifices qu’il en attend. Recevez-les donc, sinon avec
-empressement, du moins avec soumission, ou renoncez
4 dire que vous I’aimez.

Elle les prend enfin des secours puissants que Dieu
joint toujours aux croix dont il vous charge. Si vous les
portiez seul, vous auriez sujet de vous plaindre, et d’al -
léguer votre faiblesse. Mais Dieu lui-méine devient votre
force; mais Jésus-Christ porte votre croix avec vous, et
non-seulement il vous aide, mais il vous console, il vous
remplit d’une joie toute céleste au milieu de vos afflic-
tions; il trouve le secret de vous les rendre tellement
aimables, que vous regretteriez d’en étre délivré. C'est
ce qu'ont altesté tous les saints, les Apotres a leur
téte : Ils sortirent de assemblée, dit saint Luc, pleins



VINGT-TROISIEME LEGCON. 279

de joie davoir été jugés dignes de souffrir un outrage
pour le nom de Jésus '. Saint Paul s’humiliait de ses
révélations, et se glovifiait de ses croix.

En ai-je assez dit pour justifier ’Evangile et pour
vous faire goliter ses maximes et son langage, au sujet
des croix?

Vous admirez ce que les philosophes en ont écrit, et
les belles raisons dont ils se servent pour élever ’homme
au-dessus des calamités de la vie. Admirez-les, j’y
consens, mais par quelle injustice refusez-vous A I'Evan-
gile des éloges que vous prodiguez a la sagesse humaine?
Est-il au-dessous d’elle? et nous inspire-t-il des senti-
ments moins sublimes? Vous défend-il de faire usage
des moyens suggérés par la raison? Et, parce qu’il vous
en offre d’autres infiniment supérieurs, et d’une tout
autre efficacité, en sera-t-il moins digne de votre admi-
ration? Je vous entends, vous ne voyez dans les livres
des philosophes qu'une autorité humaine, qui ne vous
oblige a rien, et qu’une belle théorie que vous admirez
sans conséquence; au lieu que Evangile est revétu d’un
caractére d’autorité divine, sous lequel il faut que la
volonté plie; et que 'approuver, c’est prendre ’engage-
ment de le pratiquer. Mais seriez-vous assez aveugle
pour ne pas voir qu’il ne vous reste plus d’excuse, si la
raison qui émane de Dieu, et 'autorité divine qui est la
raison supréme, conspirent i vous condamner? Ou
rejetez la raison avec 'Evangile, et livrez-vous a P'instinct
de la nature orgueilleuse et sensuelle, qui abhorre ’hu-
miliation et la souffrance; ou, si vous approuvez la
raison qui n’a que de faibles motifs a4 vous proposer,

1 Act., v, M.



280 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

approuvez encore I'Evangile qui vous soutient par des
motifs incomparablement plus forts.

Je me rends, 6 mon Sauveur! et je reconnais volre
sagesse divine dans le langage que vous me tenez sur les
croix. A leur seule pensée, la nature frémit et se sou-
I&éve; je le concois sans peine; elle est malade, et le plus
facheux de son état est qu’elle aime sa maladie, et n’en
veut pas guérir, Malheur & moi, si je ’écoute désormais!

Je ne veusx plus écouter sur une siimportante matiére
que la lumiére de la raison, celle de I'Evangile et celle
de votre grice, et, devant lant de lumiéres réunies, je
ferai taire les faux raisonnements de P'orgueil et de
'amour-propre. Les croix sont inévitables; il faut se
résoudre a les porter en homme de ceeur; la raison me
le dit. Les croix sont nécessaires; je ne puis expier mes
péchés, et mériter le ciel que par la; la religion me
I'apprend. Elle m’apprend encore que les croix doivent
m’étre précieuses par la ressemblance qu’elles me don-
nent avec Jésus-Christ, par le caraclére de prédestina-
tion qu’elles m'impriment, par les moyens qu’elles me
présentent de prouver a Dieu, et & mon Rédempteur,
ma reconnaissance et mon amour. _

Mon esprit est convaincu; mais touchez mon ceeur,
et faites qu’il aime ce qu’il doit chérir a tant de titres.
Qu’il ne les appréhende plus, qu’il ne se révolte plus,
qu’il ne murmure plus; mais qu’il les porte en silence,
en patience, résigné, soumis, uni a votre sainte volonté;
qu’il vous bénisse et vous aime, comme Job et Tobie,
dans toutes les épreuves qu'il vous plaira de m’envoyer.
Ainsi soit-il!



———

VINGT-QUATRIEME LECON. 284

VINGT-QUATRIEME LECON

DE LA PAIX DU COEUR.

Sur le point de quitter la terre, et la veille méme de
sa mort, Jésus-Christ dit 2 ses apotres ces paroles con-
solantes : Je vous laisse ma paix, je vous la laisse en
héritage par mon testament, comme le plus précieux
de mes biens. Je vous donne ma paix; je ne vous la
donne pas telle que le monde la donne '. Vous allez
perdre ma présence sensible; mais je vous en dédom-
magerai abondamment par ma présence spirituelle. Je
suis la paix; c’est un des noms que me donnent les
prophétes : Je suis la paix, comme je suis la vérité et la
vie. Je ne vous quitte donc point, et je continue de
demeurer avec vous, en vous laissant ma paix. Je vous
la donne, et je P’établis au milieu de vos ceeurs. En la
possédant, vous me posséderez d’une maniére plus
intime et plus assurée. Les hommes ne pourront vous
ravir cette possession malgré vous, comme ils vont vous
priver de 'avantage de me posséder visiblement. Cette
paix fera votre bonheur, elle sera votre force dans les
persécutions ou vous allez étre exposés. Le monde se
soulévera contre vous ; mais elle vous rendrainvincibles a
toutes ses attaques, et vous triompherez de lui par elle.

Les apodtres ne comprirent pas pour lors le sens pro-
fond des paroles de leur maitre, ni les avantages inesti-
mables d’'un tel don. Mais, lorsqu’ils eurent recu le
Saint-Esprit, ils furent éclaivés; et non-seulement ils
connurent, mais ils sentirent quel bien le Sauveur leur
avait laissé, a la joie céleste dont ils furent remplis, et a
la force surnaturelle dont ils se trouvérent revétus.

1 Jean, xav, 27.
16.

"2



+ 282 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Ce que Jésus-Christ laisse & ses premiers disciples, it
le promet a tous les chréliens; il est Loujours prét a
leur donner sa paix; et c'est leur faute s’ils ne la
recoivent pas, ou si, ’ayant recue, ils ne savent pas la
conserver. S’ils connaissaient la grandeur de ce don, et
de quels biens il enrichit ’ame, que ne feraient-ils pas
pour I'obtenir, et quels soins n’apporteraient-ils pas a
le garder? Instruisez-les, Seigneur, et parlez-leur au
ceeur, tandis que je vais parler a leur esprit, selon les
lumicres que vous me donnerez. Je n’épuiserai pas ce
sujet, qui est trés-vaste, el auquel on peut ramener
tout ce que la vie intérieure a de plus relevé. Mais j'en
dirai assez, pour mettre les ames de honne volonté sur
la voie de désirer et de rechercher ardemment un si
grand bien.

C’est un fait dont on ne saurait douter, pour peu
qu'on réfléchisse sur soi-méme, que le cceur humain
n’aspire qu’a la paix et au repos; que les mouvements
qu'il se donne n’ont pour objet que de se procurer
ceite paix, ou il établit avec raison son bonheur. et
que lagitation continuelle qu’il éprouve, vient de ce
qu’il ne la trouve pas. Mais pourquoi ne la rencontre-
t-il poiut, malgré ses efforts si multipliés et si persévé-
rants? C'est qu’il la recherche en aveugle, et qu’en effet
il ne la connait pas, ne s’étant jamais appliqué a la bien
définir.

- Ecoutons saint Augustin : La paiz, dit-il, est la
tranquillité de Uordre. Pour jouir de la paix, il faut
deux choses, étre dans I'ordre, et que cet ordre soit
stable. Ou il n’y a point d’ordre, il n’y a point de paix;
et ol P'ordre est dérangé, la paix est troublée. Cette
définition est claire et précise. Appliquez-la aux choses



VINGT-QUATRIEME LECON. 283

physiques, morales et politiques; vous en sentirez toute
la justesse. Et, pour remonter jusqu’au premier Etre,
pourquoi Dieu jouit-il d’une paix inaltérable? C’est qu’il
est 'ordre méme, Pordre essentiel et immuable. Dieu
ne peut pas plus déranger 'ordre qui le constitue, ni
perdre sa paix, qu’il ne peut perdre son existeuce.
Pourquoi le ciel est-il le séjour de la paix? C’est que
Dieu fait régner entre les Bienheureux et dans chacun
d’eux une image de la paix qui régne en lui-méme, et
qu’étant inséparablement unis & lui, ils participent a sa
paix, autant qu’ils parlicipent a son ordre.

Si la paix est pour les Bienheureux et pour Dieu lui-
méme la tranquillité de I'ordre, elle est donc aussi la
méme chose pour ’homme ici-bas; et il n’a pas de paix
4 espérer, 2 moins qu’il ne se mette dans 'ordre, et
qu’il n’y persévére. Or, de méme que P’ordre en Dieu,
c’est sa nature, ’ordre hors de Dieu, ¢’est sa volonté.
Ainsi, étre parfaitement soumis et uni en lout i la
volonté divine, c’est I'ordre par rapport i la créature
intelligente; en se rangeant i cet ordre, elle entre dans
la voie de la paix; en s’y maintenant, elle se maintient
dans la paix; en s’en écartant, elle s’éloigne de la paix.

Consultons a présent notre ceeur, et nous aurons une
pleine conviction de la vérité que je viens d’énoncer.
Est-il calme? Ne désire-t-il rien? Ne craint-il rien? Ne
se reproche-t-il rien ? N’appréhende-t-il pas de se sonder?
Est-il content, en un mot, deson état actuel? Si cela est,
c’est une preuve qu’il est dans ’ordre par une soumis-
sion entiére & la volonté de Dieu; comme aussi dés
qu’il a cette soumission, il peut se répondre d’avoir
la paix. A-t-il des inquiétudes, des désirs qui le trans-
portent, des craintes qui le resserrent, des anxiétés qui
le fatiguent, des remords qui le déchirent? N’ose-t-il



i e e e

28% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

point rentrer en soi? Lst-il mécontent enfin de sa dis-
position présente? Concluez-en avec certitude qu’il n’est
point dans P'ordre, ni réglé en tout par la volonté de
Dieu. Pareillement, s’il est sorti de Uordre, il est impos-
sible qu'il ne soit pas inquiet et tourmenté. Le désordre
et le trouble sont deux choses inséparables dans le cceur
humain, ainsi que 'ordre et la paix. Plus le désordre
est grand, plus le trouble augmente, quelque effort qu’on
fasse pour Uétouffer; de méme la paix croit en propor-
tion de la conformité a I'ordre. Cette régle est univer-
selle, invariable et infaillible.

Il n’y a donc point de paix pour I'homme, lorsque sa
volonté est opposée a celle de Dieu, de quelque maniére
qu’elle lui soit connue, soit par la loi naturelle, soit par
la révélation, soit par I'inspiration intérieure; et il en
jouit toujours tant qu’il se conforme a ce que Dieu veut
de lui. Mais, comme cette conformité et celte opposilion
roulent sur des objets plus ou Ioins importants, et
qu’elles ont plusieurs degrés, la paix est aussi plus o.
moins parfaite, et le trouble plus ou moins profond.

 L’ame en élal de grice ne perd pas la paix essen-
tielle, parce qu’en cet état ayant la charité, elle est unie
a Dieu, et ne sort point de 'ordre absolu, qui exige
d’ellela pratique des commandements. Mais si d’ailleurs
elle est imparfaite, lache, immortifiée ; si elle résiste aux
vues de Dieu sur elle, si elle est encore sujette a des
désirs et a des craintes, a3 des inclinations ou a des
aversions naturelles, tous ces défauts sonl pour elle une
maliére d’agitation et de trouble, et sa paix en souffre
plus ou moins d’altération.

Ainsi la paix s’établit et se perfectionne en nous, par
le soin qu’on prend de mortifier son cceur, et de le tenir



VINGT-QUATRIEME LEGON. 285

dans la dépendance de la grace, qui ne tend qu’a le sou-
mettre 3 la volonté divine, qu’a élever chaque jour
’homme & un plus haut degré de conformité et d’union
avec Dieu, et par conséquent d’ordre et de paix. Au
contraire, la paix diminue et s’affaiblit insensiblement,
lorsqu’on nourrit en soi des affections désordonnées, et
qu’on écoute la nature au préjudice de la grace. D’ou il
suit que la sainteté et la paix intérieure se correspon-
dent; que celle-ci est I’effet, celle-la la cause; et que la
morale chrétienne, nous enseignant le chemin de la sain-
teté, nous enseigne en méme temps celui de la paix.
Cette morale est donc vraiment amie de ’homme, et elle
n’est occupée que. de son bonheur, méme présent.

Car la paix du cceur est sans contredit le premier bien
de la vie, et la source de tous les autres. Sans elle on
ne peut étre heureux, méme dans la réunion des avan-
tages et des plaisirs de la terre. Avec elle on !I’est tou-
jours, fét-on privé des autres biens, qui ne sont au
fond qu’un faible accessoire, dont un ceeur paisible sait
bien se passer. Je ne craindrai pas d’étre démenti de
personne, quand j’avancerai que le trouble intérieur
empoisonne les plus douces jouissances; au lieu que la
paix rend légers et supportables les plus grands maaux,
tant qu’ils nous laissent le libre usage de la raison.

Au reste, cette paix du cceur est un bien moral, qui
ne va pas saus la forte détermination de combattre tous
les vices et d’acquérir toutes les vertus; elle en est
méme le fruit et la récompeunse, et il ne faut pas espérer
d’en jouir, s’il est un seul vice, une seule passion que
I’on consente & nourrir, une seule vertu qu’on néglige
de cultiver. Il ne suffit pas méme, pour la posséder dans
un haut degré, de faire la guerre aux vices grossiers et
aux passions criminelles; mais il faut attaquer et poursui-



286 L'’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

vre en 80i jusqu’aux moindres imperfections, et déraciner
les fibres les plus délicates de ’'amour-propre. Tant que
vous vous aimerez mal, tant que vous vous rechercherez
en quelque chose, méme dans le spirituel, et que vous
n’aurez pas étouffé toute semence de vie naturelle,
vous serez exposé a Pinquiétude, au trouble, a la tris-
tesse, & P’ennui, A la sensibilité, a la jalousie, toutes
choses ennemies de la paix, et qui, si elles ne la bannis-
sent pas du ceeur, empéchent du moins de la goiter.

Et il ne faut pas croire que les combats qu'on est
obligé de se livrer pour 'extirpation des vices et I'acqui-
sition des vertus, soient incompatibles avec la paix inté-
rieure ; mais plutdt ce sont ces combats qui I’affermis-
sent, ‘et la rendent imperturbable. Si vous n’aviez pas
cette paix fonciére, vous ne seriez point en état de com-
battre, vous n’auriez point de force, et le moindre choc
vous renverserait. C’est une chose remarquable en effet,
que I’ame n’est jamais plus faxble, plus aisée a vaincre,
que quand elle est troublée; qu'au contraire, lorsqu’elle
est en paix, elle est forte, et presque assurée de la vic-
toire. Ce n’est que la surface de I’dme qui est agitée
dans les violsnces qu’on a a se faire, dans les sacrifices
pénibles, dans les tentations. dans les épreuves. Il se fait
alors une lutte intérieure, qui exerce les puissances de
’ame; mais le fond demeure toujours paisible, 4 moins
qu’on ne succombe; car alors le trouble se fait sentir
dans ce fond intime, et la conscience cesse d’étre tran-
quille.

La paix est un don de Dieu, et le plus précieux de
ses dons; elle est le fruit de la charité qui habite dans
le ceeur, et qui dit la charité, dit Diea : car Dieu est
charité, selon saint Jean. Voila pourquoi la paix est
habituelle comme elle. Le sentiment, le goit de la paix



VINGT-QUATRIEME LECON. 287

est passager; Dieu le communique par intervalles, quand
il lui plait; mais I’état méme est fixe de sa nalure, et il
durerait toujours, si ’dme n’y mettait obstacle. C’est
que Dieu n’abandonne jamais le premier un cceur dont
il a pris possession; il ne se retire qu’a regret; il faut
que le cceur le chasse, et la paix avec lui. Ainsi le don de
la paix est ici-bas, de la part de Dieu, un engagement a
donner la paix éternelle, qui fait la félicité des Bien-
heureux; ou, pour mieux dire, c’est la méme paix,
mais que I’'on peut perdre sur la terre, et qu’on ne perd
plus dans le ciel. Jugeons par la du soin que nous devons
apporter i la conserver, puisque tant qu’elle subsiste en
nous, elle nous est comme un gage assuré du bonheur
futur.

Le monde promet aussi la paix, et il faut bien qu’il
la promelte; sans cela se ferait-il suivre? Aurait-il des
partisans?

Mais quelle paix promet-il? Une paix fausse, tout
opposée a celle de Dieu; une paix qui consiste a satis-
faire les sens, les passions, I'orgueil, 'amour-propre;
une paix qui s’arréle a la surface de 'ame, et ne va
jamais plas avant. Encore ne la donne-t-il que pour des
moments trés-courts, auxquels succéde une agitation
plus violente qu’auparavant, ou un dégoit, une lassitude,
un épuisement, un ennui insupportables. On sent inti-
mement qu'on a été trompé; on a essayé de tous les
objets que le monde offre aux passions ; aucun n’a con-
tenté; il n’est resté qu'un vide, une irritation, une
faim plus grande aprés la jouissance; de la, les nouveaux
désirs qui ne sont pas mieux satisfails, ou la satiété, et
le désespoir d’étre jamais heureux. Voila ot aboutit la
paix du monde, et ot conduisent les tristes réflexions



288 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

du mondain sur les illusions qui 'ont séduit. Il a couru
toute sa vie aprés la paix, et elle a toujours fui. Il en a
quelquefois saisi 'ombre ; mais cette ombre méme lui a
échappé. 1l s’est vu heureux en songe; et,  son réveil, i
a gémi de ne plus rien trouver dans ses mains.

Pour convertir les partisans du monde, je ne voudrais
que les engager a réfléchir un peu profondément sur
les causes de I’agitation qui les tourmente, de I'ennui qui
les consume, de P'impossibilité ou ils sont de demeurer
avec eux-mémes, et du besoin qu’ils ont de se livrer i la
dissipation. Avez-vous la paix? leur demanderai-je.
Lorsque, au sortir du tumulte des affaires ou des plaisirs,
vous rentrez dans votre cceur, trouvez-vous qu’il soit
content? S’ils sont de bonne foi, ils m’avoueront que
non. Mais, si la paix leur manque, de quel bien jouis-
sent-ils? Que deviennent leurs espérances, fondées uni-
quement sur la vie présente? Et quel sera leur sort dans
autre vie? La prélendue paix du monde est donc dans
une - parfaite opposition avec celle de Dieu; fugitive,
trompeuse, imaginaire, on nela posséde jamais; et, aprés
la mort, elleest suivie d’un trouble inexprimable el sans
fin, dans ce lieu de ténébres et d’horreur, ou il 2’y a
nul ordre', c’est ainsi que 'Ecriture caractérise 'enfer.

Si 'on me demande 4 qui Dieu donne sa paix, je
réponds : a quiconque la veut avoir, et se dispose comme
il doit a la recevoir. ’

Il est d’abord une paix qu'il communique avec la
grice sanclifiante : les enfants 'ont, tant qu’ils se con-
servent dans I'innocence, et le trouble ne nait dans leur
ame que lorsqu’ils ont commis quelque faute grave.
Cette paix est presque toujours accompagnée d’une dou-

1 Jos., x, 22.



VINGT-QUATRIEME LECON. 289

ceur sensible, au moment de la réconciliation du pécheur
avec Dieu. En comparant son état actuel avec le précé-
dent, il se sent délivré d’un poids accablant; son ceeur
oppressé et géné recouvre une liberté qu’il ne connais-
sait plus depuis longtemps, et il est inondé d’un torrent
de paix et de joie.

Mais il est une autre paix plus excellente, qui est le
partage des favoris de Dieu, de ceux qui veulent étre a
lui sans réserve, qui sont déterminés i suivre en tout
Pinspiration de la grice, a ne se permettre aucune faute
de propos délibéré, a morlifier en tout la nature, et 3
ne refuser 3 Dieu aucun sacrifice. Tandis que les chré-
tiens laches et imparfaits sont le jouet de leur imagina-
tion, de leurs pensées, de leurs petites passions, de leur
amour-propre, qui les fatiguent et les tourmentent sans
reliche; qu’ils ont toujours des reproches a se faire, et
qu’ils sont inquiets avec raison sur leurs dispositions
intérieures, ceux dont je parle sont dans un calme inal-
térable. Dieu ne les trouble point, parce qu’il est con-
tent d’eux. lls ne se troublent point eux-mémes, parce
qu’ils réfléchissent peu, la grice leur apprenant a ne
pas jeter un ceil curieux sur leur intérieur, et que
d’ailleurs ils n’ont aucun sujet légitime de 8’inquiéter.
~ Les révoltés de la nature ne nuisent point a leur paix,
parce qu’ils sont vigilants a les prévenir, et prompts a
les étouffer. Le monde, avec ce qu’ila de séduisant et de
terrible, ne fait presque plus d’impression sur leur dme
accoutumeée de bonne heure a le vaincre. S’ils éprouvent
de loin en loin quelques agitations, elles sont légéres
et de courte durée. A I'égard des tentations et des
épreuves, le trouble qu’ils ressentent en ces occasions
n’est que dans les puissances de P'dme, il n’attaque pas
le fond; ¢’est un trouble involontaire, un trouble puri-

I. ' 11



290 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

fiant, un trouble qui donne lieu aux sacrifices les plus
généreux et a I'exercice des plus sublimes vertus; un
trouble enfin de la nature de celui qu'’il a plu 2 Notre-
Seigneur d’éprouver, sans préjudice de sa paix. Sitot
que l'orage cesse, la sérénilé reparait, et le caline est
plus profond, plus délicieux qu’auparavant.

C’est la cette paix de Dieu, dont parle saint Paul,
qui est au-dessus de tout sentiment', et que I’on ne
saurait faire comprendre 4 ceux qui n’en ont point
I'expérience. A mesure que I'on avance dans la mort a
soi-méme et dans 'union avec Dieu, on fait du progrés
dans cette paix, et 'on parvient enfin & un état d’insen-
* sibilité et d’imperturbabilité surnaturelles, qui tiennent
presque de 'immobilité divine.

Nulle force extérieure, nul événement humain, nulle
tentation, nul effort de I’enfer, ne peut ravir & 'ame
une paix si précieuse; elle n’a a craindre que d’elle-
méme, de sa licheté, ou de sa présomption, et tant
qu’elle se garantira de ces deux écueils par la ferveur et
par humilité, elle sera en siireté.

Quelquefois Dieu prévient d’une telle paix des idmes
qui n’ont rien fait pour la mériter, mais sur lesquelles
il a de grands desseins. Qui pourrait exprimer leur
surprise, quand clies s’en trouvent lout 3 coup comme
investies? Llles ne savent d’ou leur vient ce bonheur;
mnais Dieu ne larde pas 4 manifester ses volontés. Ce don
spécial leur est nécessaire pour accepter et souterir les
longues et terribles épreuves par lesquelles il veut les
faire passer.

Pour P'ordinaire cette paix est la récompense de plu-
sicurs années de travail, de fidélité, et de mortification

1 Phil., v, 7.

S



YlNGT-QUATRIEME LECON. 201

intérieure et extérieure. Les mémes exercices spirituels
qui la procurent servent 4 la maintenir et  'augnenter.
Comme il faut tout mettre en ceuvre pour I’acquérir, on
ne doit rien négliger pour la conserver, Si ’on est cou-
pable de se rendre indigne d’un tel don, on I’est bien
davantage, lorsqu’on le perd par sa faute; il est rare
qu’on parvienne i le recouvrer.

Je ne dois pas omettre que cette paix est la méme
chose que oraison habituelle, qui n’est jamais suspen-
due dans les occupations extéricures, lorsqu’elles sont de
I'ordre divin, et qu'on s’y conduit selon Pesprit de la
grice. Tant que I’dme est en paix dans son fond, elle fait
oraison; et réciproquement. Comme il n’est pas besoin
qu’elle pense a sa paix, ni qu’elle la sente pour I'avoir,
il n’est pas nécessaire non plus qu’elle songe a son orai-
son, pour la faire. Seulement la paix se rend d’ordinaire

"plus sensible dans les temps consacrés a 'oraison, parce
‘qu’on y est seul avec Dieu, et que nul autre objet ne
distrait.

Les chrétiens qui ne ménent pas une vie assez sainte
pour se maintenir dans la paix essentielle attachée a la
grice sanctifiante, sont grandement & plaindre. Leur
état, tant qu’il dure, les exclut du seul bonheur de cette
vie, et ils risquent 2 tout moment leur salut élernel.

Ceux qui sont soigneux de se préserver habituellement
du péché mortel, mais ne sont pas assez fervents pour se
donner tout a fait a Dieu, et pour ne rien accorder a la
nature, font aussi une perte inestimable, en ce qu’ils sont
privés toute leur vie de la seconde paix, dont la présence
de Dieu, le recucillement intime et 'oraison habituelle
sont le fruit.

Je m’estimerai heureux, si le peu que je viens de dire



292 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

contribue A guérir Paveuglement des premiers, et a cor-
riger la licheté des seconds.

Hélas! combien d’années ai-je passées dans P’ivresse
de la fausse paix du monde, et loin de la paix véritable,
que vous donnez, 6 mon Dieu, A vos serviteurs!

Je I'ai godtée quand je suis revenu a vous. Mais me
suisje appliqué a I'accroitre par ma fidélité i votre ser-
vice, et & mériter celte paix plus délicieuse, réservée a
vos amis ? Il n’a tenu qu’a moi de Pavoir. Vous m’y avez
attiré, mais j’ai résisté a votre attrait; vous m’avez donné
des vues de dévouement et de perfection; je ne les ai pas
suivies. Insensé que j'étais, j’ai refusé mon bonheur.

Ah! Seigneur, §’il en est encore temps, remettez-moi
sur les voies de la paix; mon cceur ne soupire qu’aprés
elle ; donnez-la-lui avec un redoublement de ferveur et
de fidélité, afin que j’arrive avec elle et par elle au séjour
de la paix éternelle.

Ainsi soit-il !

VINGT-CINGUIEME LEGON

DE L’HUMILITE.

La legon que Jésus-Christ a eu le plus a4 ceeur de nous
faire godler est celle de ’humilité; il nous l'incalque a
Loutes les pages de son Evangile; et ce qui éclate le plus
dans sa vie, particuliérement dans sa naissance et dans
sa mort, c’est 'humilité.

Nul autre n’a dit aux hommes avant lui, ni depuis
lui : Apprenez de moi que je suis humble de coeur '.

Nul autre que lui n'a eu droit de nous donner une pareille

1 MaTrH., X1, 29,



VINGT-CINQUIEME LECON. 293

lccon. Et pour en avoir le droit, dans quel état s’est-il
mis? Que n’a-t-il pas fait ? Que n’a-t-il pas souffert? Que
ne luien a-t-il pas codité? Mais aussi, aprés son exemple,
qui peut refuser d’embrasser sa doctrine, quelque répu-
gnance qu’y trouve Porgueil humain ? Ah! tout enraciné
qu’il est dans nolre cceur, il ne saurait tenir contre ce
que Jésus-Christ a fait pour I’'arracher, si nous en conce-
vons une bonne fois le désordre et U'injustice.

Puisque c’est son humilité mnéme que Jésus-Christ
nous propose d’imiler, considérons avant Lout quels ont
'été en lui les caractéres de cette vertu.

Jésus-Christ a été humble, autant que pouvait I’élre
une dme qui connaissait de la maniére la plus parfaite
P’étre infini de Dieu, et le néant de la créature. Et non-
seulement il avait la connaissance de ces deux abimes
de P’étre infini et du néant, mais il en avait le sentiment
le plus vifet le plus profond, les réunissant I'un et 'autre
en sa personne. A la faveur du merveilleux assemblage
de ces deux extrémes, I'idée qu’il avait, d’une part, dela
grandeur de Dieu, de son souverain domaine, de la
gloire qui lui est due; et, d’autre'part, de sa bassesse en
tant qu’homme, de sa dépendance, et, si je puis parler
ainsi, de son absolue nullité, était telle qu’il est impos-
sible 4 une simple créature de la comprendre. Le senti-
ment répondait a I'idée; et le poids de 'un et de I'autre
était si accablant, que sa sainte humanité y eiit succombé,
si elle n’edit été soutenue par la vertu toute-puissante de
la divinité. Quelle humilité donc, que celle qui exigeait
le plus grand des miracles, pour que son dme fiit en état
de la porter! Quel respect, quelle adoration, quel anéan-
tissement continuel de tout son étre créé devant I'Etre
supréme! Les hommages réunis des Anges et des hommes



272 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

et la pratique de la morale évangélique, je viens de
montrer que ce joug est doux, et ce fardeau léger,
qu’ainsi I'on ne peut s’en plaindre sans une extréme
injuslice, et sans donner le démenti & la vérité méme.

Mais on donne plus ordinairement le nom de croix a
de certains événements de providence, soit nalurelle,
soit surnaturelle, qui nous contrarient, nous humilient,
nous causent de la douleur ou de la peine, et nous
exercenl en diverses maniéres, Ces croix nous viennent
ou de la nalure, comme les disgraces du corps, les
infirmilés, les maladies; ou de notre condition, comme
la pauvreté, le travail, la dépendance; ou de I'état que
nous avons embrassé, par exemple du mariage; ou de
Pinjustice des homines, ou des accidents fortuits, ou de
Ja malice des démons, ou enfin de Dieu lui-méme immé-
diatement. Elles nous affligent dans notre santé, dans
nos biens, dans notre repos, dans notre réputation,
daus nos personnes, ou dans celles qui nous sont chéres;
elles mortifient notre sensibilité, notre orgueil, notre
amour-propre; elles exigent de nous différents sacrifices,
soit extérieurs, soit intérieurs.

Les croix prises dans cette acception, qui est la plus
commune, sont en général 'apanage de ’humanité; et il
n’est personne qui puisse absolument s’y soustraire.
Chacun a les siennes ; les uns, de plus grandes et en plus
grand nombre ; les autres, de moindres et en plus petit
nombre. Mais nul homme n’en est tout a fait exempt.
De la, I'épithéte de mallieureux donnée aux mortels
par les autears de la plus haute antiquité. Dans l'inten-
tion de Dieu elles sont pour nous un moyen de salut, et
la voie particuliére par laquelle il prétend nous conduire
au ciel.



VINGT-TROISIEME LECON. 273

Je remarque d’abord a Pégard de ces croix qu’a
I’exception de certaines peines intérieures, pour lesquelles
Dieu demande un exprés consenlement, ce qui est trés-
rare, les autres nous arrivent malgré nous, soit qu’il y
ait de notre faute, ou non; que le plus souvent il n’est
pas en notre pouvoir, ni de les prévoir, ni de les éviter,
ni de nous délivrer, et que l'unique parti que la raison
méme nous conseille, est de les supporter avec courage
et patience.

Je remarque de plus que les différentes ressources ou
industries dout 'homme laissé A lui-méme peut faire
usage pour adoucir ses croix, sont bien peu de chose,
parce que la nature est presque toujours plus forte chez
lui que la raison ; que les consolations qu’on recoit alors
de ses amis ne font pas grand effet, et sont souvent a
charge; que nos propres réflexions sont un faible secours;
qu’a la vérité le temps en soulage quelques-unes, mais
aussi qu’il en augmente d’autres; enfin, qu’il en est de
telles, qu’elles ne sont susceptibles d’aucun adoucissc-
ment humain, et ot I'on ne trouve de soutien que dans
la religion.

Je remarque aussi que non-seulement il est inutile de
s’impatienter, de murmurer, de s’abandonner au cha-
grin el au désespoir, de s’emporter et de blasphémer
contre la Providence ; mais qu’au lieu de diminuer sa
peine, on l'aggrave par ces plaintes et ces révoltes, sans
parler des péchés souvent trés-graves dont on charge sa
conscience.

Ces observations supposées, que nous demande Jésus-
Christ ? o

Que nous recevions notre croix de la main de Dieu,
que nous la chargions nous-mémes sur uos épaules, et



274 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

que nous la portions de grand coeur avec une soumission
entiére 2 sa volonté. Comme ¢’il vous disait : Ne vous
roidissez pas contre ’ordre absolu du Souverain Maitre ;
vous n’y gagneriez rien pour votre soulagement ; au con-
traire, votre dme y perdrait beaucoup en toute maniére.
Mais consentez aux dispositions de sa sagesse, de sa jus-
tice, et de sa miséricorde A votre égard; accommodez-
vous-y de bonne grice ; et, si vous n’éles pas assez par-
fait pour accepter avec amour et reconnaissance tout
ce qui vous vient de facheux de sa part, supportez-le du
moins avec résignation, et faites servir les maux tem-
porels & votre bonheur éternel. Par cette conduite, vous
rendez infailliblement votre croix plus légére; vous faites
qu’elle vous devient méritoire ; vous engagez Dieu a vous
donner des forces surnaturelles pour la porter; vous
parvenez, non-seulement a la souffrir sans répugnance,
mais & vous en faire un sujet de joie et de consolation.

Est-il rien de plus raisonnable, de plus religieux, de
plus ami de ’homme qu’une telle morale? Et la sagesse
éternelle, descendue du ciel pour nous instruire, pou-
vait-elle nous donner une lecon plus utile?

On n’exige pas de vous que vous désiriez les croix,
que vous les recherchiez, que vous priiez Dieu de vous en
envoyer; que vous lui protestiez, comme sainte Thérése,
que sans elles la vie vous serait insupportable, ou que
vous ne soubaitiez, comme saint Jean de la Croix,
d’autre récompense de vos travaux pour la gloire de
Dieu, que de souffrir et d’étre méprisé pour lui. De tels
sentiments n’appartiennent qu’a des dmes d’élite, et ils
supposent en elles une grande perfection acquise, ou s
sont I'effet d’une inspiration particuliére. Ce qu’on vous
prescrit, c’est d’attendre les croix, sans aller au-devant
d’elles, et de n’étre pas surpris, quand il vous en arrive,



VINGT-TROISIEME LECON. 275

comme si c’était pour vous un privilége d’en étre
exempt ; c’est de vous y soumettre humblement, lors-
qu’il n’y a plus d’autre ressource; c’est de les supporter
patiemment, de vous aider pour cela des grands motifs
de la religion, de recourir 3 Dieu avec confiance afin
qu’il vous soutienne, et d’espérer fermement qu’il ne
vous abandonnera pas. Y a-t-il rien la qui puisse vous
paraitre dur? Rien méme qui ne soit doux et consolant?
Je ne crains pas d’assurer que vous chercheriez en vain
ailleurs aucune consolation qui en approche.

Que prétendez-vous ? Vivre absolument sans croix !
Vous voulez donc que Dieu établisse pour vous un nou-
vel ordre de choses, et qu’il vous dispense d’une loi
générale, dont il n’a pas méme dispensé son propre Fils ?
Depuis I'introduction du péché dans le monde, les croix,
qui en sont la punition et Pexpiation, sont devenues
nécessaires, tant pour venger la justice divine, que pour
nous justifier. N'étes-vous pas pécheur, et peut-étre
grand pécheur? A quel titre donc demanderiez-vous
d’étre soustrait aux croix ?

Prétendez-vous qu’elles soient du moins de votre
choix ? Car voila ce que vous dites souvent : Si c’était
toute autre croix, je 'endurerais volontiers. Vous vous
faites illusion. La croix que vous portez est toujours
celle qui vous pése, et vous déplait. Vous en diriez
autant de toute autre, si vous veniez & en étre chargé,
et vous la trouveriez peut-8tre plus pesante. Le mal
absent nous parait toujours moindre que le mal présent,
et si nous le désirons, c’est uniquement par impatience.
Si les croix étaient laissées a votre choix, vous n’en
prendriez aucune; ou vous choisiriez mal, et vous vous
en repentiriez. Dieu sait mieux que vous ce qui vous est
expédient; il vous aime plus que vous ne vous aimez;



276 L’ECOLE DE JESUS CHRIST.

il choisit mieux pour vous, que vous ne choisiriez vous--
méme, et 8’il vous frappe dans un endroit sensible, ¢’est
que le mal est 1a, et qu’il veut y appliquer le reméde.-
D’ailleurs, une croix qui serait a la disposition de votre
amour-propre, de quelque maniére que vous la portas-
siez, ne serait ni agréable 2 Dieu, ni avantageuse pour
votre salut.

Que prétendez-vous donc encore une fois? Que votre
croix vous fasse moins souffrir? Cela dépend de vous:
cessez de vous révolter contre elle; ne la repoussez plus
avec des efforts inutiles. Embrassez-la, aimez-la; atta-
chez-vous i elle, puisqu’elle s'attache & vous. Alors elle
vous deviendra plus douce. Ce n’est pas la douleur qui
rend la croix insupportable, c’est la résistance de la
volonté.

Etrange orgueil de ’lhomme ! Amour-propre incon-
cevable! Il s’indigne contre sa condition qui I’assujettit
aux croix, et c’est lui qui par son péché est P'auteur de
sa condition présente. Il a fait le mal, et il ne veut pas
du reméde; il est coupable, et il refuse le chitiment et
la réparation qui le feraient rentrer en grice. Cest-a-
dire qu’il s’est rendu malheureux, et qu’il s’obstine a
I’étre, parce qu’il ne veut pas guérir des vices qui ont
causé son malheur. Car, qu’est-ce que les croix, sinon
des remédes a P'orgueil qu’elles bumilient, et & Pamour-
propre qu’elles mortifient? Acceptez-les, et vous voila
guéri.

Si vous avez besoin de motifs, la religion s’empresse
a vous en fournir. : .
Elle les prend de votre intérét. Vous avez a satisfaire
a la justice divine : laissez-lui le soin de se venger elle-
méme par les croix. Cette vengeance exercée ici-bas



VINGT-TROISIEME LECON. 277

est toute pleine de miséricorde. Ne vous exposez pas a
la justice pure et inexorable de 'autre vie. Vos péchés
journaliers ont besoin, pour é&tre expiés, de croix journa-
naliéres, et elles sont la meilleure pénitence des offenses
griéves que vous avez commises, puisque c’est Dieu lui-
méme qui vous I'impose.

Elle les prend de ce poids immense de gloire et de
bonheur sans fin qui sera la récompense de vos humi-
liations et de vos afflictions passagéres. Est-ce acheter
le ciel trop cher, que de souffrir un peu et peu de
temps sur la terre, pour y avoir une place ? Quelles
peines ne prenez-vous pas, quels sacrifices ne faites-vous
point, a quels dangers souvent ne vous exposez-vous
point pour P’établissement de votre fortune temporelle ?
Vous ne regrettez pas ce qu’elle vous a coiité; et vous
ne voulez pas qu’il vous en cofite rien pour assurer votre
félicité éternelle? Vous n’avez pas de foi; vous n’étes
pas chrétiens.

Elle les prend de I’exemple de Jésus-Christ. Il ne vous
préche la croix, que chargé lui-méme de la sienne, qui
réunit et surpasse celles de tous les hommes ensem-
ble. C’est en votre nom, et en qualité de votre repré-
sentant, qu’il la porte; c’est par un amour tout gra-
tuit pour vous. 1l n’avait pas besoin de la porter pour
lui-méme, étant sans péché; il pouvait la refuser; par
ce refus vous étiez perdu sans ressource, et toutes les
croix accurmnulées sur vous pendant la plus longue vie
n’auraient pu ni vous ouvrir le ciel, ni effacer le moin-
dre de vos péchés.

Elle les prend de la nécessité oa sont tous les chré-
tiens de ressembler a Jésus-Christ, pour étre du nom-
bre des prédestinés. Car il nous a été donné pour
modéle, et c’est principalement sur la montagne du Cal-

|0 16



278 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

vaire que cet homme de douleurs, cet homme frappé
de Dicu et humilié, est présenté a notre imitation. C’est
donc en portant la croix, c’est en vivant et en expirant
sur la croix, que nous devons lui ressembler. 1/ a fallu,
dui-méme nous en assure, que le Christ souffrit, et qu’il
entrdt par la dans sa gloire; etil ne faudra pas que le
chrétien souffre!... et il parlagera la gloire de Jésus-
Christ, sans avoir eu part a son calice !...

Elle les prend de la reconnaissance que nous devouns
A Dieu le Pére, qui nous a aimés jusqu’a nous donner
son Fils unique; et a ce Fils adorable, que I'amour a
porté a se livrer pour nous.

Elle les prend du grand précepte de I'amour de Dieu.
Qu’est-ce qu’un amour qui se borne a des sentiments
stériles, qui ne veut passer par aucune épreuve, qui n’a
le courage de faire aucun sacrifice? C’est un amour faux
<t illusoire, qui n’en impose pas méme aux créatures;
-comment en imposerait-il 4 Dieu ? Mais les croix sont
les épreuves auxquelles Dien met notre amour, les
-sacrifices qu’il en attend. Recevez-les donc, sinon avec
-empressement, du moins avec soumission, ou renoncez
4 dire que vous I’aimez.

Elle les prend enfin des secours pulssants que Dieu
joint toujours aux croix dont il vous charge. Si vous les
portiez seul, vous auriez sujet de vous plaindre, et d’al-
léguer votre faiblesse. Mais Dieu lui-méine devient votre
force; mais Jésus-Christ porte votre croix avec vous, et
non-seulement il vous aide, mais il vous console, il vous
remplit d’une joie toute céleste au milieu de vos afflic-
lions; il trouve le secret de vous les rendre tellement
aimables, que vous regretteriez d’en étre délivré. C'est
ce qu'ont altesté tous les saints, les Apotres a leur
téte : Ils sortirent de U'assemblée, dit saint Luc, pleins



VINGT-TROISIEME LEGCON. 279

de joie davoir été jugés dignes de souffrir un outrage
pour le nom de Jésus '. Saint Paul s’humiliait de ses
révélations, et se glorifiait de ses croix.

En ai-je assez dit pour justifier 'Evangile et pour
vous faire goliter ses maximes et son langage, au sujet
des croix?

Vous admirez ce que les philosophes en ont écrit, et
les belles raisons dont ils se servent pour élever ’lhomme
au-dessus des calamités de la vie. Admirez-les, j’y
consens, mais par quelle injustice refusez-vous a I'Evan-
gile des éloges que vous prodiguez i la sagesse humaine?
Est-il au-dessous d’elle? et nous inspire-t-il des senti-
ments moins sublimes? Vous défend-il de faire usage
des moyens suggérés par la raison? Et, parce qu’il vous
en offre d’autres infiniment supérieurs, et d’une toult
autre efficacité, en sera-t-il moins digne de votre admi-
ration? Je vous entends, vous ne voyez dans les livres
des philosophes qu’une autorité humaine, qui ne vous
oblige a rien, et qu’une belle théorie que vous admirez
sans conséquence; au lieu que I’Evangile est revétu d’un
caractére d’autorité divine, sous lequel il faut que la
volonté plie; et que 'approuver, c’est prendre I’engage-
ment de le pratiquer. Mais seriez-vous assez aveugle
pour ne pas voir qu’il ne vous reste plus d’excuse, si la
raison qui émane de Dieu, et ’autorité divine qui est la
raison supréme, conspirent i vous condamner? Ou
rejetez la raison avec I’Evangile, et livrez-vous a I'instinct
de Ja nature orgueilleuse et sensuelle, qui abhorre I’hu-
miliation et la souffrance; ou, si vous approuvez la
raison qui n’a que de faibles motifs a vous proposer,

1 Act., v, M.



280 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

approuvez encore I'Evangile qui vous soutient par des
motifs incomparablement plus forts.

Je me rends, 6 mon Sauveur! et je reconnais votre
sagesse divine dans le langage que vous me tenez sur les
croix. A leur seule pensée, la nature frémit et se sou-
léve; je le concois sans peine; elle est malade, et le plus
facheux de son état est qu’elle aime sa maladie, et n’en
veut pas guérir, Malheur 4 moi, si je ’écoute désormais!

Je ne veux plus écouter sur une si importante matiére
que la lumiére de la raison, celle de I'Evangile et celle
de votre grice, et, devant lant de lumiéres réunies, je
ferai taire les faux raisonnements de Porgueil et de
’amour-propre. Les croix sont inévitables; il faut se
résoudre & les porter en homme de ceeur; la raison me
le dit. Les croix sont nécessaires; je ne puis expier mes
péchés, et meériter le ciel que par la; la religion me
I’apprend. Elle m’apprend encore que les croix doivent
m’étre précieuses par la ressemblance qu’elles me don-
nent avec Jésus-Christ, par le caractére de prédestina-
tion qu’elles m'impriment, par les moyens qu’elles me
présentent de prouver a4 Dieu, et & mon Rédempteur,
ma reconnaissance et mon amour.

Mon esprit est convaincu; mais touchez mon cceur,
et faites qu’il aime ce qu’il doit chérir a tant de titres.
Qu'il ne les appréhende plus, qu’il ne se révolte plus,
qu’il ne murmure plus; mais qu’il les porte en silence,
en patience, résigné, soumis, uni i votre sainte volonté;
qu’il vous bénisse et vous aime, comme Job et Tobie,
dans toutes les épreuves qu’il vous plaira de m’envoyer.
Ainsi soit-il!




VINGT-QUATRIEME LECON. 284

VINGT-QUATRIEME LEGON

DE LA PAIX DU COFEUR.

Sur le point de quitter la terre, et la veille méme de
sa mort, Jésus-Christ dit 4 ses apotres ces paroles con-
solantes : Je vous laisse ma paix, je vous la laisse en
héritage par mon testament, comme le plus précieux
de mes biens. Je vous donne ma paix; je ne vous la
donne pas telle que le monde la donne '. Vous allez
perdre ma présence sensible; mais je vous en dédom-
magerai abondamment par ma présence spirituelle. Je
suis la paix; c’est un des noms que me donnent les
prophétes : Je suis la paix, comme je suis la vérité et la
vie. Je ne vous quitte donc point, et je conlinue de
demeurer avec vous, en vous laissant ma paix. Je vous
la donne, et je 'établis au milieu de vos coeurs. En la
possédant, vous me posséderez d’une maniére plus
intime et plus assurée. Les hommes ne pourront vous
ravir cettc possession malgré vous, comme ils vont vous
priver de I'avantage de me posséder visiblement. Cette
paix fera votre bonheur, elle sera votre force dans les
persécutions ol vous allez étre exposés. Le monde se
soulévera contre vous; mais elle vous rendrainvincibles a
toutes ses attaques, et vous triompherez de lui par elle.

Les apotres ne comprirent pas pour lors le sens pro-
fond des paroles de leur maitre, ni les avantages inesti-
mables d’un tel don. Mais, lorsqu’ils eurent recu le
Saint-Esprit, ils furent éclairés; et non-seulement ils
connurent, mais ils sentirent quel bien le Sauveur leur
avait laissé, a la joie céleste dont ils furent remplis, et &
la force surnaturelle dont ils se trouvérent revétus.

1 Jean, xiv, 27,
16.



+ 282 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Ce que Jésus-Christ laisse 4 ses premiers disciples, il
le promet ‘2 tous les chrétiens; il est toujours prét a
leur donner sa paix; et c’est leur faute s’ils ne la
recoivent pas, ou si, 'ayant recue, ils ne savent pas la
conserver. S’ils connaissaient la grandeur de ce don, et
de quels biens il enrichit I’ame, que ne feraient-ils pas
pour P'obtenir, et quels soins n’apporteraient-ils pas a
le garder? Instruisez-les, Seigneur, et parlez-leur au
ceeur, tandis que je vais parler a leur esprit, selon les
lumiéres que vous me donnerez. Je n’épuiserai pas ce
sujet, qui est trés-vaste, el auquel on peut ramener
tout ce que la vie intérieure a de plus relevé. Mais j’en
dirai assez, pour mettre les dmes de honne volonté sur
la voie de désirer et de rechercher ardemment un si
grand bien.

C’est un fait dont on ne saurait douter, pour peu
qu'on réfléchisse sur soi-méme, que le ceur humain
n’aspire qu’a la paix et au repos; que les mouvements
qu'il se donne n’ont pour objet que de se procurer
cette paix, ou il établit avec raison son bonheur. et
que l’agitation continuelle qu’il éprouve, vient de ce
qu’il ne la trouve pas. Mais pourquoi ne la rencontre-
t-il poiut, malgré ses efforts si multipliés et si persévé-
rants? C’est qu’il la recherche en aveugle, et qu’en effet
il ne la connait pas, ne s’étant jamais appliqué a la bien
définir.

- Ecoutons saint Augustin : La paiz, dit-il, est la
tranquillité de Uordre. Pour jouir de la paix, il faut
deux choses, étre dans P'ordre, et que cet ordre soit
stable. Oa il n’y a point d’ordre, il n’y a point de paix;
et ou l'ordre est dérangé, la paix est troublée. Cette
définition est claire et précise. Appliquez-la aux choses



VINGT-QUATRIEME LECON. 283

physiques, morales et politiques; vous en sentirez toute
la justesse. Et, pour remonter jusqu’au premier Etre,
pourquoi Dieu jouit-il d’une paix inaltérable? C’est qu’il
est 'ordre méme, l'ordre essentiel et immuable. Dieu
ne peut pas plus déranger I'ordre qui le constitue, ni
perdre sa paix, qu’il ne peut perdre son existence.
Pourquoi le ciel est-il le séjour de la paix? C’est que
Dieu fait régner entre les Bienheureux et dans chacun
d’eux une image de la paix qui régne en lui-méme, et
qu’étant inséparablement unis a lui, ils participent a sa
paix, autant qu'’ils participent a son ordre.

Si la paix est pour les Bienheureux et pour Dieu lui-
méme la tranquillité de 'ordre, elle est donc aussi la
méme chose pour I’homme ici-bas; et il n’a pas de paix
4 espérer, 4 moins qu’il ne se mette dans Pordre, et
qu’il n’y persévére. Or, de méme que l'ordre en Dieu,
c’est sa nature, I’ovdre hors de Dieu, c’est sa volonté.
Aiusi, étre parfaitement soumis et uni en tout 2 la
volonté divine, c’est 'ordre par rapport a la créature
intelligente; en se rangeant i cet ordre, elle entre dans
la voie de la paix; en s’y maintenant, elle se maintient
dans la paix; en s’en écartant, elle s’éloigne de la paix.

Consultons a présent notre cceur , et nous aurons une
pleine couviction de la vérité que je viens d’énoncer.
Est-il calme? Ne désire-t-il rien? Ne craint-il rien? Ne
se reproche-t-il rien? N’appréhende-t-il pas de se sonder?
Est-il content, en un mot, deson état actuel ? Si cela est,
c¢’est une preuve qu'’il est dans I’ordre par une soumis-
sion entiére a la volonté de Dieu; comme aussi dés
qu’il a cette soumission, il peut se répondre d’avoir
la paix. A-t-il des inquiétudes, des désirs qui le trans-
portent, des craintes qui le resserrent, des anxiétés qui
le fatiguent, des remords qui le déchirent? N’ose-t-il



28% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

point rentrer en soi? Lst-il mécontent enfin de sa dis-
position présente? Concluez-en avec certitude qu’il n’est
point dans I'ordre, ni réglé en tout par la volonté de
Dieu. Pareillement, s’il est sorti de 'ordre, il est impos-
sible qu'il ne soit pas inquiet et tourmenté. Le désordre
et le trouble sont deux choses inséparables dans le cceur
humain, ainsi que 'ordre et la paix. Plus le désordre
est grand, plus le trouble augmente, quelque effort qu’on
fasse pour Uétouffer; de méme la paix croit en propor-
tion de la conformité & P’ordre. Cette régle est univer-
selle, invariable et infaillible.

1l n’y a donc point de paix pour ’homme, lorsque sa
volonté est opposée a celle de Dieu, de quelque maniére
qu’elle lui soit connue, soit par la loi naturelle, soit par
la révélation, soit par I'inspiration intérieure; et il en
jouit toujours tant qu’il se conforme a ce que Dieu veut
de lui. Mais, comme cette conformité el celte opposilion
roulent sur des objets plus ou moins importants, et
quelles ont plusieurs degrés, la paix est aussi plus oa
moins parfaite, et le trouble plus ou moins profond.

~ L’ame en élat de grice ne perd pas la paix essen-
tielle, parce qu’en cet élat ayant la charité, elle est unie
a Dieu, et ne sort point de I'ordre absolu, qui exige
d’elle la pratique des commandements. Mais si d’ailleurs
elle est imparfaite, lache, immortifiée; si elle résiste aux
vues de Dieu sur elle, si elle est encore sujette a des
désirs et a des craintes, & des inclinations ou a des
aversions naturelles, tous ces défauts sont pour elle une
matiére d’agitation et de trouble, el sa paix en souffre
plus ou moins d’altération.

Ainsi la paix s’établit et se perfectionne en nous, par
le soin qu’on prend de mortifier son ccur, et de le tenir



VINGT-QUATRIEME LECON. 235

dans la dépendance de la grace, qui ne tend qu’a le sou-
mettre & la volonté divine, qu’a élever chaque jour
’homme & un plus haut degré de conformité et d’union
avec Dieu, et par conséquent d’ordre et de paix. Au
contraire, la paix diminue et s’affaiblit insensiblement,
lorsqu’on nourrit en soi des affections désordonnées, et
qu’on écoute la nature au préjudice de la grice. D'ou il
suit que la sainteté et la paix intérieure se correspon-
dent; que celle-ci est Ieffet, celle-la la cause; et que la
morale chrétienne, nous enseignant le chemin de la sain-
teté, nous enseigne en méme temps celui de la paix.
Celte morale est donc vraiment amie de ’homme, et elle
n’est occupée que de son bonheur, méme présent.

Car la paix du cceur est sans contredit le premier bien
de la vie, et la source de tous les autres. Sans elle on
ne peut étre heureux, méme dans la réunion des avan-
tages et des plaisirs de la terre. Avec elle on !I’est tou-
jours, flit-on privé des autres biens, qui ne sont au
fond qu’un faible accessoire, dont un cceur paisible sait
bien se passer. Je ne craindrai pas d’élre démenti de
personne, quand j’avancerai que le trouble inlérieur
empoisonne les plus douces jouissances; au lieu que la
paix rend légers et supportables les plus grands maux,
tant qu’ils nous laissent le libre usage de la raison.

Au reste, cette paix du ceur est un bien moral, qui
ne va pas sans la forte détermination de combattre tous
les vices et d’acquérir toutes les vertus; elle en est
méme le fruit et la récompense, et il ne faut pas espérer
d’en jouir, §’il est un seul vice, une seule passion que
I'on consente a nourrir, une seule vertu qu’on néglige
de cultiver. 1l ne suffit pas méme, pour la posséder dans
un haut degré, de faire la guerre aux vices grossiers et
aux passions criminelles; mais il faut attaquer el poursui-



286 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

vre en s0i jusqu’aux moindres imperfections, et déraciner
les fibres les plus délicates de 'amour-propre. Tant que
vous vous ailnerez mal, tant que vous vous rechercherez
en quelque chose, méme dans le spirituel, et que vous
n’aurez pas étouffé toute semence de vie natarelle,
vous serez exposé A I'inquiétude, au trouble, a la tris-
tesse, & Iennui, & la sensibilité, a la jalousie, toutes
choses ennemies de la paix, et qui, si elles ne la bannis-
sent pas du ceeur, empéchent du moins de la goiter.

Et il ne faut pas croire que les combats qu’on est
obligé de se livrer pour I'extirpation des vices et I'acqui-
sition des vertus, soient incompatibles avec la paix inté-
rieure ; mais plutot ce sont ces combats qui I’affermis-
sent, ‘et la rendent imperturbable. Si vous n’aviez pas
cette paix fonciére, vous ne seriez point en état de com-
battre, vous n’auriez point de force, et le moindre choc
vous renverserait. C’est une chose remarquable en effet,
que ’ame n’est jamais plus faible, plus aisée a vaincre,
que quand elle est troublée; qu'au contraire, lorsqu’elle
est en paix, elle est forte, et presque assurée de la vic-
toire. Ce n’est que la surface de I'ime qui est agitée
dans les violsnces qu’on a A se faire, dans les sacrifices
pénibles, dans les tentations. dans les épreuves. Il se fait
alors une lutte intérieure, qui exerce les puissances de
I’ame; mais le fond demeure toujours paisible, 2 moins
qu’on ne succombe; car alors le trouble se fait sentir
dans ce fond intime, el la conscience cesse d’étre tran-
quille.

La paix est un don de Dieu, et le plus précieux de
ses dons; elle est le fruit de la charité qui habite dans
le cceur, et qui dit la charité, dit Dieu : car Dieu est
charité, selon saint Jean. Voila pourquoi la paix est
habituelle comme elle. Le sentiment, le godt de la paix



VINGT-QUATRIEME LECON. 287

est passager ; Dieu le communique par intervalles, quand
il lui plait; mais I’état méme est fixe de sa nature, et il
durerait toujours, si I’dme n’y mettait obstacle. C’est
que Dieu n’abandonne jamais le premier un ceeur dont
il a pris possession; il ne se retire qu’a regret; il faut
que le cceur le chasse, et la paix avec lui. Ainsi le don de
la paix est ici-bas, de la part de Dieu, un engagement a
donner la paix éternelle, qui fait la félicité des Bien-
heureux; ou, pour mieux dire, c’est la méme paix,
mais que Pon peut perdre sur la terre, et qu’on ne perd
plus dans le ciel. Jugeons par la du soin que nous devons
apporter a la conserver, puisque tant qu’elle subsiste en
nous, elle nous est comme un gage assuré du bonheur
futur.

Le monde promet aussi la paix, et il faut bien qu’il
la promette; sans cela se ferait-il suivre? Aurait-il des
partisans?

Mais quelle paix promet-il? Une paix fausse, tout
opposée a celle de Dieu; une paix qui consiste a satis-
faire les sens, les passions, l'orgueil, 'amour-propre ;
une paix qui s’arréte a la surface de 'ame, et ne va
jamais plus avant. Encore ne la donne-t-il que pour des
moments trés-courts, auxquels succéde une agitation
plus violente qu’auparavant, ou un dégoiit, une lassitude,
un épuisement, un ennui insupportables. On sent inti-
mement qu’on a été trompé; on a essayé de tous les
objets que le monde offre aux passions ; aucun n’a con-
tenté; il n’est resté qu’un vide, une irritation, une
faim plus grande aprés la jouissance; de la, les nouveaux
désirs qui ne sont pas mieux satisfaits, ou la satiété, et
le désespoir d’étre jamais heureux. Voild oi aboutit la
paix du monde, et ou conduisent les tristes réflexions



288 I’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

du mondain sur les illusions qui I'ont séduit. Il a couru
toute sa vie aprés la paix, et elle Pa toujours fui. Il en a
quelquefois saisi Pombre ; mais cette ombre méme lui a
échappé. Il s’est vu heureux en songe ; et, & son réveil, il
a gémi de ne plus rien trouver dans ses mains.

Pour convertir les partisans du monde, je ne voudrais
que les engager a réfléchir un peu profondément sur
les causes de I’agitation qui les tourmente, de I’ennui qui
les consume, de P'impossibilité ou ils sont de demeurer
avec eux-mémes, et du besoin qu’ils ont de se livrer a la
dissipation. Avez-vous la paix? leur demanderai-je.
Lorsque, au sortir du tumulte des affaires ou des plaisirs,
vous rentrez dans votre cceur, trouvez-vous qu’il soit
content? S’ils sont de bonne foi, ils m’avoueroat que
non. Mais, si la paix leur manque, de quel bien jouis-
sent-ils? Que deviennent leurs espérances, fondées uni-
(uement sur la vie présente? Et quel sera leur sort dans
I'autre vie? La prélendue paix du monde est donc dans
une parfaite opposition avec celle de Dieu; fugitive,
trompeuse, imaginaire, on nela posséde jamais ; et, aprés
la mort, elleest suivie d’un trouble inexprimable et sans
fin, dans ce lieu de ténébres et d’horreur, on il 'y a
nul ordre', c’est ainsi que 'Ecriture caractérise I’enfer.

Si 'on me demande a qui Dieu donne sa paix, je
réponds : & quiconque la veut avoir, et se dispose comme
il doit a la recevoir.

Il est d’abord une paix qu’il communique avec la
grace sanctifiante : les enfants 'ont, tant qu'’ils se con-
servent dans ’innocence, et le trouble ne nait dans leur
ame que lorsqu’ils ont commis quelque faute grave.
Cette paix est presque toujours accompagnée d’une dou-

1 Jos., x, 22.



VINGT-QUATRIEME LECON. 289

ceur sensible, au moment de la réconciliation du pécheur
avec Dieu. En comparant son état actuel avec le précé-
dent, il se sent délivré d’un poids accablant; son ceeur
oppressé et géné recouvre une liberté qu’il ne connais-
sait plus depuis longtemps, et il est inondé d’un torrent
de paix et de joie.

Mais il est une autre paix plus excellente, qui est le
partage des favoris de Dieu, de ceux qui veulent étre a
lui sans réserve, qui sont déterminés A suivre en tout
Pinspiration de la grice, a ne se permettre aucune faute
de propos délibéré, a morlifier en tout la nature, et &
ne refuser a Dieu aucun sacrifice. Tandis que les chré-
tiens laches et imparfaits sont le jouet de leur imagina-
tion, de leurs pensées, de leurs petites passions, de leur
amour-propre, qui les fatiguent et les tourmentent sans
reliche; qu’ils ont toujours des reproches a se faire, et
qu’ils sont inquiets avec raison sur leurs dispositions
intérieures, ceux dont je parle sont dans un calme inal-
térable. Dieu ne les trouble point, parce qu’il est con-
tent d’eux. Ils ne se troublent point eux-mémes, parce
qu’ils réfléchissent peu, la grace leur apprenant i ne
pas jeter un ceil curieux sur leur intérieur, et que
d’ailleurs ils n’ont aucun sujet légitime de s’inquiéter.
_ Les révoltés de la nature ne nuisent point a leur paix,
parce qu’ils sont vigilants & les prévenir, et prompts &
les étouffer. Le monde, avec ce qu’ila de séduisant et de
terrible, ne fait presque plus d’impression sur leur ame
accoutumée de bonne heure a le vaincre. §’ils éprouvent
de loin en loin quelques agitations, elles sont légéres
et de courte durée. A I'égard des tentations et des
épreuves, le trouble qu’ils ressentent en ces occasions
n’est que dans les puissances de I'ime, il n’attaque pas
le fond; cest un trouble involontaire, un trouble puri-

I. 117



290 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

fiant, un trouble qui donne lieu aux sacrifices les plus
généreux et a I'exercice des plus sublimes vertus; un
trouble enfin de la nature de celui qu’il a plu a Notre-
Seigneur d’éprouver, sans préjudice de sa paix. Sitdt
que Porage cesse, la sérénité reparait, et le calme est
plus profond, plus délicieux qu’auparavant.

C’est la cetle paix de Dieu, dont parle saint Paul,
qui est au-dessus de tout sentiment', et que ’on ne
saurait faire comprendre a ceux qui n’en ont point
I’expérience. A mesure que 'on avance dans la mort a
soi-méme et dans 'union avec Dieu, on fait du progrés
dans cette paix, et ’on parvient enfin & un état d’insen-
sibilité et d’imperturbabilité surnaturelles, qui tiennent
presque de 'immobilité divine.

Nulle force extérieure, nul événement humain, nulle
tentation, nul effort de P'enfer, ne peut ravir & ’ame
une paix si précieuse; elle n’a a craindre que d’elle-
méme, de sa lichelé, ou de sa présomption, et tant
qu'elle se garantira de ces deux écaeils par la ferveur et
par Phumilité, elle sera en sireté.

Quelquefois Dieu prévient d’une telle paix des imes
qui n’ont rien fait pour la mériter, mais sur lesquelles
il a de grands desseins. Qui pourrait exprimer leur
surprise, quand clies s’en trouvent lout & coup comme
investies? Elles ne savent d’ou leur vient ce bonheur;
mnais Dieu ne larde pas 3 manifesler ses volontés. Ce don
spécial leur est nécessaire pour accepter et souterir les
longues et terribles épreuves par lesquelles il veut les
faire passer.

Pour l'ordinaire cette paix est la récompense de plu-
sicurs années de travail, de fidélité, et de mortification

VPhil.,w, 7.

S



YINGT-QUATRIEME LECON. 201

intérieure et extérieure. Les mémes exercices spirituels
qui la procurent servent i la maintenir et a 'augmenter.
Comme il faut tout mettre en ceuvre pour I'acquérir, on
ne doit rien négliger pour la conserver. Si ’on est cou-
pable de se rendre indigne d’un tel don, on Pest bien
davantage, lorsqu’on le perd par sa faute; il est rare
qu’on parvienne a le recouvrer.

Je ne dois pas omettre que cette paix est la méme
chose que I’oraison habituelle, qui n’est jamais suspen-
due dans les occupations extérieures, lorsqu’elles sont de
’ordre divin, et qu’on s’y conduit selon Pesprit de la
grace. Tant que I’dme est en paix dans son fond, elle fait
oraison; et réciproquement. Comme il n’est pas besoin
qu’elle pense a sa paix, ni qu’elle la sente pour I'avoir,
il n’est pas nécessaire non plus qu’elle songe a son ovai-
son, pour la faire. Seulement la paix se rend d’ordinaire

‘plus sensible dans les temps consacrés a 'oraison, parce
‘qu’on y est seul avec Dieu, et que nul autre objet ne
distrait.

Les chrétiens qui ne ménent pas une vie asscz sainle
pour se maintenir dans la paix essentielle attachée a la
grace sanctifiante, sont grandement i plaindre. Leur
état, tant qu’il dure, les exclut du seul bonheur de cette
vie, et ils risquent A tout moment leur salut élernel.

Ceux qui sont soigneux de se préserver habituellement
du péché mortel, mais ne sont pas assez fervents pour se
donner tout a fait a Dieu, et pour ne rien accorder a la
nature, font aussi une perte inestimable, en ce qu’ils sont
privés toute leur vie de la seconde paix, dont la présence
de Dieu, le recueillement intime et I’oraison habituelle
sont le fruit.

Je m’estimerai heureux, si le peu que je viens de dire



292 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

contribue A guérir Paveuglement des premiers, et a cor-
riger la licheté des seconds.

Hélas! combien d’années ai-je passées dans ivresse
de la fausse paix du monde, et loin de la paix véritable,
que vous donnez, 6 mon Dieu, & vos serviteurs!

Je l'ai goitée quand je suis revenu i vous. Mais me
suis-je appliqué a I’accroitre par ma fidélité a votre ser-
vice, et & mériter celte paix plus délicieuse, réservée a
vos amis ? Il n’a Llenu qu’a moi de ’avoir. Vous m’y avez
attiré, mais j’ai résisté a votre atlrait; vous m’avez donné
des vues de dévouement et de perfection ; je ne les ai pas
suivies. Insensé que j'étais, j’ai refusé mon bonheur.

Ah! Seigneur, §’il en est encore temps, remettez-moi
sur les voies de la paix; mon cceur ne soupire qu’aprés
elle ; donnez-la-lui avec un redoublement de ferveur et
de fidélité, afin que j’arrive avec elle et par elle au s¢jour
de la paix éternelle.

Ainsi soit-il!

VINGT-CINGUIEME LEGON

DE L’HUMILITE.

La lecon que Jésus-Christ a eu le plus & cceur de nous
faire golter est celle de 'humilité; il nous I'inculque a
Loutes les pages de son Evangile; et ce qui éclate le plus
dans sa vie, particuliérement dans sa naissance et dans
sa mort, c’est 'humilité.

Nul autre n’a dit aux hommes avant lui, ni depuis
lui : Apprenez de moi que je suis humble de coeur .
Nul autre que lui n’a eu droit de nous donner une pareille

1 MaTTH., X1, 29,



VINGT-CINQUIEME LEGON. 293

lccon. Et pour en avoir le droit, dans quel état s’est-il
mis? Que n’a-t-il pas fait ? Que n’a-t-il pas souffert ? Que
ne lui en a-t-il pas coiité? Mais aussi, aprés son exemple,
qui peut refuser d’embrasser sa doctrine, quelque répu-
gnance qu’y trouve I'orgueil humain ? Ah! tout enraciné
qu’il est dans notre ceeur, il ne saurait tenir contre ce
que Jésus-Christ a fait pour I’arracher, si nous en conce-
vons une bonne fois le désordre et P'injustice.

‘Puisque c’est son humilité méme que Jésus-Christ
nous propose d’imiter, considérons avant tout quels ont
'été en lui les caractéres de cette vertu.

Jésus-Christ a été humble, autant que pouvait I'étre
une dme qui connaissait de la maniére la plus parfaite
P’étre infini de Dieu, et le néant de la créature. Et non-
seulement il avait la connaissance de ces deux abimes
de I’étre infini et du néant, mais il en avait le sentiment
le plus vif et le plus profond, les réunissant I'un et I'autre
en sa personne. A la faveur du merveilleux assemblage
de ces deux extrémes, I'idée qu’il avait, d’une part, dela
grandeur de Dieu, de son souverain domaine, de la
gloire qui lui est due; et, d’autre'part, de sa bassesse en
tant qu’homme, de sa dépendance, et, sije puis parler
ainsi, de son absolue nullité, était telle qu’il est impos-
sible a une simple créature de la comprendre. Le senli-
ment répondait a 'idée; et le poids de I'un et de 'autre
était si accablant, que sa sainte humanité y eiit succombé,
si elle n’eiit été soutenue par la vertu toute-puissante de
la divinité. Quelle humilité donc, que celle qui exigeait
le plus grand des miracles, pour que son ame fit en état
de la porter! Quel respect, quelle adoration, quel anéan-
tissement continuel de tout son étre créé devant I'Etre
supréme! Les hommages réunis des Anges et deshommes



204 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

ne sont rien en comparaison du sien. L'esprit se perd,
quand on veut g’arréter & considérer ce que Jésus-Christ
homme élaitl 4 ses propres yeux en opposant son néant
a IEtre divin.

Tel a é1é le premier caractére de son humilité.

Jésus-Christ a été humble autant que pouvait I’étre
une ame unie hypostatiquement a la Divinité, et dépen-
dante d’elle en toutes ses opérations libres, naturelles et
surnaturelles.

Il n’a pas eu une seule pensée, ni un seul sentiment,
il n’a pas fait une seule action humaine par un autre
principe qne celui du Verbe qui régissait son humanité ;
jamais il n’a rien attribué, il n’a rien rapporté a cette
sainte humanité, comme son ceuvre propre. Et comment
I'edt-il pu faire? Elle n’était point une personne, elle
n’avait point de Moi; a cet égard elle était nulle, et
absorbée dans le Moi du Verbe, le fini dans 'infini.

Qui pourrait expliquer, qui pourrait concevoir ce
genre d’anédantissement et ses suites par rapport i 'hu-
milité de Jésus-Christ ? Cette vertu était aussi ineffable
en lui que l'union méme d’ou elle résultait. Quelque
chose qu’il pensit, ou qu’il dit, de lui-méme, ses pensées
et ses discours se terminaient toujours au Verbe comme
suppot ; et ’homme en lui ne pouvait dire Moi.

Je le demande : les dons de Dieu, les vertus, les mérites
étaienl-ils en siireté et a I'abri de toute rapine dans une
ame ainsi étrangére a elle-méme, ainsi dépouillée de pro-
priété ? Entendons-nous un peu a présent la parole de
saint Paul? Jésus-Christ ne s’est pas complu en lui-
méme '. Malgré la plénitude, ou plutot a cause de la

! Rom., xv, 3.



VINGT-CINQUIEME LEG CON. 295

plénitude de la divinité, qui habitait en lui corporelle-
ment !, comme parle le méme apdtre, il n’a pu avoir ni
orgueil, niamour-propre, parce que le Moi, quidans ’étre
créé est la racine de I'un et de I'autre, n’avait pas heu
en lui selon sa nature humaine.

Second caractére de son humilité.

Jésus-Christ a été humble, autant que pouvait I'étre
celui qui, en qualité de représentant et de caution des
pécheurs, se voyait chargé de tous les crimes du genre
humain, qui en connaissait et en sentait pleinement et
distinctement la malice et I’énormité, qui en portait
toute la confusion, (ui en avait un repentir, une douleur
proportionnée, qui se reconnaissait digne de tous les
opprobres et de tous les chaliments, qui s’y offrait, qui
les attirait par ses désirs, et qui élait toujours dans la
disposition prochaine de les endurer.

Supposons dans chaque pécheur les sentiments que
la grice peut mettre en lui aprés son péché; qu’ils y
soient dans un degré de force et de perfection aussi
éminent qu’il soit possible de concevoir; son humilité
serait extréme sans doute, Il est vrai néanmoins, et
c’est un point de foi que la confusion réunie de tous
les pécheurs n’approcherait pas de celle qu’éprouvait
Jésus-Christ, lorsqu’il se voyait accablé du poids de
Loutes nos iniquités. Plus son ame était sainte en elle-,
méme, plus elle élait incapable de la moindre souil-
lure; plus la connaissance el I'horreur qu’elle avait du
péché élaient grandes, et plus elle était humiliée de
cette lépre affreuse el universelle qui la défigurait.

Troisiéme caractére de 'humilité de Jésus-Christ.

2 Coloss., 1, 9.



206 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Jugeons d’aprés cela, autant qu’il nous est possible,
quels bas sentiments Jésus-Christ avait de lui-méme en
ce qu’il tenait de la créature, par rapport a ce qu’il
tenait de la grice et 4 ce qu'il méritait a titre de vic-
time pour le péché! \

Cependant son dme était la substance la plus parfaite
qui fiit sortie des mains de Dieu : dés I’instant de sa
création elle était unie immédiatement et irrévocable-
ment a la personne du Verbe; et cette faveur unique,
la plus grande qu’il fiit au pouvoir de Dieu de commu-
niquer 2 une substance créée, renfermait en soi la plé-
nitude de tous les dons et de toutes les grices, La méme
union avec sa chair la relevait au-dessus des plus
sublimes intelligences, et la rendait d’une pureté, d’une
dignité infinie. Il était saint de la sainteté méme de
Dieu, absolument impeccable dans son dme et dans son
corps, et il possédait au degré le plus éminent, ou
plutdt au-dessus de tout degré et de loute mesure,
toutes les perfections et toutes les vertus.

Et c’est avec tant de sujet en apparence de n’éLre pas
humble, qu’il a été, non-seulement a I’extérieur, mais
dans Pintérieur, le plus petit et le dernier des hommes;
qu’il s’est regardé comme un ver, digne d’étre foulé aux
pieds et écrasé; qu’il a choisi pour son partage tous les
genres d’humiliations, naissance obscure, vie cachée,
pauvre et laborieuse, mort infime; que, depuis son
berceau jusqu'a la croix, il a voulu étre méprisé, calom-
nié, persécuté, outragé dans sa doctrine, dans ses
miracles, dans ses prophéties, dans ses Litres de Messie,
de Roi, de Fils de Dieu, et condamné comme un séduc-
teur, un hypocrite, un blasphémateur. Jamais il n’a
paru, jamais il ne paraitra sur la terre personne qui fit
aussi humiliée, qui désirat aulant et qui crit autant



VINGT-CINQUIEME LEGON. 297

mériter de I'étre, que le Fils de Dieu fait homme.

O mystére ineffable! Qu’un tel maitre était en droit
de dire aux hommes, ce qu’aucun ne leur avail dit avant
lui : Apprenez de moi que je suis humble de ceeur, et
que, si je le suis, vous devez I’élre a mon exemple,
puisque je n’ai €Lé tel, que pour vous apprendre la
nécessité de |'étre !

Pardonnez, Seigneur! a la bassesse de mes idées et a
la faiblesse de mes expressions en ce que je viens de dire
de volre incompréhensible humilité, pour ma propre
instruction, et pour celle de mes lecteurs. Que pouvons-
nous entendre d’une si haute lecon, que ce que vous
daignez nous en dévoiler? Et, tout Dieu que vous étes,
pouvez-vousnous en donner une pleine intelligence? Non,
vous ne le pouvez pas ; les bornes de notre esprit s’y refu-
sent ; et les anéantissements de I’Homme-Dieu ne sont et
ne seront jamais parfaitlement connus que de Dieu seul.

Cependant cette lecon est faite pour nous; il n’en est
aucune que nous devions plus nous appliquer, aucune
qui nous convienne davantage, el qui nous soit aussi
indispensable. Malheur & nous, si nous n’en profitons
pas! L'orgueil nous a perdus; les abaissements profonds
de Jésus-Christ nous ont sauvés, nais ils ne nous servi-
ront de rien, si nous ne chérissons el ne pratiquons
Phumilité.

Revenons sur les caractéres de celle de Jésus-Christ,
el approprions-nous-les.

Premiére raison d’étre humble : nous ne sommes que
des créalures.
Nous ne tenons de nous-mémes ni notre existence,

117.



298 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

ni notre conservalion, ni nos qualités naturelles, bien
inférieures a celles de Jésus-Christ. Ah! si nous avions,
comme lui, I'idée vive, le sentiment pénétrant de notre
ndéant, de ce néant qui se montre dans tout notre étre,
qui perce de toule part, et dont nous ne sommes tirés
que par une main toute-puissante, tellement que nous
y demeurons toujours suspendus, et que de nous-mémes
nous y tombons de tout notre poids! Et sinous joignions
a cette idée celle de Celui qui est par lui-méme, qui est
absolument, sans hornes, sans mesure, sans durée, telle
que I'avait Jésus-Christ, que nous serions humbles! Mais
nou ; nous sommes trop faibles pour soutenir le poids
immense de ces deux idées. Servons-nous du moins des
nolions imparfaites que nous avons de l'une et de
I'autre, pour nous tenir devant la Majesté de Dieu dans
I'humilité convenable & une créature. Reconnaissons que
nous ne serons jamais assez respectueux, assez soumis,
assez pelits, en présence de ce souverain Etve, et que ce
senliment doit nous accompagner partout, puisque nous
portons partout le néant dans notre sein, et que la
méme puissance qui nous en a fait sorlir nous empeche
de nous y replonger. ,

Servons-nous encore, pour nous entretenir dans
I’humilité, et pour détruire la bonne opinion que nous
avons de nous-mémes, de ce que nous apercevons en
nous de défectueux; des bornes de notre esprit, qui
counait si peu de choses, et les connait si mal; des vices
naturels et des mauvais penchants de notre ceeur; des
égarements de I'imagination, dont nous sommes si peu
les maitres; des mouvements désordonnés de nos pas-
sions, qui nous préviennent, et que nous avons tant de
peine & réprimer; de 'empire des objets extérieurs sur
nos sens, et par eux sur notre ime. Nous ne savons pas



VINGT-CINQUIEME LECON. 299

précisément ce que le péché a ajouté a cet égard  notre
condition originelle; mais nous savons que ce qu'il y a
de bon en nous vient de Dieu, et que nos défauts et
nos imperfeclions viennent ou du fond de notre nature,
ou de notre faute.

Quelle folie donc, et quelleillusion de tirer vanité de
nos avantages nalurels, soit du corps, soit de I'ame, et
toujours plus de vaunité de ceux qui sont les moins esti-
mables; de nous les attribuer, comme si nous les tenions
de nous-mémes; d’en prendre sujet de nous élever, de
nous enfler, de nous admirer, et de mépriser les autres
qui en sont, ou que nNoOus en croyons moins pourvus!
Quelle injustice, quelie orgueilleuse ingratitude de n’en
pas rendre grice a Dieu! et quel monstrueux désordre
de tourner conlre lui ses propres bienfaits ; d’abuser,
pour l'oftenser, de nos facultés et de I'existence qu’il ne
nous a donunée, et n’a pu nous donner que pour sa
gloire! Que le néant se croie quelque chose par lui-
méme; qu’il se glorifie comme de son bien de ce qu’on
lui a douné; qu’il emploie ses facultés a insulter, a
outrager I’Auteur de son étre; qu'il pense, qu’il agisse,
comme s'il n’existait que par soi et pour soi, et qu’il ne
fit responsable devant personne de ses sentiments et de
sa conduile; ce sont autant de degrés d’orgueil, dont le
moindre est impardonnable.

Seconde raison d’étre humble : nous ne dépendons
pas moins de Dieu dans l'ordre dela grice que dans
celui de la nature; et cet ordre de la grice est d’une
tout autre importance pour nous.

A la vérité, P’existence est la base de tous les dons
de Dieu, mais la fin qu’il s’est proposée en nous la don-
nant est un bienfait qui surpasse incomparablement ce



300 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

premier don. N’ayant aucun besoin de nous, ne nous
ayant créés que parce qu’il 'a voulu, et tels qu’il I'a
voulu, il nous a destinés a le posséder éternellement, et
a étre heureux de sa propre félicité. Lui-méme nous en
a donné Iassurance, et toute la révélation porte sur ce
grand dessein, dont elle est le développement et 'exé-
cution. Comme la fin est surnaturelle, les moyens pro-
pres 2 nous y conduire le sout aussi. Tout cela est un
effet de la pure bonté divine, nous n’y contribuons en
rien par nous-mémes, et nous n’avons autre chose a
faire qu’a louer, qu’a remercier Dieu, qu’a lui dévouer
notre esprit et notre ceeur; qu’a dépendre en tout de sa
volonté, qu’a employer les moyens de salut qu’il nous
met en main, qu’a user de notre liberté selon ses inten-
tions, qu’a nous soumeltre enfin a I’action de sa grice,
qui par ses lumiéres et ses attraits nous élévera a une fin
si sublime.

De quelle profonde humilité ne devons-nous pas étre
pénétrés en pensant a ce que nous sommes, et a ce que
Dieu veut faire denous ! Je ne puis rien pour mon bon-
heur éternel; je ne saurais de moi-méme m’en former
Iidée, ni connaitre la route qui m’y conduit. Quand je
connaitrais cette route, je ne puis y entrer, ni y faire un
seul pas par mes propres forces. Je suis nul en un mot,
absolument nul, par rapport i I'affaire de mon salut, et
je n’y réussirai que par une dépendance entiére et con-
tinuelle de P’action de Dieu. C’est & lui d’éclairer mon
esprit, a lui d’exciter ma volonté, de la tourner vers le
bien, de I’y déterminer, de 'y fixer; a lui de m’inspirer
de honnes pensées, et de me les faire exécuter : le com-
mencement, le progrés, la fin de ce grand ouvrage
appartiennent a lui seul. C’est 4 moi de me croire inca-
pable de tout, de me défier sans cesse de moi-méme, de



VINGT-CINQUIEME LECON. 301

nerien entreprendre de mon propre mouvement ; 4 moi,
deme Lenir sous la main de Dieu comme un instrument
dont il puisse disposer a son gré, et de répondre par
mon consentement i loutes les impressions qu’il me
donnera ; 3 moi, d’étre souple, docile, obéissant, attentif
et fidéle, de ne jamais le prévenir, et de le suivre tou-
jours; a moi, de lui attribuer tout le bien que je fais, et
tout celui que je désire faire; de vivre enfin et de mou-
rir dans le sentiment et la reconnaissance intime que
Dieu m’a tout donné dans I'ordre surnaturel, et que je
lui dois méme le bon usage que j’ai fait de ses dons.

Que me reste-t-il donc, aprés que j’ai rendu a Dieu ce
qui lui appartient ? Rien. De quoi puis-je me glorifier ?
De rien.

Orgueil spirituel, plus criminel et plus dangereux
mille fois que orgueil naturel, sois écrasé, sois anéanti!
Justes superbes, qui ne pratiquez que I’estérieur de la
loi, et qui vous en rendez le témoignage flatteur, con-
fondez-vous, humiliez-vous ! Vous n’avez pas encore la
vraie notion du Christianisme, puisque vous en ignorez
Pesprit. Tant que vous mettrez le moindre appui en
vous-mémes; tant que vous complerez sur vos efforts et
vos résolutions, tant que vous vous approprierez, je ne
dis pas la bonne accuvre, mais le désir, la pensée, la pre-
miére vue de la bonne ceuvre, Dieu vous rejette, et
ne reconnait pas en vous ses enfants, qui lui rapportent
tout le bien surnaturel qui est en eux, et ne se glorifient
que dans leur petitesse, leur faiblesse, leur impuissance.
Quelle que soit votre prétendue saintelé, qui n’est dans
le vrai qu’une régularité extérieure, dés que l'orgueil la
souille et la corrompt, elle est une abomination aux
yeux de Dieu; non-seulement il ne la couronnera pas,
mais il la punira.



302 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Concevez bien celte vérité, et, selon le précepte de
’Apotre, travaillez & vdtre salut avec crainte et trem-
blement ', sachant que de vous-mémes vous ne pouvez
que mangquer cette entreprise, et rendre inutiles tous les
secours de Dieu. Qui que vous soyez donc, qui avez lieu
de croire qu’clle avance et qu’elle réussit, soyez humbles
et reconnaissanls, et n’en reculez pas et n’en empéchez
pas le succés, en vous l'attribuant parun orgueil sccret.

Troisiétme raison d’étre humnble : nous sommes
pécheurs, non par représentation, comme Jésus-Christ,
mais réellement,

Qu’apportons-nous en naissant? le péché et l'incli-
nation au péché. Depuis I'usage de notre raison,
qu’avons-nous fait? nous avons péché; nous avons abusé
des graces de Dieu. Les péchés composent presque tout
le tissu de nolre vie; nous n’en connaissons point le
nombre et la griéveté, ni la multitude ou méme la
continuité de nos résistances a la grace. Tout nous sol-
licite au péché, encore plus au dedans qu’au dehors.
Si nous nous en préservons, ce n’est qu’a force de vigi-
lance et de pricres, et, pour peu que nous cessions d’éLre
unis a Dieu, nous sommes dans un danger prochain de
tomber. Quel sujet d’humiliation dans le charme inex-
plicable que le mal a pour nous, dans notre curiosité a
nous en instruire, dans les traces profondes et ineffaca-
bles qu’il laisse en notre mémoire, dans notre facilité a
le commettre, dans la difficulté extréme de nous en
retirer avec tous les secours d’en haut! Car une fois
tombés, de nous-mémes nous ne nous reléverions
jamais.

VPhil.y u, 12.



VINGT-CINQUIEME LECON. 303

Quel est ’homme qui ne reconnaisse pas tout cela en
soi, pour peu qu’il se soit étudié ? Ft, 8’il le reconnat,
comment peut-il n’étre pas humble ? J’ai offensé Dieu,
et a tout instant je suis capable de offenser; le péché
est toujours a la porte de mon cceur, et j'ai un penchant
violent i lui donner entrée. Dieu m’a pardonné cent
fois mes péchés, el j’y suis retombé autant de fois. Je
lasse, j’épuise sa palience; je m’en fais un titre pour
continuer de DPoffenser. Jai péché avec joie, avec
effronterie, avec audace, avec une sorte d’insulte et de
mépris de Dieu, avec obstination, avec fureur, en
défiant pour ainsi dire, et en provoquant ses vengeances.
Encore un coup, quel sujet de la plus profonde humilia-
tion, pour quiconque réfléchit tant soit peu, sur Dieu,
sur ’homme, sur le péché!

Et ne disons pas, pour nous dispenser d’étre humbles,
que nous n’avons péché que rarement, ou méme que
nous ne nous reprochons point d’offense grave. Cela peut
étre : il est des ames qui ont conservé leur innocence,
il en est qui sont revenues a4 Dieu aprés un petit
nombre de chutes, et qui n’ont jamais contracté d’habi-
tude criminelle; mais a qui en sont-elles redevables?
Qui les a préservées ? Qui les a ramenées ? Pourquoi sont-
elles moins coupables que d’autres? Est-ce parce qu’elles
sonL nées avec un heureux naturel? C’est de Dieu qu’elles
le tiennent. I'st-ce parce qu’elles ont recu une honne
éducation de parents et de maitres vertueux? C’est Dieu
qui la leur a menagée. Est-ce parce qu’elles ne se sont
jamais trouvées dans des circonstances périlleuses? Cest
que Dieu a pris soin de les écarter Est-ce parce qu’elles
ont renoncé de bonne heure au monde, et qu’elles ont
pris le parti de la retraite, ou embrassé I’élat religieux?
C’est Dicu qui les y a appelées. Est-ce enfin parce que



304 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

des renversements de fortune, des afflictions tempo-
relles, des établissements manqués, ou d’autres raisons
semblables, les ont déterminées a chercher un bonheur
plus solide dans la pratique de la piété? C’est Dieu qui
par une providence spéciale a préparé ces événements. Je
ne vois en tout cela rien dont elles puissent se glorifier;
j’y vois au contraire la mati¢re d’une humble et amou-
reuse reconnaissance. 1l est de la nature des bienfaits
d’humilier plutot que d’cnorgueilliv ceux qui les recoi-
vent, surtout quand on n’a rien fait pour les mériter.

Du reste, que les chrétiens qui ont vécu dans une
grande pureté de conscience, repassent dans leur espril les
occasions dangereuses ou ils ont ¢té exposés; il n’en a fallu
qu’une seule pour les perdre; et quel est celui qui en a
été absolument garanti? Qu’ils se rappellent tant de
tentations qu'ils ont eu peine & surmonter, tant de mau-
vaises pensées qui se sont élevées dans leur esprit, tant
de désirs criminels qui ont pris naissance dans leur
ceeur; et qu’ils disent, s’ils le peuvent, ce qu'’ils seraient
devenus, si Dieu n’eit veillé sur eux avec une altention
particuliére. Parce qu’ils doivent plus & Dieu, il exige
d’eux une plus profonde humilité, et de plus grandes
actions de graces.

O mon Sauveur! que vos lecons et volre exemple
m’apprennent enfin & étre humble!

Vous étes le modéle de toules les verlus, mais spé-
cialement de celle-la; elle a été, si j'ose m’exprimer
ainsi, votre vertu dominante; vous 'avez portée, sous
tous les rapports, a4 un excés incompréhensible, s’il pou-
vait y avoir de I’excés dans ’humilité. Si vous, ’'Homme-
Dieu, vous le Saint par excellence, vous le miracle
unique de la grice, avez été humble au dela de toute



VINGT-SIXIEME LECON. 305

conception, que dois-je donc étre, moi, créature si
imparfaite, moi si grand pécheur, moi dont nulle vertu,
nulle bonne ceuvre peut-étre, ne pourrait soutenir
I'examen de votre justice? Comment m’est-il si difficile
de m’humilier ? Rien ne devrait étre plus naturel.

Ah! je reconnais ici le désordre et lc renversement
étrange que l'orgueil, source de tout péché, a causés en
moi. Plus j’ai sujet d’étre humble, plus je résiste a
I’étre; et c’est la ce que votre lumiére me découvre en
moi de plus bumiliant. Cependant, si j’aspire 4 me
rendre plus agréable a vos yeux, je n’ai point d’autre
voie a prendre que celle de 'humilité. L’humilité cou-
vrira mes fautes; I'humilité suppléera au défaut de
mes vertus; ’humilité me tiendra lieu de mérite, et
m’obtiendra de vous la lumiére immortelle. Ainsi soit-il!

VINGT-SIXIEME LEGON

pE L’HUMILITE (Suite).

Jésus-Christ ne dit pas : Apprenez de moi que je suis
humble dans mes discours, dans mon maintien, dans
toute ma conduite extérieure, quoiqu’il le fiat sans con-
tredit; mais allant droit a I'essentiel, il dit : Apprenez
de moi que je suis humble de ceur; c’est-a-dire, que ce
qui parait en mon extérieur n’est qu’une faible expres-
sion de mes dispositions intérieures; que j’ai de bas
sentiments de moi-méme; que non-seulement je ne
m’estime rien, je ne prétends a rien en tant qu’homme,
mais que je ne me crois digne que de mépris, et que,
quelque insulte, quelque outrage qu’on me fasse, je pense
au fond de P’dme qu’on me traite selon mes mérites.

Voila en effet la vraie humilité ; son siége est dans le



306 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

cceur; on commence par se mépriser soi-méme, avec la
persuasion intime qu’en cela on se rend justice; ensuite,
on est bien aise que les autres fassent de méme, et qu’ils
témoignent penser de nous ce que nous en pensons
nous-mémes, '

L’humilité extérieure n’est sincére, elle ne se soutient,
qu'autant qu’elle coule de cette source; autrement ce
n’est qu’affectation, que grimace, qu’orgueil hypocrite,
qui 4 la moindre épreuve se montre tel qu’il est.

On sait que P’orgueil est détestable par lui-méme, et
qu’il est détesté en effet, lorsqu’il se produit sans aucun
déguisement ; qu’au contraire rien n’est plus aimable,
et nc nous concilie plus I’estime des hommes que
I'humilité. On emprunte donc son visage, on se pare de
ses dehors, on en prend le ton, le langage et les
maniéres; on parvient ainsi & la considération, aux
égards, aux distinctions qu’on affecte de rejeter; on
se fait un mérite d’'une vertu qu’on serait faché d’avoir,
on en recueille le fruit, qui est ce qu’on prélend, sans
se mettre en peine de la chose.

Mais, outre que ces hypocrites sont sujetsa se démentir
dans les occasions un peu délicates qui les prennent au
dépourvu, avec un peu d’attention et de discernernent on
ne s’y méprend pas; il y a dans leur feinte humilité je
ne sais quoi de forcé, d’exagéré, qui les démasque et les
trahit.

L’bumilité du cceur est simple, franche, naturelle;
on la pratique sans y penser; on est humble, non-seu-
lement sans chercher a le parailre, mais sans croire
Pétre. Car qui se croirait humble, par cela méme, ne le
serait pas. Il est essentiel & cette vertu d’étre cachée
aux yeux de celui qui la posséde; elle s’ignore elle-



VINGT-SIXIEME LECON. 307

méme, et ce n’est qu’a la faveur de cette ignorance,
qu’elle prend naissance et se conserve dans une dme.
Se dire humble, serait une sottise si grande, que je ne
sais si personne en est capable; se croire humble, serait
I’effet de Porgueil le plus raffiné et le plus réfléchi. Jésus-
Christ seul, ayant a instruire les hommes, auxquels il
était donné pour modéle, a pu et di dire : Apprenez
de moi que je suis humble de cceur. La raison en est
qu’étant composé de deux natures, et 'humilité ne
pouvant lui convenir que selon la nature humaine, il
était aulorisé a révéler aux hommes les dispositions
intimes de sa sainte Humanité, qui, comme je Pai dit,
n’ayant point de Mo/ propre, n’élait susceptible d’aucun
orgueil, d’aucune complaisance en elle-méme. Aussi
n’était-ce pas elle, mais le Verbe, qui parlait ainsi par
elle, et qui en découvrait les vertus, autant qu’il était
nécessaire pour notre instruction el son imitation.

Le propre de 'humilité est de conserver a Dieu ses
droits, et de les lui assurer contre les usurpations de la
créature. '

A Dieu est due la gloire de toutes ses ceuvres, et cela
si exclusivement, qu’il déclare que jamais il ne la parta-
gera avec personne. Il exige qu’en toutes les circon-
stances elle lui revienne tout entiére; de sorte qu’en
glorifiant ses anges et ses saints, il ne prétend que se
glorifier lui-méme. L’humilité s’acquitte envers lui avec
fidélité et avec joie de ce tribut de gloire, et elle se
reprocherait comme le larcin le plus criminel la moindre
réserve qu’elle s’en ferait. Dieu, de son coté, voyant que
ses dons et ses faveurs sont en siireté dans une dme
humble, se plait & ’en enrichir et a I'en combler,
parce qu’elle n’en retient rien, qu’elle ne s’approprie



308 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

rien, et que loin de s’enorgueillir, elle ne fait que
s’humilier davantage. Qu’on juge de la combien cette
vertu est chére a Dieu, puisque c’est d’elle qu'’il tient sa
gloire extérieure, ce bien incommunicable, ce bien
dont il est si jaloux; et combien il abhorre orgueil,
qui entreprend follement de le lui ravir.

Si la gloire dont orgueil humain est si avide n’appar-
tient qu’a Dieu, qu’est-il donc di A la créature? Rien
qu’elle puisse rapporter a elle-méme, ni qu’elle soit en
droit de revendiquer en matiére de louange et d’applau-
dissement, soit dans 'ordre naturel, soit dans P’ordre
surnaturel, soit en se félicitant elle-méme, soit en rece-
vant les félicitations des autres. Non, il ne lui est di
aucun genre de gloire, ni pour ses belles qualités de
Pesprit et du ceeur, pi pour ses ceuvres d’éclat et de
bienfaisance, ni pour ses vertus, ni pour les dons et les
graces extraordinaires qu’elle aurait recus de Dieu. C’est
ce que I’humilité se fait un devoir de reconnaitre. Aussi
ne souffre-t-elle pas qu’on prenne la moindre part en
tout cela; elle rejette avec horreur les sentiments de
vanité , de complaisance, de la plus légére appro-
priation, qui s’élévent dans I'ame a cc sujet; et, pour
les louanges des hommes, sans s’y arréter, ni les
discuter, elle les renvoie 4 Dieu, et n’en laisse rien a la
créature.

Qu’est-il ddi a un pécheur, & un ingrat, 2 un coupable
de lése-majesté divine? Des mépris, des affronts, des
opprobres, des supplices. L’humilité apprend au chré-
tien a s’y soumettre, soit que Dieu les inflige par lui-
méme, soit qu'il exerce sa justice par le ministére des
créatures; elle lui apprend a les accepter, a les aimer,
a les désirer, & y vivre comme dans son élément,
a élre bien aise d’expier par 13 ses offenses envers



VINGT-SIXIEME LECON. 309

Dieu, et de réparer I'injure qu’il a faite a sa gloire.

Aingi ’humilité maintient Dieu dans tous ses droits,
ou elle lui restitue ce que l'orgueil a usurpé, et elle
maintient 'homme dans le désintéressement, dans la
petitesse, dans la nullité qui lui conviennent.

On congoit sans peine aprés cela comment elle obtient
la rémission de tous les péchés, désarmant la justice.
divine, et ne lui laissant rien a punir.

Dieu, qui est la bonté méme, et dont les miséricordes
sont au-dessus de toutes ses cenvres; Dieu, qui ne hait
rien de ce qu’il a fait, el qui aime spécialement les dmes,
qui veut les rendre heureuses, qui leur en offre tous
les moyens, qui ne consent qu’a regret i leur perte,
lorsqu’il y est en quelque sorte forcé par leur malice et
leur impénitence; Dieu, dis-je, peut-il n’avoir pas pitié
d’un ceeur brisé et humilié? Peut-il ne pas le rétablir
dans ses bonnes graces, lorsqu’il le voit confus et touché
de repentir de lui avoir ravi sa gloire et disposé a tout
pour le satisfaire? 1l a promis le pardon & la pénitence,
dont ’humiliation intérieure et extérieure est la princi-
pale parlie; et celte humilialion peut étre si profonde,
que non-seulement elle efface, mais qu’elle expie entié-
rement les plus grands crimes. Qu’est-ce qui justifia le
Publicain, dont parle Jésus-Christ? L’humilité. I[ s¢
tenait éloigné, sa conscience souillée ne lui permettait
pas d’approcher du sanctuaire ; il n’osait lever les yeux
au ciel, craignant d’y apercevoir son juge justement
irrité; en signe de componction, il se frappait la poi-
trine, se reconnaissait pécheur, et priait Dieu de lui
étre propice. Jésus-Christ déclare avec serment que cet
humble Publicain relourna justifié en sa maison ; tandis
que le Pharisien orgueilleux, enflé de ses bonnes ceuvres



'

310 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

extérieures, et se préférant au reste des hommes, ne
1

remporta du Temple que sa condamnation *.

L’humilité met le prix A toutes les vertus, qui n’en
onl, et n’en peuvent avoir, que par elle.

Soyez chaste, sans étre humble; votre chasteté ne vous
est d’aucun mérite devant Dieu. Priez, jeinez, pratiquez
des austérilés; Dieu n’agrée ni vos priéres, ni vos jeiines,
ni vos mortifications, si le ver de 'orgueil les corrompt.
Faites des aumones, exercez toutes les ceuvres de misé-
ricorde; si vous y cherchez volre gloire devant les
hommes, si vous vous en applaudissez, méme intérieu-
rement, et si vous croyez pour cela valoir davantage,
vous avez recu votre récompense, vous n’avez vien 2
attendre de Dieu, qui ne couronne que 'humilité et les
vertus relevées par I'humilité.

Je dis que Dieu couronne I'humilité, méme seule, et
qu’elle supplée devant lui au défaut des autves vertue.
Je n’en veux pour preuve que I’'exemple du Publicain de
I'Evangile. S'il était mort au moment qu’il sortit du
Temple, il et été sauvé sans aucun doute. Mais en
vertu de quoi? De son humilité. Qu’est-ce que Dieu et
couronné en lui? Son humilité. 1l n’avait point d’autre
mérite a lui présenter; mais celui-la était suffisant pour
lui ouvrir le ciel.

Non-seulement les autres vertus tirent leur valeur de
Phumilité, mais elle en est la sauvegarde, et, sans elle,
il est presque impossible de les conserver.

tes-vous vain de votre chasteté? Vous courez grand
risque de la perdre. Vous enorgueillissez-vous de votre
fidélité extérieure A la loi? Vous n’y persévérerez pas

! Lee, xvir, 13.



VINGT-SIXIEME LECON.- 311

longtemps. Vous préférez-vous a d’auties, A cause de
I'innocence de votre vie? Vous ne tarderez pas a faire
quelque lourde chute. Et cette chute, dit saint Augustin,
vous est utile, vous est méme nécessaire, pour vous
ouvrir les yeux, et vous guérir de 'orgueil.

Ce qui est vrai des vertus, I’est encore plus des dons
de Dieu. Etes-vous favorisé du don d’oraison? Vous en
serez infailliblement privé, si vous en faites la pature de
votre orgueil. Si les révélations, les extases, les ravisse-
ments, etles autres graces semblables, portent la moindre
alteinte a votre humilité, Dieu les retirera, ou, ce qui
est pire, il permettra que le démon les contrefasse, et
vous jelte dans une dangereuse illusion. Avez-vous
acquis de grands mérites devant Dieu par une longue
vie passée dans la piété et la vertu? Si le vent de
I'orgueil vient a souffler, en un instant il desséchera, il
brilera toutes les richesses de votre maison, et vous
laissera les mains vides.

Je ne finirais pas, si je voulais m’étendre sur les avan-
tages de I’humilité. C’cst elle qui dispose I'ame du pécheur
4 recevoir la charité, et qui, lorsque celle-ci est entrée
dans son cceur, en est la comnpague inséparable ; en sorte
que ces deux vertus croissent et diminuent dans la méme
proportion, et que le degré de 'une répond au degré de
lautre. |

Quelle vectu que celle qui est P’annonce ou le gage
certain de notre union avec Dieu, qui resserre cette
union, et sans laquelle elle ne saurait subsister longtemps!
Aussi les ames intérieures, c’est-a-dire singuliérement
unies a Dieu, sont-elles les plus humbles. C’est & ce carac-
tére qu’on les reconnait : humilité d’esprit, humilité de
ceeur, qui éclate dans tout leur extérieur; mais humilité



312 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

simple, qui n’a rien de recherché, qui n’affecte jamais
de se montrer, qu’elles-mémes ignorent, et sur laquelle
il ne leur arrive jamais de réfléchir. Plus la connaissance
qu’elles ont de Dieu est haute, et plus le sentiment de
leur misére est profond; plus elles recoivent de grices,
et plus elles s’en jugent indignes. Les faveurs divines les
confondent et les anéantissent ; elles les fuient, elles les
repoussent, disant 4 Dieu comme saint Pierre : 4h ! Sei-
gneur, retirez-vous de moi : je ne suis que péché; et
plus elles le disent dans la sincérité de lear cceur, plus
Dieu se communique intimement & elles. Il se fait une
sorte de combat entre Dieu et ’ame, et 'on ne saurait
dire 2 qui la victoire demeure, parce qu’a mesure que
’ame s’humilie, Dieu redouble ses caresses, el récipro-
quement. Qu’il est agréable i Dieu, ce combat, et qu'il
se plait & étre vaincu par ’humilité de sa créature !

Pour ce qui est de la charité du prochain, il n’est pas
besoin que je dise que I’Ame humble la pratique parfai-
tement. .

L’orgueil seul nous empéche de bien vivre les uns avec
les autres, nous rend difficiles, délicats, sensibles, tou-
jours fierement retranchés sur ce quinous est di, et peu
disposés a croire que nous devions rien au prochain.
L’humilité, au contraire, est douce, prévenante, offi-
cieuse; elle n’a pas de prétenlions, elle ne se charge de
rien, elle supporte les défauts d’autrui, et met toute son
attention a ne pas le faire souffrir.

La sagesse humaine, qui a si bien connu les autres
vertus morales, n’a point connu I'humilité, Je n’en ai vu
de vestige nulle part, si ce n’est dans Platon, qui lanomme
une fois, mais qui n’entend par la qu’une certaine mo-



VINGT-SIXIEME LECON. 313

destie naturelle, bien inférieure & ’humilité chrétienne.

Les philosophes pouvaient-ils la connaitre sans la
révélation ? Ils ignoraient que I’homme fit tiré du
néant, ils ne considéraient le péché que par rapport a la
société humaine, dont il viole I'ordre, et presque point
par rapport 4 Dieu qu’il offense; ils n’avaient qu’une
id¢e imparfaite des maladies de notre 4me, ne remontant
pas a la cause, et ne les suivant pas dans leurs funestes
effets; ils pensaient encore moins 4 la grace, qui seule
en est le reméde, et sans laquelle ’homme ne peut par-
venir a sa fin, qu’ils ignoraient aussi. Le moyen qu’ils
fussent humbles, étant privés de ces connaissances!
Celles qui les distinguaient du vulgaire, et les fausses
vertus dont ils faisaient parade, ne servaient qu’a nourrir
leur orgueil, parce qu’ils croyaient devoir les unes a leurs
meéditations, et les autres a leurs efforts. Saint Jérome a
trés-bien défini le philosophe : Un animal avide de
gloire; estime de soi et le mépris des autres font son
caractére, et il a en horreur I'humilité.

Au mépris des lumiéres et des préceples de I'Evangile,
qui tendent 3 perfectionner la raison et le ceur de
I’homme, le monde est & peu prés dans les mémes sen-
timents que les paiens touchant cette vertu. C’est celle
qui le choque et le rebute le plus; il ne peut souffrir
qu’on lui en parle, ni qu’on lui en propose la pratique.
L’orgueil est sa principale idole : c’est par orgueil, et
pour ne pas se confondre avec le peuple, qu’il dédaigne
les exercices de la religion; c’est par orgueil qu’il en
rejette la croyance et les mystéres, et surtout qu’il
abhorre les opprobres et 'infamie de la Croix. L’incrédu-
lité qui n’est pas I'effet de I’orgueil est susceptible de
guérison; mais celle dont il est le principe est presque
inaccessible a tous les remédes.

Ie 18



3% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

L’aversion .du monde pour Phumilité le porte a la
défigurer, et & ’en former les idées les plus fausses.

Il la croit une vertu basse, et c¢'est la plus noble des
vertus, celle qui éléve le plus ’lhomme au-dessus de lui-
méme, et qui lui inspire les plus généreux sentiments.
Qu’est-ce en effet qui dégrade ’homme? Est-ce la vérite,
ou le mensonge ? Etre humble, c’est penser de Dieu et de
soi selon U'exacte vérité. Est-ce la justice, ou I'injustice?
Etre humble, c’est rendre a Dieu ce qui lui appartient,
et n’en rien retenir pour soi-méme. Le mensonge et le
vol, deux vices si bas, sont-ils donc nobles, lorsqu’ils.
attaquent Dieu?

1l la croit une vertu liche et pusillanime, et elle est au
contraire singuli¢érement courageuse, capable des plus
hautes entreprises, animée et soutenue par I'espérance
d’y réussir, parce qu’elle ne les forme que pour la gloire
de Dieu, et qu’elle ne s’appuie que sur Dieu. Quel philo-
sophe a congu le dessein de la conversion de 'univers,
et de la destruction de lidolitrie? Athénes en a tant
produit! Un seul a-l-il entrepris de détromper cette
ville sur ses faux dieux ? Ce que I'orgueilleuse philosophic
n’a pas méme imaginé comme possible, douze Juifs plus
méprisables a leurs propres yeux qu’ils ne I'étaient aux
yeux du monde, P’ont entrepris; ils y ont réussi, et le
succés ne les a rendus que plus humbles.

Le monde tient '’humilité digne de mépris, et je sou-
tiens qu’a ne consulter que la raison, elle mérite les plus
grands éloges. Oui, quiconque écoute la raison, et porte
d’aprés elle un jugement équitable et désintéressé, sera
forcé d’admirer les sentiments, les discours et la conduite
d’un homme vraiment humble. C’est bien plutdt orgueil
qui est méprisable et haissable, parce qu’il n’est que
bassesse, que lacheté, et qu’il enfante les vices les plus



VINGT-SIXIEME LECON. 315

odieux. Le monde en juge ainsi. Il se condamne donc
iui-méme, et il tombe en contradiction, lorsqu’il affecte
pour la vertu contraire une haine et un mépris qu’il n’a
pas en effet.

Disons la chose telle qu elle est : on estime, on aime
I’humilité dans les autres, mais on n’a pas assez de gran-
deur d’dme, assez de courage pour la pratiquer soi-méme.
Que, par une humilité bien reconnue, un homme fuie
et refuse les hautes places, on I'admire dans son ceeur,
on juge qu’il en est d’autant plus digne, parce que c’est
une maxime recue que la marque assurée du vrai mérite
est de se défier de soi, et de ne pas aimer 3 se produire.
En ce moment-12 méme, on prononce donc contre son
orgueil, contre sa vanité et son ambition ; et, quoi qu’on
en puisse dire, on méprise secrélement en soi ce qu’on
déclare hautement méprisable en autrui. L’humilité a
toujours emporté tous les suffrages, et I'orgueil en Lout
temps a été condamné universellement.

O mon Dieu! que de vérité, que de justice, que de
grandeur réelle dans '’humilité! Mais que de biens et
d’avantages surnaturels! Je me sens une estime incon-
cevable, un désir ardent pour cette vertu. Que je
suis coupable de Pavoir méconnue, dédaignée, ca-
lomniée!

O humilité! délices de P’Homme-Dieu, attrait de tous
les Saints, quand t’aimerai-je comme tu le mérites?
Quand mettrai-je toute ma gloire et tout mon bonheur
a te posséder? O mon Sauveur! elle est un de vos dons
les plus précieux : je vous la demande; ne me la refusez
pas. Je ne me croirai votre disciple que du moment que
jepratiquerai cetle vertu. Apprenez-moi i chérir, avotre
exemple, tout ce qui m’humilie au dedans et au dehors,



316 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

et & n’avoir, comme vous, dans toules mes pensées, mes
paroles el mes actions’, que deux objets, la gloire de
Dieu et mon abjection. Ainsi soit-il!

VINGT-SEPTIEME LEGON

LE REPOS DE L’AME EST DANS L’HUMILITE.

Aprés avoir dit : Apprenez de moi que je suis humble
de caeur, Jésus-Christ ajoute : Et vous trouverez le
repos de vos dmes.

Il savait que, de toutes les vertus, celle qui répugne
davantage a notre nature corrompue par le péché, et
qui nous cofite le plus a pratiquer, c’est 'humilité. 1
en propose donc aussitot la récompense, afin d’animer
notre courage. Et quelle récompense! La plus grande
qui soit au pouvoir de Dieu méme denous donner : le
repos de ’dme; repos éternel dans I'autre vie; quoique
ce soit le salaire de toutes les vertus, c’est spécialement
celui de Phumilité, sans laquelle les autres vertus ne
seraient d’aucun mérite; et, de plus, repos parfait et
constant dans la vie présente.

Je m’attacherai & prouver ce second point : personne
ne doutant que le repos du ciel ne soit le prix de 'humi-
lité. D’ailleurs, a cause de notre peu .de foi, ce qui con-
cerne notre bonheur actuel nous touche plus que ce
qui regarde notre bonheur a venir, quoiqu’il n’y ait
nulle comparaison a faire. Au reste, ici’'unn’exclut pas
Pautre; au contraire, notre véritable félicité présente
nous est un gage de notre félicité future.

C’est une expérience certaine que les corps ne sont
dans un vrai repos qu’autant qu’ils sont i leur place



VINGT-SEPTIEME LECON. 317

hors de 13, ils sont dans un état violent, et ils ne cessent
de se mouvoir, jusqu’a ce qu’ils occupent le lieu qui
leur est propre. Alors tout mouvement et tout effort
cessent. Il en est de méme des esprits; ils se meuvent
et ils sont agités par leurs passions, tant qu’ils sont hors
de la place qui leur convient.

Or, quelle est la place qui convient a une dme sortie
du néaat, et qui n’a qu’'une existence d’emprunt; a
une ame dépendante en tout de la grice pour parvenir
a sa fin derniére; 2 une dme qui a péché et qui est tou-
jours sujette au péché? Evidemment, c’est celle que lm
assigne {’humilité. Elle trouvera dounc un repos assuré
dans cette place, et, hors de |3, il n’y en a point & espérer
pour elle.

Le lieu le plus bas de la terre est le centre des corps.
Le lieu moral le plus bas est le centre des esprits créés;
et, hors de leur centre, il n’y a qu’agitation pour les
uns et pour les autres. Et telle cst la principale cause
de ce qu’il y a si peu d’hommes heureux sur la terre :
c’est que trés-peu se tiennent i la place qui leur est
marquée par P'humilité, et qu’au contraire ils font,
presque tous, les derniers efforts pour s’en éloigner le
plus qu’il leur est possible.

Pour nous convaincre de cette importante vérité, qui
est une des bases de la morale, voyons ce que P'orgueil
d’une part, et de 'autre humilité, produisent dans le
ceeur de ’homme, et nous n’aurons pas de peine a
reconnaitre qu’autant celui-la la trouble, autant celle-ci
le tranqdillise.

L’orgueil et Pamour-propre sont les deux grands prin-
cipes des agitations du ceeur humain; et, parce que les

18.



318 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

objets auxquels ils le poussent I'un et Pautre sont inca-
pables de le satisfaire, tant qu’il est livré a ces deux vices,
il est nécessaire qu’il soit toujours dans un mouvement
inquiet et violent. L’amour-propre ne vient qu’en
second : il ne se produit et n’agit qu’a la suile de
Uestime désordonnée de soi, de la complaisance excessive
en sa propre excellence, du désir de ce qui peut nous
relever a nos yeux et & ceux d’autrui, et de la crainte
de ce qui nous rabaisse dans notre idée et dans celle
des autres. Ainsi, 'orgueil est la racine profonde des
pensées, des sentiments et des passions qui nous otent
le repos. Par la raison contraire, ’humilité qui nous
délivre des agitations de P'orgueil, nous maintient dans
un calme parfait.

L’orgueilleux, ne pensant qu’a soi, ramenant tout a
soi, ne cherche point le repos ailleurs qu’en soi; et il ne
le rencontre jamais, parce que nulle créature ne saurait
se reposer en elle-méme. C’est le droit exclusif de Dieu,
qui, n’empruntant rien du dehors, trouve une paix par-
faite dans la jouissance de la plénitude de son étre; au
lieu que Pétre créé, indigent de sa nature, est destitué
de ce qui peut le salisfaire, et doit recourir pour son
repos a une nature supéricure. L’orgueilleux éprouve
donc toujoursle besoin, el, n’étant jamais rempli, il est
en proie aux désirs, A la faim et au désespoir de pouvoir
les rassasier; mais ’homme humble, s’oubliant et se
mettant & P'écart, appixie son repos sur un fondement
solide, parce qu’il le cherclie en Dieu, ou il est assuré
de le rencontrer; et il ne le perd jamais, parce que, se
tenant uni a Dieu, il ne se regarde point, et ne retombe
point sur soi. Concevez Dieu comme un centre immo-
bile; Porgueilleux, qui se retire de ce centre, est dans
un mouvement, dont la rapidité est proportionnée a



VINGT-SEPTIEME LECON. 319

sou éloignement ; 'humble, qui s’en rapproche le plus
qu’il peut, parlicipe au repos central, en raison de sa
proximité,

L’orgueil est en effet, par lui-méme, le plus inquiet de
tous les vices, et ’humilité la plus tranquille des vertus.
L orgueilleux, n’élant jamais content de son état présent,
n'est occupé que de projets d’élévation; le premier
vient-il a lui manquer, il en enfante aussitot un second,
puis un troisiéme, et ainsi de suite i infini. Ne pouvant
demeurer dans la condition ou Dieu I’a mis, il fait des
efforts violents pour monter plus haut; et, s’il tombe,
il n’cn fait pas de moindres pour se relever. Il a a se
soutenir dans le poste qu’il occupe contre ceux qui le
tirent en bas; il a a supplanter ceux qui sont au-dessus
de lui, et dont il ambitionne la place; et, comme il
n’est pas le seul qui y prétende, il a encore a écarter
une foule de rivaux, qui ne sont ni moins ardents, ni
moins actifs et moins industrieux que lui. Dans une
situation si critique, entve I’espoir de parvenir et la
crainte de succomber, ou il y a tant de ressorts a faire
jouer, tant de coups a porter et i parer, quel travail
(Lesprit! quel tourment de ceeur! Uniquement occupé
de son objet, il n’a pas un seul instant la possession de
soi-méme; il est habituellement distrait, réveur, triste;
rien ne I’anime, les agréments de la société ne sont pas
pour lui; il en perd le sommeil, il est le plus a plaindre
des hommes, quelles que soient les apparences, et le
plus insupportable & lui-méme et aux autres,

L’homme humble présente le tablean opposé. Satis-
fait de sa condition, il en remplit les devoirs, il en
godte aussi les avantages, sans envier une fortune plus
brillante. Dans la route ou il marche, il ne tend de



320 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

piégea personne; et, pour 'ordinaire, personne ne pense
A lui en lendre. S'il lui arrive quelque disgrace, il en est
bientot consolé, et cela ne prend point sur son repos.
Il a Pesprit et le ceeur libres; il est a soi, il est aux autres,
selon le besoin qu’ils ont de luij il jouit des plaisirs inno-
cents de la société, il est d’'un bon commerce; la joie
paisible et la douce sérénité I'accompagnent partout.

L’orgueil est de Lous les vices le plus sensible, le plus
irritable, le plus vindicatif.

La moindre chose, un mot, une geste, un ombre
méme, un soup¢on, pique et blesse 'orgueilleux. La dis-
position de son dme peut étre comparée a celle d’un
malade qui a une plaie vive et enflammée, qu’on ne saurait
toucher, méme légérement, sans lui causer une extréme
douleur. Son imagination le tient toujours en alarmes,
daus P’appréhension qu’on ne lui manque; il interpréte
tout contre lui-méme, il est le premier a se faire des
sujets de peine, et a se prévenir contre ceux qui songent
le moins a lui déplaire. Une fois offensé a tort ou a
droit, il ne pardonne jamais, méme aprés s’étre vengé.

Représentez-vous le tumulte, le conflit de pensées et
de sentiments qui s’élévent et bouillonnent dans un ceeur
ainsi disposé. A-t-il un moment de tranquillité? N’est-il
pas son supplice a lui-méme? L’Ecriture nous a tracé
dans Aman le caractére de 'orgueilleux, et la peinture
des chagrins cuisants qui le dévorent. Riche, puissant,
honoré de la confiance intime du monarque, adoré du
peuple qui fléchissait le genou devant lui, il était, de
son propre aveu, aussi heureux que peut I’étre un mortel.
Que faut-il pour empoisonner sa félicité? Un Juif ne lui
rend pas les marques d’honneur qu’il vecevait des
autres. Il en est indigné, et en méme temps abattu; il



VINGT-SEPTIEME LEGON. 321

se croit déchu de sa dignité, de son crédit, de sa for-
tune. Quoique je réunisse toute la gloire et tous les biens
sur ma téte, dit-il a ses confidents, c’est comme si je
n’avais rien, tant que je verrai le Juif Mardochée assis
aux portes du palais. Je ne puis digérer le mépris qu’il
fait de ma personne; sa vie seule me donne le coup de
la mort; il faut qu’il périsse, et qu’il entraine toute sa
nation dans sa perte; ou la vie me sera odieuse '. Si,
pour un sujet si léger, toute sa félicité disparait a ses
yeux; si un chagrin mortel s’empare de son dme, on
peut juger quel est ’état intérieur de tant d’orgueilleux,
dont la prospérité esl moindre et plus traversée que
celle d’Aman, et qui sont exposés a des mépris plus sen-
sibles.

L’humilité, que rien n’irrite, qui rend 'homme indif-
férent aux hommes et aux mépris, qui étouffe en lui
tout sentiment de vengeance, assure donc par la son
repos et son bonheur.

Rien ne lui fait ombrage; il ne cherche point a lire
dans les yeux et dans la conlenance de ceux qui I'abor-
dent, ’opinion qu’ils ont de lui. Un manque d’attention,
un procédé peu circonspect, une parole échappée, ne le
mettent point hors de lui-méme. Ce n’est pas qu’il ne
remarque trés-bien les égards qu’on a, ou qu’on n’a pas
pour lui. Pour étre humble, on n’en a pas le sentiment
moins délicat. Mais, en répondant modestement et avec
une sorte de confusion aux déférences qu’on lui témoigne,
il sait g’élever au-dessus de ce qui choquerait I'amour-
propre d’un autre. Une injure méme, et un mépris
formel, ne le tirent pas de son assiette tranquille; et
non-seulement il se posséde, mais il pardonne, il oublie,

1 Esth., v, 12.



322 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

et revoit ceux qui Pont offensé, d’aussi bon ceil que s’il
en avait recu un traitement honorable. C’est ainsi qu’il
se venge, et plus efficacement que 'orgueilleux; car, a
moins d’étre tout a fait mal né, il est rare qu’on lui
manque deux fois.

L’orgueilleux ne réussit pas toujours dans ses projets.
Comme il est aveugle, el qu’il se flatte contre toute rai-
son, il se voit souvent abaissé, lorsqu’il s’attendait a étre
élevé; les distinctions auxquelles il aspirait lui sont
refusées; on ne le regarde pas, on ne pense pas a lui,
on le laisse confondu dans la foule, et on lui préfére
des gens qu'il croit d’un mérite bien inférieur au sien.
Dans quel désespoir le jettent ces mécomptes et ces
mauvais succés inattendus! Rien n’est plus ordinaire
dans la carriére des honneurs, dans celle du bel esprit,
et dans les autres ou la vérité prétend se signaler.

L’homme humble, qui ne se met pas en avant, qui
g’estime fort au-dessous de ce qu’il vaut, n’a point a
essuyer de semblables revers. Sil’on songe a lui pour
le distinguer, si 'on découvre son meérite, si ses talents
lui font une réputation, il en est étonné, et il apprécie
en son dme les éloges qu’on lui donne. Sa modestie seule
le fait an peu souffrir en ces occasions; mais le trouble
que cause la vertu n’a rien qui tourmente. Si le succés
lui manque dans les circonstances ou il est en vue au
public, il ne s’en afflige point, ne désirant pas le succés
pour lui-méme, et préférant de n’étre rien dans!’opinion
des hommes, lorsqu’il a fait ce qui dépend de lui, pour
satisfaire 2 Dieu et a sa conscience.

Dieu résiste aux superbes, dit Ecriture '; il se plait

1 JacQ., 1v. 6.



VINGT-SEPTIEME LECON. 323

A les confondre, soit par justice pour venger sa gloire
outragée, soit par miséricorde pour les rappeler a eux-
mémes. Les hommes, de leur coté, par un principe de
malignité et d’envie, sont bien aises de les voir humiliés ;
c’est un de leurs secrets désiis, et ils saisissenl avec
empressement les occasions qui se présentent de les
rabaisser. C’est que I'orgueil est le vice le plus odieux
et celui que 'on pardonue le moins, parce qu’il blesse
I’égalité naturelle. Quiconque raéprise les autres en est
méprisé a son tour; on l'altaque par I’endroit méme
par oa il se fait valoir : non-seulement on le dépouille
du meérite qu’il s’attribue faussement, mais on lui dispute
celui qu’il a, on le poursuit comme I'ennemi commun,
et 'on croit s’enrichir de ses pertes, ct se relever par
ses disgraces.

L’homme humble, au contraire, est honoré de Dieu et
des hommes. Plus il se rapetisse, plus Dieu aime a
agrandir, et si, pour Iéprouver, il le tient quelque
temps dans I'humiliation, il le dédommage ensuite, et
le glorifie pour se glovifier lui-méme. Toute I’Ecriture,
toute I'histoire de I’Eglise, et les vies des Saints, en four-
millent d’exemples. Il en est un grand nombre 4 qui
’humilité a procuré, méme de leur vivant, plus d’hon-
neurs que les ambilieux n’en oseraient espérer. Joseph,
David, Mardochée, en sont des preuves éclatantes. Les
hommes aussi sont portés naturellement & relever le
mérite humble, et A lui accorder plus de bonnes qualités
qu’iln’en a. On lui passe ses défauts, on I’excuse, on le
justifie, on se pique enfin d’étre équitable, et méme
indulgent a son égard. C’est qu’on ne peut s’empécher
d’aimer et de favoriser en tout ’bumilité, qui respecte,
qui ménage les droits et les prétentions d’autrui, et qui
ne fait ombrage 2 personne.



324 L’ECOLE DE.JESUS-CHRIST.

Les orgueilleux qui courent la méme carriére se cen-
surent, se déchirent, se croisent, se tourmentent impi-
toyablement les uns les autres. Ce sont autant de bétes
féroces, qui se disputent la méme proie, et dont chacune
envie la part d’autrui. Les humbles vivent en paix
ensemble; et ils n’ont rien 4 déméler avec les superbes,
qui ne les rencontrent pas sur leur route.

L’orgueil est triste, ainsi que toutes les passions qu’il
enfante, la jalousie, I'envie, la honte, le chagrin, la
fureur, le désespoir. Les unes sont un poison lent qui
le consume; les autres, un feu ardent qui le dévore. Au
lieu que ’humilité est joyeuse, et n’inspire que des sen-
timents doux et satisfaisants. L’ime humble habite
volontiers avec soi-méme; aucun nuage ne l'obscurcit;
aucune tempéte ne la trouble; elle est inaccessible aux
passions rongeantes et dévorantes.

L’orgueil cherche les grands théitres, oi il puisse
paraitre avec éclat, et ce n’est pas 1a qu’on trouve le
repos; l'asile du repos est la vie cachée, qui fait les
délices de 'humilité. La scéne du monde est orageuse;
plus on y brille sous quelque point de vue que ce soit,
plus on est agité. La réputation a acquérir, ou a soutenir,
est un grand tourment. Heureux celui qui vit dans
Pobscurité, et dont le monde ignore le nom et Pexis-
tence, ou qui se préserve par Phumilité du danger des
grandes places et d’une brillante renommée, auxquelles
il est parvenu sans les ambitionner!

La raison supréme et la vérité parlaient donc par la
bouche de Jésus-Christ, lorsqu’il a dit : Apprenez de
moi que je suis humble de coeur, et vous trouverez le



VINGT-HUITIEME LECON. 325

repos de vos dmes. L'orgueilleux n’a aucune espice de
repos, ni du coté de Dieu, ni du coté du prochain, ni
du coté de soi-méme. Il n’en a point comme homme, il
en a encore moins comme chrétien; il n’en jouit point
dans le temps, il en sera privé a jamais dans I’éternité.
Cet avantage inestimable est réservé a 'homme humble;
il le posséde ici-bas sous tous les rapports, et il le possé-
dera dans le ciel avec I'assurance de ne jamais le perdre.

Repos de I'dme, assemblage de tous les biens, il est
dans Pordre que tu sois la récompense d’une vertu qui
suppose et réunit Loutes les vertus! Mon plus grand, mon
unique intérét, celui du bonheur, m’engage a étre
bumble; et quand je n’aurais que ce seul motif, n’est-il
pas assez fort pour m’y déterminer ?

Faites donc, Seigneur, que j’aime humilité, autant
que je m’aime moi-méme, autant que j’aime mon
bonheur, et que je déteste l'orgueil comme mon
ennemi, comme ['écueil de mon repos, comme la
premiére cause de la perte éternelle des démons et des
réprouvés. Ainsi soit-il!

VINGT-HUITIEME LEGCON

DES MOYENS D’ACQUERIR L’HUMILITE.

Je pense qu’aprés ce qu’on vient de lire sur ’humilité,
on a di concevoir une grande estime de cette vertu, et
un grand désir de acquérir.

Si lon me demande quelque méthode pour cela, je
renvoie aux auteurs qui en ont fait des traités exprés, et
en particulier 3 Rodriguez, un de ceux qui ont le mieux
écrit sur cette matic¢re. Mais, aprés tout, je ne vois pas
de méthode comparable a celle que Jésus-Christ lui-

1. 19



326 L’ECOLE DE JESUS CHRIST.

méme a renfermée dans ces deux mots : Apprenez de
moi. Vous avez mes lecons dans I’Evangile ; étudiez-les,
et mettez-les en pratique. Vous avez mes exemples, toute
ma vie est un miroir d’humilité ; formez-vous sur moi.
Vous avez ma grdce intérieure, qui vous sollicitera et
vous aidera a profiter de mes lecons et de mes exemples.

Que nous faut-il de plus pour devenir humbles?

Attachons-nous donc a ces trois points. Cette
méthode est simple, et n’embarrasse pas P’esprit; elle
est compléte, et, sans entrer dans un détail minutieux
et fatigant de préceptes et de conseils, elle les embrasse
tous, et les met sous les yeux au besoin; elle est parfaite
A tous égards, et dans la doctrine qu’elle enseigne, et
dans le mode qu’elle présente, et dans le secours qu’elle
procure,

Comme Jésus-Christ n’est pas simplement le maitre de
’humilité, mais que c’est lui qui la donne, commengons,
avant tout, par lui demander ’amour de cette vertu,
ef. ne faisons pas légérement, ni du bout des lévres, mais
du fond du cceur, une priére si importante. Ne nous
bornons pas a la faire une fois; mais insistons, persévé-
rons, montrons par nos vives et continuelles instances
notre empressement a obtenir un don si précieux. Nulle
priére ne saurait étre plus agréable a Jésus-Christ, nous
ne pouvons en douter; il nous exaucera donc infailli-
blement, si nous désirons sincérement étre exaucés. Car
combien d’imes demandent Phumilité, qui seraient
fichées que Dieu la leur accordit? Ce point est un de
ceux sur lesquels on se fait le plus aisément illusion.
Dans une lecture, dans une méditation, dans une com-
munion, on aura été touché, on se sera senti de Pattrait
pour cette vertu, on en aura fait la demande a Dieu;



VINGT-HUITIEME LECON. 327

on n’a pas songé qu'aimer I'humilité, la désirer, la
demander, c’est aimer, désirer, demander les humilia-
tions, qui en sont 'accompagnement, ou plutot I'aliment,
et sans lesquelles ce n’est qu’une belle, mais vaine idée.
Or, si la scule pensée de ce qui peut nous humilier
nous fait horreur; si nous la repoussons de toute notre
force; si, en toute occasion, I’orgueil et 'amour-propre
prennent le dessus; et si, au lieu de nous roidir contre,
nous leur cédons, ne voulant absolument souffrir rien
qui les blesse, en vain nous flattons-nous d’aimer ’humi-
lité; dans le fait, nous n’en voulons pas, et notre priére
est illusoire. Examinons-nous donc un peu sur ce point,
avant que d’adresser a Dieu notre demande; et, sans
donner carriére a notre imagination, sans faire des sup-
positions trop fortes pour notre faiblesse, voyons si nous
sommes déterminés et préts a supporter les humiliations
les plus légéres et les plus ordinaires. Autrement & quoi
nous servirait une telle priére, sinon 2 nous tromper
nous-mémes, lorsque nos sentiments intimes la démenti-
raient, et que nous abhorrerions en- effet ce que nous
paraissons demander?

Mais enfin il est des dmes, quoique en petit nombre,
qui demandent & Dieu I'humilité dans la sincérité de leur
ceeur, et qui s’offrent a toutes les croix humiliantes qu’il
lui plaira de leur envoyer. Cette offre de leur part est
un véritable dévouement, et, dés ce moment, elles ne
doivent plus se regarder comme étant i elles-mémes,
nais comme appartenant 2 Jésus-Christ, sous I'étendard
duquel elles se sont rangées. Aprés cet acte d’offrande,
réitéré aussi souvent que la grace U'inspirera, il en faut
venir A la méthode que j’ai proposée.

Qu’on prenne donc en main I'Evangile; qu’on le lise



328 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

en suppliant Notre-Seigneur de nous en donner Pintelli-
gence. A chaque page, on y trouvera des lecons d’humi-
lité : qu’on les rumine, qu’on les approfondisse , qu’on
les applique a sa conduite, qu’on en tire des conséquences
pratiques, conformes a sa situation présente, et que
dans Poccasion on se fasse un devoir de suivre ces
lecons, forcant les répugnances de la nature, et ne ces-
sant point de se faire violence qu’on ne soit venu a bout
de l'objet qu’on a en vue. Les premiers essais seront
pénibles, il faut s’y attendre; mais aussi’on peut compter
qu’aprés deux ou trois victoires, les choses deviendront
plus faciles. .

Il n’est pas une lecon de Jésus-Christ qui ne tende a
abaisser 'orgueil. Sil'on en prend une a cceur, elle nous
ménera i toules les autres; car toutes se tiennent, par-
tant du méme esprit et aboutissant au méme terme.
Invoquons-le, afin qu’il nous fasse connaitre celle qui
nous est la plus nécessaire, et attachons-nous i bien
profiter de celle-1a. L’Evangile ne vous sera jamais d’au-
cune utilité, si vousn’en venez sérieusement i la pratique,
el a une pratique analogue a votre caractére, a votre
condition, & votre état, a vos dispositions présentes.

En méme temps que vous étudierez les lecons du Sau-
veur, donnez autant et plus d’attention a ses exemples,
qui ne sont pas moins instructifs, et qui vous frapperont
davantage. Sa conduite est la plus siirve et la plus parfaite
explication de sa doctrine, et assurément elle ne favorise
pas les adouci-sements et les modifications que la nature
voudrait y mettre. Il n’a été infiniment plus loin que ce
qu’il exige de nous, qu’afin de nous laisser sans excuse,
si nous nous refusons a ce qui n’est rien en comparaison
de ce qu’il a fait et souffert,



VINGT-HUITIEME LECON. 329

Voyez si dans aucune circonstance il a parlé ou agi
pour lui-méme, et pour se souslraire aux outrages les
plus insignes ; s’il a recherché en rien sa gloire, s’il a été
jaloux de l'estime des hommes, si, dans la crainte de
g’attirer des mauvais traitements, il les a flattés et leur
a déguisé la vérité. Etant uni si étroitement 2 la Divinité,
et chargé du plus grand ministére qui fit jamais, ne nous
semble-t-il pas que ses opprobres rejaillissent sur Dieu
méme, et que, pour l'intérét de son Pére qui lavait
envoyé, il devait se faire respecter et parailre dans tout
appareil de la majesté d’'un Homme-Dieu ? Ainsi en juge
le sene humain ; ainsi en ont jugé les Juifs ses persécu-
teurs, les philosophes superbes des premiers siécles de
I'Eglise, et les incrédules non moins superbes de nos
jours. Mais il en a jugé autrement, et, quoiqu’il en conniit
les suites tant pour lui-méme que pour sa religion, il a
choisi, et, si je 'ose dire, il a affecté tout ce qui pouvait
inspirer du mépris pour sa personne et pour son carac-
tére de Messie. 1l fallait de la foi, et une foi trés-surna-
turelle, pour croire en lui, et s’élever au-dessus de ses
bassesses apparentes. Nous l’avons vu, dit un Prophéte,
et nous avons eu peine a le reconnaitre'. L’homme
cachait le Dieu, et jamais la Divinité ne fut mieux
cachée. Il ne se découvre pour ce qu’il est, qu’avec une
économie merveilleuse, soit a ses disciples, soit au peuple,
soit & ses ennemis. Il présente assez de lumiére pour
éclairer les uns et confondre les autres, mais il ne com-
promet jamais ’humilité ; et a peine a-t-il laissé échapper
un rayon, qu’il rentre dans sa premicre obscurité. Sil
manifeste une seule fois sur une montagne écartée la
gloire de sa sainle humanité a trois de ses disciples, il

Vs, L.



330 I’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

leur enjoint expressément.de garder le silence sur cette
faveur jusqu’aprés sa résurrection. Il pouvait faire des
miracles d’éclat; ses ennemis lui en demandérent; il les
refusa toujours; 'humilité s’y opposait, et il n’en fit que
de bienfaisance, sans appareil, sans ostentation, pour
récompenser la foi de ceux qui s’adressaient 2 lui; et,
pour 'ordinaire, il leur recommandait de n’en rien dire.

Autant que Dieu est jaloux de sa gloire, autant
I’Homme-Dieu a négligé et foulé aux pieds la sienne
propre, parce que c’était par la qu’il relevait celle de
Dieu. Quel extérieur que le sien ! Qu’offraient aux yeux
sa personne, sa condition, ses maniéres, ses discours,
qui ne respirit la plus profonde humilité ? Quiconque le
considéra, ’examina, I’étudia, avec les préjugés de la
sagesse humaine, ne put que le mépriser. Aussi est-ce
la ce qu’il prétendait qu'on ne lui rendit rien pour lui-
méme, et qu’on ne glorifidt en lui que Dieu son Pére.

Je ne parle ici que de son humilité extérieure, dont je
ne touche méme. que quelques traits. J’ai parlé plus haut
de ses sentiments intérieurs, qui surpassaient tout ce
qui paraissait de lui au dehors, et qui nous ont été
révélés moins par lui-méme que par les Prophétes et les
Apotres, David surtout, Isaie et saint Paul.

, Ames chrétiennes, qui aspirez & 'humilité, que votre
esprit, que votre cceur soient toujours fixés sur Jésus-
Christ; suivez-le depuis sa créche jusqu’a sa croix, et, a
chaque exemple, dites-vous : Voila ce qu’a été, et ce
qu’a voulu étre mon Maitre, mon modéle, mon Sauveur,
mon juge; voila ce qu’il a été en mon nom, et tenant
ma place, pour m’apprendre ce qu’il faut que je sois. Je
serai toujours au-dessous d’un exemplaire si parfait,
mais je dois ticher d’en approcher, et il n’y a point de
christianisme hors de I'imitation de Jésus-Christ.



VINGT-HUITIEME LECON. 331

Ne croyez pas que, sans les lumiéres de la grice, vous
rompreniez rien au tableau que I’Evangile vous présente.
Jésus-Christ sur la terre ne fut connu que par la foi; on
ne le connait pas autrement aujourd’hui, et il en faut
une bien grande pour pénétrer un peu avant dans le
secret de son humilité. Cette lumiére ne vous sera pas
vefusée dans un certain degré, mais elle ne croitra en
vous qu'a proportion du bon usage que vous en ferez.
Si vous la négligez dans la pratique, elle vous quittera
insensiblement. Si vous la suivez, elle vous éclairera de
plus en plus, ct vous conduira peu a peu dans I’abime
des humiliations de ’'Homme-Dieu.

Pour en venir 13, livrez-vous donc entié¢rement a la
conduite de la grace. C’est le troisiéme point de la
méthode renfermée dans la parole de Jésus-Christ :
Apprenez de moi.

1l instruit encore plus au dedans qu’au dehors, et il
joint le secours & Uinstruction. La nature n’inspire que
Porgueil ; la grace, qui lui est opposée en tout, n’inspire
que humilité. Observez bien a quoi la grice vous porte;
c’est toujours & vous humilier; elle se fail reconnaitre
sirement a cetle marque, comme la nature i la marque
contraire.

Or, voici a peu prés la marche que suit la grice.

Llle pénétre d’abord le chrétien du sentiment de son
néant, de son impuissance a tout bien surnaturel, de la
nécessité ou il est de se tenir sous la dépendance de
Dieu, et de recourir sans cesse a lui, avec une défiance
absolue de soi-méme. Elle lui apprend a conserver le
souvenir de ses péchés, pour se maintenir dans une
salutaire confusion, et réprimer les mouvements de
I’orgueil a leur naissance; & ne pas se flatter aisément



332 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

d’en avoir obtenu le pardon, mais a les expier par la
pénitence, dont les humiliations, qui sont le partage du
pécheur, font la principale partie.

Elle lui apprend a cacher soigneusement ses bonnes
ccuvres et ses vertus, non-seulement aux autres, mais a
soi-méme, ne s’arrélant pas 4 y penser, et ne se per-
meltant aucune vaine complaisance; & se taire pareille-
ment sur les grices qu’il recoit de Dieu, & n’en point
faire d’indiscrétes confidences, et a n’en parler qu’a
celui qui est chargé de le conduire, autant qu’il est
besoin pour la direction. Dans les commencements, ce
silence ne pourrait étre trop sévére, et ’'on doit toujours
se défier de Pamour-propre, qui, sous prétexte de la
gloire de Dieu et de I’édification du prochain, nous
engage a ouvrir notre cceur, et & P'épancher mal a
propos. Mais, dans la suite, lorsqu’on est plus avancé, et
qu'on a acquis une certaine simplicité, ce n’est pas
manquer 4 Phumilité de parler de soi pour de bonnes
raisons, a U'exemple de saint Paul, et alors la grace
n’en fait & ’aAme aucun reproche.

Elle lui apprend encore a ne pas se troubler des fautes
ou il tombe, mais 2 s’en humilier doucement, et sans
perdre sa paix; a4 étre méme bien aise de I’abjection
qui lui en revient, surtout lorsque ces fautes ont été
commises en présence des autres, et qu’elles peuvent
diminuer la bonne opinion qu’on a de lui. Cette pra-
tique, tant recommandée par saint Francois de Sales,
est plus difficile qu’on ne pense. Rien n’est plus commun
alors que de se dépiter par un certain orgueil spirituel,
qui nous suggére mille réflexions humaines, toujours
revétues d’une apparence de piété ou de charité. Cest,
dit-on, pour l'intérét de Dieu ou du prochain qu'on est
faché. Point du tout, c’est pour le sien propre. L’ame



VINGT-HUITIEME LECON. 333

humble répare sa faute, quand elle craint d’avoir offensé
ou scandalisé le prochain; du reste, elle se met peu en
peine de ce qu’on pensera d’elle. Je m’en tiens ici a ces
premiers éléments d’humilité qu’enseigne la grice.

Une des choses qu’elle met le plus avant dans le cceur,
est qu’en ce qui nous humilie, Dieu est toujours le prin-
cipal agent, que c’est lui qui met en ceuvre 3 cette fin
les créatures, et qui les arme pour la destruction de
I'orgueil, notre vice radical. Convaincu de cette vérité,
on porte mieux les coups, on est plus soumis et plus
cn garde contre les murmures el les révoltes de la nature.

Dieu se sert en eftet des hommes pour nous humilier,
de leurs défauts, de leur malignité, de leur indiscrétion,
de leurs préventions. La hauteur des uns nous force a
plier; U'opiniatreté des autres, a céder; les prétentions
de ceux-ci, a rabaltre des notres; ’humeur de ceux-la, a
supporter el i dissimuler bien des choses qui nous mor-
tifient. Les criliques malignes et les censures injustes
exercent notre sensibilité, et nous rendent moins délicats,
moins tendres sur I'article de la réputation; les médi-
sances et les calomnies nous obligent a en faire le sacri-
fice, lorsque, ayant essayé de nous justlifier, nous n’y
réussissons pas. L’indiscrélion qui nous rapporte ce
qu’on a dit de nous, qui révéle nos fautes cachées, ou
qui, sans mauvaise intention, nous dit des choses déso-
bligeantes, fournit un grand exercice d’humilité, sur- '
tout aux personnes qui vivent en communauté. Nous
avons encore plus a souffrir de la prévention, et des
reproches qu’elle nous attire, des répugnances qu’elle
nous témoigne ou qu’elle dissimule faiblement, des torts
qu’elle nous donne, de mille sujets enfin d’humiliation
qu’elle nous procure.

19.



33% L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

Dieu se sert de nous-mémes, de toutes les folies qui
nous passent par 'imagination, et qui a la réflexion nous
humilient; des illusions o notre esprit tombe, et qui,
étant reconnues, diminuent la bonne opinion que nous
avons de notre jugement; des faiblesses de notre ceeur,
et de ses inclinations mauvaises, basses, intéressées, des
sentiments d’envie et de jalousie, oi nous ne nous sur-
prenons jamais sans rougir de honte, et nous juger dignes
de mépris et de haine.

Dieu se sert du démon, et de tentations humiliantes
en elles-mémes, plus humiliantes encore par 'aveu qu'il
en faut faire au Directeur de nolre conscience; tenta-
tions ou, pour comble d’humiliation, on se croit sou-
vent coupable de péché et d’un consentement formel,
prenant les suggestions horribles de I’esprit de ténébres
pour ses propres pensées, et jugeant quon a voulu
expressément tout le mal dont on a éprouvé malgré soi
I'impression.

Enfin, Dieu nous humilie par lui-méme, ennous don-
nant des idées si pénétrantes de sa grandeur et de notre
bassesse, de sa bonté et de notre malice, de sa sainteté
et de notre corruption, que nous ne savous ou fuir pour
nous soustraire a sa présence. La confusion d’Adam aprés
sa désobéissance, honteux devant Dieu de sa révolte
et de sa nudité, n’est qu’une faible image de celle
qu’éprouve I'dme en cette situation.

Si, dans ces différentes humiliations, de quelque part
qu’elles viennent, on demeure constamment sous la main
de Dieu, fidéle a sa grice, docile aux avis et aux déci-
sions de son guide spirituel, on parviendra a acquérir
I'humilité dans un degré d’autant plus éminent, qu’on
n’aura pas méme le soupcon d’étre humble, et qu’on ne
passera pas pour tel dans I’esprit des autres. '



VINGT-HUITIEME LECON. . 835

Dieu n’emploie qu’a I’égard de quelques ames d’élite
les épreuves qui viennent immédiatement de lui ou du
démon, et il leur donne la force nécessaire pour les
porter. Mais celles que nous procurent les hommes,:
ou que nous trouvons dans notre propre fonds, sont
communes a tous les chrétiens, et c’est 2 nous d’en
faire un bon usage pour ’acquisition d’un trésor si pré-
cieux,

Examinons-nous sévérement sur tout ce qui concerne
I’humilité, soit extérieure, soit intérieure; ne nous pas-
sons rien, et soyons inexorables a4 nous exécuter, soit
qu’il s’agisse d’user de prévenance envers le prochain,
ou de lui faire des excuses et des réparations, ou de
renoncer i nos droits et de sacrifier nos prétentions;
soit qu’il soit question de rejetler et d’étouffer en nous
les idées et les sentiments que nous suggére la nature
orgueilleuse. Dieu ne manquera pas de nous donner des
vues sur tout cela, et de nous faire de vifs reproches,
lorsque nous ne les aurons pas suivies. Soyons attentifs
et dociles & ces vues et a ces reproches, et ne négligeons
rien dans la pratique de la vertu qui nous rapproche le
plus de Jésus-Christ.

Je sens, 6 mon Sauveur! combien la nature résiste en
moi 4 Phumilité, combien elle la craint et la repousse;
et c’est cela méme qui me fait mieux connaitre le besoin
que j’en ai. Augmentez donc votre grice, afin que je
redouble ma priére, et que je force mes répugnances.

Oui, je suis résolu d’apprendre de vous i étre humble;
de P'apprendre de vos lecons et de vos exemples, et de
me mettre sous votre direction. Que celte résolution

coiitera cher 2 mon orgueil | Mais périsse & jamais cet
orgueil, qui vous a causé tant d’opprobres et d’ignomi-



336 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

nies. Le principe de tout désordre en moi est de chérir
ce vice, et d’abhorrer ’humilité.

O Seigneur! rétablissez, et aidez-moi a rétablir 'ordre
dans ma nature. Donnez-moi tout le courage, toute
la grandeur d’ame, toute la constance dont j’ai besoin
dans une entreprise si difficile. J’attends cela de votre
bonté, et j’espére que vous ne permettrez pas qu’une
résolution qui vous est si agréable reste sans effet.
Ainsi soit-il!

VINGT-NEUVIEME LEGON

DE LA PATIENCE.

Cette lecon rentre dans celle de la nécessité de porter
sa croix; mais il n’y a vul inconvénient de revenir a
deux fois sur un sujel de celte importance.

Jésus-Christ, aprés avoir fait a ses disciples un tableau
effrayant de ce qu’ils auraient 3 souffrir des Puissances
de la terre dans [’établissement de sa religion, ajoute,
pour les soutenir contre une si affreuse perspective,
qu'ils posséderaient leurs dmes par la patience .
C’est-a-dire qu’il promet de les revétir d’une force surna-
turelle, qui les élévera au-dessus de leurs maux, et
maintiendra leur dme en paix, au milieu méme des
supplices.

La suite de son discours montre qu’en adressant ces
paroles aux Apdtres, il avait aussi en vue les premiers
chrétiens, qui furent livrés par leurs parents, leurs
fréres, leurs proches et leurs amis; et méme, pour
donner a cette promesse toute son étendue, il faut dire

! Luc, xx1, 19.



VINGT-NEUVIEME LECON. 337

qu'elle regarde tous les vrais chrétiens, qui, non-seule-
ment dans les persécutions pour la cause de la foi, mais
dans les afflictions de toute espéce, auraient recours a
Dieu et s’appuieraient uniquement sur lui.

Jésus-Christ a tenu sa parole, et nous en voyons
’'accomplissement d’dge en dge dans tous les événe-
ments, soit publics, soit particuliers.

Les Apotres possédérent leur dme par la patience dans
leurs immenses travaux, dans tous les genres de maux
auxquels ils furent exposés, et dans le martyre qui les a
couronnés. Nous pouvons juger des autres par saint
Paul, dont les actes et les Epitres attestent qu’il a porté
la patience jusqu’a I’héroisme, jusqu’a se plaire dans ses
souffrances, s’en glorifier, et y goiiter une surabondance
de joie. L’histoire des chrétiens de la primitive Eglise,
leurs apologies, les relations de leur martyre, font foi
qu’ils ont possédé leurs ames par la patience parmi les
plus longues et les plus cruelles persécutions. Leur
courage, leur paix, leur sérénité firent adiniration des
paiens, tout accoutumés qu’ils étaient a voir des gladia-
teurs prodigues de leur sang dans I'aréne et exercés a
mouric de bonne grice. L’invincible patience des chré-
tiens de tout dge, de tout sexe, de toute condition, leur
parut étre d’un ordre bien supérieur, et elle fut la prin-
cipale cause de leur conversion. Dans toute la suite des
siécles, les saints que I'Eglise a formés, I'ont édifiée par
leur patience dans tous les genres de croix, et cette
vertu a toujours été un des caractéres distinctifs des
vrais chrétiens.

Ne leur faisons pas I'injure de leur comparer sur ce
point quelques philosophes, dont I’histoire a rapporté
des traits de patience, Malgré son incrédulité, Rousseau



338 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

mettant la mort de Socrate en paralléle avec celle de
Jésus-Christ, est forcé d’avouer que, si le premier
mourut en sage, le second est mort en Dieu. S’il eiit eu
occasion de parler de la patience des Martyrs, il n’eiit
pu s’empécher d’y reconnaitre quelque chose de divin.
Et certes il faudrait élre bien injuste, pour ne pas con-
venir de la supériorité des chrétiens a cet égard sur les
philosophes; ou étre bien corrompu dans les principes,
pour ne pas préférer une vertu religieuse et surnaturelle
3 une vertu tout humaine, dont ’orgueil était le ressort.
Car enfin ceux-ci attribuaient leur patience & eux-mémes
et a la force de leur raison; au lieu que les chrétiens en
rendaient, et en rendent tous les jours gloire a Dieu.

Comme les maux de la vie sont inévitables, et que la
patience seule peut les adoucir, pour peu qu’on réflé-
chisse, on tombe aisément d’accord que cetle vertu est
d’un usage nécessaire. Mais trés-peu, méme dans le
Christianisme, s’exercent a I’acquérir, Il faudrait pour
cela s’y prendre de loin, et se préparer aux grands maux
en endurant paisiblement les maux ordinaires. Et c’est
ce qu’on ne fait point. On se laisse aller dans ceux-ci a
des impatiences qui ne sont que légéres; et, lorsque les
grandes peines nous saisissent au dépourvu, on s’aban-
donne a des excés ou d’abattement ou de fureur, qui
sont impardonnables, et dont on a honte le premier,
quand on est revenu i soi.

La patience ne s’acquiert que par degrés; et c’est
surtout a I’égard de cette vertu que se vérifie la maxime
de Jésus-Christ : Celui qui est fidéle dans les petites
choses, le sera aussi dans les grandes'. Une grice

! Luc, xv1, 10.



_VINGT-NEUVIEME LECON. 339

ordinaire suffit pour se posséder dans de petites peines,
soit du corps, soit de I'esprit. Il en faut une extraordi-
naire pour étre maitre de soi dans les peines considéra-
bles en elles-mémes, ou dans leur durée. Si vous man-
quez & la grice ordinaire, Pextraordinaire, qui ne vous
est due qu’en conséquence de votre fidélité, vous man-
quera au besoin, et vous laissera i toute votre faiblesse.
Il est donc nécessaire de 8’exercer de boune heure
dans les occasions journaliéres, afin de mériter que Dieu
nous soutienne en celles qui sont plus rares et plus diffi-
ciles. Voila ce que nous enseigne la sagesse chrétienne ;
mais on ne sc met gutre en devoir de profiter de ses
lecons, et 'on a tot ou tard sujet de s’en repentir.

La patiegce n’est pas une vertu isolée, mais elle ren-
ferme I’exercice de plusieurs vertus : celui de la douceur
et de la charité dans le support du prochain; celui de
I’humilité, dans les choses dures et mortifiantes qu’on a
a essuyer; celui du détachement, dans la perte des
biens, et des personnes qui nous sont chéres; celui du
renoncement i nous-mémes, dans les événements qui
contrarient notre volonté; celui de la force dans les
douleurs corporelles; en général, dans les états pénibles
et affligeants, celui de la conformité & la volonté de
Dieu.

La philosophie du siécle s’est épuisée en préceptes sur
cette matiére. Epicure lui-méme en a fait le fond de sa
morale, ne pouvant se dissimuler que dans cette vie la
somme des maux physiques surpasse celle des biens, et
que le point essentiel était d’armer ’homme contre la
douleur. Je ne discuterai point ce qu’il y a de vrai ou
de faux dans ce que les sages de I’antiquité ont écril
la-dessus. Je remarquerai seulement que les réflexions



340 L'ECOLE DE JESUS-CHRIST.

purement humaines sont bien faibles pour nous soutenir
dans I’adversité, parce que le mal présent agit vivement
sur I'imagination, abat le cceur, et trouble la raison.
D’ailleurs la philosophie ne présente point de motifs
capables de déterminer a souffrir avec courage, et il est
des genres de maux, tels que ceux qui humilient, contre
lesquels elle ne peut rien. Il n’en est pas ainsi de la
morale chrétienne; elle nous offre les motifs les plus
puissants dans les péchés a expier, dans la récompense
éternelle 3 mériter, dans 'exemple de Jésus- Christ.
Et de plus, elle accompagne ces motifs d’un secours sur-
naturel, que Dieu accorde a tous ceux qui 'invoquent
dans leurs peines; secours efficace qui les affermit, qui
les console, qui les remplit d’une joie spirituelle.

La patience est une source de gloire pour Dieu. Il est
le seul étre qui soit digne qu’on souffre et qu’on s’immole
pour lui. Il jouit de sa grandeur, lorsqu’il voit la créature,
acquiescant a son bon plaisir, recevoir avec une humble
soumission les chatiments qu’il lui inflige, ou les épreuves
auxquelles il met son amour.

Elle est une source d’édification pour le prochain; car
la vertu édifie toujours, et il n’est pas de preuve moins
équivoque de vertu, que la patience, soit dans I’adversité,
soil dans la maladie, soit dans les injures et les mauvais
traitements. C’est elle qui dans l'esprit des paiens a
donné le plus grand relief & notre sainte religion. Qu’il
est grand, le Dieu des chrétiens! §’écriaient-ils, témoins
de leur constance invincible dans les tourments.

Elle est pour nous-mémes une source abondante de
meérites. Les grandes occasions de souffrir ne sont pas
fréquentes; mais les petites se présentent tous les jours,
presque a chaque instant. Or, la moindre contrariété



VINGT-NEUVIEME LEGON. 341

supportée pour Dieu ne sera pas sans récompense; et,
si cette récompensc est proportionnée & la violence
qu’on se fait, il est facile de juger combien grande sera
celle de certaines croix si difficiles & porter. Ce qu’une
ame désire le plus ardemment sur la terre, est de pou-
voir se répondre qu'elle aime Dieu. Nulle vertu ne lui
en donne un gage plus assuré que la patience. On aime
Dieu, quand on souffre volontiers pour lui, et récipro-
quement, on est bien aise de souffrir pour lui, quand
on 'aime.

Enfin, un des plus précieux avantages de la patience,
est que par elle on posséde son ame.

Posséder son ame dans les maux, c’est étre i soi,
c’est-a-dire a Dieu; c’est jouir de la liberté de Pesprit,
de la paix du ceeur, et du seul honheur de la vie,
Demandez a une ame patiente si elle est contente de
son état; elle vous dira : Oui; si elle souhaite la déli-
vrance, ou méme la diminution de ses peines, au préju-
dice du bon plaisir de Dieu; elle répondra sans hésiter :
Non. Elle est donc heureuse, autant qu’'on peut I'étre
dans une telle situation.

L’impatience, qui nous ravit la possession de notre
ame, nous prive par conséquent du -premier des biens.
De plus, au lieu de soulager nos maux, de les adoucir,
d’en accourcir la durée, elle les augmente, les aigrit,
les prolonge. Non-seulement elle les rend inutiles pour
’expiation de nos péchés, mais elle nous en fait com-
mettre de nouveaux, et, loin de nous mériter quelques
degrés de gloire, elle nous expose a des chatiments dans
Pautre vie.

Pour remédier & 'impatience, qui est si nuisible a
P » q



| )
342 L’ECOLE DE JESUS-CHRIST.

tous égards, et qui jette quelquefois dans la mélancolie
et le désespoir, il faut s’attacher a en bien connaitre les
causes. Elle vient dans les uns de la vivacité d’un carac-
tére impétueux ; dans les autres, d'une mollesse extréme,
quine peut rien souffrir ; quelquefois, elle a son principe
dans '’humeur, ou dans la hauteur, ou dans la sensibi-
lité, ou dans une certaine roideur de volonté. Il y entre
presque toujours un fond d’orgueil , qui dispose 1’dme
a se révolter contre Dieu; et c’est cet orgueil porté a
un certain point, qui produit les dépits violents, les
emportements, les blasphémes.

La cause connue, il s’agit d’y appliquer le reméde. Je
ne trouve pas mauvais qu’on emploje ceux que fournit
la raison; il est louable de faire usage de tout pour par-
venir a la patience. Mais il y aurait de la folie et une
sorte d’impiété a rejeter les moyens bien plus efficaces
que nous offre la religion. Jamais on ne sera véritable-
ment patient, qu’on ne s’applique a devenir solidement
chrétien. On pourra se faire honneur devant les hommes
d’une patience stoique; on affectera des dehors tran-
quilles, tandis que le dedans sera violemment agité; et,
lorsque ’on sera sans témoins, on jettera le masque, et
I’on renoncera a un personnage forcé. Ou bien, on mon-
trera peut-étre du courage a supporter la douleur du
corps; mais on se laissera abattre au moindre chagrin
de 'ame. Il faut étre patient en tout; il faut I’étre dans
le ceeur, il faut 'étre en secret comme en public. Or, il
n’appartient qu’a la grace de nous rendre tels; et, pour
'avoir au besoin, il faut la meériter par une vie chré-
lienne.

A qui la patience n’est-elle pas nécessaire, 6 mon
Dieu! et i qui P'est-elle autant peut-étre qu’a moi? Ne



VINGT-NEUVIEME LEGON. 343

pouvant prévoir ce qui m’arrivera, la prudence veut
que je me hite d’en faire provision; il sera trop tard d’y
penser, quand les maux seront venus.

Donnez-moi donc la volonté et la force de m’exercer
i cette sublime vertu dans les occasions qui se présentent
chaque jour. Faites que je m’accoutume-a posséder
mon ame, & conserver un esprit égal et un coeur tran-
quille; que je recoive comme de votre main tout ce qui
m’est incommode et ficheux; que je le regarde comme
un moyen d’expier mes péchés, d’acquérir des mérites,
et surtout de vous prouver mon amour; enfin, que j’en
fasse un saint usage, pour votre gloire et pour mon
salut. Ainsi soit-il!

FIN DU TOME PREMIER.



Digitized by GOOS[G



TABLE

DES MATJERES CONTENUES DANS LE TOME PREMIER.

Pages.
APPROBATION. & ¢ ¢ « o o o o v o o o ¢ o o o 8 o o o o oo v

DEDICACE « « « + + « + ¢ ¢« o o« s s s s 0 0o o s o oo VI
INTRODUCTION. ¢ o « « o « o « o o o o 6 ¢ o o o 4 + o o IX=XLIV

AVAST-PROPOS DE L'AUTEUR: « : & o i o & o o o o o o o s 1
JEsUs=CHRIST NOUS INVITE A SON ECOLE. +" « + o « « o o & & 5
JESUS-CHRIST EST NOTRE SEUL MAITRE « + o « o . o o o o « 9

JEsUS-CHRIST VOIE, VERITE ET VIEes « oo o ¢ o o o o o o » 12
JEsUs-CHRIST A LA PORTE DU COEUR. + . « + v o » + . o - . 16
CARACTERE DES BREBIS DE JESUS-CHRIST + v v « o o 0 s o . 20
Premitre LEcon, Faire pénitence. . . . . . v oo ..o . 2k
DeuxiiME LEgox. Tout est perdu pour 'homme, s'il perd
SOMAME « v v o o v o o o s o s o o s oo o s osesas 32
TroisitMe LEgoN. Du ceeur sortent les mauvaises pensées. 39
QuatriME LEgoN. (Suite)).. . .« v o v ..o ... A8
CiNQUIEME LEGOKN, Le monde exclu de la priére de Jésus-
Christe o « v ¢ ¢ ¢ o v o e e v vt s s e aaveeess D8
SixieME LEcoN. Le démon occupé & perdre les hommes. . 66
SepTiEME LEGoN. L'amour de Dieu. . . . . ... o .. . 76
Hurmime Legon, (Suite.). . . oo o v v v v vev oo .. 83
Neuvitme LegoN. La pratique de 'amour de Dieu.. . . . 96
DixitME Legox. L’amour du prochain.. . . . ... ... 106
OnziiMe Legon, La pratique de ’'amour du prochain. . . 115
DovziEMe Legon. Le renoncement a soi-méme. . . . . . 125
TreizitME Legon. Les béatitudes.. . . . .. . ... ... 139
Bienheureux les pauvres. . . . . ... 1M
Bienheureux ceux qui sont doux.. . . . 147
Bienheureux ceux qui pleurent. , . . . 152



346 TABLE.

Tne1z1EME Lecow, (Suite.) Bienheureux ceux qui ont faim
et soif de la justice. . . . .. . ...

Bienheureux ceux qui sont miséricor-

dieux, . . ..o o oo e,

Bienheureux ceux qui ont le cceur pur.

Bienheureux les pacifiques.e . . . . ..

Bienheureux ceux qui souffrent persécu-

tion pour la justice.. . . . ., ...

QuatorzitmE Lecon, De la justice chrétienne. Ses qualités.
QuinziEme LEGon. Le péché se commet dans le ceeur. . .
Se1zitme LEgoN. Tout pécheur est esclave du péché. . . .
Dix-sepmitme LEGON. La vérité nous rend libres.. . . . .
Dix-nuiTiEME LEGON, Quiconque faitle mal, haitla lumiére.
Dix-nevviiME LEGoN. On ne peut servir deux maitres. .
VixeniMe LEGoN. Le régne de Dieu est intérieur. . . . .
(Suites)er v v v v et e e e

Vixer ET UNIEME Licon, Chercher avant tout le royaume
deDiete o v v vt i v o o v te s st e s
VineT-vEUxiEME Legon. La douceur du joug du Selgneur..
VineT-TROISIEME LEGON. Porter sa croix. . . . . . . . ..
VixeT-QuatniEME LEcon, De la paix du coeur. . . . . . .
ViveT-cixguieMe Lecox. De 'humilité. , . . . . . .. ..
Viner-sixitme Legon, (Suite.).. . . . .. ., ... ...
Vixer-sepTiEME LEGoN. Le repos de I'ame est dans I'hu-
milité. . . . . ..o e e e
Vixer-HuITIEME LEGON, Des moyens d’acquérir I'humilité.
Vixer-sEUvIEME LEcon. De la patience. . . . .. .. ..

"\jb ‘ FIN DE LA TABLE DU TOME PREMIER.

Pages.
159

165
170
177

182
187
198
203
212
222
230
238
246

252
261
270
281
292
305

316
325
336

PARIS. = TYP, DE E. PLON, NOURRIT ET C/®, RUE GARANCIERE,



Digitized by 6008[6



OUVRAGHS DU MEME AUTEUR

ELEVATIONS AU COEUR DE JESUS

Par le P. F. DOYOTTE
de la Compagnie de Jésus.

Un volume in-32. Prix. . . 1fr.75

Josse, éditeur, 81, rue de Sévres, & Paris.

SOUFFRANCES

DE

NOTRE-SEIGNEUR JESUS-CHRIST

SUIVIES D'UNE MEDITATION
SUR LA PRIERE DU VEN. P, GLAUDE DE LA GOLOMBIERE

Puabliées par le P. F. DOYOTTE, s. J.
Un volume in-18. Prix : O fr. 75.
Le Chevallier fréres, éditeurs, rue St-Georges, Nancy.

LA DEVOTION AISEE

PAR LE P. PIERRE LE MOYNE
Introduction par le P. F. DOYOTTE, s, 5.
Un volume petit in-18, édition de luxe. Prix : 2 fr. 50.

Oster, 6, rue des Chapelains, & Reims.

PARIS, TYPOGRAPHIE E. PLON, NOURRIT ET C'®, RUE GARANCIERE, R.







Digitized by GOOS[Q



Digitized by 600816









Digitized by GOOg[C



	Front Cover
	APPROBATION 
	AVANT-PROPOS DE L'AUTEUR : 
	JÉSUS-CHRIST EST NOTRE SEUL MAÎTRE 
	JÉSUS-CHRIST A LA PORTE DU COEUR 
	PREMIÈRE LEÇON Faire pénitence • 
	DEUXIÈME LEÇON Tout est perdu pour l'homme, s'il perd 
	TROISIÈME LEÇON Du cœur sortent les mauvaises pensées 
	QUATRIÈME LEÇON (Suite ) 
	CINQUIÈME LEÇON Le monde exclu de la prière de Jésus- 
	SIXIÈME LEÇON Le démon occupé à perdre les hommes 
	SEPTIÈME LEÇON L'amour de Dieu 
	HUITIÈME LEÇON (Suite ) 
	NEUVIÈME LEÇON La pratique de l'amour de Dieu 
	DIXIÈME LEÇON L'amour du prochain 
	ONZIÈME LEÇON La pratique de l'amour du prochain 
	DOUZIÈME LEÇON Le renoncement à soi-même 
	TREIZIÈME LEÇON Les béatitudes 
	milité 

