
A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothèque avant d’être numérisé avec
précaution par Google dans le cadre d’un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l’ensemble du patrimoine littéraire mondial en
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient à présent au domaine public. L’expression
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’un pays à l’autre. Les livres libres de droit sont
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir
du long chemin parcouru par l’ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

Consignes d’utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre
ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine.
Il s’agit toutefois d’un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des
contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers à des fins commercialesNous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l’usage des particuliers.
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder à des requêtes automatiséesN’envoyez aucune requête automatisée quelle qu’elle soit au système Google. Si vous effectuez
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer
d’importantes quantités de texte, n’hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l’utilisation des
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.

+ Ne pas supprimer l’attributionLe filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet
et leur permettre d’accéder à davantage de documents par l’intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en
aucun cas.

+ Rester dans la légalitéQuelle que soit l’utilisation que vous comptez faire des fichiers, n’oubliez pas qu’il est de votre responsabilité de
veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu’il en va de même dans
les autres pays. La durée légale des droits d’auteur d’un livre varie d’un pays à l’autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier
les ouvrages dont l’utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l’est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur Google
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous
vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut être sévère.

À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l’accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frano̧ais, Google souhaite
contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l’adressehttp://books.google.com

1

https://books.google.be/books?id=weZg9X5S43gC&hl=fr


EXERCICES

DE PIÉTÉ ,

Offerts à

Par

9

2

M. DCCC. XXXIII.



M. soyezfidèle à

vos exercices de piétéjusqu'à la mort, et

vous trouverez Dieufidèle à ses promesses.

Souvenez-vous de ceux qui vous ont an-

noncé la parole de Dieu , et vous ont af-.

fermi , ou peut-être mémefait rentrer dans

les voies de sa vérité et de sa justice , et

pricz pour eux.



TABLE .

Lectures sur le don de soi-même à Dieu .

1er Jour. Qu'est-ce que se donner à Dieu. -

Qualités que doit avoir le don de soi-même
àDieu . ...

2º Jour. Rien n'est plus juste que de se don-
ner à Dieu. - Ce n'est qu'en me donnant

à Dieu que je puis le glorifier et accomplir
ses desseins sur moi .

-

3e Jour. Le meilleur usage que je puisse faire

de ma liberté , c'est de me donner à Dieu ,

et c'est aussi l'unique voie qui puisse me
conduire au bonheur. Nous devons nous

donner à Dieu , parce qu'il nous a adoptés

pour ses enfans , et quel'obligation où nous

sommes de l'aimer , ne peut bien s'accom-

plir que par là...

pag.

1

1-2

5-8

10-15

4eJour. Le don de soi-même à Dieu est le

principal et unique moyen de bien entendre

l'Evangile. L'exemple de J.-C. nous im-

pose laloi de nous donner à Dieu...... 21-24

5e Jour. Le renoncement prescrit dans l'Evan-

gile n'est autre chose que le don de soi.
même à Dieu. - La nécessité de se donner

àDieu est comprise dans l'Oraison domini-

cale. 26-28

6º Jour. Il faut se donner à Dieu. Rien de plus

avantageux pour la vie future et pour la vie
présente elle-même.- 1er AVANTAGE . L'as-

surance morale du salut. - 2ª AVANTAGE .

L'exemption de toute peine de conscience.
-30 AVANTAGE . La familiarité avec Dieu. 32-35

7e Jour. 4e AVANTAGE. La paix intérieure.

5e AVANTAGE. La protection spéciale de

Dieu . -6° AVANTAGE . Le don d'oraison.. 37-40

Prière d'une ame fidèle pour les prêtres en re-

traite.. 43.....

FIN DE LA TABLE .



0

te

se

le

VL

ét

SC

SC

F



LECTURES ..

SUR LE DON DE SOI-MÊME

A DIEU ,

Offertes aux personnespieuses

avec invitation de lesfaire en préparation

aux fêtes de la Présentation de N. S.

( le 2 février ) , de l'Annonciation de

l'Incarnation de N. S. ( le 25 mars ) , de

la Féte-Dieu , de l'Assomption, etc.

AVIS. Ce recueil de lectures n'est autre chose

que le petit écrit du P. Grou sur cette matière . On

s'est permis de l'abréger.

LECTURES POUR LE PREMIER JOUR .

Lecture pour le matin .

Qu'est-ce que se donner à Dieu ?

Se donner à Dieu , c'est lui consacrer tou-

tes ses pensées , toutes ses affections , toutes

ses actions ; en sorte que l'esprit ne s'occupe

plus que de lui et des objets auxquels il veut

à chaque moment que nous pensions ; que

le cœur n'aime que lui , et les créatures qu'en

vue de lui selon l'ordre qu'il a lui-même

établi ; que tout ce qu'on fait , tout ce qu'on

souffre , lui soit rapporté ; et que sa gloire ,

sonbon plaisir soient notre dernière fin , et

notreprincipale intention.

Sedonner àDieu , c'est renoncer à se con



( 2)

duire soi-même, pour être conduit en tout

par la grâce ; c'est n'avoir plus de volonté

propre en quoi que ce soit , et ne vouloir

que ce que Dieu veut; c'est lui remettre no-

tre liberté , afin qu'il en dispose lui-même ,

et qu'il la dirige comme il lui plaira .

Le chrétien qui s'est donné à Dieu , n'est

plus à lui-même, il n'a plus aucun droit sur

lui-même, il se laisse entre les mains de

Dieu , et de ceux qui lui tiennent sa place ;

il ne voudrait pas se permettre aucun désir ,

former la moindre entreprise , ni faire aucune

démarche de son propre mouvement. En un

mot, il est passé sous le domaine de Dieu ;

il a toujours les yeux attachés sur lui , pour

connaître sa volonté; il se tient toujours

prêt à l'exécuter , sans raisonner , sans allé-

guer aucune excuse , sans y opposer ses in-

clinations où ses répugnances naturelles. Une

si grande dépendance est effrayante au pre-

mier coup d'œil , et paraît tenir l'ame dans

une gène insupportable. Nous verrons dans

lasuite comment Dieu sait adoucir son joug ,

et comment l'amour le rend délicieux.

Lecture pour le soir.

Qualités que doit avoir le don de soi-même à Dieu.

Ilne faut pasque je dise : Je me donnerai

àDieu quand je voudrai; rien ne presse ,

j'ai tout le tempsd'y songer. Un tel discours

est également faux et insensé. Il est faux :

car je n'ai que le temps de la vie présente ,



( 3 )

si courte , si incertaine , pour me donner a

Dieu. Je ne dispose pas d'un mois , d'un

jour , d'une heure; je n'ai en ma puissance

que le moment présent. Si je ne prends pas

à ce moment ma résolution , pourrai-je la

prendre dans le moment suivant ? Serai-je

en vie ?A cet instant la grâce me sollicite

vivement ; si je la rebute , ne me rebutera-

t-elle pas? S'est-elle mise à madiscrétion ,

pour que j'en use quand il me plaira ? La

chose me sera-t-elle plus aisée à faire demain

qu'aujourd'hui ? Si je diffère , je ne la fe-

rai peut-être jamais. D'ailleurs n'est-il pas

insensé de remettre d'un jour à l'autre à en-

trer dans la seule voie qui mène au bonheur?

de ne pas faire sitôt que Dieu nous en presse ,

ce qu'on regrettera de n'avoir pas fait plutôt?

Pourquoi me réduirais-je à dire un jour avec

saint Augustin : J'ai commencé bien tard à

vous aimer, beauté si ancienne , beauté si

nouvelle; j'ai commencébien tardàvous ai.

mer? Hélas ! j'aurais déjà ce reproche à me

faire , en me donnant tout à l'heure à vous ,

Ô monDieu. Pourquoi l'aggraver par de nou-

veaux délais , et me le rendre plus amer?

Qu'il est douloureux ce reproche , àun cœur

que l'amour divin a blessé ! S'il nous fait la

grâce de blesser le nôtre , rendons-nous tout

aussitôt ; et recevons avec reconnaissance la

plus douce des blessures. En vérité , nous ne

savons pas quel tort nous nous faisons , en

différant de nous donner à Dieu. Ainsi la do-



(4)

nation de soi-même à Dieu doitêtreprompte.

Elle doit être encore entière , absolue , ir-

révocable : entière , pour ne rien excepter ;

absolue , pour n'admettre aucune condition ;

irrévocable , pour embrasser tous les momens

de la vie jusqu'au dernier soupir. Ces trois

mots comprennent tout.

Donnons-nous donc à Dieu , autant qu'il

nous est possible , comme ilveut lui-même se

donner à nous dans l'éternité : tout entier ,

pour toujours , avec un amour incompréhen-

sible. Est-ce trop que nous , qui devons tout

à Dieu , qui ne nous aimons bien qu'autant

que nous aimons Dieu , qui ne pouvons être

heureux que par sa possession ; est-ce trop ,

dis-je , que nous soyons à lui dans le court

espace de la vie présente , comme il s'est en-

gagé d'être à nous dans les siècles des siè-

cles?
1

Donnons-nous à Dieu , comme Jésus-Christ

notre modèle s'est donné à son Père . Le dé-

vouement du Sauveur a été aussi loin qu'il

pouvait aller , il en doit être ainsi du notre

àproportion. Jésus-Christ avait en soi la plé-

nitude de la grâce , et il a eu aussi la pléni-

tude du dévouement. Que le notre réponde

à la mesure de grâce que nous recevrons .

Dieu n'en veut pas davantage ; mais aussi il

n'en veut pas moins ; il prétend que sa grâce
ait tout son effet.

Donnons- nous à Jésus- Christ comme Jé-

sus- Christ s'est donné à nous. Il m'a aimé,



(5)

pouvons-nous dire avec saint Paul , et il s'est

livré pour moi . A quoi s'est-il livré ? A

tout ce que la justice de Dieu a exigé de lui

pour me retirer de l'enfer et pour m'ouvrir la

porte du Ciel. Avec quel amour il s'est livré !

qui pourrait l'exprimer ou même le conce-

voir ? En retour, qu'attend-il de moi ? Queje

l'aime et que je me livre à lui. Non content

de s'offrir pour nous une fois sur la croix , il

continue de s'offrir tous les jours sur nos au-

tels ; il se donne , il s'unit , il s'incorpore à

nous dans le sacrement de l'Eucharistie , cha-

que fois que nous approchons de la table sa-

crée. Puis-je moins faire que de lui donner

tout ce que je suis , comme ilme donne tout

ce qu'il est , sa chair , son sang , son ame ,

sa divinité ?

LECTURES POUR LE SECOND JOUR .

Lecture pour le matin.

Rien n'est plus juste que de se donner à Dieu.

Sans nous laisser rebuter par de vaines

imaginations qui sont démenties par l'expé-

rience , commençons d'abord par examiner

les raisons qui nous engagent à nous donner

ainsi à Dieu . Ces raisons sont sans nombre ;

et il serait trop long de les rapporter toutes :

je me bornerai aux principales.

N'est-il pas souverainement juste que je

me donne tout entier et sans réserve à celui

qui m'a tiré du néant, et qui me conserve à



(6)

chaque instant l'existence qu'il m'adonnée ;

qui est monpremier principe etma fin der-

nière , mon souverain bien , de qui j'ai tout

reçu , de qui j'attends tout, et sans lequel

il m'est impossible d'être heureux? Quel

besoin Dieu a-t-il de moi? Aucun. Que

j'existe , ou que je n'existe pas; que je me

donne à lui , ou que je ne m'y donne pas ,

il n'en sera pas moins heureux. Pourquoi

donc exige-t-il que je sois tout à lui ? C'est

que l'ordre le veut ainsi ; c'est que Dieu ne

peut pas m'autoriser à demeurer le maître

de moi-même , ni à me donner à nul autre

qu'à lui. Si je prétends avoir le droit de dis-

poser de moi comme il me plaît, je suis un

usurpateur ; je ravis à Dieu un bien qui lui

appartient ; si je me donne à tout autre , ce

ne peut être qu'à une créature , à qui je ne

puis me donner , et qui ne peut me recevoir ,

sans injustice , et sans faire à Dieu le plus

grand des outrages, celui de lui préférer

quelque chose.

Mais s'il est juste que je sois à Dieu , il

est juste que j'y sois en tout et pour tou-

jours : en aucune chose , en aucun temps ,

je ne puis me soustraire à son domaine. Son

droit s'étend à tout ce que je suis , en quel-

que état , en quelque circonstance que je me

trouve. Il m'a créé , et n'a pu me créer que

pour lui. J'abuse de mon esprit , si je l'em-

ploie à une autre fin qu'à le connaître ; j'a-

buse de mon cœur, sije n'emploie à l'aimer



( 7 )

tout ce qu'il ad'affection ; j'abuse de ma li-

berté , si je m'en sers autrement que pour me

déterminer à lui plaire en toute chose ; j'a-

buse de toutes les facultés de mon ame et de

mon corps , si je n'en fais pas un usage con-

forme à ses intentions . Ce n'est point assez

que je ne l'offense pas , il faut que je m'étu-

die à lui être agréable , et par conséquent à

faire en toute rencontre sa volonté. Rien

n'est laissé à ma disposition , pas plus qu'à

celle des anges et des bienheureux. Jésus-

Christ ne nous enseigne-t-il pas à dire au

Père céleste : Que votre volonté soitfaite

en la terre comme au Ciel? Y a-t- il un ins-

tant , une occasion où la volonté deDieu ne

se fasse pas dans le ciel ? Nous sommes donc

obligés de tendre à l'accomplir aussi pleine-

ment et aussi constamment sur la terre .

Toute la différence qu'ily a entre les bien-

heureux et nous , c'est qu'ils ne peuvent

plus s'écarter de la volonté de Dieu , parce

qu'ils y sont fixés immuablement par leur

état, et que nous avons toujours ici-bas le

malheureux pouvoir de nous en éloigner.

Mais du reste , c'est un devoiraussi indispen-

sable pour nous que pour eux de n'avoir

point d'autre règle que la volonté divine .

Ainsi, que je consulte ma raison et ma

conscience , que je consulte ma religion et

ma foi , que je considère ce que Dieu est en

lui-même, et ce qu'il est par rapport à moi;

tout me fait une loi de me donner tout-à-fait



( 8 )

à Dieu , et à Dieu seul; tout se réunit pour

m'apprendre que c'est là ma première et ma

plus grande obligation .

Lecture pour le soir.

Ce n'est qu'en me donnant à Dieu que je puis le

glorifier , et accomplir ses desseins surmoi.

Dieu m'a créé pour sa gloire; c'est la

première fin qu'il s'est proposée; et c'est

aussi la première que je dois avoir en vue à

son service. Mais de quelle autre manière

puis- je le glorifier , qu'en me donnant tout
àlui?

Ce qui le glorifie , n'est pas ce que je fais

de mon chef pour sa gloire , mais ce qu'il

fait lui-même en moi et par moi . Il ne veut

de moi qu'un dévouement absolu , qu'une

disposition sans bornes d'obéissance , qui ,

ne lui refusant rien , ne lui résistant en rien ,

lui laisse exercer à son gré son domaine sur

moi. Il est glorifié par moi autant qu'il veut

l'être , lorsqu'il me tient toujours en sa

main , et qu'il me trouve souple à toutes ses

volontés. Que je fasse pour lui de grandes

choses , que je n'en fasse quede petites , cela

luiest indifférent ,pourvuqueje fasse ce qu'il

veut. Sa seule volonté donne du prix aux

choses , il ne les estime que par cet endroit.

L'acte par lequel on se donne sans réserve à

lui , est proprement le seul qui lui soit glo-

rieux ; tout le reste n'en est que la suite et

l'exécution, et tire son mérite de cette source .



( 9 )

Si je suis tant soit peu jaloux de la gloire de

Dieu , puis-je hésiter un moment à la lui

procurer par cette donation entière de moi-

même ?

De plus , Dieu a des desseins particuliers

sur chaque ame : celle-ci est destinée à le

glorifier d'une façon , et celle-là à le glori-

fier d'une autre façon. Le choix de la ma-

nière ne nous appartient pas ; tout ce qui

nous regarde est de répondre parfaitement

à notre destination. J'ignore ses desseins

sur moi : mais je sais certainement qu'ils ne

seront jamais remplis , que je ne me sois

donné tout-à-fait à lui . Il attend de moi cette

donation pour me les manifester ; parce que

s'il me les découvrait auparavant , je n'y

consentirais pas , ou que , quand j'y consen-

tirais , je n'aurais pas le courage de les ac-

complir. Jésus- Christ ne fit connaître à saint

Paul les grandes vues qu'il avait sur lui ,

que quand soumis et prêt à tout , il lui eût

dit : Seigneur, que voulez-vous quejefasse?

Si nous lisonsavec attention la vie des saints,

nous y remarquerons qu'il ne s'est expliqué

sur ce qu'il voulait d'eux , qu'après qu'ils se

furent donnés à lui. Quel malheur pour moi ,

si , faute de m'être donné à Dieu , je vivais et

je mourais sans avoir accompli , ni même

connu ses desseins sur moi !

1 *



( 10 )

LECTURES POUR LE TROISIÈME JOUR.

Lecture pour le matin.

Lemeilleur usage queje puissefaire dema liberté,

c'estdemedonnerà Dieu, et c'est aussi l'unique

voie qui puisse me conduire au bonheur.

Nous savons tous que notre perfection ,

notre salut , sont attachés au bonusage de

notre liberté . Nous savons encore que nous

pouvons à tout instant en abuser, qu'une pe-

titefaute peut nous conduire à une plus gran-

de , et ainsi par degrés consommer notre ré-

probation . Notre faiblesse est extrème , nous

ne pouvons nous le dissimuler ; nous sommes

investis de tentations , et toujours enclins au

péché par la pente de notre cœur. La grâce

de Dieu , il est vrai , ne nous manque pas ,

soit pour nous préserver de tomber , soit pour

nous relever de nos chutes ; mais rien ne

nous est plus ordinaire que de manquerà la

grâce , et c'est là précisément ce qui nous

rend coupables. La liberté nous est donnée

pour nous sauver , et la plupart ne l'em-

ploient qu'à se perdre .

D'où leur vient ce malheur , et quelle en

est la première cause ? C'est qu'ils n'ont ja-

mais remis leur libre arbitre entre les mains

de celui qui seul peut le gouverner sûrement,

et empêcherqu'ilne se détourne ni à droite ,

ni à gauche. Tant que nous voudrons en de-

meurer les maîtres , tant que nous préten-

drons en disposer nous-mêmes, nousserons



( 11 )

toujours dans le danger prochain d'en mal

user , et si cette prétention ne nous conduit

pas toujours à notre perte , du moins jamais
elle ne nous conduira à la sainteté. Mais si ,

reconnaissant humblement notre aveuglement

et notre faiblesse , nous supplions Dieu de se

charger de nous ; si nous sommes décidés à

ne point prendre parti de nous-mêmes sur

aucun point important ; sinous le consultons

pour connaître sa volonté , et si nous atten-

dons qu'elle se déclare , soit par des avis

intérieurs , soit par la voie de l'autorité ou

des conseils ; alors nous n'avons à craindre

aucun abus de notre liberté ; ce n'est plus

nous qui répondons de nous-mêmes , c'est

Dieu qui en répond; et le soin qu'il prend

de sa gloire , le tendre amour qu'il nous

porte , nous garantiront de tout écueil , et

nous conduiront infailliblement au port de
l'heureuse éternité .

Persuadés , comme nous devons l'être , de

cettevérité,commcommentpouvons-noushésiterun
moment à confier à Dieu ladirection de notre

liberté? comment osons-nous faire un seul

pas de nous-mêmes , former des projets ,

nous jeter dans des entreprises dont nous ne

savons pas quelles seront les suites pour no-

tre salut? Ces projets , direz-vous , ces en-

gagemens n'ont rien de mauvais en eux , et

je n'y vois rien qui intéresse le moins du

monde ma conscience. Cela peut être ; mais

vous ignorez ce qui en résultera par rapport



( 12 )

à votre ame ; vous ignorez si tel état de vie ,

telle liaison , tel voyage , tel changement de

demeure ne sera pas pour vous une occasion

de péché , ne sera pas la source de la perver-

sion de vos principes et de vos mœurs. Le

précipice ne se montre pas à vous dès les

premiers pas que vous faites dans la route ;

mais peut-être y en a-t-il un; Dieu le voit ,

et il vous en préserverait si vous étiez résolu

de ne faire aucune démarche sans le consul-

ter.

Mais quoi ! reprendrez-vous , Dieu ne

m'a-t-il doué de la liberté , qu'afin que je

m'en dépouille et que je me réduise à un

continuel esclavage ? Je ne pourrai donc plus

disposer en rien de moi-même ? Dieu vous a

donné la liberté afin que vous l'employiez à

son service , et par conséquent que vous lui

en fassiez hommage , et que vous la teniez

toujours soumise à ses volontés . Il ne vous a

pas fait libre pour vous autoriser à vous re-

tirer de sa dépendance , mais pour que cette

dépendance fût volontaire et de votre choix.

Il vous fait connaître les droits qu'il a sur

vous , le besoin que vous avez de dépendre

de lui , les avantages qui vous en reviennent ,

les risques que vous courez s'il ne vous tient

pas sans cesse par la main ; après cela il vous

laisse le maître de prendre votre parti. Pou-

vez-vous disconvenir que le meilleur usage
que vous puissiez faire de votre liberté ne

soit d'en user selon les vues de Dieu , et de



( 13)

lalui consacrer pour qu'il la gouverne parsa

providence et par sa grâce ? Vous appelez

cela vous réduire à l'esclavage ! Au contrai-

re, c'est vous mettre dans la pleine liberté

des enfans de Dieu. Vous disposerez en tout

de vous-même , mais sous le bon plaisir de

Dieu , dont vous aurez fait le vôtre , en vous

donnant à lui. Si c'est là une servitude ,

c'est celle de l'amour , c'est celle des anges

et des saints dans le Ciel , c'est la source de

leur bonheur ; vous ne serez jamais heureux

autrement , nidans cette vie ni dans l'autre.

Dieu étant mon souverain bien , il ne peut

y avoir de bonheur pour moi , soit en cette

vie , soit en l'autre , que par mon union avec

lui . Mais ici-bas où je ne le connais que par

la foi , quelle autre union puis-je avoir avec

Dieu , qu'en me donnantà lui , pour ne m'en

plus séparer ; qu'en lui dévouant et mon es-

pritetmoncœur , pour ne faire qu'un avec

Iui par la conformité de sentimens et d'affec-

tions ? Car c'est dans cette conformité que

consiste l'union des esprits. Il m'a donné le

discernement et la liberté , afin que , connais-

sant ce qu'il est , et mes rapports avec lui ,

je m'attache uniquement et inviolablement à

lui par un choix éclairé. Son intention a été

que ce donde moi-même étant libre , fût glo-

rieux pour lui et méritoire pour moi; c'est-

à-dire , que le glorifiant par un amour de

préférence , et commençant dès cette vie à

êtreheureux par cet amour, je méritasse de



(14)

le glorifier à jamais dans le Ciel , et d'y trou-

ver la consommation de mon bonheur dans

la consommation de mon amour .

Aussi me dit-il dans l'Ecriture : Monfils ,

donne-moi ton cœur (1 ) . Tout ce qu'il veut

de moi se réduit à ce don , qui en effet com-

prend tout , qui est le seul dont il soit ja-

loux , et sans lequel toute offrande de ma

part ne serait rien pour lui. Donne-moi ce

cœur que j'ai fait pour moi, que je puis seul

remplir, qui par ses désirs les plus intimes

ne soupire qu'après moi , et qui ne saurait

trouver la paix et le bonheur hors de moi.

Il m'appartient , et n'appartient qu'à moi;

et ce qui fait sa grandeur et sa noblesse ,

c'est que tout autre être que moi est trop

petit pour lui. Ce n'est pas pour son propre

avantage que Dieu nous le demande , c'est

pour le nôtre. Il n'a pas besoin de nous ;

nous ne pouvons nous passer de lui. Il est

souverainement heureux par lui-même ; et

je ne serai jamais heureux sans lui.

Puis-je faire mon bonheur à moi-même?

Non , je ne vois en moi qu'indigence ; et

cela ne me surprend pas , puisque je ne

suis qu'une créature tirée du néant. Les au-

tres créatures et tous les biens de l'univers

peuvent-ils contribuer à mon bonheur ? Pas

davantage. Ce sont des êtres sortis du néant

commemoi , aussi indigens de leur fonds que

Prov. 23, 26.



( 15 )

moi. Je les posséderais tous et pour toujours ,

que mon cœur n'en serait pas moins vide

moins affamé , moins désireux du vrai bien ,

du bien suprême , qui n'est autre que Dieu.

Jusqu'à ce que ce cœur soit tout-à-fait à

Dieu , il n'a point de repos , il désire , il re-

grette toujours quelque chose. Au contraire ,

il est plein , joyeux , tranquille , lorsqu'il

possède Dieu ; il n'est plus sujet à l'ennui ,

qui ronge , qui dévore , qui consume quicon-

que ne cherche pas son bonheur en Dieu.

Mais jamais le cœur humain ne possédera

Dieu , qu'autant que Dieu le possédera ;

Dieu ne se donnera à lui , qu'à proportion

qu'il se donnera à Dieu. Tout pour tout.

:

Lecture pour le soir.

Nousdevons nous donner à Dieu, parce qu'il nous a

adoptés pour ses enfans , et que l'obligation où

nous sommes de l'aimer ne peut bien s'accomplir

que par là.

Nous sommes , en qualité de chrétiens , les

enfans de Dieu ; nous recevons au baptême

la grâce de l'adoption divine , adoption dont

le caractère est ineffaçable , et nous ypre-

nons l'engagement sacré de vivre en enfans de

Dieu. Car ce caractère tournerait à notre

condamnation , si nous le démentions par

notre conduite. Or, saint Paul déclare que

ceux-là sont les enfans deDieu, qui sont

conduits par l'esprit de Dieu (1). Les au-

(1) Rom,8 ,14.



( 16 )

tres en ont le titre ; mais ils n'en remplis-

sent pas les obligations , si l'esprit de Dieu

ne les gouverne pas .

L'esprit de Dieu est un esprit de charité,

un esprit de grâce , un esprit surnaturel qui

nous élève au-dessus de nous-mêmes , qui

nous change en d'autres hommes , et qui nous

rend conformes à Dieu dans nos pensées ,

nos affections , nos actions . Cet espritde Dieu ,

aussi doux que puissant , ne nous fait pas

violence ; il ne nous conduit qu'autant que

nous consentons à être conduits par lui. Afin

donc que l'esprit de Dieu nous conduise en

toutes nos démarches , tant pour l'intérieur

que pour l'extérieur , il faut que nous nous

soyons donnés à Dieu, que nous lui ayons

cédé tout pouvoir sur notre volonté , et que

nous le laissions disposer de nous à son gré.

Si nous sommes encore à nous-mêmes ; si

nous prétendons être en droit de nous gou-

verner en quoi que ce soit ; si nous opposons

à l'esprit de Dieu la plus légère résistance ,

il ne sera pas vrai qu'il nous conduise en

tout , et nous n'agirons pas en enfans de

Dieu dans les choses où son action ne diri-

gera pas la nôtre. C'est une conséquence

manifeste de la doctrine de l'Apôtre .

Remarquons encore , et cette observation

est très- importante , que comme, en qualité

d'hommes et d'êtres raisonnables, nousdevons

suivre en tout la raison et ne nous permettre

jamais rien qu'elle n'approuve; demême ,en



( 17 )

qualité de chrétiens , nous devons suivre en

tout l'esprit de Dieu , et ne jamais nous en

écarter. Toute disposition intérieure , toute

action extérieure que l'esprit de Dieu ne re-

connaît pas pour la sienne , est condamnable

en un chrétien , ou du moins ne mérite an-

cune louange , et lui est tout-à-fait inutile

pour le salut. Sur cette règle qui est incon-

testable , combien d'œuvres perdues pour le

Ciel , que d'heures vides dans la vie de la

plupart des chrétiens ! D'où vient cette inu-

tilité , cette perte immense de momens si pré-

cieux? De ce qu'ils ne se sont pas donnés à

Dieu , pour être gouvernés en tout par son

esprit.

Voilà déjà de grandes raisons de faire à

Dieu cette consécration de nous-mêmes. En

voici d'autres , qui ne sont pas moins fortes.

Je suis obligé d'aimer Dieu de tout mon

cœur , de tout mon esprit, de toute mon ame,

de toute ma force. C'est le premier et le plus

grand des préceptes. Mais comment puis-je

l'aimer ainsi , si tout mon cœur , tout mon

esprit , toute mon ame , toutes mes forces ne

sont pas consacrés à son amour ? de quelle

autre manière puis-je les lui consacrer , que

par une parfaite donation de moi-même ? Pe-

sez bien cette raison ; elle est claire et déci-

sive . Vous allez voir que la chose est abso-

lument impossible autrement.

Le précepte de l'amour de Dieu oblige à

deux choses: lapremière , à éviter toute of



(18)

fense de Dieu , grande ou petite , et à ne se,

rien permettre de propos délibéré qui puisse

le moins du monde lui déplaire ; à se tenir

même en garde le plus qu'il se peut , contre

les fautes légères de premier mouvement et

de surprise ; la seconde , à pratiquer selon

son état et selon les occurrences , toutes les

vertus que Dieu exige de nous , et dans

toute la perfection qu'il l'exige ; à s'efforcer

de lui plaire en tout , et à ne pas regarder à

ce qu'il peut nous en coûter d'efforts et de

sacrifices pour lui être agréables. Ce précepte

pris , comme on doit le prendre , en toute son

étendue , par rapport à ce qu'il défend et à

ce qu'il ordonne , comprend évidemment la

fuite de tout mal, et la poursuite de tout

bien. Mais est-il possible d'être dans la dé-

termination sincère et constante de fuir tout

mal et de poursuivre tout bien , à moins,

de s'être donné à Dieu pleinement et irrévo-,

cablement?

Le chrétien ne doit se permettre rien qui

puisse affaiblir en lui tant soit peu la charité ,

et au contraire il doit embrasser tout ce qui

est propre à l'augmenter. Il est plus ou moins

coupable , s'il est cause du refroidissement de

l'amitié de Dieu envers lui ; il l'est encore

si , par négligence , par lâcheté , par indif-

férence , il ne contribue pas autant qu'il est

en lui à l'accroissement d'une amitié si pré-

cieuse. Cela n'est pas douteux ; mais rem-

plira-t-il jamais ces deux devoirs , et se



( 19 )

mettra-t-il en état de les remplir, autrement

que par une donation entière et sans réserve

de lui-même à Dieu ?

Dieu seul qui peut mettre en nous son

saint amour , qui seul peut lui donner l'ac-

croissement , est assurément disposé à nous

accorder toutes les grâces qui nous sont né-

cessaires pour la conservation et l'augmenta-

tion du trésorde la charité ; mais ces graces ,

sans lesquelles nous ne pouvons rien , il ne

nous les donne qu'à proportion que nous

nous donnons à lui. Il commence ; mais il

fautque nous répondions , sans quoi il ne

continue pas ; et si nous usons de réserve à

son égard , nous le forçons , pour ainsi dire ,

à resserrer par rapport à nous les effets de

sa bonté. Quand par son Saint-Esprit il a

répandu dans nos cœurs la charité , le pre-

mier effet qu'il en attend est le don de nous-

mêmes. Il ne nous témoigne son amour que

pour provoquer le nôtre ; et plus les mar-

ques qu'il nous en donne sont grandes , plus

✓ il attend de retour de notre part. Il est donc

évident que ses graces n'iront toujours crois-

sant , qu'autant que nous les mériterons par

notre correspondance ; et que cette corres-

pondance ne sera jamais entière , si notre

donation ne l'est pas .

Vouloir mettre quelque borne , quelque

réserve à l'amour de Dieu , c'est aller direc-

tement contre la nature de cet amour , qui ,

du côté de son objet , est essentiellement in



(20 )

fini , et qui ne peut être borné que par la ca

pacité finie du cœur qui aime. Mais cette ca-

pacité peut toujours devenir plus grande ;

elle n'a point d'autre mesure fixe que celle

qu'il plaît à Dieu d'y mettre ; et de ma part

je ne puis la fixer. Je dois aimer Dieu sans

mesure , c'est-à-dire de toute la capacité de

mon cœur , laquelle est toujours susceptible

de s'étendre. Mais je ne l'aimerai jamais

sans mesure , si je ne suis pas à lui sans me-

sure ; ni de toute la capacité de mon cœur ,

s'il ne lui est pas tout-à-fait dévoué.

S'il nous était possible d'aimer Dieu infi-

niment , comme il s'aime lui-même , nous

serions obligés de l'aimer de la sorte , parce

que cet amour est le seul qui répond à son

infinie perfection ; et nous n'en sommes dis-

pensés , qu'à cause que cela n'est pas en

notre pouvoir. Nous devons donc l'aimer au-

tant que nous en sommes capables avec sa

grâce , qui nous est toujours offerte pour

P'aimer de plus en plus. Ainsi l'intention de

Dieu est que notre amour prenne sans cesse

de nouveaux accroissemens ,croissemens , et que nous

ne soyons jamais contens de nous-mêmes

comme si nous l'aimions assez , puisque nous

pouvons à chaque instant l'aimer davantage.

Mais qu'est- ce qu'aimer , si ce n'est pas se

donner à l'objet qu'on aime ? Le propre de

l'amour est de donner tout ce qu'il peut don-

ner; il est imparfait , tant qu'il se réserve

quelque chose; etlecœurqui estvraiment à



( 21 )

:

Dieu , ne saurait être content s'il a la moin-

dre réserve à se reprocher.

Plus on approfondira la matière de l'a-

mour de Dieu , plus on se convaincra que

l'obligation qui nous est imposée ne peut

être remplie que par une donation entière

de nous-mêmes. Le cœurne se sent à l'aise ,

que quand il l'a faite ; jusque-là il ne sau-

rait avoir habituellement le goût de Dieu ,

ni trouver une douceur, une paix parfaite à

son service. Consultons-nous sur ce point;

et notre état intérieur nous répondra si

nous sommes tout-à-fait à Dieu , ou non.

LECTURES POUR LE QUATRIÈME JOUR .

Lecture pour le matin.

Ledon de soi-même à Dieu est leprincipalet unique

moyen de bien entendre l'Évangile.

Nous avons tous le plus grand intérêt à

bien entendre l'Evangile , puisqu'il est la

règle de nos mœurs, et aussi celle sur la-

quelle nous serons jugés par Jésus-Christ
qui nous l'a dictée. Cette règle comprend

deux choses, la doctrine de Jésus-Christ ,

et ses exemples , qui en sont la fidèle et in-

faillible interprétation. Maisjamais nous ne

comprendrons bien ni cette doctrine ,
exemples; encore moins les goûterons-nous

ni ces

et nous mettrons-nous en devoir de les sui-

vre , si nous ne commençons parnous donner

sérieusement àDieu. La raison en est claire :



( 22)

tout est surnaturel dans ce qu'a fait et en-

seigné Jésus- Christ ; tout est au-dessus de

nos lumières naturelles ; et nous ne pouvons

en avoir l'intelligence qu'autant que la grâce

nous éclairera. Mais Dieu n'éclaire notre es-

'prit qu'à mesure que nous le lui soumettons

et qu'il le trouve docile à ses inspirations. Il

ne sera donc éclairé qu'imparfaitement, tant

qu'il ne sera pas dans une entière dépen-

dance de l'esprit de Dieu. Et c'est pour

cela que si peu de chrétiens , si peu de

prêtres , si peu de religieuxont une connais-

sance un peu profonde de la morale chré-

tienne. Les saints eux-mêmes ne l'enten-

daient pas avant qu'ils se donnassent à Dieu.

Saint Augustin en fait l'aveu dans ses Con-

fessions. A combien de docteurs , des plus

habiles d'ailleurs , ne pourrait-on pas dire

au sujet de la morale évangélique, ce que

Jésus-Christ disait à Nicodème : Vous êtes

maître en Israël, et vous ignorez ces choses!"

( 1) ! Un ignorant , une simple femme qui

sert Dieu de tout son cœur , pourrait vous

en faire des leçons .

De plus , cette morale qui passe nos lu-

mières combat nos penchans naturels ; l'or-

gueil et l'amour-propre en ont une extrême

aversion. Quiconque s'étudie tant soit peu

lui-même , ne saurait se le dissimuler ; et

c'est parce que le cœur ne la goûte pas ,

(1) Joan. 3 , 20.



( 23 )

qu'on invente tant de fausses raisons pour

s'endispenser. Mais quel est le moyenunique

et efficace de surmonter cedégoût et cette

aversion ? Nul autre quede se détacher tout-

-à-fait des créatures et de soi-même pour se

livrer entièrement à Dieu. Jusqu'à ce qu'on

ait pris ce parti , on regardera toujours la

morale chrétiennecomme unjoug pénible au-

quel on s'assujettira le moins qu'on pourra ,
comme un fardeau pesant dont on cherchera

à se soulager. Mais qu'on me trouve une

seule personne sincèrement donnée à Dieu ,

qui ne sente et qui ne publie hautementque

le joug de Jésus-Christ est plein de douceur,

etque son fardeau est léger ! C'est que l'a-

mour le lui fait trouver tel , et Dieu la rem-

plit de cet amour en récompensede ce qu'elle
lui adonné son cœur.

Enfin lapratique de la morale chrétienne

est au-dessus de nos forces. Quand nous la

comprendrions parfaitement, quand nous

aurions pour elle le plus vif attrait , nous

avons besoin d'une grâce spéciale pour en

venir à l'exécution , pour ne pas nous rebu-

ter des difficultés , pour surmonter les obsta-

cles et pour persévérerjusqu'à la fin dans la

guerre contre nous-mêmes. A qui Dieu ac-

corde-t-il ces secours privilégiés ? Est-ce aux

ames lâches , tièdes , qui ne le servent que

dans la crainte de se perdre , on par des vues

mercenaires , qui disputent en quelque sorte

avec lui, et ne luidonnentque lemoinsqu'el



( 24 )

les peuvent; qui s'aiment en unmot plus

elles-mêmes qu'elles n'aiment Dieu? Non ,

ces secours sont réservés aux ames franches ,

droites , généreuses , qui se sont données à

Dieu sans faire de conditions avec lui , et qui

veulent être à lui sans partage. Que peut re-

fuser Dieu à qui lui atout donné , à qui est

déterminé à tout faire , à tout souffrir pour

lui plaire , à qui s'abandonne à sa conduite,

etlui a transporté tout le droit qu'il a sur

lui-même ? L'intelligence , le goût , la prati-

que de l'Evangile sontdonc le fruit assuré

du don de soi-même à Dieu.

Arrêtez- vous un peu ici, chrétiens , et

réfléchissez sur ce que vous venez de lire.

Aviez-vous fait jusqu'ici les réflexions que

je vous suggère ? Vous paraissent-elles vraies,

justes, importantes , décisives pourvotre sa-

lut éternel , et même pour votre bonheur

présent ? Si cela est, rendez-en grâces à

Dieu ; mais après avoir entendu sa voix ,

n'endurcissez pas votre cœur. Offrez-lui ce

cœur qu'il vous demande , et que tant de

raisons vous pressent delui consacrer.

Lecture pour le soir.

L'exemple de Jésus- Christ nous impose la loi de
nous donner à Dieu .

Nous sommes obligés , en qualité de chré-

tiens , de marcher à la suite de Jésus- Christ ,
c'est-à-dire de l'imiter. Notre salut est atta-

ché à cette imitation. L'Evangiley estexprès



( 25 )

en beaucoup d'endroits ; et saint Paul assure

de tous les élus, qu'ils sont prédestinés à

devenir conformes à l'image du Fils de Dieu.

En effet , le Verbe ne s'est fait chair et n'a

habité parmi nous , que pour nous servir
de modèle.

Mais en quoi principalement est-il notre

modèle ? Dans son dévouement à Dieu son

Père. Voilà le point capital de notre ressem-

blance avec lui ; c'est le premier et le grand

trait , auquel se rapportent tous les autres .
Or, le dévouement de Jésus-Christ a été

parfait ; il a commencé au premier instant

de sa vie ; il n'a jamais été révoqué ni affai-

bli par la moindre reprise ; et il a été con-

sommé à son dernier soupir sur la croix.

Toutes les volontés du Père céleste sur lui ,

lui ont été proposées; il les a acceptées , il

s'y est soumis sans exception , quelque ri-

goureuses qu'elles fussent , et il les a accom-

plies sans en omettre la moindre circons-

tance. Qu'est-ce que la vie de Jésus- Christ ,

qu'une exécution suivie et non interrompue

de l'oblation qu'il avait faite de lui-même en

venant au monde ?

Il en doit être ainsi à proportion de la vie

du chrétien. Dès qu'il se connaît , et qu'il

est instruit qu'un chrétien n'est qu'un disci-

ple et un imitateur de Jésus-Christ , il faut

qu'il s'offre comme lui à toutes les volontés

de Dieu, qu'il se mette en devoir de les ac-

complir , sans jamais s'en écarter , et qu'ily
2



(26 )

soit fidèle jusqu'à la mort. Il doit être inti-

mement persuadé que tous ses pas sont comp-

tés , que toute sa route lui est tracée , que

tout ce qu'il a à faire ou à souffrir dans le

cours de savie est réglé par la Providence ,

et qu'il n'a plus qu'à marcher exactement

dans cette route sous la conduite deDieu.

Un chrétien qui n'est pas dévoué à Dieu ,

n'est pas chrétien dans le cœur, quelque

chose qu'il puisse être à l'extérieur. Un chré-

tienqui n'est dévoué àDieu qu'avec restric-

tion, comme le sont presque tous , est un

chrétien imparfait , un faible imitateur de

Jésus-Christ. Si l'onn'a pas communément

cette idée de la vie chrétienne, c'est qu'on

ne la puise pas à sa source , dans la doctrine

et l'exemple du Sauveur.

LECTURES POUR LE CINQUIÈME JOUR.

Lecture pour le matin.

Lerenoncement prescrit dans l'Evangile n'estautre

chose que le don de soi-même à Dieu.

Jésus-Christ a dit : Si quelqu'un veut

marcher à ma suite, qu'il se renonce soi-

même, qu'il porte sa croix , et qu'il me

suive (1 ) . Telles sont les deux conditions

qu'il exige de quiconque voudra le suivre ,

se renoncer , et porter sa croix . Mais ces

deux conditions présupposent et renferment

(1) Math. 16, 24.



( 27 )

le don de soi-même à Dieu , et elles n'en

sont proprement que l'exécution. Se renon-

cer , dans le sens que Jésus-Christ l'entend ,

c'est se remettre entre les mains de Dieu,afin

quede pécheurs et d'imparfaits , il nous rende

justes et parfaits; c'est lui livrer toutes nos

facultés , afin qu'il les purifie ; c'est nous dé-

sister de notre propre conduite , afin que nous

conduisant lui-même par sa grâce , il nous

élève à une sainteté digne de lui . Le chré

tien ne se renonce que pour se donner à

Dieu ; dès qu'il s'est renoncé , il n'est plus

à lui , il est à Dieu; etla pratique du renon-

cement ne consiste qu'à combattre et détruire

en soi tout ce qui nous empêche d'être par-

faitement à Dieu. Il faut donc entrer dans

la carrière à la suite du Sauveur , par un

acte général de renoncement, qui répond au

don de soi-même ; et en venir ensuite aux

renoncemens particuliers que Dieu exige

successivement , nous faisant mourir en dé-

tail ànous-mêmes , pour ne vivre plus qu'en

lui.

Pareillement prendre sa croix et la porter,

c'est recevoir chaque jour comme de la main

de Dieu toutes les peines , les contradictions,

leshumiliations qui nousviennentde quelque

part que ce soit , de Dieu , des hommes , ou

du démon ; c'est ne pas s'en plaindre , mais

les souffrir avec résignation, avec patience ,

avec amour. Ce qu'on ne saurait faire , si

l'on ne reconnaît que Dieu est le maître de



(28 )

disposer comme illui plaîtde notre personne

et de tout ce qui nous appartient , et si l'on

n'est dans l'état habituel de dévouement où

était Job , lorsqu'il disait : Le Seigneur m'a

donné, le Seigneurm'a été; tout est arrivé

selon qu'il a plu au Seigneur; que le nom

du Seigneur soit béni. Est-il possiblede par-
leretde

et de penser de la sorte ,de conserver un

cœur soumis et paisible au milieu de tous les

genres d'afflictions , si l'on nes'estpas donné

pleinement et sincèrement à Dieu , avec la

volonté de ne jamais se reprendre , en quel-

que étatqu'on se trouve ? N'est- il pas évident

que, dans les croix, nos plaintes , nos mur-

mures , nos résistances ont leur source dans

l'esprit propre , dans l'amour-propre , dans

une nature , en unmot, qui n'est pas sanc-

tifiée , et quivit encore en elle-même et pour

elle-même ? Il ne fautdoncpas se flatterde sui-

vre Jésus-Christ par la voie du renoncement

et de la croix , si l'on n'a commencé par se

donner entièrement à Dieu .

Lecture pour le soir .

La nécessité de se donner à Dieu est comprise dans

l'Oraison dominicale.

Jésus-Christ a enseigné de sa propre

bouche la prière que chaque chrétien doit

adresser à Dieu , et il y a renfermé toutesles

demandes qu'il doit faire. Il en est peu qui

ne la disent au moins deux fois le jour , le

matin et le soir. Mais la comprennent-ils ?



(29 )

Laprofèrent-ils du fond du cœur ? Mettent-

ils en pratique ce qu'elle contient ? Il s'en

faut bień pour la plupart , parce que , pour

avoir l'intelligence , le goût et la pratique de

cette prière , il faut être tout-à-fait à Dieu .

Et sans entrer ici dans une longue explica-

tion , peut-on appeler Dieu du nom de Père,

peut-on avoir dans le cœur les sentimens

que ce nom doit y exciter , peut-on se com-

porter comme le doit faire un enfant à l'é-

gardd'un tel père , si l'on ne luiest pas entiè-

rement dévoué? Pesonsbien toutes lesqualités

et tous les droits de ce titre de père , par

rapport à Dieu ; pesons tous les devoirs que

le respect , l'amour, la reconnaissance , la

dépendance nous imposent àson égard comme

ses créatures et ses enfans adoptifs , et ju-

geons nous-mêmes si la première et la plus

indispensable de nos obligations n'est pas de

lui donner irrévocablement notre cœur.

Nous lui demandons , avant toutes cho-

ses , que son nom soit sanctifié, c'est-à-dire

que toute la gloire qui appartient à ce nom

ineffable lui soitrendue. Et par qui rendue?

Par toutes les créatures intelligentes , et

principalement par nous-mêmes. Toute no-

tre vie nedoitdonc être qu'une sanctification

continuelledunomdeDieu, qu'un désir conti-

nuelqu'ilsoitsanctifiépar lesautres hommes.

Le zèle de sa gloire doit nous brûler , nous

dévorer sans cesse à la vue de tant d'outra-

ges qui le déshonorent. Le donde notre cœur

2*



( 30 )

est la seule chose qui puisse nous mettre

dans cette disposition ; et s'il y a si peu de

chrétiens qui y soient , c'est qu'il en est

très-peu qui lui aientdonné sincèrement leur

cœur. Quelle est d'ailleurs la gloire que

Dieu attend de nous ? C'est d'en être aimé en

toutes choses et par-dessus toutes choses.

Dieu, dit saint Angustin , n'est honoré que

par l'amour; tous ses commandemens se

rapportent et se réduisent à l'amour ; et

qu'est-ce quel'amour, si cen'estpasle dondu

cœuretles suites de ce don?

Nous demandons en second lieu , queson

règne arrive. Quel règne , sinon celui de l'a-

mour? et où Dieu veut-il l'établir , si ce

n'est dans notre cœur ? Ce règne doit se con-

sommer dans le Ciel ; mais il faut qu'il

commencesur la terre. Et peut-ilcommencer

dans chacunde nous autrement que par le

don de notre cœur ? Dieu ne règne ennous

qu'à proportionqu'il est le maître de notre

volonté, il ne domine sur toutes nos affec-

tions que quand elles se réduisent à une

seule , dont il est l'objet. Son règne ne s'éta-

blit que sur ladestruction de l'amour-pro-

pre, son ennemi capital; et ce n'est qu'en

donnant notre cœur à Dieu sans réserve,

que nous prenons la résolution efficace d'en

bannir absolument l'amour-propre , tant par

nosefforts secondés de la grâce, qu'en lais-

santDieu porter lui-même les derniers coups

àson ennemi.



(31)

Nous demandons enfin que la volonté de

Dieu s'accomplisse sur la terre, comme elle

s'accomplit dans le Ciel. N'est-ce pas lui

demander en d'autres termes , que nos cœurs

soient à lui aussi parfaitement que le cœur

des Bienheureux ? Qu'il ne trouve pas plus

de résistance de notre part que de la leur , à

tout ce qui estde sonbonplaisir ?Que nous

nous portions avec la même ardeur, lamême

obéissance , le même désintéressement , à

l'exécution de toutes ses volontés? Si nous

n'avons pas ces sentimens dans l'ame , lors-
que nous faisons une telle demande , il est

clairque nous ne remplissons pas l'intention

de Jésus- Christ, et que nous ne prions pas

le Père céleste comme nous devons le prier ;

nous proférons les paroles , mais le cœur ne

les dicte pas ; et comment partiraient-elles

du cœur , s'il n'est pas tout dévoué à Dieu ?

Ces demandes si saintes sont autant de men-

songes dans notre bouche , tantque nous re-

fusons àDieu ce qu'il attend de nous pour

la sanctificationde son nom, pour l'établis-

sement de son règne , pour l'accomplisse-
ment de ses volontés. Examinons-nous sé-

rieusement là-dessus ; et jusqu'à ce que nous

ayons fait à Dieu une entière oblation de

nous-mêmes, craignons de proférerpour notre

condamnation l'Oraison dominicale .



( 32 )

LECTURES POUR LE SIXIÈME JOUR.

Lecture pour le matin.

Il faut se donner à Dieu:rien deplus avantageux

pour la vie future et pour la vie présente

même.

Et d'abord pour ce qui concerne la vie.

future , il est certain qu'il n'y aura nulle

proportion entre le bonheur du commun des

élus et le bonheur de l'ame qui s'est don-

née ici-bas à Dieu sans réserve. Car ce que

Dieu récompense dans le Ciel , c'est moins

les bonnes œuvres que la disposition du cœur,

et l'amour qu'on aura eu pour lui. Il ne dé-

pend pas de nous de faire de grandes choses

pour Dieu; mais il dépend de nous de l'ai-

mer beaucoup. Quelle sera donc la récom-

pense d'une ame qui , en se donnant parfai-

tement à Dieu , l'a aimé autant qu'il dési-

rait qu'elle l'aimât , autant qu'elle a eu de

grâces pour l'aimer , autant que son cœur a

eu de capacité d'aimer ? Après une telle do-

nation , si elle a eu toutes les conditions re-

quises , et que , malgré les fautes inévitables

à la fragilité humaine , elle ait été constam-

ment mise en exécution ; le chrétien , en

quelque temps et de quelque manière qu'il

meure , a-t-il à craindre de passer par le

purgatoire ? Non , il ira droit au Ciel , qui

est ouvert à la charité pure ; et par sa do-

nation il est mis dans cette voie de charité

pure , où il avance toujours , tant qu'il est

fidèle à ne point se reprendre. Quel trésor



( 33 )

demérites n'amasse-t-il pasà chaque instant ,

et par la moindre de ses actions , à cause

de la pureté et de l'excellence de ses dispo-

sitions ! Sans exclure le motif de son pro-

pre intérêt , il n'y pense point habituelle-

ment , il ne l'a point en vue , tout occupé

qu'il est de Dieu et de son amour. Mais

plus il s'oublie , plus Dieu pense à lui , et

se propose de reconnaître ce qu'il fait uni-

quement pour lui. Dieu qui est l'amour mê-

me , se connaît sans doute en amour , et il

prodiguera avec un plaisir ineffable toutes

ses richesses en faveur d'une ame qui aura

été tout amour pour lui.

A l'égard de la vie présente , il n'est point

de situation plus heureuse que celle d'une

ame qui s'est donnée tout à Dieu.

Penser le contraire , c'est une erreur aussi

injurieuse à Dieu que pernicieuse à la piété ;

c'estune chose démentie par l'expérience et

par le témoignage de tous les saints , sans

exception. Il n'en est pas un seul qui ait re-

gretté un instant de s'être dévoué à Dieu ,

et qui n'ait désiré de lui être plus uni et de

l'aimer davantage. Qui en croira-t-on , si ce

n'est pas eux ? Et d'ailleurs si l'union avec

Dieu fait notre bonheur dans le Ciel , pour-

quoi ne le ferait-elle pas sur la terre ? Dieu

est- il moins notre souverain bien en cette vie

qu'il ne le sera dans l'autre ? C'est le démon,

secondé de l'amour-propre , qui nous grossit

les peines de la vie intérieure , pour nous



(34 )

détourner d'y entrer. Gardons-nous hiend'é-

couter tout ce qu'il suggère à notre imagi

nation ; et souvenons-nous qu'il est l'ennemi

de Dieu et le nôtre. Il veut nous perdre , et

il veut encore plus nous empêcher de glo-

rifier Dieu par notre dévouement,

PREMIER AVANTAGE .

L'assurance morale du salut.

Pour envenir au détail , le premier avan,

tage que cette donation nous procure ici-bas ,

est qu'elle assure notre salut autant qu'il

est possible de l'assurer. Elle ne nous en

donne pas , à la vérité, une certitude abso-

lue , parce que nous ne pouvons jamais nous

répondre de nous-mêmes ; mais elle nous

tient à cet égard dans une confiance et dans

un repos que rien ne peut ébranler. On se

dit à soi-même: Je suis entre les mains de

Dieu ; pourvu que je ne m'en retire pas ,

puis-je périr ? Tout l'enfer peut-il m'arra-

cher de sa main toute-puissante ? Mon salut

n'est plus mon affaire , c'est celle de Dieu ;

lamienne est de l'aimer , de ne songer qu'à

lui plaire et à lui obéir. Dieu m'aime , la

foi me l'apprend ; je l'aime , ma conscience

m'en renduntémoignage dontje ne puis dou-

ter. Ilmefera persévérerdansson saintamour ,

tant que je lui serai fidèle. Quelque chose

qu'il m'arrive , tant que je conserverai l'a-

mour de Dieu , je serai heureux , et j'y trou-
verai mon Paradis.



(35 )

Hors le cas de certaines épreuves inté-

rieures , tel est par rapport à l'assurance du

salut l'état habituel de l'ame donnée à Dieu.

Mais au lieu de chanceler et de s'affaiblir

par ces épreuves , il ne faut au contraire

que s'affermir davantage : en sorte que les

ames , qui , par les noires suggestions du

tentateur , s'imaginent être réprouvées , sont

plus tranquilles que les autres sur leur sort

éterneldans les intervalles de repos que leur

laissent ces horribles tentations , et n'ont

plus la plus légère inquiétude sur ce point ,

lorsqu'elles en sont délivrées. L'objet de ces

tentations , dans l'intention de Dieu , n'est

autre que de purifier leur amour , et de les

porter à un sacrifice d'elles-mêmes appro-

chant du sacrifice de Jésus-Christ abandonné

de son Père sur la croix . Mais après qu'elles

l'ont fait , elles ressuscitent à une vie nou-

velle , où elles goûtent par avance , enquel-

que sorte , les délices du Ciel.

Lecture pour le soir.

DEUXIÈME AVANTAGE.

L'exemption de toute peine de conscience.

Le second avantage de cette donation est

qu'elle nous préserve ou nous délivre de tout

scrupule , de toute anxiété , de toute peine

d'esprit , de toute réflexion inquiète et cha-

grinante sur nous-mêmes. Quelles que soient

les causes de ces tourmens de conscience ,

principale est que l'ame qui les éprouve n'est

la



( 36 )

pas entièrement dévouée à Dieu. Je m'en

rapporte sur ce point aux personnes de bon-

ne foi , sans entrer ici dans aucune preuve de

détail. Rien n'est si dégagé , si libre , si se-

rein , si joyeux , que la conscience d'une

ame qui est tout à Dieu. Elle marche avec

assurance , sans regarder avec tant de timi-

des précautions où elle va , parce qu'elle ne

marche pas d'elle-même ; mais que Dieu la

conduit et la tient par la main. Si elle fait

quelque faux pas , il la redresse ; si elle tom-

be , il la relève ; s'il faut passer quelque

endroit dangereux , il la porte entre ses bras.

Unsimple retour vers son bien-aimé , quand

elle a fait quelque faute , lui rend la paix

du cœur ; elle jette un tendre regard sur

lui , pour voir s'il est fâché ; il ne peut

soutenir ce regard , il s'apaise bien vite ,

il lui pardonne , lui rend ses bonnes grâces ,

etlui fait plus de caresses qu'auparavant ,

au point qu'elle est elle-même étonnée de

l'excès de sa bonté , et qu'elle ne peut s'em-

pêcher de s'écrier : Que le Dieu d'Israël est

bon à l'égard de ceux qui ont le cœur

droit (Psalm.72 ) !

TROISIÈME AVANTAGE.

La familiarité avec Dieu .

En effet , et c'est le troisième avantage ,

du moment qu'elle s'est donnée à Dieu , it

semble que ses attributs effrayans disparais



( 37 )

sent à ses yeux , et qu'elle ne voit plus que

ceux qui l'invitent à l'aimer et à mettre en

lui toute sa confiance. Les vérités terribles

de la Religion , qui auparavant l'affectaient

si vivement , et qu'elle osait à peine envisa-

ger, ne font plus d'impression sur elle ; les

vérités consolantes , propres à l'encourager et

à la fortifier , deviennent son attrait , et elle

a un goût infini à les méditer. Elle n'envi-

sage plus Dieu comme un maître , comme un

juge, comme un vengeur ; mais comme le

meilleur des pères , le plus tendre des époux ,

l'ami le plus intime. Elle lui parle avec une

sainte familiarité , elle l'entretient de ses af-

faires , lui fait confidence de ses peines ; elle

prend même quelquefois la hardiesse de lui

faire de doux reproches , qui lui sont agréa-

bles , bien loin de l'offenser ; on croirait ,

en un mot, que l'amour l'a rendue son égale.

Il faut l'avoir éprouvé , pour savoir quelle

est l'aisance , la liberté , la douceur de ce

commerce de cœur à cœur avec Dieu. Le

saint auteur de l'Imitation l'appelle une fa-

miliarité tout-à-fait étonnante.

LECTURES POUR LE SEPTIÈME JOUR .

Lecture pour le matin.

QUATRIÈME AVANTAGE .

Lapaix intérieure.

En quatrième lieu , elle jouit d'une paix

profonde et inaltérable , non-seulement dans

les commencemens où Dieu l'enivre de dé

3



( 38 )

lices , mais encore plus dans la suite , lors

qu'il l'éprouve et la crucifie. Il est vrai qu'a-

lors sa paix est moins sensible ; mais elle

n'en est que plus intime et plus stable . Si

elle souffre , elle est bien aise de souffrir ;

et loin de vouloir être soulagée , elle désire

de souffrir davantage. Cela est exactement

vrai ; le commun des chrétiens ne le croit

pas ; aussi n'ont-ils pas même l'idée de la

force invincible de l'amour divin . Tant

qu'elle ne se retire pas du sein de Dieu ,

elleydort ety repose en paix, selon l'ex-

pression de David , parce que Dieu l'a éta-

blie singulièrement dans une espérance qui

ne saurait étre ébranlée. ( 1 ) Qui la trouble-

rait? Les événemens humains ? Elle s'est éle-

vée au-dessus des choses de la terre , en

fixant son cœur en Dieu . Ses péché, passés ?

La première chose que Dieu a faite , lors-

qu'elle s'est donnée à lui , a été de les lui

pardonner , et de ne lui laisser là-dessus

aucun doute affligeant. Ses faiblesses quoti-

diennes ? Elle s'en humilie , mais elle ne

s'en trouble pas. Son peu de progrès dans

la vertu? Elle en laisse le jugement et l'es-

timation à Dieu , et se contente d'avancer

toujours , sans examiner curieusement si elle

avance. Les suggestions du démon ? Elles

peuvent bien agir sur son imagination ; mais

elles ne vont pas jusqu'au fond de l'ame

(1) Psalm. 4 , 9 , 13.



( 39 )

où réside la paix. La crainte que Dieu ne

l'abandonne? Elle sait qu'il n'abandonne

jamais le premier. Celle denepaspersévérer ?

Elle espère tout de la fidélité de Dieu , et

n'attend rien d'elle-même . Tel est l'état

d'une sainte sécurité dans lequel elle passe

ses jours , et qui augmente à l'approche de

sa dernière heure .

CINQUIÈME AVANTAGE.

La protection spéciale de Dieu.

Il y a sans doute une protection particu-

lière de Dieu sur les élus ; et Jésus-Christ

nous assure qu'aucun d'eux ne périra. Mais

il faut en reconnaître une plus spéciale en-

core à l'égard des ames qui se sont données

spécialement à Dieu ; et cette protection ne

se borne pas à mettre leur salut en sûreté ;

mais elle embrasse tout ce qui peut contri-

buer à leur sanctification. Il ne les quitte pas

un seul instant ; il a les yeux continuelle-

ment ouverts sur elles , pour veiller sur

toutes leurs démarches; il les soutient dans

leurs tentations ; il écarte d'elles tous les

dangers ; il en prend soin comme de la pru-

nelle de son œil; c'est l'expression qu'il em-

ploie lui-même dans l'Ecriture ; il fait en

sorte que tout ce qui leur arrive tourne à

leur avantage spirituel. Il leur choisit lui-

même de sa main le guide qui doit être l'ins-

trument principal de leur perfection , et il

inspire à ce guide les mêmes soins , la même



( 40 ).

affection qu'il a pour elles . Si par des arran-.

gemens de providence , et pour leur plus
grand bien , ce directeur vient à leur man-

quer , il en prend la place , et il les gouverne

immédiatement par lui-même . Touchées de

tant d'attentions et de bontés , tant de la

part de Dieu que de celle de son ministre ,

et voyant que tout leur réussit , même les

choses qui leur paraissent le plus contraires

à leur avancement , elles disent sans cesse

avec le Prophète : Le Seigneur me gouverne ,

et rien ne me manquera ; il m'a placée dans

de bonspâturages ( 1 ) .

Lecture pour le soir.

SIXIÈME AVANTAGE .

Le don d'oraison .

Si le don d'oraison est si rare parmi les

chrétiens , je ne m'en étonne pas ; il est ré-

servé aux ames qui sont entièrement à Dieu .

Il en est à la vérité quelques-unes que Dieu

prévient de cette faveur ; mais c'est pour les

engager à se donner à lui. Si elles refusent

de le faire , il ne tarde pas à la leur retirer.

On peut donc établir comme une règle sûre ,

que toute ame qui est totalement à Dieu est

favorisée du don d'oraison , soit qu'elle le

sache , soit que pour son bien Dieu le lui laisse

ignorer ; et qu'au contraire l'ame qui n'est

pas tout à Dieu , n'a pas le don d'oraison ,

(1) Psalm, 21 .



(41 )

ou qu'elle ne l'aura pas long-temps , ou que

son oraison prétendue n'est qu'illusion. Ainsi

le don de soi-même à Dieu avec toutes ses

suites est la pierre de touche de la vraie
oraison.

Cette oraison est toute d'amour , tant du

côté de Dieu que du côté de l'ame ; elle est

si facile , si douce , si nourrissante pour le

cœur, qu'on voudrait la faire toujours , qu'on

ne la quitte qu'à regret , et que le commerce

nécessaire avec les hommes en devient péni-

ble et presque insupportable. Quelles ca-

resses , quelles faveurs Dieu fait à l'ame !

Elle ne sait où se mettre, ni comment expri-

mer les transports de sa reconnaissance. Si

vous doutez de ceci, lisez ce qu'éprouva

saint Augustin immédiatement après sa

conversion . Lisez ce qui est raconté de beau-

coup d'autres saints, ou ce qu'ils ont ra-

conté eux-mêmes.

Cette oraison , d'abord semblable à une

rosée douce et pénétrante , devient ordinai-

rement sèche et nue dans son progrès ; mais

elle n'en est que plus paisible et plus intime,

et elle unit l'ame à Dieu d'une manière plus

immédiate. Ce n'est plus une oraison des

puissances , mais une oraison du fond , qui

se passe toute dans le silence , et qui est

une image de lajouissance tranquille et inef-

fable que Dieu a de lui-même. En un mot ,

par l'oraison , l'ame s'enfonce chaque jourde

plusen plus en Dieu jusqu'à ce qu'elle s'y

abîme et s'y perde.
3 *



(42 )

PRATIQUE ET RÉCAPITULATION.

Vous me direz : Comment faut-il faire pour se

donner à Dieu ? Cela ne dépend-il pas plus de sa

grâce que de nous? Ce don de soi-même n'est-il

pas l'acte d'amour le plus excellent ? Est-il en mon,

pouvoir de produire un tel acte? Je réponds que

cela est en votre pouvoir , si vous le voulez sin-

cèrement ; parce que tout est prêt de la part de

Dieu , qui ne désire rien tant que la possession

de votre cœur. Faites donc avec confiance de votre

côté ce qui dépend de vous.

Je suppose qu'à la lecture de ce petit écrit ,

Dieu vous fait sentir un ardent désir de vous don-

ner entièrement à lui. Nourrissez ce désir par des

actes fréquens durant la journée : Mon Dieu , vous

n'avez pas mis en vain ce désir en moi ; faites que

j'en vienne à l'exécution . Quand me donnerai-je

à vous ? Qu'il me tarde que vous soyez le maître

de mon cœur? L'heureux moment, où je pourrai

dire : Dieu est à moi , et je suis à lui . Portez cette

pensée partout ; qu'elle soitle principal objet de

vos prières; offrez vos communions à cette inten

tion. Une étincelle d'amour , si elle est entrete,

nue , produira bientôt un grand incendie . Surtout,

pendant tout le temps que vous solliciterez cette

faveur , soyez extrêmement fidèle à la grace; ne

vous permettez aucune faute , aucune négligence

yolontaire; et s'il vous en échappe , témoignez-

en sur-le-champ à Dieu votre repentir. Peut-être

Dieu vous préparera-t-il pendant quelque temps ;

peut-être lagrâce emportera-t-elle votrecœur tout

d'un coup ; mais si vous persévérez dans les pra-

tiques que je viens de vous marquer , il est impos.

sible que vous ne produisiez pas enfin l'acte tant

désiré. Quand vous l'aurez produit , vous le sen-

tirez par le changement qui se fera dans votre

intérieur. Vous ne serez plus la mème personne.



PRIÈRE

D'UNE AME FIDÈLE POUR LES PRÊTRES EN

RETRAITE (1 ) .

Esprits bienheureux que les lumières de la foi

me montrent autour de ce tabernacle , prosternés

et comme anéantis devant l'Homme Dieu qui ,

obéissant à la voix du Prêtre, daigne par amour

pour nous descendre sur cet autel, s'offrir en sa-

crifice à la majesté de son père et se donner en

nourriture aux ames qui l'aiment ; mon saint Ange

Gardien, et vous tous Anges saints préposés àla
garde de cette paroisse et de chacun des Fidè-

les qui la composent; vous surtout , ô Marie ,

Reine des Esprits célestes , mère de Jésus-Christ

notre Sauveur , notre souveraine et notre mère ,

daignez unir vos prières aux nôtres , daignez

multiplier sur nous les effets de votre protec-

tion et redoubler de zèle pour le bien de nos

ames.

Nous voilà privés de la présence du ministre

sacré qui nous a été donné pour Ange visible

et pour conducteur dans les voies du salut. Il

s'est éloigné de nous ; mais c'est à la voix de

notre Pontife que nous savons être si jaloux de

notre sanctification ; mais c'est pour aller auprès

de Jésus-Christ dans la solitude goûter un saint

repos , se remplir de plus en plus de son di-

vin esprit, et nous communiquer ensuite avec

plus d'abondance les dons de la grâce et les

richesses du salut. Et combien , o mon Dieu ,

n'en avez-vous pas déjà répandus sur nous par

le canal de son ministère ! Pourrai-je bien ici

me les remettre devant les yeux , sans éprouver

pour vous et pour le dispensateur de vos dons
une tendre et vive reconnaissance ?

Monseigneur l'Evêque de Quimper a daigné l'approuver

pour son Diocèse. Elle a été composée dans son grand

Séminaire en 1832, par unPrétre , un Diacre et un Clero

minoré.



( 44 )

Placé comme médiateur entre vous , ô Dieu

saint et terrible , et nous pauvres et indignes pé-

cheurs , ce saint Prêtre offre tous les jours pour

nous la Victime de propitiation; à l'oblation de

cette Victime adorable , il joint , les saints jours

de fêtes et de dimanches , la prédication de la

divine parole qui éclaire les ames et les vivifie .

Oubliant ses salutaires instructions , nous som-

mes -nous laissés entraîner par nos mauvais pen-

chans ou par des exemples pervers dans un état

de péché et de mort, il nous fait recouvrer au
Saint Tribunal la vie de la grâce ; et en nous

rompant le pain des forts , il nous aide puis-

samment à la conserver. Dans les perplexités il

nous éclaire ; dans les afflictions il nous console ;

dans le trouble et l'abattement , il nous rend

le calme et nous encourage ; en un mot, dans tous

les besoins de la vie nous trouvons en loi une res-

source et un appui. Mais surtout quels services

éminens ne nous rend-il pas au jour de la mort!

Visites fréquentes , douces exhortations , ferven-

tes prières par lui-même et par les ames pieuses

dont il est le directeur et le père , il met tout

en œuvre pour préparer notre ame à son der-

nier sacrifice et faire du dernier jour de notre

vie un jour de grâce et de salut. Sa charité est

plus forte que la mort , et la vertu de son mi-

nistère s'étend au delà même du tombeau; il nous

en fait éprouver les salutaires effets , par les

prières et les sacrifices qu'il offre à Dieu pour

le repos de nos ames , et qui , abrégeant ce temps

d'expiation et de souffrances que presque toujours ,

hélas ! il nous reste à passer dans le purgatoire ,

hâtent leur entrée dans le séjour immortel de

la lumière , du rafraîchissement et de la paix.

Que de faveurs insignes , ò mon Dieu ! n'accor-

dez-vous donc pas à un peuple par cela seul que

vous lui donnez un saint Prêtre ! Et voilà ce qui

nous remplit de reconnaissance et d'amour pourvous .

Pénétrés de ces sentimens et prosternés an



(45 )

pied du trône de la grâce , nous osons vous adres-

ser nos vœux et nos prières pour tous les Pré-

tres qui , sous les yeux de leur Evêque , se livrent

aux saints exercices de la retraite , et spéciale-

ment pour celui que vous avez établi le dispensa-

teur de vos grâces au milieu de nous. C'est ici

une faible marque de notre gratitude pour le

zèle avec lequel il ne cesse de répondre à vos

desseins de miséricorde sur nos ames . Elle ne

nous serapas moins profitable qu'à lui - même; et elle

lui en deviendra , nous le savons , d'autant plus

chère et plus précieuse. Puisse donc , ce digne mi-

nistre de votre amour pour nous, puisse-t-il, ô mon

Dieu ! sortir du lieu de sa retraite,commeautrefois

les Apôtres du Cénacle, rempli de votre esprit saint

et plus zèlé que jamais pour notre salut! Hélas !

nous n'avons pas toujours répondu au soin qu'il

a pris de nous édifier et de nous instruire; et

par notre peu de docilité à ses exhortations et

à ses avis, nous avons trop souvent affligé son

cœur; c'en est fait , nous allons enfin mettre à

profit ses sages conseils et ses saints exemples;

son assistance elle-même aux exercices de la re-

traite devient pour nous une utile leçon , et il
me semble en ce moment l'entendre nous dire

du fond de sa solitude : Si j'ai cru , moi dont la

vie se passe presque tout entière auprès des ta-

bernacles du Seigneur , dans l'étude et la mé-

ditation de sa loi ; si j'ai cru devoir m'arracher

du milieu de vous et venir dans cette retraite

me livrer uniquement à une considération plus

approfondie de tous mes devoirs et à l'entier re-

nouvellement de ma conscience , à votre tour ne

devez -vous pas de temps en temps vous séparer

tout-à-fait d'un monde aveugle et corrompu , et

seuls avec Dieu seul ne vous occuper que des be-

soins de vos ames et de la grande affaire de votre
salut?

Dociles sur ce point comme sur tout le reste à

la voix du Prêtre qu'il vous a plu de nous don-

ner pour maitre et pour modèle,nous irons à cer-



(46)

taines époques de l'année nous renfermer avec vous

dans une de ces maisons de retraite que le zèle de vo-

tre gloire a fait élever parmi nous. Bienheureux sé-

jouroù l'ame égarée et criminelle revient à vous et

recouvre votre grâce et votre amitié ; où l'ame

lâche et paresseuse dans votre service gémit de

ses infidélités et rentre dans les voies de la fer-

veur , et où enfin l'ame pieuse et fervente s'affer-

mit dans le bien et s'avance dans la perfection .

En entrant dans ce saint asile , nous nous dépouil-

lerons avec soin de toutes les pensées vaines et

profanes; attentifs à ne rien perdre de ces heureux

jours, tantôt nous écouterons avec un cœur avide

les ministres de votre parole ou leurs pieuses

et saintes coopératrices ; tantôt nous vous écoute-

rons et entretiendrons vous-même dans la médi-

tation et dans la prière , et toujours nous con-

formerons exactement notre conduite à la règle

qui nous sera proposée et que nous regarderons

comme l'expression de votre adorable volonté.

De votre côté , Seigneur , vous répandrez sur ces

saints exercices vos plus riches bénédictions , et

nousen sortirons remplis de votre esprit , enrichis
de grâces abondantes qui nous feront avancer

chaque jour dans la pratique des vertus et per-

sévérer jusqu'à la fin dans votre service. Et après
nous être ainsi montrés ici-bas les fidèles imita-

teurs de vos Pasteurs et de vos Prêtres , il nous

sera donné de participer avec eux dans le Ciel

à votre bonheur et à votre gloire. Ainsi soit-il .



LA SAINTE JOURNÉE.

JÉSUS-CHRIST.

Le Ciel doit- il te combler de délices ,

Dans le moment qui suivra ton trépas ?

Oubien l'Enfer t'accabler de supplices ?

C'est l'un des deux , et tu n'y penses pas !

LE FIDÈLE.

Confus , Seigneur , et sensible à des plaintes

Où de mon Dieu je reconnais l'amour ,

Je veux enfin de ces vérités saintes

Me pénétrer et la nuit et le jour.

Oui , Seigneur , comme le Roi prophète ,
moi

je veux avoir souvent dans mon esprit les

années éternelles ; je veux me dire tous les

jours à moi-même :

Avant et après la prière du matin .

LA FIGURE DE CE MONDE PASSE ,

LA MORT APPROCHE , L'ÉTERNITÉ

M'ATTEND.

TANT QUE DIEU SERA DIEU ,

jeglorifierai

ou sa miséricorde dans le délicieux séjour du

PARADIS ,

ou sa justice dans les flammes dévorantes de

L'ENFER .

Suspendu pour peu de temps entre ces deux

ÉTERNITÉS ,

l'une ou l'autre va devenir mon partage.

M'EXPOSER

pour un moment de plaisir ,

pour un objet de néant ,

A PERDRE L'ÉTERNITÉ BIENHEUREUSE ,

ET ATOMBERDANS LAMALHEUREUSE ÉTERNITÉ,

quelle folie !



(48 )

Y être insensible , quelle stupidité !

C'en est donc fait : je veux , aujourd'hui et pour

toujours ,

m'abstenir de tout péché ,

et remplir toute justice ,

afin de régner avec Dien dans la bienheureuse

ÉTERNITÉ .

Avant et après la prière du soir.

QUAND IL S'AGIT DE L'ÉTERNITÉ,
ON NE SAURAIT PRENDRE TROP DE SURETÉ .

JE MOURRAI . BIENTOT ,

àl'instant peut-être où j'y penserai le moins ,
cette nuit peut-êtrepeut-être ;

SUIS - JE PRÉT ?

JE MOURRAI COMME J'AURAI VÉCU ,
Et le moment de ma mort décidera de mon

ETERNITÉ .

Y ai - je toujours bien pensé?

AUTANT DE MILLIONS DE SIÈCLES

qu'il ya d'atomes dans les airs ,

d'étoiles dans le firinament , de gouttes d'eau dans

la mer , s'écouleront; et il restera encore

UNE ÉTERNITÉ TOUT ENTIÈRE

de bonheur pour le juste mort dans la grâce de

Dieu ,

et de malheur pour le pécheur mort dans son

péché.

Si je venais à mourir cette nuit , quelle serait

M

mon ÉTERNITÉ ?

faites souvent ces

réflexions , et vous ne pécherez jamais.

DIJON , IMPRIMERIE DE FRANTIN . 1833 .


	Front Cover
	Lectures sur le don de soi-même à Dieu 
	2º Jour Rien n'est plus juste que de se don- 
	4e Jour Le don de soi-même à Dieu est 
	6º Jour Il faut se donner à Dieu Rien de plus 
	7e Jour 4e AVANTAGE La paix intérieure 

