INDULGENTIARUM DOCTRINA

Constitution apostoligue

PAUL, EVEQUE,
SERVITEUR DES SERVITEURS DE DIEU,
POUR EN PERPETUER LE SOUVENIR

1. La doctrine et la pratique des indulgences, telles gu’elles sont en vigueur dans I’Eglise
catholique depuis de nombreux siécles, trouvent leur solide fondement dans la Révélation
divine transmise par les apGtres, qui " se développe dans I’Eglise, avec 1’assistance de
I’Esprit-Saint ", tandis que " I’ Eglise, au cours des siécles, est sans cesse tendue vers la
plénitude de Ia vérité divine, jusqu’a ce que soient accomplies en elle les paroles de Dieu "

Pour que I’on complenne bien cette doctrine et sa pratique salutaire, il Nous faut rappeler un
certain nombre de vérités que IEglise universelle, éclairée par la Parole de Dieu, a toujours
crues comme telles et que les évéques, successeurs des apdtres, et en premier lieu les
Pontifes romains, successeurs de saint Pierre, ont enseignées au cours des siécles jusqu’a nos
jours tant par la pratique pastorale que par des documents doctrinaux.

2. Comme I’enseigne la Révélation divine, a la suite du péché, des peines sont infligées par
la sainteté et la justice divines, soit en ce monde par des souffrances, des miséres, les
épreuves de cetle vie et particuliérement par la mort , soit dans Pau-dela par le feu et les
tourments, ou par les peines purificatrices . Les fidéles ont donc toujours été persuadés que
1’on rencontre beaucoup d’amertume lorsque ’on s’engage dans la mauvaise voie, et que
celle-ci s’avére nocive, parsemée d’épines et d’aspérités pour ceux qui la suivent .

Ces peines sont imposées par Dieu par un jugement juste et miséricordieux, pour purifier les
ames, pour protéger la sainteté de I’ordre moral et pour restituer & la gloire de Dieu la
plénitude de sa majesté. Tout péché trouble, en effet, I’ordre universel que Dieu a établi dans
sa sagesse indicible et son amour infini, et il détruit des biens immenses, tant chez le pécheur
lui-méme que dans la communauté des hommes. Aussi, de tout temps dans 1’esprit des
chrétiens, le péché est-il apparu clairement non seulement comme une transgression de la loi
divine, mais de plus comme un mépris et un dédain — méme s’ils ne sont pas toujours
directs et manifestes — de Pamitié personnelle entre Dieu et ’homme , comme une vraie
offense 4 Dieu dont on ne saurait jamais suffisamment mesurer la gravité, et méme comme
un ingrat rejet de I’amour de Dieu qui nous est offert dans le Christ, lui qui a appelé ses
disciples amis et non serviteurs .

3. Pour la pleine rémission et réparation des péchés, il est donc nécessaire non seulement que
soit rétablie I’amitié¢ avec Dieu par une sincére conversion du ceeur, et que soient expiées les
offenses faites 4 sa sagesse et 4 sa bonté, mais aussi que tous les biens personnels, sociaux,




ou qui appartiennent & I’ordre universel lui-méme, ainsi affaiblis ou détruits par le péche,
soient pleinement restaurés par une réparation volontaire qui ne se fera pas sans peine, ou
bien en supportant les peines établies par la juste et trés sainte sagesse de Dieu, grice
auxquelles se manifestera dans le monde entier la sainteté et la splendeur de la gloire de
Dieu. En outre, ¢’est 4 existence et 4 la gravité des peines que I’on reconnait la folie et la
malice du péché, ainsi que ses funestes conséquences.

Que puissent demeurer et que de fait demeurent souvent des peines & subir ou des restes des
péchés a purifier, méme aprés que la faute ait déja été remise , ¢’est ce que montre bien la
doctrine du purgatoire : c¢’est 12 en effet que les Ames des défunts qui " sont morts vraiment
repentis dans la charité de Dieu, avant d’avoir satisfait par de dignes fruits de pénitence pour
ce qu’ils ont commis ou omis ", sont purifiées aprés la mort par des peines purgatives. La
méme chose ressort suffisamment des priéres liturgiques dont la communauté chrétienne
admise a la sainte communion se sert depuis les temps les plus anciens pour implorer que "
nous qui souffrons & juste titre pour nos péchés, nous soyons libérés avec miséricorde pour la
gloire de ton nom ",

Or tous les hommes qui cheminent dans ce monde commettent au moins ce qu’on appelle les
péchés légers et quotidiens ; de sorte que tous ont besoin de la miséricorde de Dieu, pour étre
libérés des conséquences pénales des péchés.

11

4. Dans le secret et la bonté du mystérieux dessein de Dieu, les hommes sont unis entre eux
par une solidarité surnaturelle par laquelle le péché d’un seul nuit aussi aux autres, de méme
que la sainteté d’un seul profite également aux autres . C’est ainsi que les fideles s’aident les
uns les autres & parvenir 4 leur fin surnaturelle. Nous trouvons un témoignage de cette
communion déja chez Adam, dont le péché passe par " propagation " 4 tous les hommes.
Mais le principe le plus grand et le plus parfait de ce lien surnaturel, le fondement et le

modéle en est le Christ lui-méme, en la communion de qui Dieu nous a appelés .

5. En effet, le Christ " qui n’a pas commis de péché ", " a souffert pour nous ", " a €t¢
transpercé a cause de nos iniquités, broy¢ & cause de nos pervessités... lui dont les plaies nous
ont guéris ".

En marchant sur les traces du Christ Ies fidéles se sont toujours efforcés de s’aider les uns les
autres sur la voie qui méne au Pére céleste, par la priére, par I’échange des biens spirituels et
par I*expiation pénitentielle ; plus ils étaient animés par la ferveur de la charité, et plus ils
suivaient le Christ souffrant, en portant leur propre croix pour ’expiation de leurs propres
péchés et de ceux des autres, tant assurés qu’ils pouvaient aider leurs fréres auprés de Dieu,
Pére des miséricordes, 4 parvenir au salut . Tel est le dogme trés ancien de la communion des
saints , en vertu duquel la vie de chacun des enfants de Dieu dans le Christ et par le Christ se
trouve unie par un lien merveilleux avec la vie de tous ses autres fréres chrétiens, dans 'unité
surnaturelle du Corps mystique du Christ, en quelque sorte, en une seule personne mystique .

En cela apparait le " trésor de I’Eglise ". En effet, il n’est pas comme une somme de biens, 4
’instar des richesses matérielles accumulées au cours des siécles, mais il est le prix infini et
indpuisable qu’ont auprés de Dieu les expiations et les mérites du Christ Notre-Seigneur,
offerts pour que toute I’humanité soit libérée du péché et parvienne a la communion avec le
Pére ; ¢’est le Christ Rédempteur lui-méme, en qui sont et vivent les satisfactions et les




mérites de sa rédemption . En outre font aussi partie de ce trésor la valeur vraiment immense,
incommensurable et toujours nouvelle, qu’ont devant Dieu les priéres et les bonnes ceuvres
de ta bienheureuse Vierge Marie et de tous les saints qui se sont sanctifiés en marchant sur
les traces du Christ Seigneur par sa grice, et ont mené a bien I’ceuvre que le Pére leur avait
confiée ; de sorte qu’en travaillant & leur propre salut, ils ont coopéré également au salut de
leurs fréres dans I'unité du Corps mystique.

" En effet, tous ceux qui sont du Christ et possédent son Esprit constituent une méme Eglise
et se tiennent mutuellement comme un tout dans le Christ (c¢f. Ep 4, 16). L union de ceux qui
sont encore en chemin avec leurs fréres qui se sont endormis dans la paix du Christ n’est
nullement interrompue ; bien au contraire, selon la foi constante de I’ Lglise, elle est
renforcée par I’échange des biens spirituels. Parce qu’ils sont plus intimement unis au Christ,
ceux qui sont au ciel affermissent plus solidement toute 1’ Eglise dans la sainteté... et
contribuent de multiples maniéres a donner plus d’ampleur a son édification (cf. 1 Co 12, 12~
27). En effet, accueillis dans la patrie et présents devant le Seigneur (cf. 2 Co 5, 8), ils ne
cessent par Lui, avec Lui et en Lui d’intercéder pour nous auprés du Pére, offrant les mérites
qu’ils ont acquis par I’unique médiateur de Dicu et des hommes, le Christ Jésus (cf. 1 7m 2,
5), alors qu’ils étaient sur terre, ot ils ont servi le Seigneur en toutes choses et achevé dans
leur chair ce qui manque aux souffrances du Christ pour son corps qui est I’ Eghise (cf. Col 1,
24). Leur fraternelle sollicitude apporte une aide considérable 4 notre faiblesse ".

1l existe donc certainement entre les fidéles — ceux qui sont en possession de la patrie
céleste, ceux qui ont été admis a expier au purgatoire ou ceux qui sont encore en pélerinage
sur la terre — un constant lien de charité et un abondant échange de tous biens, grace
auxquels est apaisée la justice divine, tous les péchés du corps mystique tout entier étant
expiés : tandis que la miséricorde de Dieu est inclinée au pardon, pour que les pécheurs
contrits soient introduits plus t6t dans la jouissance compléte des biens de la famille de Dieu.

HI

6. Consciente de ces vérités depuis les premiers temps, ’Eglise a trouvé et a suivi diverses
voies pour que les fruits de la rédemption du Seigneur soient apphques & chaque fidele, et
pour que les fidéles travaillent au salut de leurs fiéres ; et qu’ainsi le corps de I’ Eglise tout
entier soit rassemblé dans la justice et 1a sainteté pour l’avenement parfait du royaume de
Dieu, lorsque Dieu sera tout en tous.

Les apbtres eux mémes exhortaient leurs d1301ples a prier pour le salut des pécheurs ; et cet
usage a été saintement maintenu par une trés ancienne tradition de I’ Eglise , particuliérement
lorsque les pénitents faisaient appel a P’intercession de toute la communauté , et que les
défunts étaient aidés par les suffrages, notamment par I'offrande du sacrifice eucharistique .
Les bonnes ceuvres egalement en premier licu celles qui sont difficiles pour la fragilité
humaine, étaient dés les premiers temps offertes & Dieu dans 1° Eglise pour le salut des
pécheurs . Ft comme les souffrances, endurées par les martyrs pour la foi et la loi de Dieu,
étaient considérées comme trés précieuses, les pénitents avaient coutume de leur demander
de les aider par leurs mérites & obtenir plus rapidement de I’évéque leur réconciliation . Les
priéres et les bonnes ceuvres des justes étaient trés estimées, au point que I’on affirmait que le
pénitent était lavé, purifié et racheté grice 4 ’aide de tout le peuple chrétien .

Mais en tout cela on estimait que ce n’était pas chacun des fidéles qui, seulement par ses
propres forces, contribuait & la rémission des péchés de ses fréres ; on croyait que ¢’¢tait




I"Eglise elle-méme, comme un seul corps uni au Christ téte, qui satisfaisait en chacun de ses
membres .

Lt ’Eglise des Péres ¢tait tout a fait persuadée qu’elle accomplissait I’ceuvre de salut en
communion et sous 1’autorité des Pasteurs, que 1’Esprit-Saint a constitués évéques pour
gouverner I’Eglise de Dieu . C’est pourquoi les évéques, aprés avoir examiné prudemment
toute chose, établissaient le mode et la mesure de la satisfaction & fournir, permettaient méme
que les pénitences canoniques soient rachetées par d’autres ceuvres, peut-éire plus faciles,
utiles au bien commun ou entretenant la piété, a accomplir par les pénitents eux-mémes, et
parfois méme par les autres fidéles .

v

7. La conviction existant dans I’Eglise que les pasteurs du troupeau du Seigneur pouvaient
libérer chaque fidele de ce qu’il restait de ses péchés, par ’application des mérites du Christ
et des saints, conduisit progressivement au cours des siécles & la pratique des indulgences,
sous le souffle de 1’Esprit-Saint qui anime constamment le peuple de Dicu. Par cette pratique,
s’accomplit un progrés — non pas un changement — dans la doctrine et la discipline de
I’Eglise , et de la racine de la révélation on a retiré un nouveau bien dans 1’intérét des fideles
et de toute I’Eglise.

La pratique des indulgences s’étendit progressivement, et elle apparut dans ’histoire de
’Eglise comme un fait important, lorsque les Papes décrétérent que certaines ceuvres utiles
au bien commun de I'Eglise " comptaient pour toute pénitence " et accordérent aux fideles "
vraiment pénitents et s”étant confessés " qui accomplissaient ces ceuvres, " en vertu de la
miséricorde du Dieu tout-puissant et ... confiants dans les mérites et dans 1’autorit¢ de ses
Apbtres " de par " la plénitude du pouvoir Apostolique ", " non seulement une rémission
pleine et plus étendue, mais la rémission pléniére... de tous leurs péchés ".

Car " Ie Fils unique de Dieu... a acquis pour I’Bglise militante un trésor qu’il a confié au
bienheureux Pierre, détenteur des clés du ciel, et & ses successeurs, ses vicaires sur la terre,
afin qu’ils le dispensent pour le salut des fidéles, et, pour des causes raisonnables et
appropriées, ils I’appliquent avec miséricorde a tous ceux qui se repentent et se confessent,
remettant parfois en totalité, parfois en partie, la peine temporelle due pour les péchés, aussi
bien de facon générale que spéciale (selon qu’ils le jugent opportun dans le Seigneur). On
sait que les mérites de la sainte Mére de Dieu et de tous les ¢lus... contribuent 4 accroitre ce
trésor " .

8. Cetie rémission de la peine temporelle due pour les péchés dont la faute est déja effacée a
été proprement appelée " indulgence " .

Cette indulgence a des points communs avec d’autres moyens ou voies destinés a enlever les
restes des péchés, mais en méme temps elle s’en distingue nettement.

Dans I’indulgence, en effet, usant de son pouvoir de ministre de la rédemption du Christ
Seigneur, 1’Eglise non seulement prie, mais avec autorité, elle étend au fidéle bien disposé le
trésor des satisfactions du Christ et des saints, pour la rémission de la peine temporelle .

La fin que se propose "autorité ecclésiastique en accordant des indulgences, est non
seulement d’aider les fidéles 4 solder les peines de leur dette, mais aussi de les inciter &




accomplir des ceuvres de piété, de pénitence et de charité, particuliérement celles qui ménent
a I’accroissement de la foi et au bien commun .

Si les fidéles appliquent ensuite les indulgences en suffrage pour les défunts, ils exercent la
charité au plus haut point et, tandis qu’ils pensent aux choses d’en haut, ils ordonnent de
fagon plus juste celles de la terre.

Le magistére de I’Eglise a défendu et exposé cette doctrine dans divers documents . Mais
parfois des abus se sont introduits dans la pratique des induigences, soit parce que " par des
indulgences immodérées et superflues " on dépréciait les clefs de I’ Eglise et on affaiblissait
la satisfaction pénitentielle , soit parce que le nom des indulgences était blasphémé a cause
de ™ proﬁts condamnables ". L’Eglise cependant, en amendant et en corrigeant les abus, '
enseigne et prescrit que la pratique des indulgences, extrémement salutaire pour le peuple
chrétien et confirmée par Pautorité des saints Conciles, doit étre maintenue dans I’Eglise. Et
elle condamne par 1’anathéme ceux qui prétendent qu’elles sont inutiles ou nient que I’ Fglise
ait le pouvoir de les accorder ".

9. L’Eglise, aujourd’hui encore, invite tous ses fils a bien peser et considérer la valeur de 1a
pratique des indulgences pour entretenir la vie de chacun, et bien plus, de toute la société
chrétienne.

Pour rappeler briévement 1’essentiel, cette pratique salutaire nous enseigne d’abord " la
douleur et I’amertume d’avoir abandonné le Seigneur Dieu ". En effet, lorsqu’ils gagnent des
indulgences, les fidéles comprennent qu’ils ne pourraient pas expier par leurs propres forces
le mal qu’en péchant ils se sont fait 4 eux-mémes et 4 toute la communauté, et sont ainsi
incités & une salutaire humilité.

Ensuite, la pratique des indulgences enseigne par quelle union intime nous sommes unis
entre nous dans le Christ, et combien la vie surnaturelle de chacun peut servir aux autres pour
qu’ils puissent eux aussi s’unir plus facilement et plus étroitement avec le Pere. Clest
pourquoi la pratique des indulgences enflamme efficacement la charité, et I’exerce de fagon
éminente quand on vient en aide & nos fréres qui dorment dans le Christ.

10. De méme, le culte des indulgences redresse la confiance et I’espoir d’une pleine
réconciliation avec Dieu le Pére ; il le fait sans donner prétexte & aucune négligence, et il ne
dispense en rien de I’effort pour se mettre dans les dispositions que requiert la pleine
communion avec Dieu. Car, bien qu’elles soient des dons gratuits, les indulgences ne sont
accordées pour les vivants et pour les morts qu’a certaines conditions. Pour les obtenir, il faut
d’une part que les bonnes ceuvres prescrites aient été accomplies, et d’autre part que le fidéle
soit dans les conditions voulues, ¢’est-a-dire : qu’il aime Dieu, qu’il déteste les péchés, qu’il
ait confiance dans les mérites du Christ et qu’il croie fermement que la communion des

saints lui est d’une grande utilité.

Et il ne faut pas oublier qu’en gagnant les indulgences, les fidéles se soumettent avec docilité
aux pasteurs légitimes de I’ Eglise — en particulier au successeur du Bienheureux Pierre, &
qui ont été confiées les clefs du ciel — auxquels le Seigneur a donné mandat de paitre et de
gouverner son Eglise.

C’est pourquoi I’institution salutaire des indulgences concourt 4 sa maniére & ce que soit
présentée au Christ une Fglise sans tache ni ride, mais sainte et immaculée , admirablement




unie dans le Christ par le lien surnaturel de la charité. En effet grace aux Indulgences, les
membres de 'Eglise souffrante sont plus rapidement admis dans I’Eglise céleste de sorte que
par elles le royaume du Christ s’étende et s’instaure de plus en plus rapidement, jusqu’a ce
que nous parvenions " tous ensemble & P’unité dans la foi et dans la connaissance du Fils de
Dieu, a P’état d’adultes, a la taille du Christ dans sa plénitude ",

11. Fondée done ces vérités, lorsque notre sainte Mére 1’Eglise recommande de nouveau &
ses fidéles la pratique des indulgences comme ayant été trés en faveur dans le peuple chrétien
pendant de nombreux siécles et comme trés précieuse encore aujourd’hui, ainsi que le montre
I’expérience, elle n’a aucunement I’intention de retrancher quoi que ce soit des autres
moyens de sanctification et de purification, en premier lieu du saint sacrifice de la Messe et
des sacrements, notamment le sacrement de pénitence, ensuite de ces nombreux moyens que
I’on regroupe sous le nom de sacramentaux, et enfin des ceuvres de piéié, de pénitence et de
charité. Tous ces moyens ont ceci en commun qu’ils sanctifient et purifient d’autant plus
efficacement que ’on est plus étroitement uni par la charité au Christ Téte et au corps de
1"Eglise. La primauté de la charité dans la vie chrétienne se trouve également confirmée par
les indulgences. Car les indulgences ne peuvent pas étre gagnées sans une sincére metanofa
et sans ["union avec Dieu, auxquelles s’ajoute ’accomplissement des ceuvres prescrites. On
conserve donc ’ordre de la charité, dans lequel la rémission des peines prend place gréce & la
dispensation du trésor de I'Eglise.

Tout en exhortant ses fidéles a ne pas négliger les saintes traditions de nos péres et & ne pas
les dédaigner, mais & les accueillir religieusement comme un précicux trésor de la famille
catholigue, et & les respecter, I’Eglise laisse 4 chacun le soin d’utiliser ces moyens de
purification et de sanctification, dans la sainte et juste liberté des enfants de Dieu ; tandis
qu’elle leur remet continuellement en mémoire les choses qu’il faut préférer pour parvenir au
salut, parce qu’elles sont nécessaires, ou meilleures et plus efficaces .

Mais pour conférer une plus grande dignité et une plus grande estime & [’usage méme des
indulgences, notre sainte Mére I’Eglise a estimé opportun d’introduire certaines innovations
dans leur discipline, et elle a décidé de fixer de nouvelles normes.

\%

12. Les régles qui suivent apportent des changements opportuns a la discipline des
indulgences, en intégrant également les propositions faites par les Assemblées Episcopales.

Les dispositions du Code de droit canonique et des décrets du Saint-Siége sur les indulgences
demeurent inchangées dans la mesure o elles correspondent aux nouvelles régles.

Trois objectifs ont spécialement guidé la rédaction de ces régles : établir une nouvelle mesure
pour I’indulgence partielle ; réduire opportunément le nombre des indulgences pléniéres ;
donner plus de simplicité et de dignité aux indulgences dites " réelles " et " locales ".

Pour I’indulgence partielle, on a aboli ’ancien décompte en jours et en années, ef on a
recherché une nouvelle norme ou mesure, qui considére ["action méme du fidéle qui
accomplit une ccuvre a laquelle une indulgence est attachée.

Comme par son action — outre le mérite qui est le principal fruit de cette action — le fidéle
peut obtenir en plus une rémission de peine temporelle, d’autant plus grande que plus grande




est sa charité et la valeur de ’ceuvre, il a paru bon que cette rémission de peine, acquise par
I’action du fidéle, serve aussi de mesure a la rémission de peine que 1’autorité de I’'Eglise
ajoute libéralement par 1’indulgence partielle.

Pour I’indulgence pléniére, il a semblé opportun de diminuer convenablement leur nombre,
afin que les fidéles gardent une juste estime de 1’indulgence pléniére et puissent la gagner
s’ils sont dans les dispositions voulues, On fait peu attention & ce qui arrive trop souvent ; ce
qui est offert trop abondamment est peu apprécié ; alors que 1a plapart des fideles ont besoin
d’un temps convenable pour bien se préparer & gagner I’indulgence plénicre.

Pour les indulgences attachées a des choses et a des lieux (réelles et locales), non seulement
leur nombre a été fortement réduit, mais leur nom a été supprimé, pour qu’apparaisse plus
clairement que les indulgences enrichissent les actions des fideles, non pas les choses ni les
lieux, qui sont seulement 1’occasion de gagner des indulgences. Bien plus, les membres des
associations pieuses peuvent gagner les indulgences qui leur sont propres en accomplissant
les ceuvres prescrites, sans que 1’usage de signes distinctifs ne soit exigé.

NORMES

1. L’indulgence est la remise devant Dieu de la peine temporelle due pour les péchés dont la
faute est déja effacée, que le fidéle bien disposé, et a certaines conditions définies, obtient par
le secours de I’Eglise qui, en tant que ministre de la rédemption, distribue et applique avec
autorité le trésor des satisfactions du Christ et des saints.

2. L’indulgence est partielle ou pléniére, selon qu’elle libére partiellement ou totalement de
la peine temporelle due pour le péché.

3. Les indulgences, aussi bien particlles que pléniéres, peuvent toujours &tre appliquées aux
défunts par mode de suffrage.

4. L’indulgence partielle sera désormais désignée uniquement par les mots " indulgence
partielle ", sans y ajouter un nombre de jours ou d’années déterminé.

5. Le fidéle qui, au moins le ceeur contrit, accomplit une ceuvre a laquelle est attachée une
indulgence partielle, obtient, outre la rémission de peine temporelle que lui vaut son action,
une semblable rémission de peine grice 4 ’intervention de 1’Eglise.

6. L’indulgence pléni¢re ne peut étre obtenue qu’une fois par jour, sauf ce qui est prescrit au
numéro 18 pour ceux qui sont " & 1’article de la mort .

Mais 1’indulgence partielle peut étre gagnée plusieurs fois par jour, & moins qu’il en soit
expressément prévu autrement.

7. Pour obtenir I'indulgence pléniére il est nécessaire d’accomplir ’ceuvre a laquelle est
attachée ’indulgence et de remplir trois conditions : la confession sacramentelle, la
communion eucharistique et la priére selon les intentions du Souverain Pontife. Il faut de
plus que soit exclu tout attachement au péché, méme véniel,




Si cette pleine disposition vient & manquer, ou si les trois susdites conditions ne sont pas
remplies, I’indulgence sera seulement partielle, restant sauf ce qui est prescrit au numéro 11
pour les " empéchés ".

8. Ces trois conditions peuvent étre accomplies plusieurs jours avant ou apres exécution de
I’ceuvre prescrite. Il convient cependant que la communion et la priére selon les intentions du
Souverain Pontife aient lieu le jour méme ot I’ceuvre est accomplie.

9. Plusieurs indulgences pléniéres peuvent étre obtenues avec une seule confession
sacramentelle ; mais par une seule communion et une seule priére selon les intentions du
Souverain Pontife, on ne gagne qu’une indulgence pléniére.

10. La condition de prier aux intentions du Souverain Pontife est pleinement remplie si ’on
récite 4 son intention un Notre Pére et un Je vous salue Marie ; mais chaque fidele peut
réciter telle ou telle autre priére, selon la piété et la dévotion de chacun envers le Pontife
Romain.

11. Restant sauve la faculté donnée aux confesseurs par le canon 935 C.1.C. de commuer
pour ceux qui sont "empéchés” soit 1’ceuvre prescrite, soit les conditions prévues, les
Ordinaires des lieux peuvent permettre aux fidéles sur lesquels ils exercent leur autorité selon
le droit, s’ils habitent des endroits o il est impossible, ou au moins trés difficile, de se
confesser ou de communier, de gagner I’indulgence pléniére sans confession ni communion
actuelles, a condition qu’ils aient le coeur contrit et qu’ils aient ’intention de recevoir ces
sacrements des qu’ils le pourront.

12. La division en indulgences personnelles, réelles et locales n’est plus employée, afin
qu’apparaisse plus clairement que les indulgences sont attachées aux actions des fidéles, bien
que parfois elles soient lides 4 un objet ou 4 un lieu.

13. Le manuel des indulgences (Enchiridion indulgentiarum) sera révisé afin que ne soient
indulgenciées que les principales priéres et les principales accuvres de piété, de charité et de
pénitence.

14, Les listes et les recueils d’indulgences des ordres, des congrégations religicuses, des
sociétés de vie commune sans veenx, des instituts séculiers, ainsi que des pieuses associations
de fidéles, seront révisés le plus t6t possible, de sorte que ’indulgence pléniére ne puisse étre
gagnée qu’en des jours déterminés qui seront fixés par le Saint-Siege, sur proposition du
Modérateur général, ou, s’il s’agit de pieuses associations, de I’Ordinaire du lieu.

15. Dans toutes les églises, oratoires publics ou -— pour ceux qui en ont le Iégitime usage —
semi-publics on peut obtenir I’indulgence pléniére du 2 novembre, applicable aux défunts
seulement.

Mais dans les églises paroissiales on peut, de plus, obtenir deux fois par an une indulgence
pléniére : le jour de la féte du titulaire et le 2 aofit, jour de I’indulgence de la " Portioncule *,
ou un autre jour plus opportun fixé par 1’Ordinaire.

Toutes ces indulgences peuvent &fre gagnées soit les jours fixés ci-dessus, soit, avec le
consentement de 1’Ordinaire, le dimanche précédant ou suivant.




Les autres indulgences attachées a des églises ou a des oratoires devront étre revues le plus
tot possible.

16. 1.’ ceuvre prescrite pour obtenir une indulgence pléniére attachée & une église ou un
oratoire est la pieuse visite de cette église ou de cet oratoire, au cours de laquelle on récite la
priére du Seigneur et le symbole de la foi (Pater et Credo).

17. Le fidele qui utilise avec recueillement un objet de piété réguliérement béni par un prétre
{crucifix, croix, chapelet, scapulaire, médaille) gagne une indulgence partielle.

Si I’objet de piété a été béni par le Souverain Pontife ou par un évéque, le fidéle qui 'utilise
avec dévotion peut aussi gagner une indulgence pléniére en la féte des saints apdtres Pierre et
Paul, en ajoutant cependant quelque formule légitime de profession de foi.

18. Si on ne peut recourir & un prétre pour donner a un fidéle en danger de mort les
sacrements et la bénédiction apostolique avec indulgence pléniére aux termes du canon 468,
§ 2, C.I.C., notre sainte Mére I’Eglise lui accorde, s’il est bien disposé, I’indulgence pléniére
qui peut &tre gagnée 3 I’article de la mort, A condition que pendant sa vie il ait récité quelques
priéres d’une fagon habituelle. Pour gagner cette indulgence pléniére, est recommandé
I’usage d’un crucifix ou d’une croix.

Un fidéle pourra gagner cette méme indalgence plénidre a 1’article de la mort, méme si le
méme jour il a déja gagné une autre indulgence pléniére.

19. Les régles établies pour les indulgences pléniéres, particuliérement au numéro 6,
s’appliquent également aux indulgences pléniéres habituellement appelées jusqu’a présent "
toties quoties " (chaque fois que).

20. Notre sainte Mére I’Eglise, dans sa trés grande sollicitude pour les fidéles défunts, a
prescrit qu’a chaque sacrifice de la Messe des suffrages soient trés largement exprimés pour
eux, tout privilége a ce sujet étant aboli.

* & ok

Ces nouvelles régles pour 1’acquisition des indulgences entreront en application trois mois
aprés la publication de la présente Constitution dans les Acta Apostolicae Sedis,

Les indulgences attachées a [’'usage d’objets de piété non mentionnés ci~-dessus, cesseront
trois mois aprés la publication de la présente Constitution dans les Acta Apostolicae Sedis.

Les révisions dont il est question aux numéros 14 et 15 doivent étre proposées & la Sacrée
Pénitencerie apostolique dans I’année. Deux ans apres la date de cette Constitution, les
indulgences qui n’auront pas été confirmées perdront toute valeur.

Nous voulons que ces décisions et prescriptions soient et demeurent fermes et efficaces
maintenant et dans ’avenir, nonobstant, le cas échéant, les Constitutions et réglementations
apostoliques publiées par Nos prédécesseurs, ainsi que les autres prescriptions, méme dignes
de mention particuliére et de dérogation.

Donné & Rome, prés Saint-Pierre, en I'octave de la Nativité de Notre-Seigneur Jésus-Christ,




le ler janvier de I'année 1967, quatriéme de Notre pontificat

PAULUS PP. VI




