A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d’'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d’une bibliothéque avant d’étre nun
précaution par Google dans le cadre d'un projet visant a permettre aux internautes de découvrir I'ensemble du patrimoine littéraire mc
ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n’est plus protégé par la loi sur les droits d’auteur et appartient a présent au domaine public. Lex|
“appartenir au domaine public” signifie que le livre en question n’a jamais été soumis aux droits d’auteur ou que ses droits légaux sont
expiration. Les conditions requises pour qu’un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d’'un pays a l'autre. Les livres libres de d
autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance hum:
trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme
du long chemin parcouru par I'ouvrage depuis la maison d’édition en passant par la bibliothéque pour finalement se retrouver entre vos

Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothéques a la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de
ainsi accessibles a tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce

Il s’agit toutefois d’un projet colteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avor
dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en ins
contraintes techniques relatives aux requétes automatisées.

Nous vous demandons également de:

+ Ne pas utiliser les fichiers a des fins commercidesis avons concu le programme Google Recherche de Livres a I'usage des particu
Nous vous demandons donc d’utiliser uniquement ces fichiers a des fins personnelles. lls ne sauraient en effet étre employés
quelconque but commercial.

+ Ne pas procéder a des requétes automatidBesvoyez aucune requéte automatisée quelle qu’elle soit au systéme Google. Si vous effe
des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractéres ou tout autre domaine nécessitant
d'importantes quantités de texte, n’hésitez pas a nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux I'utili
ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous étre utile.

+ Ne pas supprimer l'attributioh.e filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre
et leur permettre d'accéder a davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le sup
aucun cas.

+ Rester dans la légalitQuelle que soit I'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabili
veiller a respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n’en déduisez pas pour autant qu'il en va de mé
les autres pays. La durée Iégale des droits d’auteur d’un livre varie d'un pays a l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de r
les ouvrages dont I'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne I'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d’afficher un livre sur
Recherche de Livres signifie que celui-ci peut étre utilisé de quelque facon que ce soit dans le monde entier. La condamnation a laqt
Vous exposeriez en cas de violation des droits d’auteur peut étre sévére.

A propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et I'accés a un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le frangais, Goog
contribuer a promouvoir la diversité culturelle grace a Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livre
aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs a élargir leur public. Vous pouvez
des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage a I'glditps#Books.google.com |



https://books.google.be/books?id=i01AAAAAcAAJ&hl=fr

ognzzary GOOgle



ognzzary GOOgle



ognzzary GOOgle






CARACTERES
R

LA VRAIE
DEVOTION,

- Par M. t’ABBf GROU.

A PARIS;

A LA SOCIETE TYPOGRAPHIQUE ,

quai des Augustins, n° 70,
M. DCCC. 1V.






'CARACTERES.

LA VRAIE

DPEVOTIOTN.

L

Maron# le refroidissement gé-
néral de la piéé, beaucoup de
personnes professemt encore la
- dévotion, mais peun en ont la vé-
ritable idée; presque tous suivent
en ce point leurs préjugés, leur
imagination, leur caractére , leur
amour-propr¢. De 14 cette mmlti~
A




B s 4

g =~ EARACTERES
wde infinie’ de. défauts auxquels
soit 5itjeis fes dévots de Pun et de
Yautre sexe, de tout ige, de toute
condition, et de tout éat, et qu'on
auribue mal-4-propos 4 la dévo=
tion. Ces défauts ne sont pas Lous
de pature 4 nuire au salut ; mais
ils nuisent 411 petfection, et met<,
tent obstacle a la.gainteté. Ils sont
de plus pour les mondains une
occasion: de- yaillerie et.de blas= *
phéme; pouxles foibles , um sujet
de scandale ; pour le commun des -
chrétiens , un prétexte qui les en-
tretient dans le -reldchement , et
les- détourne d’embrasser la vie
dévote. Que de raidons pour les.
ames pienses, sensibles 4 la gloire:



DE £A VRAIE DEVOTION. '3

e Diéu, i leurs propres im#réis
81’4 ceux du’ prochain, de con-
sevoir d’aprés 1'évangile une no-
Alon exacte de la dévotion , et de
Yexprimer dans leur conduite !

. . Je me propose de leur en tra-
cer un tableau fidéle dans ce petit
-ouvrage. Je: les invite & en obser-
-ver tous les traits avec un oeil at-
tentif, et & jeter ensuite un. regard
sur elles-mémes. L’amour-propre
est si aveugle, la volonté humaine
est si ldche , que je n'ose espérer
.qu'on tire de ceite comparaison
-tout I’avantage qu’il ést naturel de
-8’en premettre , sait qu'on ne se
~oie-pas tel gir'en est, soit qu'une
Jongue habitude passée presque

A2



‘4 .  CARACTRIRES

-en nature, dte & plusieurs le cou~
-rage et méme 'envie de se réfor-
-mer, soit enfin qu'on trouve lo
meodéle trop parfait, et que, dans
le désespoir d'y atteindre , on
-m’essaie pas du moins d’en ap-
procher. S B
- Quoi qu’il ed soit, je m’esti-
merai trop heureux qu’un petit
nombre en profite. D’ailleurs je
n’écris 'pas pour les seules per-
sonnes dévotes. Bien des chrétiens
hésitent entre une vie commune
et une profession ouverte de la
solide piété. Cet écrit est peut—
éire le moyen dont Dieu vent se
servir pour les déeider, et les
fixerirrévocablement dans le bien.



DE LA VRAIX DEVOTION. 5

Tous les jours des pécheurs re-
viennent 3 Dieu ; ils ont ignoré
jusqu'’ici ce que o’est que son ser-
vice ; ils seront bien aises de pou-
voir s’en instruire dans un livre,
dont la lecture, ne demande que
peu d’heures. A‘Ellxﬁn la jeunesse
qui commence a se donner a Dieu
a besoin d’étre éclairée, et de con-
noltre la vraie route qui conduit
a lui. Comme elle n’a ni préjugés
a combattre ni mauvaises habi-
tudes & corriger, il suffira de lui
indiquer le chemin pour qu’elle
y entre d’elle~-méme, et qu’elle
se préserve ainsi de tous les tra-
vers et de toutes les imperfections
d'une dévotion mal-entendue.

Ad i



/

6 - CARACTERES

C’est a elle sur-tout que je re—
commande la lecture de ce livre.
Ceux qui sont chargés de son
éducation pourront le lui remet-
tre entre les mains lorsqu’ils la
jugeront en état de le bien en—
tendre, et d’en profiter, c'est-a-
dire vers I'dge ou la raison et le
cceur sont suffisamment dévelop+
pés. Je ne crois pas qu’il soit &
propos de le lui faire lire plus tét.
La premiére impression est tou-
jours la plus décisive pour le bon
ou le mauvais succés d’'un ou—
vrage de piété : quand elle est
manquée , on n'y revient guére.
C’est pourquoi il vaut mieux at-
tendre qu’elle puisse éire solide
et profonde.



DE LA VRAIE DEVOTION. %
II

Qu’est ~ ce que la dévotien ?
Chacun la définit & sa maniére.
Pour un libertin étre dévot, c’est
croire en Dien, et avoir quelques
principes de religion. Pour un
saint, c’est éire abimé et perdu
en Dieu. Entre ces deux défini~
tions extrémes, il y en a un nom-
bre pi‘esque infini de moyennes
plusoumoins justes, selon qu’elles
ge rapprochent de Fune et s'éloi-
gnent de Yautre. -

Pour la  définir exactement, je
_ m’attache au mot méme et 4 'idée
qu’il exprime. Le mot.dévotion est
latin, et il est rendu précisément



8 CARACTERES

en notre langue par celui de dé-
vouement. Etre dévot est donc la
méme chosequ’étredévouéaDieu.
C'estsurl'idée que présente a l'es-
prit le terme de dévouement, que
j’établirai tout ce que j’ai & dire
sur la dévotion, aprés aveir gve'rti
que, quand il s'agit de Dieu et
de nos devoirs envers lui, les
termes doivent se prendre dans le
sens le plus sérieux et le plus °
étendu.

Or, dans le frangais comme
dans le latin , nous ne connois-
sons aucune expression plus forte
que celle de dévouement pour mar-
quer attachement intime, la dé-
pendance absdlue et yvolontaire ,



DE LA VRAIZ DEVOTION, ¢

le zéle affectuenx , en un mot la
- disposition d’esprit et de cceur &
“se soumettre & toutes les volontés
.d’une personne, & prévenir ses
- desirs , & embrasser ses intéréts,
a tout sacrifier pour elle. C'est
ainsi qu'on dit d’'un enfant, d’'un
- serviteur , d’un sujet, qu’il est
.dévoué & son pére, A son mattre,
. & son prince. On dit encore qu’un
homme est dévoué & 'ambition
ou & quelqu’autre passion , lors-
qu’il ne pense qu’a la satisfaire 3
qu’il en cherche tous les moyens;
-quiil y rapporte toutes ses vues
et ses entreprises ; qu’elle Pab~
sarbe tellement, qu’a peine peut-
ils’occuper de quelqu’autre objet.



. YO .~ CARACTERES

. ‘Le dévouement a l'égard de
:Dieu comprend tout cela dans le
degré le plus éminent, et il y
-ajoute de plus une consécration,
.en-vertu de laquelle la personne
:consacréen’est plus i soi, n'a plus
1de droit sur elle-méme , et ap~
.partient, par l'acte de.religion le
.plus saint et le plus irrévocable,
:& I'Etre-Supréme auquel elle s es(
:dévoude. .. ' ‘
Telle est]'idée que je me forme
-de la dévotion , en expliquant la
:signification du terme. La pra-
:tique du dévouement a, j’en con-
-viens, son commencement , son
-progrés , et sa perfection ; mais
-Yacte du dévouement doit éire



DE L& VRATRE BEVOTION. 1Y
plein, entier ét phrfait dans Ia vo-
lonté , au moment méme qu’eller
le forme. 8ams aller plus loin, et
sar eette sifnple définition-,' o
peut 46 jugér combien la dévo«

tion est rare parmi les chrétiens
et si Yon est dévot soi-miéme, - |

.

Vo .

Le dévouement&u’t')ﬁ dqit‘;i;
Dieu est unique dans son espéce;
il est fondé sur des titres_iui n'ap-
partiennent qu’a lui, et qu'il ne
peut par(ager avee peréomie. Dieu
estnotre premier, principe et u,(ilre' ,
fin derniére. 11 ‘nous a créés et
nous conserve a chaque ;nomemi



13 CARACTERES

Nous lui devons tout ce que nous:
possédons d’avantages de V'esprit:
et du corps : ce ¢iely cete terre,
et tous les biens dont nous jouis=,
sons, sont I'ouvrage de ses mains.
et des dons de sa bienfaisance li~
bérale ; il dispose a son gré. de
tous les événemens, et sa provi-
dence n’a pour but dans ses des-
seins etses arrangemens que notre
bien. o

11 nous a faits pour le con-
nottre, Paimer, le servir, et mé-
riter par-14 de le posséder éter—~
nellement. Enrichis , dés notre
premiére origine , de tous les
bienfaits de la Nature et de la
Grace , une félicité durable éoit



DE L& VRAIE DEVOTION. 13

attachée pour nous & 'observa—-
tion du précepte le plus simple,
le plus juste, et le plus facile.
Déchus de cet état surnaturel par
. 1a désobéissance de nos premiers
parens, Diennous y a rétablis.par
‘une invention admirable de son
amouir, nous donnant son propre.
fils, et vengeant sur lui nos pé-
chés , pour. avoir lieu de neus
faire grace. . .

. ‘Au bienfait général de- la Ré-
dempuon » joignez les bienfaits .
particuliers : la paissance dans le
sein de la vraie Religion et de
I’Eglise catholique, l2 bonne édu-
‘cation, tant de graces, tant de pré-
servation, tant de péchés pardon—-

»



1 ° TARACTRRE® @~
nés , tant de tendres reproches, et
d’invitations secrétes’ i revenir &
lui ; tant de: marques enfin d’une
prédilection spéciale.. .
Dieu:est notre sowverain bien,
et , a parler juste , notre unique
bien.Commenousavons.teut recu
de lui, nous attendons aussi tout
de lui, ne pouvant éire heureux
que par lui. Il est notre roi, notre
législateur , notre rémunérateur ,-
*arBitre  supréme de notre sort.

. Ajoutez ce qu’il est en lui-mérme,
Véternité et V'infinité :dé son étre
et de ses perfections. Mettez par—
dessus tout cela ce qu'il nous est-
dans la personnede J ésus-Christ..

‘Arréiez-vous A présent un ins-



DE LA VRAIE PEVOTION. I5

dant : réfléchissez sur chacun de
ces titres que je n’ai fait qu'énon-
cer : pesez-en toute la force ; esti~
mez-en toute lavaleur ; appréciez~
en tous les droits, les sentimens
qu'ilsexigentde vous,etlesobligs-
tions qu'ils yous imposent. Aprés
les avoir considérés séparément,
‘réunissez-les, etconcevez, si vous
le pouvez , I'étendue immense des
devoirs qui en résultent par rap-
port a vous. Mesurez la-capacité
de votre cceur; voyez si, quand it
.s’épuiseroit en respect, en amour,
‘enreconnoissance, en soumissioﬁ,
ilpourrbit s'acquitter de ses dettes
_envers Dieu. Jugez si votre dé-
vouement, quelque loin que vous.
B2



16  CGARACTERES

le portiez, sera jamais propori
tionné & tant de titres. '

1V.
- Tous les autres dévouemens les

“plus légitimes ne sauroient entrer
en comparaison avec celui-1a : la
chose est évidente. Mais de plus,
tout dévouement qui lui seroit op-
~ posé, qui y donneroit la moindre
atteinte , qui méme ne lui seroit
pas entiérement subordonné, se-
yoit un attentat que Dien ne pour-
voit s’empécher de condamner et
de punir. I’hommage, le respect,
‘Y'amour, 'obéissance, qu’on rend
a quelque créaturé que ce soit, ne '
sont justes et approuvés de Dieu



DE LA VRAIE DEVOTION. 17’

qu’autant qu'il les commande et
les autorise, qu’autant qu'ils se
tiennent dans les bornes qu'il a
marquées, qu’ils se rapportent &
lui, et qu’ils sont 'expression de
Thommage sppréme, du respect
infini, de amour sans égal, de
Yobéissance absolue, qui ne sont
dus qu'a lui. Le vrai chrétien ne
connoit qu'un seul dévouement ,
* dont tous les autres ne sont que
Yextension etl’application ; savoir,
celui qui appartient a Dieu. Il ne
consacre qu’a lui son esprit, son
cceur, son corps; il ne respire,
ne pense, et n'agit que pour luij
Dieu est le principe, le motif, et

la fin de tous les devoi:;s quil
B



18 CARACTERES
remplit & I'égard de ses sembla=
bles.
V.
Le premier et le grand objet
~de la dévotion ou du dévouement
( car je me servirai indifférem—
ment de ces deux termes) est
donc la gloire de Dieu, et I'ac=
complissement de sa volonté. Dieu
lui - méme n’a pu se proposer
d’autre fin dans toutes ses ceuvres,
et il ne permet pas au chrétien,
ou plutét il lui défend absolument
d’en substituer une autre. Nous
n’existons que pourglofifier Dieu,
et nous ne le glorifions qu’en I'ai~
mant et en lui obéissant. Cette -
gloire de Dieu doit tenir la pre~



DE LA VRAIE DEVOTION. 19

v miére place dans nos pensées et
dans nos desirs; elle doit éire le
grand mobile de nosactions. Toute
autre intention, quoique bonne,
quoique sainte, ne peut occuper
dans notre esprit que le second
rang. ‘

C’est ce que nous apprend Jé-
sus-Christ dans la priére qu’il nous
a enseignée. Les premiéres de—
mandes qui la composent ne re-
gardent que Dieu et les intéréis
de sa gloire. Votre Pére, qui étes
aux cieux , quevotre nom soitsanc-
fié ; que toutes les créatures
raisonnables vous louent, ‘vous
adorent, célébrent & 1'envi votre
sainteté ; qu'elles vous imitent ,

[



20 CARACTERES

devenant sainigs elles -~ mémes 3
parce que vous étes saint, et par-
faites comme vous étes parfait ;
et soyez ainsi sanctifié en elles et
par elles. Que votre régne arrive ;
«iuetoutesvousreconnoissempour :
leur unique souverain; qu’elles
vous établissent le maitre absolu
de leur cceur, et vous invitent &
y exercer le domaine supréme
dont vous étes si jaloux. Que vo-
tre volonté soit faite en la terre
comme au ciel. Les Anges et les
Bienheureux ne connoissent point
d’autre loi que votre volonté : ‘elle
est le principe de l'ordre, de la
paix, et de la charité qui régnent
entre eux, et ils mettent tout leur



DE LA VRAIE DKVOPION. 32t
bonheur & l'accomplir. Qu'il en
soit de méme ici bas parmi les
hommes; qu’ils n'usent de leur
liberté que pour la soumeutre, non
eeulement i vos ordres , mais &
wotre ben plaisir, et aux disposi-
tionsdevotreadorableprovidence.
Tels doivent éire les veeux Ies
plus intimes et les plus ardens de
la véritable dévotion. Sent-ce les
ndires? Le eceur se joint-il a la
bouche qui les profére chaque
jour? Nos intentions et nos ac=~
tions répondent-elles de la sincé-
rité de notre priére ?

VI

Le second objet du vrai dévos



22’ CARAEGTRRES-
st sa propre sanctification. TI Ia
veut efficacement, non comme
Yembellissement et la perfection
de son ame, mais comme une
chose dont Dieu lui fait un com~
mandement qui-lui est agréable;
£t qui contribue -sa gloire. Ce
n’est pas pour se complaire dans
Jes vertus qu'il sefforce de les ac-
quérir, mais pour plaire 4 Dieu.
Encore n’est-il point empressé de
savoir §'il lui plait, agissant avec
droiture et simplicité, sans cher-
cher a se rendre témoignage de
la bonté de ses actions.

De méme, s'il évite avec soin
tout péché et toute imperfection,
cen'est pas préclsément parce que



DE LA VRATE DEVOTION. 33
c’est une souillure et une diffor-
mité de l'ame, mais parce que
€’est une offense de Dieu, un dé<
sordre qui blesse la sainteté etla
pureté infinies de ses regards , uni
objet qui' lui est odieux, et qui
provoquésériindignation; ensorte
qu’en méme temps qu'il est fi<
ché, ‘par rapport & Dieit, d’'une
{aute qu'il a commise , il est bien
aise du sentiment d’abjection et
d humiliation que cette faute fait
naitre en lui.” * - B
- Tl aspire 4 1a biinteté, non pour
se l'approprier et la posséder
<comme son bien, mais pour en
faire hommage a Dieu, et lui en
rendre toute la gloire, comme &
I'unique source de la sainteté.



. 7} CARACTRERES - -

1l veut étre saint, pon & sa ma~
hiére et selon ses idées ,, mais sui-
vant les vues et les idées de Dieu.
Il n’ignore pas que sa sanctifica=
tion est bien plus I’ceuvre de Dien
que la sienne ; que, loin de pou-~
voir y travailler par lui-méme,
s'il y mettoit le premier la main,
il ne feroit que giter I'ouvrage ;
que c’est & Dieu de commencer,
de continuer, et d’achever; a lui
de laisser faire ce grand ouvrier,
de ne lui opposer aucun obstacle,
<t de le seconder par son consen-
tement et sa coopération.

Enfin ses desirs ne le portent
peint & une sainteté sublime , par
wne fausse élévation de sentimens,

e o : :



DE LA VRATE DEVOTION. 2§
et par une jalouse émulation de
certaines ames privilégiées; mais
il ne souhaite autre chose que de
remplir la mesure de sainteté a la-
quelle Dieu I'appelle, de corres-
pondre aux graces qu'il en regoit,
et d’étre fidéle selon la portée de
son degré ; aussi content de n’a-
voir, recu qu’un talent, pourvu
qu’il le fasse valoir, que s'il em
avoit regu deux, ou méme cing.
' VII |

Le troisiéme objet de la dévo-
~ tion, celui qui nous imtéresse le
plus, estnotre bonheur. Il est in-
séparablement attaché i notre dé-

-vouement & Dieu. Etre heureux,
4]



$6 . €CARACTERES

C'est étre uni au souverain bien g
et le dévouement commence ici—
* bas cette union, pour la consom-~
mer dans |’éternité. Notre bonheur
ést encore une suite nécessaire de
notre sanctification; car c’est un
principe certain que ce qui tend
arendre I'ame meilleure, tend par
cela méme 4 la rendre plus heu—
reuse. La perfection et le bonheur
sont entre eux comme la cause et
Veffet. La chose est vraie méme
a I'égard de Dieu, en qui la féli-
Cité n'est pas tant une perfection,
que le résultat de ses infinies per-
fections. Il est donc ineontestable
que la dévotion bien prise et bien
pratiquée est la source et I'unique



DE LA VRAIE DEVOTION. 27

source du honheur solide que
1’homme pent goiter sur la terre.
Mais ce bonheur passager n'est
qu’'une ombre, si on le compare
. & la béatinde éternelle que Dien
promet & ceux qui lui auront éié
dévoués. En pensant i sa gloire:,
il n’a pas négligé nos intéréts : an
contraire, il a voulu qu’ils en fus-
sent une dépendance, et que, dans
notre soumission a sa volonté,
nous trouvassions tous les avan-
tages de la vie présente et de lavie
future. Si la dévotion ne produit
Ppas toujours cet effet ici-bas, ce
n’est pas a elle qu’il fauts’en pren-
dre, mais a ceux qui I'entendent

et la pratiquent mal.

c3



28 . CARACTERES .

Aussi, dansles idéesinfiniment -
justes et infiniment simples de’
Tentendement divin, les deux au-
4ves objets se réduisent au pre-
mier, et se confondent avec lui.
Ou Dien voit la gloire qu'’il attend
de nous, il y voit notre sainteté,
il y voit notre honheur. C’est la
Taison pourquoile vrai dévotn’en-~
'visagesasanctification, que comme
un moyen deglorifier Dieu ; etson
bonheur, que comme renfermé
dans la gloire de Dieu, dont il est
la suite. Il fait donc de cette gloire
-son principal objet, et la grande
fin de ses actions, assuré qu’il est
que, méme sans y songer en par—
ticulier, il deviendra saint et heu-



DE LA VRAIE DEVOTION. 29
reux , & proportion qu'il laura
procurée. Il n’exclut pas les deux
autres objets, a Dieu ne plaise, #
y pense méme souvent; mais le
premier P'emporte, es ceuvre,
pour ainsi dire, les deux autres.

I1 n’en est pas ainsi du dévot
ordinaire ; I'objet auquel il donne
Ia préférénce et sa plus grande at-
tention est son salut. Il n’a que
cette vue dans Vesprit; il fait ce
qu'il juge propre a lassurer; il
évite ce qu'il croit pouveirl’expo-
ser : voila la mesure de sasaintetd;
il ne va guére plus loin.Quant 4 la
gloire de Dieu, il est rare qu’il
agisse directementpourelle, quoi-

qu’il ne veuille rien se permeure
€3



36 CARACTERES

qui lui soit opposé. Ainsi 'ameut-
desesintéréts, qu’ilconsidére par-
dessus tout, lui fait renverser ’or-
dre que Dieu veut qu'il mette en-
tre ces trois objets. De 14 tous les
défauts de sa dévotion.

VIII

Mais venons au détail des qua—
lités qui caractérisent le dévoue-
ment 4 Dieu. Personne n'ignore
que la dévotion est surnaturelle ,
sous Quelqu’aspect qu'on la re-
garde; surnaturelle dans son ob—
jet, qui est Dieu connu, non par
1a raison simplement, mais par la
foi; dans ses motifs , dans ses
moyens, dans safin; surnaturelle,



DE LA VRAIE DEVOTION. JI

en ce qu'il est impossible 4’hom~
me d’en concevoir 'idée par ses
seules lumidres, de 'embrasser
par sa seule volonté, de la mettre
en pratique par ses seules forces;
surnaturelle encore, en ce que,
loin de favoriser en rien la nature
eorrompue, elle la combat, et se
propose de la réformer.

On ne peut donc étre attiré 4 ]a
dévotion que par l'action de la
grace , qui éclaire I'esprit , qui
sollicite la volonté, qui fortifie la
liberté : on ne peut s’y maintenir,
y faire du progrés, atteindre & sa
perfection , que par le secours de
la grace.

Etcomme, al'exceptiondecer~



~

82 . cARACTRERES

taines graces qui préviennent tout-
a- fait Pame , Dieu n'accorde les
autres que par I'entremise de la
priére, il s’ensuit que'la premiére
chose qu’inspire la dévotion est
Paurait pour la priére ; ou plutét
qu’ellemémeestcetespritde grace
etde priére , que Dieu promet par
un prophéte (1) de répandre sur
son peuple. Elle est un esprit de
priére , c’est-a~dire une disposi-
tion, une tendance habituelle de
Tame & s'élever vers Dieu, et 2
s'unir ki , en adorant sa supréme
majesté , en le remerciant de ses
bienfaits , en lui demandant par-

() Zach. 13, 1q.



PE LA VRAIE DEVODION. 33

don des offenses quelle a com-
mises , en sollicitant les secours
spirituels , nécessaires & sa foi+
‘blesse; elle est un esprit de grace,
parce que cette disposition et cette
tendance sont 'effet de la grace.:
Je dis une disposition habi-
tuelle , qui subsiste toujours dans
le fond de la volonté, qui la tient
toujours tournée vers Dieu, et
qui , selon I'occasion et le besoin,
se produit par des actes exprés et
formels , proférés de bouche ou
de cceur. Ces actes exprés ne sau-.
voient étre continuels ; mais V’af-
fection intérieure qui les produit
et les anime peut et doit Vétre. Et
cest de cette élévation habituelle



34  CARACTERES
de l'ame vers Dien, qu'on doit
entendre le précepte de Jésus—
«Christ : 11 faut toujours prier et ne
jamais se lasser de le faire (1).
Sivousavez cet eéprit depriére,
amechrétienne, vous avez la vraie
dévotion. Mais vous ne l'avez pas
encore, si vous n’étes portée &
prier que par devoir , par néces-
sité, et non par gott et par attrait’;
si cet exercice vous est pénible,
s'il vous répugne, s'il vous coilte
de grands efforts ; si vous y étes
liche, tiéde, volontairement dis-
traite , sujette  ennui; si vous y
comptez les momens, si vous l'a-

—

(1) Luc, 18, 1.



DELA VRAIE DEVOTION. 35.

brégez le plus que vous pouvez ,
si enfin vous payez Dieu comme.
un mauvais débiteur s'acquitte da
sa dette. On peut, de cette ma—
niére, faire, par habitude, paf rous
tine, par respect humain ; parcq
que la régle ou D'état Vexigent ,
beaucoup de priéres , sans avoip
Yespritdepriére, etrien n’est plus
ordinaire. . . - s

IXx. - ’

- Mais cet esprit de priére est
évidemiment un esprit. intérienc ,
puisque c’est un esprit de grace,
U’ Esprit qui demande pour .nous;
avec des gémissemens ineffables ,
Tesprit du Fils, que Diou enyoie



36 . CARACTERES »
dans nos ceeurs , qui crie: Pére ,
Pere (1); C'est-d-dire,, qui met en
nous l'affection filiale,laquelle est
eomme un cri continuel du ceeur
vers Dieu notre pére. Ce divin Es-
prit est plus intérieur que ce qu’il -
Y a en nous de plus intime ; et
cest sar les plus nobles facultés
de Yame , sar l'intelligence , sur
. la volonté, sur la liberté, qu'il
déploie son action. La véritable
dévotion est donc essentiellement
intérieure ; elle réside dans le fond
de 'ame ; ou elle inspire les bon-
wes pensées et les bons sentimens.
Du dedans elle se répand sur le

T (1)Gal 4, 6. . -



DE LA VRAIE DEVOTION. 37

dehors , et elle donne la vie a tou-
tes les ceuvres extérieures de la
. piété.

Que seroit - ce en effet qu'un °
dévouement Murement extérieur,
qui n’anroit que des paroles et de
vaines protestations , ou tout aw
plus que des actions dont le ceeur
ne seroit pas le principe ? Ce ne
seroit qu'un simulacre de dévoue-
ment, par lequel on pourroit trom-
perleshommes, qui ne jugentque
selon les apparences , mais inca=
pables d’en imposer & Dieu, dont
les regards se portent dreit au
cceur. Pourvu qu’on leur zende
des services utiles, les hommes se
ametient pen en peine de la bonne

»



38 CARACTERES

volonté de celui qui les oblige.
Mais quel besoin a Dieu de nos’
hommages ? Il ne les aime qu’au~
tant qu’ils lui sont glorieux ; etils
ne sont tels, qu’autant qu’ils sont
sincéres, et qu’ils pattent du ceeur.

La dévotion est encore inté—
rieure , en ce qu’elle retire 'ame
des objets extérieurs qui la dissi-
pent ; la rappelant 4 elle-méme ,
et la concentrant en Dieu qui lui
fait sentir sa présence au~dedans.
Elle lui apprend donc & recueil-
lirles sens, arégler 'imagination,
& arréter les vaines pensées , a cal-
mer tes agitations, et & fixer I'in-
quiétude des desirs , & ramasser
toutes ses forces pour se lenir unie

)



DE LA VRAIE DEVOTION. 39
& l'objet auquel elle est dévouée.
Par cette union intérieure avee
Dieu , Yame sanctifie non seule=
ment ses priéres vocalés et men-
tales, nonseulenient lapratique de
ses devoirs et des bonnes ceuvres,
mais encore lés actions héme ani~-
males, comme le boire , le man-
ger , le dormir , et celles qui pa~
roissent les plus indifférentes ,
telles que les conversations ét les
délassemens honnétes, qu’ellesait
~ rapperter i la gloire de Dieu, sui~
vant le conseil de I'Apétre.

La dévotion donne au chrétien
1a connoissance expérimentale de
cette parole de Jésus—Christ: Le
régne de Dieu est au-dedans de

D2



40 - CARACTERES

wous (1) ; parole dont nul autre
que le vrai dévot ne comprendra
jamais le sens. Dieu exerce ce ré—
gne par l'opération de sa grace
sur 'ame qui lui est dévouée, et
la rend attentive a sa voix, par la-
quelle il lui intime & tout moment
ses volontés. Et,comme cette voix
est d'une délicatesse infinie, et
qu’elle ne peut s’entendre dans la
dissipation , dans le tumulte et le
trouble des passions , Pame qui,
par une touche profonde, ena senti
une fois les charmes , et qui con-
noit de quel avantage il est pour
elle de s’y rendre docile, s'étudie

(€)) Luc, 17. 4o



DE LA VRAIE DEVOTION. 4%
@ se tenir' dans le recueillement ,
dans le calme’, dans une certaing
solitude intérieure, et dans une
extréme attention , pour ne rien
perdre des instructions etdes aver
tissemens que Dieu lui donne. Cest
ainsi que le'serviteur dévoué & son
mattre , qui est toujours prét 4 acs
tomplir ses volontés , ne se laisss
- point distraire par dessoins étran-
gers, prételoreille & toutes ses pa:
roles , s’applique & les bien com-
prendre, observe ses yeux, ses
gestes , et'Yes monndrel s}gﬂes de
ses intentions.
Cette attention doit étre conti-
nuelle , parce que Paction de la

grace sur Yae P'ést aussi. Clest
3



43 . CARACPERES
un fil qui la dirige , qu'il faus
qu'elletiennetoujours en sa main,
et dont elle ne peut s’écarter un
moment sans s’ égarer. Aussi,lors~
gu’on s’est donné sérieusement &
Dien, éprouve-t-on que ses aver=
tissemens_intérieurs sont conti—
nyels 5 et se font, remarquer bien
sensiblement, jusqu’a ce qu’on aig
acquis Ihabiwde d’agir en tout par
Pespritdelagrace? Alars cetesprit
éient devenu familier et commena-~
turel ;on le suit presque sans s’en
appereevair § mais sop,influence
sur toutes les actions n’en est que
plus grande; - .

~ 8i 'on:objecte qu’une atwnuon
si forte et si squtenue,est bien gé.



DE LA VRAIE BEVOPION. 43
nante , je réponds en premier liew
que le vrai dévot ne fera jamuis
une pareille objection, et gu’elle
ne lui viendra pas méme a Pesprit.
Ceue répdnse est sans réphque
jpour quiconque comprend ce gus
. C'est que dévouement A Diea. Je
#éponds en second lien que, s'il
¥ ade la géne ,1'amour Vadoucit}
et que 'habitude rend aisé ce qui
coltoit beimeonp au commence-=
memb.. o - - :

X.

<

- Ce seroit: pourtant nhe: gros—
si¢re illusion-de croire que la dé-
votionipwised n’étre dit'intérieure,
L, sobs prétexte que Dieu voit le



44 .. CARACTRERES ‘
dedans , de supprimer la priére
~ocale et les autres, démonstra~
tions extérieures. Nous sommes
.des hommes , et non de purs ‘es—
prits. T est-juste que le corps ait
part aux hommages de I'ame, et
<que nos principaux arganes soient
employés aux louanges de Dieun-
C'est pour cela que nous les avons
recus , et c’est le plus nobleusage
que nous puissions en faire. Il

~ faut que tout ’homme adore et

prie.
De plus,. Pame elle-méme a
“besoin d’éire réveillée et soutenne
dans sa piété par ce qui frappe les
' sens. Ainsi U'appareil exiérieur du
sulie, Pordre et la majesié des cé-



DE LA YRAIK DEVOTION. 45

rémonies , les mouvemens et les
inflexions du chant, la vue des ta-
bleaux et des autres objets pieux,
sont des choses nécessaires 4 'en-
tretien de la dévotion. La compo-
sition décente et humbledu corps,
les genoux fléchis, les mains join-
tes, les yeux modestement bais—
8és, ou élevésvers le ciel, sont au-
tant d’expressions du respect et de
Tauention de ’'ame dans la priére;
elle se porte naturellement et sans
réflexion & accompagner ses sen—-
timens de ces {émoignages exté-
rieurs. : :
Ajoutez I'édification qu’on doit
" am prochain, qui ne peut juger de
notre piélé que par ce qui en pa~;



46 CARACTERES

roit au-dehors. Ajoutez que In
religion étant le premier lien de
la société, elle exige un culte com-
mun, public, extérieur par cons
séquent, ol les hommes adressent
# Dieu les mémes veeux et les mér
mes priéres , et s'animent les uns
les autres a chanter ses louanges.
Le ministére ecclésiastique, qui
est d'institution divine, est une
preuve évidente de la nécessité
d’'un culte extérieur: )
- Iln'y ajamais eu devrai dévot,
méme vivant dans la solitude, qui
n’ait eu, chaque jour, des temps
réglés pour la priére voeale. L'es-
prit intérieur hii-méme inspire

d’en faire 4 ceux qui s'appliquens



DELA VRAIE DEVOTION. 47

Je plus & la contemplation ; et si,
dans quelques occasions passagé—
res , Vattrait aurecueillement étoit
si fort qu'il obligeit & suspendre
cette maniére de prier, il faudrois
la reprendre au moment o l'on
auroit plus de liberté d’esprit.

- Soit donc qu’on prie Dieu dans
les lieux d’assemblée , ou dans son
particulier , il faut tellement s’a~
donner & Yoraison mentale, qu’on
n'omette point la priére vocale.
Lapremiérene se soutiendroitpas
long-temps sans laseconde; et dé-
généreroit infailliblement en une
superbe et dangereuse oisiveté.
Autant qu'il est difficile de bien
s’acquitter de la priére vocale si



48 CARACTERES

Von n’y joint la pratique de I’orai~
son mentale , ol se puise I'esprit
intérieur : autant l'est-il que 'ame
se maintienne dans la nudité de la
contemplation, si elle ne s’aide de
temps en temps de la priére vo-
. cale. Il arrive méme ordinaire—
ment dans ’oraison que I’ame vi-
vement pénéirée ne peut retenirses
élans et ses transports., et qu’elle
les exprime par des paroles , par
des regards, par des soupirs, par
des larmes , par divers mouve-
mens qui lui échappent; ce qui
est une suite de 'union de ’ame
~ et du corps, et de leur mutuelle.
correspondance.



DE LA VRAIE DEVOTION. 49
X I

Si c’est un abus d’exclure de la
dévotion la priére vocale, c'en est
‘un autre bien plus commun d’en
bannir V'oraison mentale. Cela
peut éire excusable dans le peu~
ple grossier et mal instruit,, qui
fait a peine usage de son esprit ;
“encore dans la premiére jeunesse
od l'extréme légéreté de l'imagi-
nation a besoin d'étre fixée par
quelque chose de sensible. Mais
" est—il pardonnable & des person-~
-"nes mures et suffisamment éclai-
 rées, de ne savoirprierqu’un livre
- & la main; de se persuader qu’elles
- gont oisives,si elles ne remuentles
E



$0. . CARACTERES

lévres, et que Dieu ne les entend
pas, si elles ne lui articulent leurs
demanded souvent assez hait pour
gener ceux qui prient a leurs cé~
tés ? Combien de femmes pieuses
ne vont i I'église qu’avec quantité
de livres, o leur dévotion est
toute renfermée ? On les voit
prendre ces livres I'un aprés I'au-
tre, y chercher des méthodes pour
entendre la messe , pour se con—
fesser, pour communier. Les ace
tes et les formules y sont tout
dressés; il n’y a qu’a les pronon—
cer; et, pourvu qu’eles n’en aient -
omis aycun, elles croient avoir

ignement rempli leur objet, et
gue Dieu ne leur demande rien



DE LA VRAIE DEVOTION. 5t

de plus. Toutefois le moindre
acte que le ceeur formeroit, le
moindre sentiment qu’elles en ti=
reroient plairoit davantagea Dieu,
et leur seroit plus profitable. Mais
leur cceur est froid, sec, et vide;
il ne dit rien parmi ce flux de pa~
roles que la bouche profére.

En vain disent-elles que les
priéres:toutes faites les touchent
et nourrissent leur dévotion. J’ai
beaucoup de peine & le croire de
ces actes méthodiques et arrangés;
ot sont exprimés en beau langage
des sentimens étrangers a ceux
qu{ les récitent, et peut - étre 2
celui qui Ies a composés. Mais jé
veux qu'elles en soient touchées

E2



B2  GARACTERES
1a premiére fois & cause de 1a nou~
veauté , et que leur imagination
en soit frappée bien plus que leur
cceur. On se lasse an bout d'un
certain temps de formules qui re-
viennent tous les jours : elles ne
font plus d’impression; elles en-
nuient; on ne les dit plus que ma+
chinalement et de mémoire ; il
faut recourir & d’autres, dont on
se dégottede méme. Bientdi toutes
les méthodes sont épuisées, et 'on
ne sait plus & quoi avoir recours. .
Pourquoi ne pas prendre de
bonne heure I'habitude de se re—
cueillir, de chercher comme Da~

vid (1) dans son ceeur ' la prxére
(‘) Pl&l- ta, 18,




DE LA VRAIE DEVOTION. 53
¥u'on veut faire a Dieu , de se
plaindre & lui-méme de notre froi-
deur et de notre insensibilité, de
le conjurer de suppléer & notre
pauvreté spirituelle ? Seroit-ce
donc mal prier Dieu, que de re-
eonnoitre humblement devant lui
son impuissance , d’attirer la grace
d’en haut par de profonds gémis—
semens sur sa misére, et, si 'ona
par intervalles quelques bons sen-
timens, de les attribuer avec re-
counoissance a l'auteur de tout
Lien?

Quand la source de la dévouon

est dans le caeur , elle est intaris—

* sable ; les affections qui en nais—

stnt sont toujours variées , et 'on
%3



54 CARACTERES
y trouve chaque fois un goiit none
veau. Il n’est pas besoin, pour leg
exprimer, de discours éwudiés; les
expressions les plus simples , les
plus natureHes, et les plus vives,
se présentent d'abord. Le silence
méme d'un cceur touchd et atten~
dri est plus éloquein que. les pa—
roles; et, en mille rencontres ,
il n’a d’autre ressource: que de sa
taire pour bien témoigner: 2 Dieq
tout ce qu'il sent. :
Nest-il pas visible que ces ﬁom
mules toutes digérdes favorisent
la paredse , et quielles. dispensent
de se préparer avant la' pridre ;
commele sage Pordonme: (1) ? On:

v

(!)‘.Eccli.' 18, 23,



DE LA VRAIZ DEVOTION. 55

»’a qu’a ouvrir son livre:et. qu'd
lire ; il ne faut pas d’'autre pré-=
paration. - " )
.Ne parlez point é ces personnes
de la méditation. Elles ne peuvent
pas méditer, disent-elles; leur téig
succomberoit au moindre effort.
J’avoue que la méditation est pé—
nible pour quiconque n’est pas
exercé a réfléchir ; que les ima—
ginations. vives y sont peu pro-
Ppres, et que peu de tétes sont ca=
pables de la soutenir long-temps,
Qu’on leur propose de laisser les
réflexions quand elles sont devans
Dieu, et de passer bien vite auit
affections ; elles répondront. que
lear volomté n'est pas facile &



86 . caracriaxs

~ émourveir; que, si elles ont quel~
que bon mouvement , il &isparoil
en un instint, et que c'est pour

cela qu’elles se servent de livres.
8i je leur dis de se tenir sim—
plement en repos, et d'attirer dou-
cement sur elles la rosée du ciel,
par des actes vifs et courts, ré-
" pétés de temps en temps, elles
»’hésitent pas & condamner ce re~
pos d'oisiveté, et a marquer leur
aversion pour oette maniére de
Pprier, qui ‘est pourtant celle. des
- ames intérieures. Aussine le sont~
elles pas , et craignent—elles de
Vétre. Et néanmeoins elles. se. flaw
tem d'étre dévotes, parce qu'elles
Parlent & Dieu beaucoup et long-

-



DF LA VRAIE DEVOTION. 57
temps ,, comme elles feroient &
leurs semblables , et qu’au lieu de
s'échaufler le cceur, elles.se des-
séchent la poitrine.

Qu’elles disent ce qu’elles vou-
dront : 'amour-propre préside &
leurs priéres; elles les font plutde
pour elles que pour Dieu. Leur
but est de se rendre témoignage
qu'elles ont prié, et elles croient
en avoir une preuve palpable,
quand elles ont récité jusqu’a per-
dre haleine un grand nombre de
formules. Cest la méme raison
qui fait que plusieurs parlent haut,
afin que 'ouie leur serve de té-
moin. S. Antoine, qui étoit sans
doute un vrai dévot, ne pensoit



%8 CARACTERES

pas ainsi, lui qui, interrogé quelle
éoitlameilleure maniére de prier, -
répondit : « C’est lorsqu’on prie
» sans qu’on s'en appergoive. »

XII

Un autre abus de la dévotion
extérieure est celui dg muliiplier
tellement les pratiques, que la
. journée suffit A peine & s'en ac-
quitter. On garde les anciennes ,
et chaque jour on en ajoute de
nouvelles. Cela géne Vesprit, et
lui dte sa liberté : cela prend sou-
vent sur les devoirs de I'état : on.
laisse Vaction pour la prlere oa
.51 l'on prie en agissant, ’attention
©st partagée , et I'on ne fait bien



DE LA VRAIE DEVOTION. S5g

ni 'un ni Vautre. II est bon sans
contredit d’entreméler ses occu—
pations de quelques oraisons ja—
culatoires, et de suspendre quel-
quefois son travail , pour se re-
nouveler dans la présence de Dieu.
Mais ces retours doivent étre
courts, et plutét du ceeur que de la
bouche.

Les personnes que j’ai en vue
ici mettent leur dévotion & rester
long-temps dans I'église, & courir
les sermons et les saluts, & ne
manquer aucune indulgence. Elles
ont un calendrier ol sont mar-
quées toutes les fétes qui se cé-
1ébrent dans les monastéres et dans
Jes communautés, et elles se fe~



6o CARACTERES ,
roient scrupule de ne pas s’y ren—
dre. Elles se mettent de toutes les
confréries, de toutes les associa~
tions ; ce qui les charge de tant de
pratiques et de priéres, qﬁ’ellgs
en sont accablées , et qu'il faut &
la fin qu'un confesseur les en sou-
lage : si pourtant elles n’y sont
pas si fort attachées, qu’il ne
puisse les faire consentir i em
quitter une seule.

L’intention est bonne ; chacune
de ces pratiques prise séparément
est bonne ; mais il faut de la mo=
dération en tout , et dans I'exer—
cice de la piéié plus qu’ailleurs.
Ce n’est pas 'esprit ni le cceur
guon occupe par tant de pratiques



DE LA VRAIE DEVOTION. 61
accurnulées ; c’est Iimagination 3
et Pon sait combien elle est vive,
ardente , et insatiable, sur-—tout
dans le sexe dévot. Quand Vesprit
intérieurneproduiroitd’autrebien
que celui de metire ordre & ces
excés, et d'inspirer une dévotion

bréglée , modérée , raisonnable ,
¢’en seroit assez pour engager les
ames pieuses a s’y adonner.

XIII

La véritable dévotion n’admet
aucune réserve. Elle consiste 4 se
livrer tout-a—fait & la grace, et &
étrerésolu d’aller aussi loin qu’elle
nous menera. Se livrer  la grace,
C’est dter tous les obstacles qui ars

} 4



63 CARACTERES

rétent son action, 4 mesure qu’'on
les reconnodt ; c'est la snivre pas
& pas avec une exacte fidélité , et
non point la prévenir, ni se jeter
dans tous les excés d'une ferveur
indiscréte. On est sujet & cette
faute dans les premiers transports
de lamour naissant. Plusieurs
Saints se la sont reprochée, et en
particulier S. Bernard, qui ruina
de bonne heure son estomac par
une ,abstinelice forcée. Il y a aussi
en cela de la tentation du démon,
qui, dés entrée dans la carriére ,
essaie d'épuiser nos forces, afin
de nous empécher de la parcou-
rir, ou méme de nous faire reve~
nir sur nos pas. On ne sera pas



DE LA YRAIE DEVOTION. 63

exposé 4 y succomber, si, en fait
de jetines , de veilles, et d’aus-
térités sur-tout, on consulte un
directeur sage, et si I’on s’en tient
a son avis.

Mais, a cela prés, il est évident
que composer avec Dieu, que ne
vouloir se faire violence que jus—
qu’A un certain point, que fixer lo
terme de sa course spirituelle, et
édire déterminé A ne le point pas—
ser, n'est pas se dévouer a Dieu,
mais se donner 4 lui avec mesure
et restriction. Qu'il entre toujours
de la réserve dans notre dévoue-
ment a 'égard des hommes; cela
doit étre, puisqu’il faut au moins
que les droits de Dieu soient ex+

¥3



B4 CARACTER%S
ceptés. Mais Dieu étant infiniment
supérieur a tout ce qui existe, et
rien ne pouvant limiter I'exercice
de son domaine sur sa créature,
son service n'est par lui-méme
susceptible d’aucune réserve, et
quiconque ’embrasse doit I'em~
brasser sans exception ni condi-
~ tion. Car se dévouer a lui, Cest
s'engager & ne plus connoitre d’au-
tre loi que sa volonté supréme, et
a s’y conformer, quoi qu’il em
puisse coiter & la Nature.
. Etil ne faut point alléguer ici
sa foiblesse, ni dire : Jamais je
ne pourrai faire telleet telle chose,
quand méme la grace exigeroit
de moi. La volonté de Dieu rend



DE LA VRAIEDEYOTION. 65

possible tout ce qu’elle comman-
de, parce qu’elle joint toujours
au commandement les moyens de
Paccomplir. Dieu seroit injuste,
si, lorsqu’il témoigne desirer quel-
que chdse de nous, il ne nous
. donpoit pas un secours suffisant ,
Ppuisque nous ne pouvons rien de
nous-mémes. Vous lisez de cer—-
tains traits héroiques dans la vie
des Saints; et, en les admirant,
vous renoncez i les imiter. Maia
que savez-vous si Dieu vous de-
mandera les mémes choses? et 8’il
vous les demande, pourquoi ne
pourrez-vous pas, avec sa grace,
ce qu’ont pu celui-ci et celle-1a?
Ne vous effrayez donc point : ce
r3



66  CARACTERES
qui vous pareft anjourd’hui abso+
lument impraticable vous sem—
blera, sinon’ facile , -du moins
tres—possihle quand le moment
_€N sera venu.
. Ce n'est pas toujours la mau=
yaise volonté qui détermine A
faire des réserves secrétes, lors—
qu’en prend.le parti de la déve-
tion : si c’éoit elle, je ne balance
point & dire qu'une telle dévotion
geroit fausse et illusoire; qu’on
s’exposeroit manifestement a ne
pas remplir ses engagemens, Dieu
ne pous devant poeint de graces
pour le servir & notre mode, et
qu’on. risqueroit méme son salut,
_quelque desir qu'on edt dele met-

[_—1



’

DE LA VRAIE DEVOTION. 6y

gre en siireté. La cause ordinaire
de ces réserves est que, voyamt
ouverte devant soi lavaste carriére
delasainteté, et consultant ses for-
ces présentes, on se juge hors d'é-
tat de la parcourir toute entiére.
. On se résoud done d’y entrer,

parce qu’on, a une honne volonté 3
mais on se fait un plan conforme
4 sa foiblesse actuelle, auquel on
prétend s’assujettir, saps aller aus
dela. I .
Erreur grossiére, qui vient en
partie de l'ignorance, en partie de
Yamour-propre attentif 4 se ména«
ger, en partie.aussi du démon ja-
lIoux de nos progrés. On devroit
penser qae nos forces n’'ant d'aus



-

68 CARACTERES
we principe que la grace ; qu’elles
croissent & proportion de notre
fidélité; que Dien mesure tou-
jours la grandeur du secours &
celle des difficultés : en sorte que
plus on avance, phlis on se sent
d’ardeur pour courir, plus on
trouve de facilité & franchir les .
obstacles. Que diroit-on d’un en-
fant qui , ne faisant pas réflexion
que sa force augmentera insensi—
blement avec I'dge, régleroit sur
sa foiblesse présente le fardeau
qu'il doit porter étant devenu
homme, et ne voudroit pas croiré
qw'il en pourra perter alors un_
vingt fois plus pesant?

Qui que vous soyez done, qui



DE LA VRAIE DEVOTION. 69

voulezvousdonneraDieu,donnez-
vous 3 lui d’'une volonté pleine et
entiére. N’entrez dansaucune com-
position ; n’appréhendez qu'’une
seule chose, de n’avoir pas assez
de générosité. Croyez que lamoin-
dre réserve vous affoiblira pour
les choses mémes que vous con—
sentez 4 faire de bonne grace; et
qu'au contraire le fardeau vous
sera d’autant plus léger, que vous
n’en diminuerez rien. Ceci ne peut
paroitre un paradoxe qua celui
qui nesonge pas que Dieu dépleie
toute la puissance de sa grace en
faveur d’une ame noble et géné-
reuse, qui n’épargne rien pour lui
plaire ; et qu'un cceur étroit et



75 . CARACTERES
resserré le contraint, malgré lui,
d’user aussi de réserve de son
cité.

Il.n’est pas de mon dessein
d’expliquer en détail ce que c’est
. que de n’avoir nulle réserve pour
Dieu, ni quelles sortes de réser—
ves, ouvertes ou cachées, entrent
dans la plupart des dévotions : je
- passerois les bornes étroites de
cet ouvrage. La pratique en ap-=
prendra la-dessus aux ames de
bonne volonté, plus que je n'en
pourrois dire.

XIV.

- Ya vraie dévotion ne souffre
aucun partage. ¥ ous adorerez I

-



DE LA VRAIEZ DEVOTION., 7L

Séigneur votre Dieu, et ne servi=
rez que lui seul (1). Telle est la
loi du dévouement. L’adoration
qui comprend ’hommage de 1’es+
prit et du cceur, exclut toate ré<
serve; et le service qui n'appar-
tient qu’'a Dieu seul, exclut tout
partage. Tont autre service que le
sien n’est 1égitime, qu’autant qu'il
en est une suite et une dépen—
daunce. Jésus- Christ a déclaré que
personne ne pent servir deux mai+
tres (2), tels que Dieu et le monde;,
dont les volontés sont contraires,
les lois opposées, et par consé-

) Matth, 45 10 o
C(Matth. 6,34 - - e




78 . CARACTERES

quent le service incompatible.
Dieu me veut tout alui : lemonde
me veut aussi tout a lui. Il n’y a
nul moyen d’accorder leurs pré-
tentions qui se détruisent mutuel-
lement. 11 faut que je choisisse ;
et que, si j'aime l'un, je haisse
T’autre; sij’obéisa I'un, je méprise
les ordres de 'autre.

Comment peut-on se faire illu-
sion sur une vérité si sensible?
Cependant tout est plein de dévots
qui entreprennent de concilier les
jntéiéts de Dieu et ceux du mon~
de; qui prétendent réunir dans un
méme cceur 'amour de Dieu et
Yamour du monde; et qui, pour
vouloir éwe a tous les deux, ne



DY LA VRAIE DEVOTION. 73
sontni  I'un ni 4 I'autre. On pour-
roit leur dire ce que le prophéte
Elie disoit aux Israélites‘ : Pour-
quoi boites—vous des deux c6tés?
8t le Seigneur est Dieu, attachez-
wvous @ lui; si c’est Baal, sui-
pez—-le (1).

On croit ne pas tenir aumon=
de, parce qu’on a renoncé a ce
quil a de criminel et d’évidem~
~ment dangereux. On ne.sert plus
la volupté, qui est la principale
divinité du monde; mais on est
encore esclave de l'intérét et du
fax honneur. On suit, sur ces
deux objets, des maximes réprou-~

- (1) III, Reg. 8, 21.



. %4  CARACTRRES

vées de I'évangile, faisant cas des
richesses, de la noblesse, des di~
gnités, sle tout ce qui nous éléve
et nous distingue ; aimant ou de—
sirant ces choses poursoi, ou pour
les siens, les enviant dans les au-
tres, et mettant tout en ceuvre pour
les conserver, ou se les procurer.
On adopte en mille occasions les
jugemens du monde, et Pon y
conforme sa conduite. On est ja-
loux de son estime; on craint de
la perdre en se déclarant trop ou-
vertement pour la piété; et Pon
8’y maintient aux dépensdelaver-
tu, malgré les reproches de la con-
science. On appréhende ses rail—~
leries et sa censure; et l'on se



DE LA VRAIEDEVOTION. 75

ménage de maniére a s'en mettre
4 couvert : le service de Dieu en
souffre; on est géné et tiré violem-
ment de deux cétés; le respect
humain asservit et tient continuel-
lement en des transes mortelles.
On veut éire 4 Dieu, et 'on rougit/
de passer pour lui appartenir; on
le prie A la dérobée; on se cache
avec autant de soin pour s’acquit-
ter de ses devoirs de piéié, que s'il
#’agissoit de quelque mauvaise ac--
sion. Quel esclavage! quel tour-
ment ! mais en méme temps quelle
infidélité ! quelle l4cheté | quelle
inconséquence !

Est-ce 14 éure dévoué & Dieu ?
Ne mérite-t-il donc d’éire servi

e2



P6 © €ARACTERES

~ qu'en cachette? Est—ce une honte
~ de Yavouer pour son maitre? On
ne veut pas s’afficher, dit-on. Si
par s’afficher on entend faire pa-
rade de sa dévotion, 'éialer avec
faste et ostentation, chercher &
étre vu et applaudi dans tout le
bien qu’on fait, on a raison; et
Ton suit le précepte de. Féyan—
gile (1). Mais entre s'afficher de la
sorte, et trembler de passer dans
le public pour serviteur de Dieu ,
- pour dévoué a la gloire et aux in—
téréts d’un si grand et si bon mai~
tre, il y a un milieu, qui est d’al-
ler rondement son chemin, sans

() Matth. 6, 18,



DE LA VRAIE DEVOTION, 77

$e mettre en peine si 'on est re~
marqué; de suivre avec droiture
sa conscience; de rendre 3 Dieu,
sans affectation, mais tout a dé—~
couvert, Vhommage qu’il attend
de meus pour sa gloire et pour
Yédification du prochain ; et de ne
* réserver pour le secret que ce que
lui-méme veut qu’on dérebe aux
regards des autres (1),

Le vrai dévot sait trés - bien
garder ce mizeu. Il ne craint pas
qu’on sache qu’il sert Dieu de tout
son ceur, et qu’il n’a peur le
monde que mépris et qu'horreur:
il s’en explique nettement dans les

(1) Matth, 6, 18,
o3



78 CARACTERES

rencontres ou cela est 'n\écessaire ;
et o1 il faut fouler aux pieds le
respect humain. Mais il n’en est
Ppas moins soigneux de soustraire
aux yeux d’autrui certaines prati-
ques de piéié, certaines bonnes
ceuvres, dont il réserve a Dieun seul
la connoissance. Il concilie de
cette sorte ce que dit Jésus—
Christ (1) : Que votre lumiére luise
aux yeux des hommes, de maniére
qu'ils voient vos bonfhes ceuvres, et

qu'ils en rendent gloire & wotre .
pere qui est dans les Cieur ; et ce
qu’ilditenun autre endroit: Soyes
 attentifs & ne point pratiquer la jus-

(1) Matth. 5, 16



DE LA VRAIZ DEVOTION. %9

lice deyant les hommes, pour étre
vus d'eux ; et encore (1) : Quand
vous pries, ne failes pas comme les
kypocrites , qui affectent de prier
debout dans les Synagogues et les
. Places publiques , afin qu’on les re-
‘marque ; mais entrez dans votre
chambre, fermez-en la porte, et
priez wotre pére en secret. Il a
toujours présente a l'esprit cette
sentence prononcée par le Sau-
veur (2): Celui qui m’aura confessé
deyant les hommes , je le reconnol-
trai pour mien devant mon pére ; et
celui qui aura rougi de moi en

(1) Matth. 6, 5.
{3) Matth. 10, 323,



80 - -cAmAcYERES
présence des hommes, je rougiraé
de lui en présence de mon pere.

Je sais, au reste, qu'il est des
ménagemens que la prudence au-
torise ; qu'une vestu foible ne doit
pas s'exposer au grand jour, ni
affronter trop ouvertement le res-.
pect bumaig, au risque de ne pou~
voir soutenir les assauts qui lui
seront livrés. Jeo sais qu'il est des
cas ol la déférence et les égards
dus. &:un pére, & un mari, & un
maitre, peu favorables a la piéié ,.
demandent qu’on s’observe, et
qu'on leur cache soigneusement
ce qui pourroit les offenser et les
irriter. Ainsi en usoient les pre—
- maiers chrétiens dans les persécu-



DE XA VRAIE DEVOTION. 91

tions domestiques. Pour le bien
de la paix, ils ne se découvroient
ni 2 leurs parens, ni 4 leurs mai~
tres, ni 4 leurs amis idoldtres; le
frére évitoit les regards de som
frére qui I'épioit, la femme ceux
de son mari, et en général le fi~
déle ceux de Vinfidéle. Aujour-
dhui plus que jamais il est des
circonstances ol I'on peut et ot
Ton doit tenir la méme conduite.
11 faut sur cela prendre et suivre
Yavis d’un confesseur prudent.
‘Mais quand on n’est responsa-
ble & personue de ses actions, ey
- qu’onn’atoutauplusacraindreque
la censure impuissante des mon— °

- dains , on ne doit pas balancer a



83 CARACTERES

labraver, 4 marcher le front levé,
a se donner hautement pour ce
qu’on est et ce qu'on veut étre. -
Les partisans dumonde craignent~
ils de se déclarer? le craignoit—bn
soi-méme , lorsqu’on étoit de ce
nombre ? Le plus court est de
' rompre absolument de cceur et
d'affection avec lui; de prendre
une maniére de voir , de juger;
- de parler , et d’agir, toute oppo
sée & la sienne, de ne conserver
aveclui d’autres rapports que cenx
qui sont indispensables , et com-
patibles avec la piété la plus déli-
cate; et du reste de renoncer a son
commerce , & ses plaisirs, & son
estime; de se mettre au~dessus de



DE LA VRAIE DEVOTION., 83
ses discours; d'éwre bien aises,
comme les apdtres (1) et tous les
vrais disciples de Jésus-Christ,
qu’il nous critique , qu’il nous
blime, qu’il nous méprise, qu’il
nous calomnie et nous persécute.
' Ledévouementa Dieu demande
de nous ces dispositions; et ilnous
y met, s’il est sincére. Lorsqu’on
a pris ce parti sans biaiser, on en
ést bien recompensé, méme dés
cette vie. On se dégage de bien
des entraves ; onest libre au de~
hors, paisible an dedans ; Diew
est content ; la conscience ne re-
i)roche rien ; et le monde lui-

)] Act.5 » 40 ‘



8 - camacrinrEs
méme admire et approuve le méa
pris qu'on a pour lui

XV

La vraie dévotion est de tous
les 4ges et de toutesles conditions;
elle s’étend & toutes les situations
et A toutes les actions de la vie.

Dés que le chrétien a le pre-
mier usage de la raison, il doit
consacrer 4 Dieules pensées de
son esprit et les affections ‘nais=
gantes de son cceur. Clest des pré-
mices que Dieu est le plus jaloux;
Pordre veut quele dévouement de
Penfance soit le fruit du premier
développement de son ame. Dans



" DE LA VRAIE DEVOTION. 85

cet dge heureux, ol tout est can<
deur et innocence , plus I'esprit est
dégagé de préjugés, plas le ceeur
est libre de passions, plus la con-
science est pure : plus aussi 'on
est susceptible d’une piété sincére,
tendre, simple, et naive (1). Lais-
sez wenir d moi les petits enfans ,
disoit Jésus-Christ ; ils ignorent
eucore ce que c’est que malice ;
le monde ne les a ni séduits ni
corrompus ; ils sont exempts de
toute souillure ; leur ame neuve
est flexible & tous les mouvemens
de la grace ; le royaume des cieux
est tellement fait pour eux, que,

(1) Marc. 10, 14



8 - CARACTRRES

dans un dge plus avancé, pour y
érre propre, il faut se rapprocher
le plus qu'on peut de I’enfance.
Jeunes cceurs , donnez-vous
donc a Diea , et répondez & ses
douces invitations. Vous étes sen~
sibles aux caresses d’'un bpére et
'd’une meére : faites I'essai des ca-
resses du Pére céleste. C’est pour
vous sur-tout qu’il est dit (1):
Gogtez et voyez combien le Sei-
gneur est douzx. Laissez-vous eni-
vrer. de bonne heure du vin de’
' son amour; et cette sainte ivresse
vous préservera de la liqueur flat-
teuse , mais empoisonnde , que le-
wmonde vous présentera un jour.

(1) Psal, 33, 9.




DELA VRAIE DEvoTION. By

Et vous, parens chrétiens, vous
instituteurs de la jeunesse , vous
qui dirigez sa conscience , hitez-
vous de la courber sous le joug
du Seigneur. Il est bon de le por-
ter dés les premiers ans; 'ame s’y
plie et s’y fagonne sans peine; et
si, dans la suite, elle avoit le
malheur de le secouer, il lui sera
plus facile d’y revenir. ~
Plus les lumiéres de la raison
s'étendent, plus on est inexcusa—
ble de ne pas se dévouer & Dieu.
Les passions, il est vrai, com=
mencent & se faire entendre , et
leur bruit tumulteux tend a
érouffer la voix de la grace. Mais
il est aisé de leur imposer silence,

H3



- B8 - CARACTERES
lorsqu’elles ne font que naitre, ou
du moins de préserver le ceeur de
leur séduction;- elles ne tiendront
pas contre les -exercices de piété,
contre la lecture des bons livres,
‘contre les bons avis et les bons
exemples , et lo fréquent usage
- des sacremens.

L’dge viril, ot la raison est
dans sa force , od le ecceur a plus
de consistance, etle caractére plus
de solidité, seroitcelui ot lagrace
agiroitle plus efficacement sur I'a~

- me , pour la déterminer aun parti
de la dévotion, si les soins dela
vie, siles soucis’dévorans del’am-

. bition , si de mauvaises habitudes
contractées dans la jeuuesse n'y

\



'

"DE LA VRAIE DEVOTION. 8%
mettoient obstacle. Mais il n’en
est point dont un esprit droit et
une volonté forte ne puissent
triompher. Et sur quel prétexte
plausible le chrétien se dispense-
roit-il alors d’un dévonement dont
il sent mieux que jamais la né-

" cessité et les avantages ? Si c’est

alors qu'il s’occupe le plus sérieu-~
sement de sa fortune , n’est-il pas
juste qu’il pense & D'établissement
permanent que son travail doit lui
assurer dans les cieux ; qu’il
tourne vers cet objet, le seul in~
téressant pour lui, tous ses pro-
jets et toutes ses démarches ?
Dans la vieillesse , ot les pas~

sions éteintes laissent a Pesprit
B3



9o CARACTERES

toute la clarté de ses lumiéres , ex
ne traversent plus les détermina-
tions delavolonté; oul'expérience
a détrompé du charme et de 1il-
lusion de la scéne du monde ; ou
les objets ne font qu'une foible
impression sur les sens amortis ,
ot les maladies etla caducitéaver-
tissent que la fin de la vie est pro=
che, ot qu'on touche aux portes
de l'éternité : tout invite, tout
presse de donner 4 Dieu dumoins
les derniers momens de la vie; et
de le dédommager, par une piété
solide et fervente , de tant d’an-
nées qu'on lui a dérobées pour en.
faire I'usage le plus honteux peut-
‘éure et le plus criminel. Il n’y a



DE LA VRAIE DEVOTION.” gt
plus a différer ; la mort s’avance &
grands pas; et il sera trop tard,
lorsqu’une derniére maladie vien~
dra nous surprendre.

« La légéreté de l'enfance, la
fougue de la jeunesse , les occu—
pations privées et publiques de
1'dge milr, l'inertie dela vieillesse,
ne sauroientétre regardées comme
des raisons de dispense, ou des
excuses. Toutce qu’il faut en con-
clure est que chaque 4ge présente
des difficultés A vaincre ; et que,
dans tous les temps de la vie, il
est nécessaire , pour étre a Dieu,
‘qn’on se fasse violence.

XVI

On doit porter le méme juge~ -



92 CARACTRERES

ment des conditions. Chacune of-
fre un cdté favorable, et un cété
contraire a la dévotion; et au—
cune n’offre une raison légitime
d’exemption. La grandeur a ses
dangers pour le salut ; et I'on ne

' peut #en garantir que par une pro-

tection spéciale de Dien ; pro-
tection & laquelle on ne doit s’at—
tendre qu’autant qu’on est dévoud
4 son service. Les charges publi~
ques ont de grands devoirs & rem-
plir, et elles exposent & de gran—
des tentations. Comment , sans la
dévotian, se flatteroit-on de s’ac-
quitter de ces devoirs , et de sur—
monter ves tentations ? Les soins.

7 ‘et les occupations y sont multi~



DE LA YRAIE DEVOTION. o3

plies, et laissent a peine le temps
de respirer ; mais si le dceur est &
Dieu, on se trouvera libre au mi-
lieu de tous ces embarras, qui se
- changeront en autant d’occasions
de lui témoigner notre obéissance
et notre amour. '
Combien se sont sanctifiés dans
Yétat militaire , ot les obstacles
paroissent si insurmontables ?
combien dans la magistrature ?
combien méme dans le manie-
ment des deniers publics ? J’ex~
cepté quelqués états contraires par
eux-mémes au salut, proscrits par
Vévangile, que personnen’est tenu
d’embrasser , et qui ne sont que
tolérés dans les gouvernemens



94 CARACTRRES
bien policés. Aprés quoi j'assure
hardiment qu'il n’en est pas un
ou il ne se soit formé des saints, et
ol il ne s’en forme tous lesjours.
Dieu, auteur des diverses con-
ditions de la société , en auroit-il
établi une seule ol il fiit morale-~
ment impossible de se sauver ? Si
dans quelques-unes il y a plus de
difficultés, il y auache aussideplus
grandssecours; et tous ceux quise
sont abandonnés 4 sa conduite, en
ont fait I'heureuse expérience.
Ladévotion embrasseaussi tou-
" tes les situations: également avan-
tageuse, égalementnécessaire dans
la santé et dans la maladie, dans
la prospérité et dans I'adversité,



DE LA VRAIE DEVOTION. g5
dansl'opulenceet dansl'indigence,
dans la joie et dans la tristesse s
dans les biens et dans les maux de
la vie présente ; dans les biens,
pour en empécher I'abus ; dans
les mauy, pouraidera les suppor-
ter. Et, comme les maux sont in-
comparablement plus communs
ici~bas que les biens, et que tou~
tes les ressources humaines sont
insuffisantes en beaucoup de ren-
contres , il en résulte que le dé-
vouement & Dieu etla soumission &
sa sainte volonté sont la seule con—
solation solide quireste auchrétien
parmi les 'afflictions et les croix,
de quelque nature qu’elles soient.

Enfin la dévotions’étend, par sa



86 CARACTERES

nature, a toutes les actions; et il
n’en est pas une qu'elle n’ait pour
objet de sanctifier. Elle ne seroit
‘pas un dévouement parfait, si elle
ne rangeoit sous le domaine de
Dieu tout ce qui peut y éire coms
pris. Or, telles sont toutes nos ac-
tions libres , qu’on appelle autre-
ment humaines. L’intention de
Dieu est qu'elles lui soient toutes
rapporiées, et qu’onles fasse pour
sa gloire. Aussi le vrai dévot les
lui consacre toutessansexception,
et les sanclifie par cette consé—
cration. Il sait que, par-tout ol
Ihomme doit agir conformément
a la raison , le chrétien doit agir
conformément 4 la religion; qu'il



DE LA VRAIE DEVOTION. g7

ne suffit pas qu’il agisse en état de
grace; mais qu’il doit dé plus agit
par un principe de grace; comme,
pour agir raisonnablement , ce
n'est pas assez que ’homme ait
Yusage de la raison , s'il ne l'ap~
plique & ce qu’il fait actuellement.
Ce principe , qui est d’une vérité
incontestable , méne loin, pour
peu qn"on prenne la peine de l’ip-
profondir.

C’est donc se tromper de se
croire dévot, parce qu'on s’ac=
quitte chaque jour, par une es—
péce de routine , d’'un certain
nombre de pieux exercices ; et de
vivre d’silleurs dans la dissipation,
se laissant aller sans contrainte §

I



98 CARACTRRES

toutes sortes de pensées , de dé=
sirs et d’actions , pourvu qu’il n’y
ait rien de criminel. Dieu, a ce
compte, n’auroit pour lui que cera
tains temps de la journée , et nous -
ferions du reste ce qu'il nous plai-
roit. Mais la chose n’est pus ainsi :
tous nos momens lui appartien—
nent; il veut qu'ils scient em=
ployés d'une maniéredignedelui,
et de notre profession de chré-
tiens ; et il ne nous est pas libre
d’en disposer & notre gré ; de les
perdre , par exemple, en visites,
en conversations frivoles , en lec -
tures de pur amusement , ou dans
une molle oisiveté. Les devoirsde
Pétat, le travail, et quelque court



DE LA VRAIR DEVOTION. o9

délassement que I'on peut accor-
der 4 la Nature, doivent remplix
les vuides de la journée ; rien ne
doit interrompre cette priére con-
tinuelle ducceur, que Jésus-Christ
et ' Apétre aprés lui nous ont re~
commandée. L'objet des priéres
réglées est d’attirer la bénédiction
de Dieu sur nos actions, ol sa
grace est d’autant plus nécessaire,
qu'on y est plus exposé a se dis~
siper , 4 agir d’'une maniére toute
humaine, et 4 commettre bien des _
fautes , dont souvent on ne s'apw
percoit pas.
- XVII

L’amour seul peut produire le
dévouement, C'est I'amour qui lui

12



‘too CARACTERES

donne la maissance, P'accroisse—~
ment, et la perfection; et la pra—
tique du dévouement & son tour
nourrit et fortifie’'amour. Onpeut
définir la dévotion, l'amour de
Dieu réduit en exercice. Que se-
roit — ce qu'un dévouement qui
n’auroit pas pour cause principale
Famour de l'objet auquel on se
dévoue ? Et si Yon n’est dévoud
a une créature qu’autant qu’on lui
donne son affection, qu'on em-
brasde vivement ses intéréis, qu'on
cherche avec empressement toutes
les occasions de I'obliger et de lui
plaire, qu’on n’épargne pour cela
ni son repos , ni sa santé, ni ses
biens, ni méme sa vie; combien



DE LA VRAIE DEVOTION. I0®

plus affectuenx, plus vifs, plus.
ardens, et plus généreux, doivent
étre les sentimens d’une ame dé-
vouée a Dieu ™
Lorsqu’il nous ordonne de V'ai-
mer de tout notre cceur, de toute
notre ame , de toutes nes forces,
n’est-ce pas nous commander en
termes équivalens de lui éwre en-
ti¢rement déveués ? La dévotion
" est i la lettre Ia pratique du grand
“précepte de I'amour de Dieu ; ce .
qui manque 2 la dévotion manque
a l'accomplissement de ce pré-=
cepte; et Fon peut dire de la dé~
votion comme dela charité, qu’ele
‘est la plénitude de la loi (r).

Rouw. 13, r0.
Fx) ow. 13, 10 3



.Xo2 CARACTERES

Aiinsi la dévotion parfaite ban~
nit la crainte, de méme que la
charité parfaite. La dévotion est
" le caractére des enfans, comme la
crainte est celui des esclaves. La
crainte voit en Dieu un maitre,
un juge, un vengeur , et le sert
" sous cet aspect : la dévotion y voit
un pére qu'elle craint, qu'elle
respecte , 4 qui elle obéit, parce
qu’elle I'aime. La crainte peut dis+
poser une ame a devenir dévote;
mais elle ne la rend pas telle; et,
du moment que cette ame le de—
vient, ce n’est plus la crainte, c’est
lgmour qui domine en elle. Or
Yamour, par-tout ou il est, tend
& réguer seul, et sur-tout & chas«



DE LA VRAIE DEVOTION. 103
ser la crainte, qui lui est tout-a-
fait opposée. Car la crainte prend
sa source dans I'amour-propre,
qui est 'ennemi de I’amour de
Dieu et le fléau de la dévotion.

Que penser donc des ames qui
servent Dieu par la crainte de se
perdre, qui ne sont frappées que
des vérités terribles de la religion,
et qui sont toujours glacées d’ef-
froi ? A qui sont~elles dévouées?
Est-ce d Dieu ? Non : c’est & elles~
mémes et a leurs intéréts. Pour~
quoi craignent~elles le péché ?
Est-ce parce qu'il offense Dieu?
Nullement : c’est parce que Dieu
le punit. Pourquoi appréhendent-
elles 'enfer ? Est—ce a cause de la

\



J04 CARACTERES

peine du dam, ou de l'éternelle
privation de Dieu ? Point du tout:
Ia peine du sens, les flammes éter-
‘nelles , voild uniquement ee qui
les épouvante.

Ne confondons pas cependant
ici'la terreur qui nait d’une ima—
gination vive et foible, et que le
cceur désavoue avec la crainte qui
‘tire son origine de sentimens bas
et servites. Beancoup de person-
nes , vraiment dévotes , sont su-
jettes & cette terreur qui fait leur
tourment, et dont elles ont biem
de la peine a guérir. Mais elle
s’affeiblit 4 mesure qu’elles avan~
cent dans la ‘dévotion, et enfin
elle disparoft tout-a-fait. Il n’est



- DE LA VRAIE DEVOTION. 105
pas rare qu'aprés avoir éé ef-
frayées toute leur vie des juge—
‘mens de Dieu, elles meurent dans
la paix, la confiance , et la sécu-
rité.

XVIII.

Par la méme raison, la vraie
dévotion n’est point mercenaire et
‘jatéressée. Dans les commence~
mens , i la verité, lorsque Dien
‘Jui prodigue les douceurs , elle
'8’y attache un peu trop ; elle les
-recherche, et c’est un des motifs
de sa fidélité. Mais elle ne tarde
-pas & s'élever au-dessus de ces
caresses; et, aprés que Dieu l'en
a sévrée, elle ne le sert pas avea



306 ~ CARAGTRRES
moins de zéle et d’exactitude.
L’ame dévote, & son entrée dans
la carriére,, devient enfant ; Dieu
la traite en enfant, et il ne seroit
pas juste de lui attribuer des vues
mercenaires , parce que les con—
solations sont alors lpour elle un
altrait et une amorce.

‘A D'égard du salut, quelque
' progrés que I'ame ait fait dans la
dévotion, elle le desire toujours,
et elle rejetie avec horreur I'indif-
férence sur cet objet essentiel 3
mais elle le desire moins par rap=
port a soi, que par rapport a Dieu.
Elle veut son bonheur; et pour=
roit-elle ne le pas vouloir ? Mais
elle veut encore plus la gloire et

v



DE LA VRAIE DEVOTION. 107

le bon plaisir de Dieu. Elle le sert
comme David, a cause de la ré-
compense (1); mais ce n’est qu'un
motif secondaire ; I'amour est le
premier et le principal. Celui qui
aime purement n’envisage que
Tobjet aimé d’un regard direct;
qui ne se replie pas sur le propre
intérét. Il ne Pexclut pas, et il ne
peut pas méme l'exclure, puis-
qu'il met sa félicité dans la pos—
session de ce qu'il aime. Mais il
n’établit pas sa fin dans cette pos-
gession , en tant ‘qu’elle le rend
heureux ; il I'établit dans la gloire
ciui en revient & Dieu, et dans 1'acs
complissement de sa volonté.

(1) Pe. g8, 112,



308 CARACTERES
Je ne m’étendrai pas davantage

sur la délicatesse et I'extréme pu--

reté de 'amour divin. Mais qu’on
réfléchisse attentivement sur les
qualités du dévouement quia Dieu
pour objet, et I'on comprendra
combien il doit éire dégagé de
toute vue d’intérét. J’ignore jus—
qu’ quel point il I'est sur la terre
dans quelques ames privilégiées:
il n’y a que ces ames qui puissent
le dire. Ce qui est certain, C’est
que nulle vue d’intérét propre,
nul retour sur soi, n’a lieu dans le
- séjour des bienheureux, et que
C'est cela méme qui rend leur fé-
licité compléte. Vérité incompré-
hensible a 'amour-propre ; vérité

!



DE LA VRAIE DEVOTION. 109

qui le désole et le désespére, parce
qu'il ne peut sé former I'idée d’'un
bonhenr ou il n’a nulle part, et
dont il est totalement exclu. -
Toute dévotion, si elle est so-
lide, et si 'amour en est le prin-
cipe, tend & cette admirable pureté
de vues des habitans du ciel ; et,
si elle ne peut y parvenir, elle
s’efforce du moins d’en approcher.
Voyons si telle est la notre. Ne
craignons pas d’en sonder les mo-~
tifs; et, avec l'aide de la gtace ,
travaillons & les purifier. A la
crainte de nous perdre, substi~
tuons la crainte de perdre Dieu :
au desir intéressé de nous sauver,

substituonsceluide posséder Dien,
X



110 CARACTERES

et de lui éire éternellement unis.
Au fond c'est la méme chose ?
Pohjet ne change pas ; mais la ma-
niére.de P'envisager est bien diffé-
rente, et c’est cette différence d’as«
pects et de motifs qui donne 2 la
dévotion divers degrés d’excel-
lence et de perfection.

XIX.

_Que deviennent, aprés ce qu’on
vient de dire, toutes les dévotions
dont 'amour-propre est la base ?
Qu’elles sont fausses! qu’elles sont
trompeuses! etnéanmoins qu’elles
sont communes! Je ne parle pas
de cet amour-propre grossier qui
enfante les passions et les vices.



PE LA VRAIZ DEVOTION. T¥IT
Je parle d’'un amour-propre spi+
rituel, qui se glisse subtilement
parmi les pratiques de piéié; d'un
- amour-propre qui a aussi ses vi-
ces capilaux , qui est orgueilleux ,
avare, envieux, voluptueux, avi-
de, vindicatif, et paresseux; qui
n’est pas moins aveugle, et dont
le danger est d’autant plus grand ,
que les objets auxquels il s'atta—
¢he sont saints.

Sont-elles rares, en effet, les
personnes dévotes , qui nourris—
sent un orgueil - secret, et qui,
semblables au Pharisien de I'E~
vangile ,sont pleines d’estime poux
elles~-mémes, et de mépris pour
}e proghain; qui 5’approprient les

: 52

/



112 CARACTERES ’

graces et les dons de Dieu, et ne
craignent rientant que de s’en voir
dépouillées ; qui portentenvie aux
ames qu’elles croient plus faveri=
sées ou plus avancées; qui savou—
rent avec sensualité les douceurs
célestes ; qui en sont avides et in-
satiables; qui sont emportées, hai-
neuses, remplies de fiel et d’amer-
tume:letout, ace qu'elles pensent,
par zéle pour la cause de Dieu ;
enfin qui sont enclines au reld-
chement, 4 la mollesse, a Poisi~
“veté, & tout ce gui flatte la Natare?
J’avoue que, dans les commen-
cemens et méme dans le progrés
de la vie spirituelle, on est plus
ou moins sujet & ces exeds, i cause



DE LA VRAIE DEVOTION. 113

de notre imperfection naturelle.
1’amour—propre, qui se voit ar-
racher les biens temporels, lors-
. qu’on se donne & la piéié, se re~
jetie sur les biens spirituels; il les
saisit et veut en faire sa proie, s’y -
attachant avec d’autant plus de
force, qu’ils sontd’unenature plus
excellente. Mais le vrai dévet s’ap-
plique constamment a le combat—~
tre, A le poursuivre de place en
place, et & le chasser de tous les
lieux o il se réfugie.Cette guerre
fait son ebjet capital; et il croit
décheoir, pour peu qu'il vienne &
se reldcher et & foiblir dans ses
attaques. Comme Pesprit de reli-
gion détache 'homme des choses

%3



Y14 . CARACTERES
temporelles, Pesprit de dévotion
le détache des choses spiriwelles,
ne souffre pas qu’il s’y complaise,
qu'ilselesatiribne,, qu'il en usurpa
la i)ropriété , et, sur ces objets, l9
conduit par degrés au renonce-
ment, au dénuement, et & la par~
faite pauvreté. On a tout, et Ton
pe tient i rien. Dieu dte et rend
comrme et.quand il lui plait, sins
que l'ame s’en afllige ou s'en ré=
jouisse.
~ Les vices opposés ne se décou=
vyreat pas d’abord , a cause de leur
“subilité ; mais, & mesure qu'on
‘avance, on est éclairé de la lu~
miére divine qui nous apprend &
les connaitre; et toute la fidélité



DE LA VRAIE DEVOTZION. 115

de I'ame dévote consiste a attirer
en soi cette lumiére, 4 larecevoir
avec reconnoissance, a la mettre &
profit pour son amendement. 11
lui en cotite de longs et de péni-
bles efforts; elle a besoin d’'un
grand courage; il faut qu’elle se
fasse d'extrémes violences pour
parvenir & déraciner entiérement
ces vices délicats; ¢'est le travail
de toute la vie. Mais enfin si elle
correspondalagrace, elleen vient
a bout; et elle se délivre, autant
que cela est possible, de la tyran-
nie de 'amour-propresDieu, qui
voit sa bonne volonté, achéve, par-
des épreuves miséricordieuses, ce
qu'clle ne peut faire elle-méme,

v.



YI6 ° CARACTERKS
X X.

La dévotion, étant fille de Pa~
mour, est mére de la confiance ;
car plus on aime Dieu, et plus on
se confie en Iui : I'un est la régle
et la mesure de l'autre. L'amour
de Dieun’est pointun amour aveu-
gle, mais un amour fondé sur la
connoissance de sa bonté infinie
pour ses créatures. Et c’est cette
connoissance quinous porteanous
reposer sur lui de tous nos inté-
réts, & ne jamais nous défier de
lui; & croire, malgré ses rigueurs
apparentes, qu’il nous aime, qu’il
veut nous sauver, et qu'en effet
il nous sauvera, si nous conser~



DE LA VRAIE DEVOTION. 117

vons la confiance. Jetez—vous en=
tre ses bras, disoit S. Augustin,
il ne se retirera pas pour vous lais-
ser tomber. J'ajoute a la pensée de
ce saint docteur, que, s’il vous
paroit quelquefois se retirer, c’est
- qu’il veut vous éprouver, et voir
jusqu’ou ira votre confiance , afin
d’augmenter votre récompense.
Comme cette vertu est celle qui
I'honore davantage, c’est aussi
celle qu'il exerce le plus; et, a
V'égard des ames fortes et géné-
reuses, il en pousse 'épreuve aux’
derniéres extrémités. '

La confiance tient le milieu en-
tre deux vices opposés, la pré-
somption et la pusillanimité , qui



118 CAmAcTERES

ont 'un et 'Autre la méme source,
c’est~3~dire 'amour-propre. On,
est présomptueux, lorsque I'on
eompte trop sur soi; on est pusil«
lanime, lorsque, ne s’appuyant
que sur soi, on sent combien cet
appui est foible. Le présomp-
tueux dit : Rien ne m’ébranlera
jamais ; le pusillanime dit au con-
traire : Le moindre souffle ma
renversera; le confiant, en se re<
gardant lui-méme, dit, comme la
pusillanime : Qu'un rien peut lg
renverser; mais, en regardant
Dieu, il ajoute que rien n'est caz
pable de I'ébranler. 11 réunit ainsi
les deux sentimens qui, vicieux
séparément, sont une vertu quand
on les joint ensemble,



DE LA VRAIE DEVOTION. 119

Rien n’est plus nécessaire, ni
@’un plus grand usage, que lacon»
fiance daps la carriére de la dévo=~
tion. Dieu se plaita exercer la foi:
il pous contraint de fermer les
yeux et de marcher & Paveugle 5
il rious déroute en apparence, en
sorte qu'on ne sait plus ou l'on
est, ni ol ’on va. Il nous fait per-
dre terre, nous éte toute connois«
sance de notre intérieur, mnous
interdit toute réflexion sur nous~
mémes ; et si nous voulons cher-
cher quelque assurance , il nous
livreau trouble le plus inquiétant.
Pourquoi en use-t-il de la sorte P
Pour nous forcer de renoncer a
nous conduire nous-meémes, et de



120 CARACTERES

v

nous abandonner entiérement &
lui. :
Que deviendroit la foi, et &
quoi serviroit—elle, si'on voyoit
toujours clairement I'état de son
ame, si I'on étoit instruit des rai-
sons de ce que Dieu veut ou per-
met par rapport a nous d’un mo-
ment a l'autre, et si I'on suivoit
pas a pas la marche et le progrés
de ses opérations? La confiance
de I'aveugle en celui qui le guide
-est fondée sur ce que lui -méme.
ne voit rien; elle est d’autant plus
grande, que le chemin par ot on
le méne lui est tout-a-faitinconnu,
qu’il le croit dangereux et tout

bordé de précipices; et néanmoins
/



DELA VRAIE DEVOTION. 12D

qu'il ne montre aucune inquié-
-tude, qu’il ne s’informe de rien,
et qu'il se tient assuré qu'on ne
I’égarera pas, et qu'onle conduira
heureusement 4 spn terme.

Dés qu’on s’est dévoué & Dieu,,
la confiance en lui doit étre sans
.bornes. La retirer, sous quelque
prétexte que ce soit,ic’est se re~
prendre et vouloir se conduire .
soi-méme. La fixer a de certaines
limites qu’on est déterminé a ne
pas franchir, c’est mettre de la ré-
serve a son dévouement. Or rien
n'est plus injurieux a Dieu, ni
plus dommageable pour notre pro-
fit spirituel. N’est-ce pas douter
de la bonié de Dieu ou de sa

L

.



122 CARACTERES
toute-puissance, de croireou qu’il
ne veuille pas, ou qu'il ne puisse
Ppas tirer une ame de tous les mau~
‘vais pas, et des dangers les plus
extrémes, ou elle s’engage sur sa
foi et par une soumission aveugle
& sa conduite? Il est absolumient
.impossible que Dieu manque &
.cette ame, et qu'il ne la secoure
& propos; il se manquerait 4 lui-
méme. Mais ¢’est 4 lui seul de ju-
ger jusqu’ou doit aller I'épreuve,
.et de marquer le moment précis
ot il viendra au secours. Qu’elle
se délaisse donc a lui, et qu’elle
_dise, comme Job : Quand méme
il me dorneroit la mort, jespére-
rois en lui (1)..

(x) Job, x3, 15,



BE LA VRAIE DEVOTION, 12F¥

XXI.

La dévotion ne conduit pas
moins & Ja counoissance de soi-
méme qu'a celle de Dieu; et,
eomme la cemfiance est le fruit de
Ja connoissance de Dieu, I'humi-
kité I'est parcillement de la con-
noissance de soi-méme.

L’homme ne se connoit pas, e
Be peut bien se connoitre par la
#eule lumiére maturelle ; et c’est
faute de se connoitre, qu 1} est su-
perbe. Mais, du moment qu’il se -
dévoue & Dieu, une lumiére cd—
leste le frappe et lui ouvre les
yeux ; il commence & se voir ted
qu’il est, rempli demiséres, foible,

L2



¥24 CARACTERES

répugnant i tout bien, et enclin &
tout mal. Le recueillement le ren-
dant attentif sur lui-méme, il ap-
prend bientét qu’il y a deux hom-
mes en lui, dont I'un est ennemi
de l'autre ; que la vie spirituelle
n'estqu’unesuite de combats qu'il
faut se livrer, et de violences qu’il
faut se faire. L'expérience I'ins—
truit encore mieux. Il connoit &
Yessai combien il lui est difficile
de se vaincre, de lutter contre ses
mauvais penchans ; combien de
temps et d’efforts lui demande Ia
correction du moindre des défauts
dont il fourmille; combien la pra-
tique de la vertu lui codte, quel~
que amour qu’il ait congu pour

s



DE LA VRAIE DEVOTION. 135

elle; quelles résistances il oppose
ala grace ; de combien de liche-
tés, de négligences, d'infidélités,
il se rend coupable chaque jour ;
combien sa volonté est fragile, ses
résolutions foibles , ses bons de-
sirs infructueux; quel est sur lui
I'empire du monde , de la chair,
et du démon, et que, sans un se—
cours spécial et continuel de Dieu,
il succomberoit & chaque instant.
Cette connoissance expérimen-
tale de lui-méme, jointe aux In-.
miéres qu'il regoit d’en~haut, lui.
inspire Vhumilité, qui n’est autre
chose que le sentiment et la con-
viction intime de ce malheureux

fends de corruption que chacum
! L 3



326 CARACTIRES ’
de nous apporte en naissant, que
'dge et les occasioms développent,.
et qui est le germeo de nos passiens
et de nos vices. Plus il avance , -
plus cette conviction devient pro—:
fonde, plus Pbamilisé s'enracine:
dans son ceeur. S
De la ce mépris de lui-méme,
cette défiance salutaire de ses for-
ces, ceite préférence sincére qu'il
donne aux autres sur soi, les
croyant meilleurs qu’il n'est, ou
du moins ne doutant pas que, s'ils
eussent recu les mémes graces, ils
n’en eussent mieux profité. De 13
encore cette confusion a la vue des
faveurs que Dieu lui fait, de 'es~
time et des égards qu’on a poug



DE LA YRAIE DEVOTION. 137
lui, des louanges qu’on lui donne.
Au lieu de Vélever, tout cela le
rabaisse et Pavilit & ses yeux. §'il
réfléchit sur soi, ce n’est que pour
s’humilier davantage : ses vertus,

il ne les voit pas; son progrés, i}
Yiguore ; ses victoires, il ne les
attribue ql/l’é Dieu, et ses chutes
qu'a lui-méme.

XXII

. La vraie dévotion marche, au~
tant qu’il dépend d'elle, par la
woie la plus simple et ]a plus com-
~mune : elle suit le chemin batta ,
et fuit les sentiers détournés. Elle
a en horreur la singularité, crai—~
gnant toujours qu’'on ne la remar~



328 CARACTRRES
que et qu'on ne la distingue; son
attrait est de se cacher et de sa
confondredansla foule. Amie des
vertus et des pratiques qui ont le
moins d'éclat, et qui n’en sont que
plus solides, elle les préfére a
* toutes les autres. C'est I'humble.
et timide violette qui n’ose se pro-
duire au jour, et se laisse fouler
aux pieds sous I'herbe qui la cou-
vre. Excepté ce qu'elle doit &
Yexemple et & I'édification du pro-
chain , elle est soigneuse de dé—
rober sa conduite & la connois—
sance des autres. ’
Tout est naturel en elle; rien
n’est affecté, rien n'est recherché.
Loin de desirer les dons extraor~



DE LA VRAIE DEVOTION. 129
dinaires , elle s’en croit indigne ;
et elle demande sans cesse a Dien
de ne rien faire pour elle qui at-
tire l'attention des hommes , et
lui donne la moindre considéra-
tion ; elle ne porte point envie
aux saints qui se sont signalés par-
des miracles , qui ont eu des vi-
sions, des révélations , le don de
prophétie et d’autres graces sin—-
guliéres , et qui ont été la. mer—.
weille de leur siécle. Elle admire,
elle révére ceux en qui ont éclaté
tous ces dons; mais elle choisit
pour son partage l'obscurité, le
mépris , l'ignominie , de n'éire
rien, d’éire connue par ses dé-.
fauts , ou tout~a-fait ignorée et
oubliée.



130  camacTinres

Tes bonnes ceuvres qui font da
bruit dans le monde ne sont pas
de son goit : elle leur préfire
celles qui n’ont que Dieu pour té-
moin. Elle recommande le secret
aux personnes & qui ®lle fait du
bien, et leur cache méme le plus
qu’elle peat la source de ses bien-
faits. Elle voudroit se la eacher &
soi~meéme, et que sd main gauche
ignordt ce que fait sa main droite:
elle en perd le souvenir, et se re~
procheroit comme un crime le
moindre retour, la plus légérc
eomplaisance.

Les dévots de ce caractére sont
si rares, qu’on pourroit croire que
je viens de faire un porimit d'i=



DE LA VRALE DEVOTION. 1T

magination. Ily en a pourtant, et
Cest parce qu'ils n’ont rien qui
les distingue , qu’on se les figure
encore plus rares qu'ils ne sont.
Quant aux, autrés , dans plu-—
-sieurs yous ne vojez que singu-
~larité,, qu'affectation , qu’osten—
-tatien. Yls ont leur air, leur main-
ticn , leur maniére de shabiller,
leur langage, leur conduite a part.
Quelques~uns aspirent aux orai-
soms extraordinaires ; ils font de
vains efforts pour s’y introduire;
Yeur imagination les séduit; le dé-
mon les trompe ; 1’orgueil s’em-
pare d’eux. 11 leur faut des pra-
tiques, des priéres, qui ne soiens
que pour eux seuls; ils dédaigne~



132 CARACTRERES

roient d’unir leurs voix a celle du
peuple pour chanter les louanges
de Dieu. '
Combien de dévotes ont & I'é~-
glise des places marquées , o
elles sont comme en perspective ,
des tribunes autant pour la dis~
tinction que pour la commodité !
Voyez comme elles prient, com-
bien leur extérieur est étudié, gé-
né , forcé. Les livres de piété, qui
s sont les plus solides et d’un usage
commun , ne sont pas ceux qu’el-
les lisent: elles recherchent les li-
vres mystiqnes , qui traitent des
états les plus relevés ; elles en re--
paissent leur curiosité, se flattant
-de les godter, tandis qu’elles ne



PE LA VRAIE DEVOTION. 133

les entendent pas. Tout lé profit
qu’elles en retirent est d’¢n rete~
nir quelques termes singuliers ,
dont elles se fonthonneur dans les
occasions , se donnant pour des
ames d’une spiritnalité sublime.

Qui croiroit qu'un orgueil aussi
rafiné s'insinudt de la sorte dans
la piété? Qui croireit qu’on ne se
dévoudt a Dieu que pour se re~
chercher soi-méme ; qu'on n’as-
pirdt & la sainteté que pour em
avoir la réputation ; et qu'on mit
tout le fruit de la vertu & s’en ap-~
plaudir, et 4 éire applaudi des
autres ?

Je ne veux pas dire que cette

espéce de dévots soient tous des
N



3134 camacriaxs
hypocrites , ni que ces traits con—
viennent a chacun d’eux danstoute
leur force. Mais je dis, et il est
vrai, que trds—peu fondent leur
~ dévotion sur I'humilité; quel'or-
gueil , le plus subtil de tous les
vices , est celui dont on se défie le
moins ; qu'il est sans comparai-
son le plus dangereux ; qu’aucan
ne réussit mieux 4 nous aveugler;
qu’il est le plus profondément en-
- yaciné dans le cceur de 'homme,
le plus difficile & combattre , le
plus long & extirper. Je dis qu'il
est plus & craindre pour les per~
sonnes qui font profession d’'une
haute piéié, que pour les autres ;
parce gne ¢'est sur-touta la verm



DE LA VRAIE DEVOTION. 133
qu'il s’attache , qu'il en est pro-
prement le ver qui la pique et la
eorrompt ; qu’on ne peut trop étre
en garde contre lui, et que , si on
e chasse d’'un endroit, il rentre
aussiiét par um autre.

Veut-on savoir quelle est la
pierre de touche de la vraie dévo-

‘ sion ? Cest Pamour des humilia-
tions. Celui qui les desire sincére-
ment, qui en fait le grand objet
de ses priéres , qui les regoit ave¢
une joie intérieure malgré les ré-
voltes de la Nature, qui en remer~
cie Dieu, qui les regarde comme
le bien le plus précieux, qui ne
fait rien pour s’y soustraire, qui
st bien aise dans cette vue que ses

- M3



136 CARACTERES

fautes soient connues, qu'on lui
reproche ses défauts , qu'on dé=
crie ses vertus , qu’on noircisse sa
réputation ; et qui , contre le bon
plaisir de Dieu, ne se permettroit
pas une seule parole pour sa jus-
tification : celui-la est le vrai dé-
vot, le parfait disciple de Jésus-
Christ. Je demande maintenant
Y a-t-il beaucoup de vrais dé-
vots ? Pouvons-nous nous mettre
de ce nombre ? Que chacun se
fasse la réponse; et qu’il se recon-
poisse aussi peu avancé dans la
dévotion , qu'il se sent éloigné de
eette perfection.

XXIII.
La dévotion n’est pas moins



DE LA VRAIE DEVOTION. 137
amie. de la mortification que de
TIhumilité ; et: méme, a le bien
prendre, 'humilité est la mai-
tresse branche de la mertification,
ayant pour objet de faire mourir
Thomme a 'estime de soi-méme.,
et a I'amour de sa propre excel-
lence. Les deux autres branches
sont la mort A laffection désor—
donnée qu'il a pour sa chair, et
au penchant naturel qui le porte &
faire en tout sa volonté , et i tous
rapporter  soi. '

Le vrai dévot ne §’épargnre pas
plus sur ces deux derniers ob-
jets, que sur le premier. Il sait
que la mortification est sur-tout
ce que Dieu demande de lui. Car

nd



38 CAEACTERES
Yoraison est plutdt 'ouvrage de
Dieu que le sien. Or toute ladé—
votien est comprise dans la pra—
tique de Foraison et de la morti-
fication. Plus om fait de progrés
dans 'une et dans Pantre, plus on
est dévot , et réciproquement. I1
se fait done un partage entre Dieu
etVame qui lui est dévoude : Dien
pour l'ordinaire se cLarge de 'o-
raisen , et il la charge de la mor~
tification ; non qu’il n’y mette aussi
la main, de méme que I'ame coo-
pére & la pri¢re ; mais oraison
est principalement I'ceuvre de la
grace , et la mortification celle da
la valonté.

° La mortification de la chair esy



DE LA VRAIE DEYOTION. 631 ‘

indispensable pour deux raisons
principales, dont la premiére es¢
que l'amour déréglé de motre
corps , la recherche des plaisirs
sensuels, et la fuite de la douleur,
sont la source d'une infinité de pé-
ohés ; et la seconde , que Piomme
animal , ou charnel , ne comprend
rien aux choses qui sont de Uesprit
de Dieu (1), et n'a aucun goit
pour elles.
Aussi, lorsqu’'uneame sedonne
i Dien, I'attrait pour la mortifi-'
‘cation extérieure est-il la premiére .
chose qu'il lui inspire. Celles qui-
sont ou indifférentes ou ldches sur.
ce point ne sont pas vraimnent dé -

'(xv)l, Cor. 3, 14,



Y40 CARACTERES

votes. Dans les temps de la pre—~
miére ferveur on se porte plutdt &
Yexcés contraire; et 'on iroit trop
loin, si I'on n’étoit retenu par les
conseils d’un sage directeur.

Ce qu'elle a d'essentiel est de
ne se jamais rien permetire uni—
quement en vue de la satisfaction:
des sens ; de ne rechercher ancun
plaisir, méme innocent , parce
qu'il ne V'est plus, dés qu'en s’y
attache et qu’on le goiite pour lui-
méme: de régler tellement ce qu’il
est juste d’accorder aux besoins
du corps , qu’on ne passe pas les
hornes de ce qui est suffisant. Et,
comme ces bornes n’ont pas de
mesure absolument déterminée ,



DE LA VRAIE DEVOTION. 14¢
pour n’avoir point d’inquiétude ,
etn’éire pas gxpoﬁé a se chicanper
sur cet article , il faut prier Dieu
instamment qu’il nous régle lui-
méme , et suivre avec une grande
docilité les vues qu’il nous don-
nera. En ce point, comme en tous
les autres de cette nature , Dieu
* accorde D’esprit de sagesse et de
discrétion a ceux qui le lui de-
mgndent , et qui ont upe bonne
volonté, '

Rien ne dispense de ce genve
de martification , qu’on doit plu-
tdt appeler tempérance et sobriété.
Mais il n’en est pas de méme des
austérités ; ’dge , la- délicatesse
du tempérament sont des raisens



I42° CARACGTERES
légitimes de dispense : de grands
travaux d’esprit ou de corps peu—
vent y suppléer : il est méme des
temps dans la vie spirituelle, ot,
pour Oter i I'ame  éprouvée tout
appui , Dieu en retire Pusage , et
w'en permet au plus que de trés~
¥égéres. Le vrai dévot est déter—
miné a faire 4 ce sujet tout ee qu'ik
saura éire de la volonté de Dieu,
& prendre conseil pour s’en assu-
rer; et a soumettre le tout & Ito-
béissance. Il y a des traités en—
tiers sur cette matiére, ot Fon
trouvera des deétails que j’omets
ici.
XXIV.
La mortification ‘de la volontd



DE LA VRAIE DEVOTION. 143

‘est bien plus importante , plus -
éiendue , et d’une pratique plas
difficile que celle de la chair. Elle
ne connoit ni bornesni exceptions:
jamais on me doit la suspendre,
et il n’est pas & craindre qu’on la
porte trop loin. §’il me falloit ex-
poser ici tous les genres de morts
par ot la volouté doit passer, pour
éire absolument perdue dans la -
volonté de Dieu, et ne faire plus
qu’une méme chose avec elle, ce
seroit la matiére d’un long ou-
~vrage. Je me contenterai de dire
que ces morts sont différentes se—
.lon les desseins de Dieu sur les
ames , et qu’on ne peut guére s’en
former l'idée que quand on est
dans le cas de les éprouver.



144 CARACTERES

Seuvenez-vous qu'étre dévot,
c’est étre dévoué a Dien , et pat
conséquent n’avoir en tout d’autré
volonté que la sienne. Je dis en
tout, et il 'y a que Dieu qui
puisse savoir jusqu’ou cela doit
8’étendre, puisqu’en se dévouant,
la créature remet sa volonté, afin
quil en dispose selon son bon
plaisir. Il faut donc pour cela
qu'elle soit résolue d’y mourir,
et de seconder Dieu en tout ce
qu’ilfera ou permettra dans la vue
‘de la détruire.

N-allez pas cependant vous ef- ’
frayer d’avance , ni dommer car—
ridre & votre imagination sur des
choses qui peut-étre n’arriveront

/



PE LA VRAIE DEVOTION. 145
jamais. A ttendez en paix que Dien
manifeste ses desseins ; ne pré-
voyez rien, ne ¢raignez riqn‘, ne
rejetez rien, et ne vous offrez non
plus & rien en particulier. Laissez-
le agir ; il est infiniment sage ; il
connoit les ressorts les plus secrets
de votre volonté , et il sait com~
ment il doit la manier_ pour 1'a~
mener a ses fins. I1 commencera
par les choses les plus faciles ; il
en viendra par degrés a d'autres
qui vous coiteront davantage ; et
il vous conduira ainsi, s’il le juge
& propos , aux plus grands sacri—
fices. Mais il disposera de ‘tout
avec tant de force et de suavité, il
préparera votre volonté de telle

N..



146 CARACTERES
maniére , quelle lui résistera toue
jours moins , et qu’a la fin elle
perdra presque la faculté de lui
résister. Tout ce que vous pour-
rez lui donner par votre libre con=
sentement, il vous inclinera dou-
cement & le lui accorder; et ce
qu’il ne sera pas en votre pouvoir
«de lui donner, il vous engagera &
le lui laisser prendre , en vertu
du don absolu que vous lui aurez
fait de vous-méme. ,
Telle est la marche que Dien
suit pour Pordinaire. I1- sollicite
de P'ame un consentement général
et indistinct & tout ce qu'il lui
plaira ordonner d’elle. Ce consen-
tement une fois donné, il déve~



DI LA VRAIE DEVOTION. 147

loppe ses intentions particuliéres,
soit par les événemens de sa pro-
widence, et les circonstances im-
_prévues ob il met V'ame, soit par
les tentations et les épreuves aux-
quelles il’expose;; il proportionne
ses graces et ses secours a chaque
situation ; et cette ame n'a autre
chosea faire de son cdté qu'a plier
a mesure sous la volonté de Dieu,
Elle s’y conforme d’abord avec
répugnance et aprés bien des com~
bats ; ensuite avec une prompte
soumission ; enfin avec joie. Elle
parvientane plas sentir pour quoi
que ce soit aucune résistance -in-
térieure, 4 ne desirer plus rien, &
we craindre plus rien, & éire sainte~
N3



148 CARACTERES

ment indifférente 3 tout, pourva
que lebon plaisir de Dien s'accom-
plisse en elle. Et alors elle est au
plus haut degré de conformité ; sa
volonté ne se trouvant pas seule-
mentunie i celle de Dieu, mais ne
faisant qu'une méme chose avec
elle.

Vila le terme de la mortifica-
tion intérieure , qui est en méme
temps celui de la dévetion. Si elle
ne tend pas 1a, ce n'est plus un
dévouement, ou ce n'est qu'un dé-
vouement fort imparfait. Humi-
_ lions - nous ; confondons - nous.
Peut-étre nous croyons-nous dé-
wvots; et nous n’avons pas encore
1a vraie idée de la dévotion. €euz
qui sont a Jésus~Christ , dit saint

'



DE LA VRAIE DEVOTIOR. 149
‘Paul, ont crucifié leur chair (1) 3
ils Pont attachée & la croix, &
Pexemple de leur maitre. Notre
chair est-elle crucifiée, comme
I'a été celle de Jésus—Christ, je
ne dis pas dans sa passien , mais
‘dans tout le cours de sa vie? Ceux
qui lui appartiennent, dit le méme
apdtre , ne vivent plus pour eux—
mémes , mais pouf celui qui est
mort et ressuscité pour eux (2). En
sommes—nous 1a ? Travaillons—
nous pour y parvenir ? Jésus~
Christ est-i1 notre vie ? Sa volonté
est -elle la ndtre? Concevens=
nous méme ce que c’est de ne plus

’ (!) Galat. 5,24, (3) Cor. 5,15«
x3



150 CARACTERES
vivre pour soi, mais pour Jésus-
- Christ.

Saint Ignace , allant au martyre,
disoit: Je commenced'étre disciple
de Jésus-Christ. L’amour de son_
maitre le consumoit ; il brfloit du
desir d’étré broyé sous la dent des
bétes , et il n’osoit dire : Je suis
un disciple de Jésus—Christ; mais
je commence de éure : je ne suis
encore qu'aux premiers élémens;
et ce qu’il disoit, il le pensoit sin-
cérement. Et nous, nous croyons

“en faire assez , en faire plus qu'il
ne faut pour Jésus-Christ ; nous
croyons presque toucher i la per-
fection ! Encore une fois humi~
lions—nous. Les saints avoient sux



DE LA VRAIE DEVOTION. 15¢
1a dévotion une maniére de pen-
ser bien différente de la nétre. Ils
ne se flatioient pas d’éire dévots ;
ce titre eiit révolté leur humiliié;
ils s’exergoient seulement a le de-
venir,disoient-ils ; ils en étoient
a l'apprentissage , et cela & la ﬁn
de leur carriére,

XXV

La dévotion est uniforne et in~
variable; c’est une adhésion per—
manente du ceceur & Dieu , indé=
pendante de toutes les vicissitudes
de la vie spirituelle. Elle est tou—
jours la méme dans les sécheres
ses comme dans les conselations,

dans la privation comme dans la

.



52 CARACTERES

Jouissance , dans le trouble des
tentations comme dans le calme
de la paix, dans le délaissement
dela part de Dieu comme dans
les faveurs de Punion la plus in-
time. De quelque maniére que
Pieu me traite, dit 'ame dévouée,
il est toujours ce qu’il est; il
mérite toujours également d'éire
servi. Mon dévouement ne doit
pas changer, puisque celui qui en
est 'objet est immuable.

Elle est simple, et n’a qu'une
intention. Dieu seul, voila sa de=
.vise. Elle s'étudie a purifier ses
motifs , s’élevant au - dessus de
tout pour n’envisager que Dieu et
savolonté. Point de double regard



DE LA VRAIE DEVOTION. 153
sur Dieu et sur elle-méme. L'ame
dévote se voit, mais en Dieu et
en son bon plaisir, qui lui est
toute chose.

Elle est fervente , ¢’est-a-dire
toujours déterminée a faire et a
souffrir ce qu’il plait & Dieu, quoi
qu'il puisse lui en colter; car je
n’appelle pas ferveur les transports
passagers que produit dans I'ame
une grace sensible. Les commen—
cans y sont souvent trompés ; ils
se croient alors capables de tout ,-
et ils invitent Dieu 4 en faire I'é-
~ preuve. Mais cet effet sensible de
la grace n’a qu'a cesser , ils chan-
gent bientdt d’idée et de langage,
et sentent toute leur foiblesse. La



154 C€ARACTRRES
vraie ferveur réside dans le fond
de la volonté, et elle subsiste tant
que la volonté ne s’abandonne
point a la tiédeur, a la licheié, &
1a pesanteur; tant qu'elle conserve
la méme ar&euf , le méme cou=
rage , la méme activité. o
Elle est fidéle, portant I'atten=
tion et l'exactitude jusqu’a l'ex-
tréme délicatesse , sans scrupule
toutefois et sansanxiété : ﬁdélé
dansles petites choses comme dans
les grandes ; fidéle en'ce ‘qui est
de perfection comme en ce quj est
d’obligation ; fidéle au moindre
signe cbmmé au commandement
le plus exprés. Son principe dont
elle ne s'écarte jamais, est que



DE LA YRAIE DEVOTION. 155
rien n'est petit au service d’un si
grand maitre , dont la volonté
donne seule le prix aux choses,
et qu'on ne peut lui témoigner
mieux son amour qu’en allant au-
devant de ce qu'il souhaite , sans
attendre un ordre précis.

Elle est sage, toujours attentive
& se conduire par I'esprit de Dieu;
point inconsidérée , point indis-
créte , point excessive : amie de
Pordre , faisant chaque chose en -
son temps et & propos : sachant
quand il faut étre ferme, on con=
descendre a la foiblesse d’autrui ;
se temir exactement & ses prati-
ques, ou se reldcher pour le mo~
ment de sa régularité en faveur
de la charité,



16 ° C€ARACTRERKS

Elle n’écoute point l'imagina-
tion, qui est I'écueil de la plupart
des personnes pieuses, qui les
trouble , les déconcerte , leur
forge mille vains fantémes, les
fait sans cesse entreprendre et
abandonner; qui les rend sujettes
a tant de travers, a tant de bizar-
rerie, & tant de légéreté et d'in-
constance. Mais elle se fait un
point capital de la mépriser et de
la dompter. Par-la elle acquiert
‘unegrande paix, une égalité d’hu-
meur qui ne se dément jamais,
une sérénité d’ame qui rejaillit
sur I’extérieur, et lui conserve un
visage gai dans les situations les
Plus ficheuses.

e



DE LA YRAIE DEVOTION. 157
XXV

‘Elle est ddcile , n'est point at-

tachée 2 ses idées , et les soumet
“sans peine & ceux qui ont attorité

sur elle : leur sacrifiant méme ce
qu’elle prend pour une conviction
et une persuasion , leur obéissant
malgréles plus fortes répugnances;
Be tenant contre leur gré & aucune
pratique , et ne changeant rien &
son train de vie ordinaire, sans
avoir pris leur avis.

Elle ne se juge jamais ni en mal
pour ne pas tomber dans le dé-
couragement, ni en bien pour ne
pas s'exposer a la, présomption :
également en garde contre lafausse

o



158 cCARACTRRES
humilité, qui n’est jamais con-
tente de son progrés, et trouve &
redire a toutes ses actions ; et ¢con-
tre la fausse confiance qui s’ap-
- plaudit de tout ce qu'elle fait, et
présume aisément de son avan—
cement ; elle pense qu’il est plus
humble et plus sir de ne pas se
regarder , mi prononcer sur sqn
élat ; mais de se laisser juger &
ceux qui sont chargés de sa con~
duite, de les croire avec la méme
simplicité, soit qu'ils Papprou-
vent ou qu'’ils la condamnent.
Sévérepour elle-méme, la vraie
dévotion est indulgente pour les
autres, ménageant avec prudence
Jeur foiblesse , prenant pour soi



DE LA YRAIE DEVOTION. 159
- ee qu'il y a de plus pénible et de
- plus difficile, et portant toujours
un plus. grand fardeau que celui
qu'elle leur impose.
Elle est active sans empresse~
. ment , posée sans lenteur, 'grave
sans affectation, gaie sans dissipa-
tion. Elle n’est point minutieuse, -
point scrupuleuse, point inquiéte,
point rigide, ni relichée » tenant
~ en tout le juste milieu’, et pen~
chant plutét du cdté de la bonté
- ¢ue de celui d’une justice trop
exacte. '
Quoique zélée pour le bien, et
toujours préte A entreprendre les
bonnes ceuvres dont 1a Providence
lui fournit V'oceasion , elle ne va
o2



160 CARACTERES

pas au-devant , mais elle les at—
tend. Elle ne se propose point, ne
s'ingére point, n'intrigue point,
ne veut point se méler de tout ni
paroitre dans tout, comme si nulle
entreprise ne pouvoil étre bien
conduite , qu’elle ne la dirige et
ne soit & la téte. Les affaires d’au-
trui ne sont rien pour elle; on ne
1a voit pas s’en informer , y jet;ar
un cil curieux, ni en porter son
jugement ; elle n’y entre qu’avec
les plus grands ménagemens, lors-
que la charité I'y oblige, et alors
elle prend le plus vif intérét a leur
réussite, n’épargnantnises peines,
ni ses moyens , ni son crédit ; et
néanmoins toujours disposée i se

!



m: I.A VRAIE DEVQTION. 161

déslster, et aimant mieux que ce
genre de bonnes ceuvres passe
par d’autres mains que par les
siennes.

Elle ne fait pas consister son
zéle 4 déclamer sans cesse avec
amertume contre les abus, méme

_ les plus réels; elle en gémit devant

Dieu, et le conjure d’y metire
ordre ; mais elle les souffre, si
elle n’est pas chargée de les cor-
riger; et, si elle y travaille, c’est
avec autant de douceur et de pa-
tience que d’efficacité, ne brus—
quant rien , ne précipitant rien,
ne violentant rien. Appliquée i se
réformer elle-méme, elle ne se
fait point valoir dans le public par
o3



162 CARACTERES

des propos de réforme. Ses pro~

pres défauts 'occupent trep, pour

qu’elle s’arréte a remarquer ceux

d’autrui ; ou elle ne les voit pas,
".ou elle les excuse; ou, si elle ne

peut les excuser, elle s’en tait; on

enfin elle n’en parle que par un

motif de charité, et pour le bien

des personnes intéressées.

“Elle est ennemie déclarée de
ce qu’'on appelle coueries, partis,
cabales , associations exclusivess
Ce n’est pas qu’elle ne fasse choix
de personnes avec qui elle puisse
lier un saint commerce, et s’ex~
pliquer confidemment des choses
de Dieu. Mais ces liaisons sont
Youvrage de la grace; iln'y a rien



DE LA VRAIE DEVOTION. 163
d'affecté, rien de mystérieux, rien
qui marque le mépris des autres,
commes'ils étoient indignes d’éire
‘admis dans sa société. Encore
moins forme-t-elle des brigues
‘pour donner de la vogue i tel pré-
dicateur, a tel directeur, et les
€lever en rabaissant les autres.Cet
espritde parti caractérise la fausse
dévotion, et il est en horreur 4 la
vrtlie piéié.

XXVIIL

Par ce que je viens de dire, on
voit qu’un des grands objets de la
‘dévotion est de réformer le carac-
tére, et c’est en effet & quoi elle
nous applique d’abord; nous ou-



164 CARACTERES

vrant les yeux sur nos défauts ,
sur lesquels nous ne sommes que
trop aveugles ; nous donnant le
desir de les vaincre, le courage
de les attaquer , et 'espoir d'en
triompher avec le secours de la
grace.

Personne n’ignore qu'il n’est
point de caractére si accompli,
qui ne soit sujet & quelque défaut,
et méme que les meilleures qua-
lités naturellés sont toujours voi-
sines de quelqufe vice. La douceur
dégénére en foiblesse, en molle
“complaisance, en indolence. La
fermeté nous expose i la roideur,
4 la dureté, a V'opinidtreté; 'ame
circonspecte est souvent liche,



DE LA VRATE DEVOTION. 165
défiante, ombrageuse; 1’ame réso-
lue, au contraire, est entrepre—
nante, présomptueuse , téméraire;
il en est ainsi des autres qualités,
qui sont rarement pures, et pre;—

- que toujours mélangées de bien
et de mal.

La raison seule n’en ferajamais
une parfaite séparation. Elle n’est_
pas assez subtile pour discerner
les nuances délicates qui séparent
les bonnes et les mauvaises qua—-
lités ; assez juste pour saisir le
milieu entre deux excés, assez
matltresse d’elle-méme pour s’y
tenir constamment : encore moins
peut-elle concilier etassortir deux
bonnes qualités qui paroissent ap~

[N



166 CARACTERES

posées. Ce ne peut ére que Pou- . -

vrage de la grace, dont la lumiére

est infiniment plus pénétrante,
plus sire; et qui, en éclairant
Yesprit, anime et soutient la vo-

lonté dans une entreprise ou il

s’agit de refondre la Nature. ‘
Quand je parle de refondre la

Nauwre, oa ne doit pas s'imaginer

que le caractére change en un au-

tre opposé. Le fonds de chaque’

~ caractére est bon : pourquoi la

grace le changeroit-elle? I} de~

meure donc, ce fonds; mais ce que
'l’amour-propre Y a ajouté de vi-
cieux disparoit, et ce qu’il a de
bon se perfectionne. Chaque qua-
lité morale perd ce qu'elle a de



DE LA YRALE DEVOTION. 167
trop, et acquiert ce qui lui man-
que. Elles s’ajustent ensemble, et
de leur tempérament résulte la
vertu parfaite. De plus, la dévo-
tion surnaturalise les qualités mo-
rales, et leur communique je ne
sais quoi de divin qui les enno-
" blit et les sanctifie. .

I 1 faut pourtant reconnoitre que
letravailde 'homme , bien qu’aidé
de la grace, porte rarement cet
ouvrage a la derniére perfection s
et que, dans les personnages les

~ plus saints, il reste ordinairement
quelque défaut ou quelque excés
qui tient au caractére primitif,
comme on peut le remarquer dans
les écrits et dans la conduite d'un



168 CARACTRERES
saint Cyprien , d’'un saintJéréme,
et de beaucoup d’autres.

Mais quand Dieu entreprend
Youvrage par lui-méme, et que,
"dans cette vue, il s’émpare d'une
ame, et la met dans la voie mté-
rieure : si cette ame est fidéle, le
recueillement habituel , I'oraison,
les épreuves, la purifient radicale- -
ment, et font passer son caractére '
par le creuset, qui ne lui laisse -
aucun alliage. Cette ame devient '
comme une cire molle entre les
mains du grand ouvrier, qui la
manie et la faconne a son gré, et
y fait des changemens aussi pro~
fonds que délicats. Tout paroft
surnaturel dans ces caractéres; on -



-

DE LA VRAIE DEVOTION. 169
0’y voit plus rien d’humainj nulle
bonne qualité n’y excéde, et ne
prend sur une autre; mais toutes
sont dans un accord parfait. Tels
~ ont été saint Augustin et saint
Frangois de Sales. Quelle aimable -
dévotion que la leur! quelle cha-
rité! quelle uniformité! quelle
admirable égalité d’ame dans leur
vie et leur conversation , comme
dans leurs ouvrages !

XXVIIL

On reproche a la dévotion de
rétrécir Lesprit. Ceux qui lui font
ce reproche ne la connoissent pas;
ils s’arrétent aux petitesses et aux
minuties de certains dévots et de

P



170 CARACTERES

erlames dévotes; et 'ils re]ettent )
sur la dévotion les défauts deceux
qui la congoivent et la pratiquent
mal. :

Prenons tel homme ou telle
femme que I'on voudra, qui en-
visage et qui pratique la dévotion
telle que je Pai définie et exposées
et voyons si elle leur rétrécira
Tesprit. Mais qu’est-il besoin de
voir? Faut-il tant de réflexions et
de raisonnemens, pour se con-—
vaincre que 'unique fonds ol 'on
puisse puiser les idées vraies, les
idées grandes , les idées justes, suf
les objets les plus intéressans pour
I’homme, est celui dela dévotion,
qui, aux connoissances que four-

.



DE LA YRATE DEVOTION. 17y

nitla pure et lasaine raison, ajoute
les lumiéres plus solides, plus sii-
res, et plus sublimes de la révé-
lation? il 0’y a de grand que la
vérité; et la vérité, e'est Dieus

" Cest tout ce qui émane de Dieu,
tout ce qui tend et se termine &
Dieu.

Comment donc un esprit qui,
dans ce qui est & sa portée, et qui
concerne ses devoirs, se fait une
loi de consulter Dieu, de confor-
mer ses idées et ses jugemens aux
idées et aux jugemens de Dieu,

. peut~il étre réwréci? Dieu n’est-il
pas le pére des lumiéres (1)? Le
verbe éternel n'est-il pas la lu~

(1) Jac, 1, 17,

r3



Y73 GARACTERES
miére véritable qui éclaire tout
.homme venant en ce monde (1)? Et
Yon veut qu'un esprit, qui prend -
cette lumiére pour régle et pour
guide, devienne étroit et petit! Il
West point d’absurdité ni de con-
-tradiction. égale a celle-la. -

J’ai dit que la dévotion nous
instruit de ee qui est a notre por~ -
tée, et qui concerne nos devoirs.
-Caril n’est pas bésoinqu’elle aille
.plus loin. Elle se proportionne &
Ia capacité des simples et des igno-
rans, et elle leur denne tout ce
qui suffit pour se bien conduire.
Le vrai dévot, quelle que soit I’é~
tendue naturelle de son esprit, et

Sl

o (1) Joang 2 190



DE LA VRATE DEVOTION. 173
%qﬁel'que éducation qu’il ait eue, 2
toujours plus de raison, plus de
bon sens, plus de pénétration et
de justesse; que s'il ne I'étoit pas.
Cela est incontestable; et je n’en
veux pas davantage. Mais , si un
homme d’un grand génie, cultivé
- par une excellente éducation, s’a-
donne i la dévotion; si, dans ses
méditations et ses études, il porte
un esprit serein, dégagé de pré-
jugés et de passions, ne cherchant
que la vérité, et Ia cherchant uni-
quement en Dieu, je soutiens
qu'il pénétrera dans ses recher—
ches aussi avant que lés bornes de
son entendement peuvent le per-
mettre, qu'il jugera les choses les.

‘ 23



174 CARACTERES, .
plus embarrassées et les plus dé-
licates aussi sirement, qu’on peut
Yatendre d’une raison qui n'est
pas infaillible; et que ses talens
acquerront tout le développement
dont ils sont susceptibles..’. .
Saint Augustin étoit dévot ; il
connoissoit et pratiquoit excel-
lemment la religion, Etoit-ce un
petit esprit? en connoit-on qui ait
éu plus d’étendue, plus d’éléva—
tion, plus de profondeur? auroit-
il eu des vues aussi grandes; aussi
justes, aussi pénétrantes, §'il §'é-
toit borné a I'étude de 1'éloquence
et de la philosophie profane? Ju-
geons-en par ce qu'il nous raconte
lui-méme dans ses confessions,



DE LA YRAIE REVOTION. 173
Jusqu'd l'dge de trente ans, il
s’étoit livré A tous les genres de
sciences, et avoit cherché la vé~
Tité avec une ardeur infatigable
par—tout ailleurs que dans la re-
ligion. L’avoit-il trouvée? son
esprit inquiet s’y étoit~il reposé ?
L’avoit-il approfondie et dévelop-
pée, comme il a fait depuis, lors~
que, s’étant donné tout~a-fait &
Dieu, il ne connut presque plus
d’autre livre que les saintes écri~
tures, et que, pour les bien en+
tendre, il implora le secours divin
par une priére continuelle ?

Saint Jean Chrysostome étoit
dévot. La dévotion a-t-elle nui &
son beau génie, & son heureux



176 CARACTERES

talent pour 'éloquence ? N’y a-t-
elle point ajouté cette noblesse
d'idées, cette justesse de bon sens,
cette profondeur de philosophie
qu’on admire dans ses discours,
et dont il ne fut certainement pas
redevable aux lecons de Libanius
son maitre? Seroit- il devenu tel,
s'il s’étoit attaché a ce sophiste ,
qui le destinoit a éire son succes-
seur, si les chrétiens ne le lui
avoient enlevé, comme il s'en
plaint ? Comparez les écrits de
Yun et de Vautre, et prononcez.
Je pourrois en dire autant de tous
les Péres de I'Eglise, qui durent
a'la dévotion d’avoir étéles meil-

eurs esprits et les lumiéres de
leur siécle. -



DE LA VRATE PEVOTION. 177
Non seulement donc la dévo-
o ne rétrécit pas l'esprit; elle
‘lui-donne au contraire toute 1'é=
tendue, toute la solidité, toute la
‘sagacité, dont il est capable. La
chose paroitra évidente , si 'on
-considére la nature des objets pro-
pres de la dévotion, le jour sous
‘lequel elle nous présenteles autres
.objets, les régles qu’elle nous
‘donne pour en juger, les moyens
qu’elle nous procure, et les obsta-
cles quelle écarte. J’excepte les
arts frivoles et les connoissances
de pur amusement, qu’elle ap-
prend a mépriser, ou du moins a
qui elle ne permet pas de se li-
yrer. Aprés cela, je demande 5'il



78 CARAGCTERES
-est une seule science i_raime_nt di- -
gne de 'homme, a qui‘la déwis-
tion, telle que je I'ai définie, ne
soit utile ou méme nécessaire
‘pour en pénétrer les vrais princi-
pes, pour en suivre et en déve~
. lopper les conséquences. J’aban-
donne ceci aux réflexions de mes
lecteurs; qu’ils parcourent la Phi- -
“losophie et toutes ses branches,
la Logique, la Physique, la Mé~
taphysique, la Morale, Y Econo~
mique, la Politique, la Jurisprus
“dence; et qu'ils me disent s'il em
est aucune qu’on puisse posséder
_ et traiter & fond sans la science de
la religion qui en est 1i base.
L’Histoire qu'est-elle s quWun ob~



DE LA VRAIE DEVOTION. 173
jet de curiosité, qu'un simple
exercice de la mémoire, si vous
la détachez de la Providence , qui
prépare de loin les événemens,
- qui les veut ou les permet pour
des fins dignés d’elle? et quel au-
tre esprit, que celui qui est éclairé

parunesolide dévotion ? Saura-t-il
envisager I'Histoire sous le rap—
port intime qu’elle a toujours eu,
et qu'elle aura toujours avec la
Religion? Si le grand Bossuet
n’avoit pas su Penvisager de la
sorte, son discours seroit~il aussi
sublime, aussi éloquent, aussi
instructif? Seroit-il le ¢chef-d’ceu-
vre de l'esprit humain, tant pour
le plan que pour l'exécution ?



/

180 CARACTERES

Si l’on appelle petit espritle vrai
dévot,. parce qu’il est tel, parce
qu'il ainé Dieu et qu'il craint de
Toffenser ; ' parce qu'il respecte
PEglise, ses ministres, ses com=-
mandemeﬁs, ses décisions ; parce
qu’il est scrupuleux et délicat dans
le maniement des affaires, et sur
lesmoyens de faire fortune ; parce
quil a de la piété, de la vertn,
de la probité, je nai plus rien &
dire : je ne puis empécher ceux
qui y ont un intérét personnel ,
d’appeler blanc ce qui est noir, et
Rpoir ce qui est blanc.

XXIX.
La méme dévotion qui étend




DE LA VRAIE DEVOTION. 181
et rectifie l'esprit, élargit le ceeur
et éléve les sentimens. Cet article
n’a pas plus besoin de preuve que
le précédent. Ce qui resserre le
cceur, ce quil’avilit, ¢’est ’amour-
propré,' ce sont les passions, c’est
I'estime et 'ameur des choses de
la terre. Ne eherchez point d’au-
tre cause de la dureté, de labas 4
sesse,del’injustice,etdela cruauié,
que I'égoisme par lequel on veut
tout pour soi, on rappelle tout &
soi, on s’efforce de tout concen-
trerensoi. Vous ne me nommerez
pas un seul vice, pas un seul dé-
faut qui ne pousse de cette racine.

" Or que fzit la dévotion, et que
prétend-elle? Attaquer I’amour-
R



183 CARACTERES

propre jusque dans son principe,
et le poursuivre jusqu’a I'entiére;
extinction, en lui substituant I'a-
mour de Dieu, 'amour du pro-.
chain, et lamour légilime de.
so0i - méme : rétablir, par~1a le
cceur dans sa droiture primitive,
remettre 'ordre dans ses affec—
tions; ne souffrir en lui aucun
sentiment qui ne soit de Dieu et
ne tende & Dieu; lui communi-.
quer une largeur, qui, le faisant,
sortir de soi, étende sa bjenveil-
lance sur tous les hommes ; l'in-.
téresser par des vues supérieures
a celles de’humanité, au honheur,
_et au malheur de ses semblables ;
le porter a soulager leurs maux , -




DE LA VRAFE DEVOTION. 183

-et & se féliciter de leursavantages,

comme si c’étoient les siens ; loi
inspirer un noble désintéresse—
‘ment, une générosité modeste et
compatissante, inconnus & cette
bienfaisance fastueuse, toujours
précédée., accompagnée, et suivie
de retours sur soi ; lui rendre en-
fin toute la capacité qu’il a recue
du créateur, et qui ne peut étre
remplie que par 'immensité di~
wvine.

Que prétend encore la dévo~
tion? Tourner les passions hu-
.maines, qui se dispatént, qui
s'envient, 'qui s'arrachent mutuel-
Tement des biens frivoles et misé-
rables, dont la jouissance ne peut

Q2



784 CARACTERES
se partager; les toum:ar, dis-je,
vers leur véritable objet, qui seul
peut les contenter, et que toutes
peuvent posséder en commun,
.leur apprendre & n’aimer, & ne
hair, a ne desirer, a ne craindre
que ce que Dieu etla droite raison
veulent que ’homme aime, haisse,
craigne, ‘et desire : morale qui,
fidé¢lement pratiquée, banniroit de
.Yunivers tous les genres de cri-
mes, et en tariroit la source dans
le cceur humain.

Que prétend -elle enfin? Nous
inspirer du dégoit, du mépris
pour les choses de la terre; nous
en montrer la véiitable destina—
tion, qui est de pourvoit aux he-



' 9% LA VRAIE DEVOTION. 185
soins passagers de cette vie mor-
telle; nous convaincre qu’elles
sont faites pour nous, et encore
pour la moindre partie de nous—
mémes, et que notre ame n’est
pas faite pour elles; présenter &
cette ame les objets solides, éter—
nels, immuables, dignes de sa
nature, et proportionnés i ses de-
sirs; lui en donner le goit, lui en
faire souhaiter ardemment la pos-
session, et lui enseignerlesmoyens
assurés d’y parvenir.

Quelle grandeur, quelle no-
blesse, quelle élévation de senti-
ment dans celui que son dévoue-
menta Dieu apénéiré deces vérités!
et cela quels que soient sa condi-
Q2

.



186  CARACTERES

tion et son état selon le monde’s
car, i cet égard, la dévotion rend
toutes les conditions égales; etle
pauvre en sa chaumiére est plus
grand que le monarque dans son
palais, s'il a plus de piété. Les
‘honneurs et les dignités ne 'en~
flent point; Vobscurité et 1a dé-
pendance ne le dégradent point. I
n'est ni insolent dans la prospé-
rité, ni abattu dans Padversité, ni
orgueilleux et méprisant, comme
le Philosophe, dans lamédiocrité.
-8’il est au~dessus des autres hom-
mes par sa place, il ne voit en eux
que des égaux i qui il doitsecours
ou protection. Il s’estime au-des~
sous de quiconque sert Dieumieux



DE LA VBAIE DEVOTION. 187
"qu'il ne fait; et, parce qu'il n'en
est pas un qui ne soit ou ne puisse
‘ére plus grand que lui devant
-Dieu, il se met en son cceur ala
-derniére place. S'il est d’une con-
dition ebscure, loin d’enviercelles.
qui sont phus relevées, il s’en fé-
licite et en remercie Dieu. Oui, il
remercie Dieu d’étre né dans I'in~
digence; et,silagraceluien donne
l¢ mouvement, il se réduit i la
pauvieté, et méme a la mendicité
volontaire. Nous ’avens vaudenos
jours;.et ee trait de grandeur d’a~
me, pour qui le sait apprécier,
n'est pas un des moindres triom-
phes de la dévotion. §’il a des
maitres, c'est Dieu qu'il respecie,



183 CARACTERES
qu'il aime, auquel il obéit dans
eux; et leur service n’a rien qui
Tavilisse & ses yeux. En un mot
( car je ne veux pas épuiser ce dé-
tail ), si celui-l a le cceur vrai-
ment grand, qui est au-dessus de
tout le créé, et ne connott de su-
périeur que Dieu seul, tel est le
vrai dévot.
XX X.

Il semble qu’il ne manque plus
rien au portrait de la dévotion, et
. qu’il surpasse méme de bien loin
Pidée qu’on s’en fait communé—
ment. J’ai cependant encore quel-
ques traits & y ajouter.

Le vrai dévot est un homme
qui n’appartient plus au temps.



DE LA VRAIE DEVOTION. 189

Du moment qu’il se consacre &
Dieu, il est comme transporté
dans la région de V'éternité; il ne
pense qu’a Véternité, non avec
frayeur, mais avec joie, comme
a sa destination; il envisage tout
par rapport & 'éternité; il a sans
cesse & Desprit ces paroles d’'un
. saint : Que fait cela a Iélernité?
Que m'’importe ce qui se passe ?
je ne suis en ce monde que comme
dans un lieu d’épreuve; j’y suis
venu pour faire 'apprentissage de
ce que je dois faire éternellement.
Je suis destiné & aimer Dieu, et
a éire heureux a jamais par sapos-
session. Voila ma fin. Ce nombre
incertain, et trés-petit en soi, de



70 CARACTRRES

jours quis’écoulent pour moi sur
la terre, ne m'est accordé qu’afin
‘que j’aime Dieu ‘par choix, pour
gnériter de l'aimer a titre d’éter—
nelle récompense. Tout doit éire
ici-bas pour moiun exercice d'a-
wmour. Mais I'amour n’aspire qu'a
donner, qu’3 sacrifier, qu’a souf-
frir pour ce qu’il aime, qu’a s’im~
‘moler 4 sen bon plaisir. Je n'di
:donc ¢que cela a faire : voila Perns
ploi de tous les instans de ma vie.
‘Celui que j’aime mérite tout, €t
attend tout de moi. Il m’a aim¥
d’un amour éternel, d’'un amour
tout gratuit et désintéressé, d’un
amour domt le mien, quel qu'en
soit l'excés, n’approchera jamais.



DE LA VRATE DEVOTION. T9r

Pour prix de son amour, il me
demande le mien; et, quand il ne.
m’auroit pas prévenu, quand il ne.
me prometiroit rien, j'aurois en-.
core mille raisons de 1'aimer.

- La volonté de Dieu estl'unique
régle du vrai dévot. Dans tout ce
qui lui arrive il ne voit qu’elle ;.
il ne s'attache qu’a.elle; il la bénit
de tout; toujours content, pourvu
qu’elle s’accomplisse. Il est inti-
memant persuadé que Dieu ne.
veut rien, ne permet tien-qui ne,
tourne & l'avantage de ceux qui
Paiment ; tout ce qui lui vient de i
sa main ( et tout en vient hors le
péché ) est un bienfait pour lui ;
et les croix plus que tout le reste,



192 CARACTERES

acause dela ressemblance qu’elles

lui donnent avec Jésus—Christ; le

chef et le modéle des ames dé-
~vouées a Dieu.

Tout lui sert pour s’unir de
plus en plus & celui qu’il aime : les
obstacles se changent en moyens;
rien ne 'arréte; il surmonte tout;
il force tout; il 4te tous les mi-
lieux qui l'empéchent de se join-
dre immédiatement 4 lui, esprit &
esprit, et ceeur 4 cceur. L'union
divine est le motif de toutes ses
‘actions, et le centre de tous ses
desirs. Aussi tout ce qu’il aime,
ne I'aime-t-il qu’en Dieu et pour
Dicu.

. Quon n’aille pas croire pour



DE LA VRAIE DEVOTION. 193

cela, comme plusieurs se 1'ima—
ginent faussement, que son cceur
soit indifférent et insensible. Il
n’en est point de plus affectueux,
de plus tendre, de plus compa-
tissant, de plus généreux, de plus
reconnoissant, que celui da vrai
dévot. Son amour pour le pro-
chain se modéle sur 'amour infini -
de Dieu, et il n’est qu’une exten~
sion de celui qu'’il a pour Dieu.
Amour du prochain, amour so-
lide , amour délicat, amour pré-
venant, amour que rien ne sauroit
affoiblir, et qui ‘saugmente au
contraire par ce qui sembleroit
devoir I'éteindre. Ce qui n’empé-
che pas que, dans un sens trés—
R



194 CARACT RRES
juste, Dieu ne soit tout pour le:
vrai dévot, et que le reste ne lui
soit rien; parce que Dieu est son
upique bien, et le terme de ses
affections,, qui ne font que passer
per les créatures, pour se fixer
en lui.
XXXI

Mais voyons plus particuliére-.
ment quelle conduite la dévotion
inspire & I'égard du prochain ; car
c’est le point sur lequel elle est le.
plus injustement attaquée; et il
est nécessaire de la venger de la
malignité de ses censeurs.

Je dis donc que, dans ce qui.
regarde le prochain, la dévotion-
a tous les caractéres que saint



[

DE LA VRATE DEVOTION. 195

Paul attribue ala charité(1), puis-
qu’ellen’estautre chose quel'exer=
cicedela plus pure charité. Qu’on
me suive ici dans le développe~
ment de ces caractéres ; qu'on les
applique aux-dévots que I'on con~
noit, et qu'on rende justice & ceux
dans qui on les verra briller, mak
gré quelques ombres qu'y méle
sualgré elle la foiblesse humaine.

Ainsi le vrai dévoteest patient ;
gl souffre tout, il supporte tout de
1a part du prochain. Ce support
‘est une des choses les plus néces~
saires dans le commerce de 1a vie,

(1)I,Cor. 13,4, 9.
R2



196 CARACTRRES

et celle & laquelle il s’exerce da~
vantage, parce qu'elle est d’un
usage continuel , et qu’elle contri-
bue plus qu’aucune autre & I'en-
tretien de la paix domestique. Car
c’est dans 'intérieur des familles,
et d’égard des personnesavec qui
T'on vit habituellement, qu’on en
a le plus besoin; un mari et une
femme & I'égard I'un de l'autre;
un mattre i I’égard de ses servi-
teurs ; des parens 31'égard de leurs
enfans ; et en général ceux qui vi-
vent ensemble, ou qui ont entre
eux de fréquens ;-apports > lesquels
donnent lieu au caractére , 4 Phu-
meur, & mille petits défauts natu-
vels, de se montrer tels qu'ils sont.



DE LA VRAIE DEVOTION. 197
J'ose dire qu'il est plus aisé de
garder la patience dans lesgrandes
occasions, ot les motifs de la re-
ligion soutiennent, et ol lacrainte
d’offenser Dieu nous tient sur nos
gardes, que de ne pas s’échapper,
et de ne témoigner rien ni dans
son air ni dans ses paroles, en je
ne sais combien de rencontres 1é-
géres quireviennent souvent, con-
tre lesquelles on n’a pas le soin de
se précautionner, et ou les fautes
qu’on fait ne paroissent pas de con-
séquence. Cependant le manque
de supporta quelquefois de tristes
suites. L’imagination s’échauffe,
et nous grossit des défauts qui sont
peu de chose; Phumeur s’ai3grit;

R



298  TamacTinzs

de la simple répugnance on passe
& l'aversion; on me peut plus se
voir ni se souffrir; on se choque
de tout; des paroles on en vient
aux mauvais procédés, aux éclats,
aux inimitiés déclarées. La chose
dans . son -commencenient n’étoit
rien ; le mal & Ia fin devient ex-
tréme et incurable. C’est ici que la
pratique de la dévotion est d'un
grand usage, en nous apprenant &
supporter les miséres d’autrui,
comme nous voulons qu'on excuse
les notres.

11 est plein de bon# ; toujours
enclin & obliger. Son bien, son
temps, ses talens, son crédit, sont
moins & tui qu'aux autres. A quel-



DE LA VRAIE DEVDTION, 199
quemoment qu'on le prenne, quel-
que service ‘qu'on lui demande,
dés qu’il est en son pouvoir, il est
disposé a le rendre; il quitte touts
il sacrifie méme ses exercices de
piété , lorsque l'intérét du pro-
chain l'exige. Il ne connoit point
ces vaines offres , ni ces excuses
et ces défaites si usitées dans le
monde, ou, pourvu qu’iln’encoilie
rien , on fait montre de bonne
volonté, et 'on cherche & en im-
poser par les apparences. Ses of-
fres sont sincéres ; il est esclave
de ses promesses 3 et, quand il
s’excuse, c’est de maniére a faire
sentir que c’est pour lui une peine
véritable de ne pas pouvoir accor-
dex ce qu'on lui demande.



200 CARACTERES

C'est de lui seul qu'on peut
dire qu'il n'est point jaloux ; qu’il
voit avec autant et plus de plaisir
la prospérité d’autrui, que la
sienne ; qu'il ne porte envie ni
aux talens, ni aux succés des au-"
tres, ni aux applaudissemens; ni
aux récompenses qu'ils recoivent.
Comment leur envieroit-il ce qu'il
ne desire pas pour lui-méme ? I
est le premier & reconnoitre lenr
mérite, A le louer, 4 le produire,
4 le faire valoir. Il n’est pas méme
jaloux de leur vertu, de leur sain-
teté, des graces que Dieu leur fait,
qui sont les seuls biens on il as—
pire ; et, quelque desir qu'il ait
d’aimer Dieu, il souhaite que les



DE LA VRAIE DEVOTION. 201

autresl’emportentsurluienamour.
Qu'il est rare d’éwre tout - A - fait
exempt de ce sentiment si bas, et
pourtant si naturel & I’homme,
dont la dévotion seule affranchit !

Il ne ditrien, i ne fait rien mal-
a-propos ,  la légére, inconsidé-
rément : ce qui est si important,
et qui a tant de suites dans la so-
ciéié. Bien supérieure en ce point
a la politesse qui ne sauve que les
dehors , la dévotion étend cette
régle aux jugemens et aux affec-
tions, d’ott partent les démons—
trations extérieures, dont on n’est
pas toujours le maitre, quand on '
ne s'observe point sur ce qui se
passe au-dedans.



M02 CARACTEZRES

Loin de s'enfler des avantages
temporels ou spiriteels qu’il a sur
des aatres , le vrai dévot 'y fait
pas méme attention ; ou, s y
pense, il n’y wrouve que des su-
Jets de shumilier; an liea que le
faux dévor fwit sans cesse ume
.comparaison secréte de 5ol uk
. autzes , pour se donner la préfé-
reace, et se fdiciter de n'éire pas
comme Je reste des hommes (1).
Pour lui, il me s’appligue qu’a
s’oublier ; et les jugemems gu’il
portede lui-mémexne tendent quh
wemépriser.C'est 1 son pentiment
~ de plus intime.

(1) Luc, 18, 11.



DE LA VRAIE DEVOTION. 20F
Personne n’est plus ¢loigné que
lui de ambition. Autant que les:
autres sont flaués des distinctions:
et des prééminences, autent les:
a-t-il en aversion. Il pense si pew
& s'élever , & Pemporter sur les
autres, 4 commander, qu’au con-
traireiln’aime qu’as’abaisser, qu’a
choisir les: derniéres places, qu’a
obéir. Il est encore plus exempt
de Vambition spirituelle ; sachant
qu’elle est plus dangereuse, et
plus odieuse i Dieu et aux hom-
mes que I'auatre. Il en étounffe-dens
son ceeur jusqu’an meindre- ger-
me, et ne laisse jemais tien pa=
roitre au-dehors qui: puisse dons
ner quelque idée avantageuse de
lui-méme. '



204 CARACTRERES

. Il ne cherche point ses pmpre.;
intéréts, toujours prét a les sacri-
fier pour le bien de la paix, et
pour conserver la charité. Son
grand, son unique intérét, est de
vivre bien avec tout le monde,
en vue de Dieu.

Ilne connoit ni 'emportement,
ni les paroles aigres, ni humeanr
eontrariante. La douceur accom-
pagne tous ses discours, et rdgne
dans tous ses procédés. Il aime
mieux céder , lorsqu’il a raison,
que de soutenir avec chaleur son
sentiment. Rien ne le blesse, rien
ne l'offense , rien ne lirrite. On
croiroit qu’il est insensible, et
qu'il ne s'appergoit de rien, quoi-



DE LA VRAIE DEVOTION, 205
qu'il ait le sentiment wrés-délicat,
et que rien de déplacé ne lui
échappe.

. Tandis que le faux dévot se
scandalise de tout ; et donne un
mauvais tour a tout, il ne pense
point le mal, et interpréte tout en
bien ; mettant tout son esprit a
voir et d présenter les choses du
bon c6té, 3 diminuer les torts
réels , ei’é justifier l'intention,
lorsque I'action ne peut s’excuser.
Comme il n’a point de malignité ,
il ne la soupgonne pas non plus
dans autrui; et pour croire le
mal, il faut qu'il y soit forcé par
V’évidence.

s



(1)

206. CARACTLRES

XXXIL

La politesse du monde n’est
que dissimulation (1) ; il ne té-
moigne de 'estime et de I'amitié
que pour mieux cacher sa froi-
deur et son mépris : indifférent
pour ceux qu’il affecte le plus de
caresser ; voulant méme souvent
du mal 4 ceux dont il paroit épou-
ser vivement les intéréts. Le vrai
dévot aime sans feinte; il montre
sur son visage ce qu’il a dans
Yame ; sa bouche n’exprime que
ce qu'il sent. Son caractére est la
cordialité , vertu si pré‘cieuse; et
que le monde a bannie de son

(© Rom. 12, g et suiv.



" DE LA VRAIE ntvor?on. 207
" commerce, pour n'en garder que
“les apparences.

11 n’attend pas qu'en le pré-
vienne ; mais i prévient les autres
pardes marques d’honneur. 11 ou-
blie es égards qu’on luidoit, etne
senge qu’aceux que la charité lui
dicte pour le prochain. Ce n’est
pas cependant qu’il ne sache m
besoin soutenir sa dignité , et
mnaintenir les droits de son rang ;
mais il o’y met ni hauteur, ni pré-
tention , ni délicatesse excessive;
et ’on est moins porté par cette
Taison A lui disputer ce qui lni
est di.

La politesse ne donne que pour
-peoevoir : elle ne fait des avances

53



.28 cAaradTerrs

dans une rencontre, qu'afin qu’on
les lui rende dans une autre. Elle
mesure , elle apprécie ses civili-
tés, et elle exige an moins autant
d’attention qu’elle en témoigne 3
craignant toujours qu’on ne lui
manque , ou qu'on ne sente pas
assez le prix de ce qu'elle fait. Il
n’en est pas ainsi de la dévotion.
Sans déroger a ce qui apparlient
la condition eta la place, elle sait
ére affable, gracieuse, préve—
nante ; elle s’humanise , s’appri-
voise , se rappelisse , se met au
niveau de ceux avec qui elle con—
verse ; ses démonstrations sont
franches , naturelles, sans inté-

Yét, sans aucune vue de retoyr
sur soi.



DE LA VRAIE DEVOTION. 209

La compassion humaine n’a
souvent que des paroles, et tout
au plus des sentimens siériles. Elle
est partiale; elle est inconstante 3
ellen’aqu’un premier mouvement,
ets'épuise bientét. Quelquefois les
maux dont elle est témoin , par
leur excés méme, lui inspirent
plus d’horreur que de piti€ ; et,
si elle les soulage, ce n’est qu’a-
vec un soulévement de ceur, et
en détournant les regards. Il n’est
que trop ordinaire que ’humanité
dont on se pique soit affectée ,
qulil y entre de- l'ostentation,
gu’elle ne fasse le bien que poux
Véclat, et qu'en mettant au jour
la misére secréte d’autrui , elle ne:

‘ s3



210 CARACTERES
lui donne lieu de se repemir de
s’édtre confiée a elle.

La dévetion ne tombe dans an~
cun de ees défants. Sa commisé-
ration s’étend sar tous les maltheu-
reux : elle prend part par le ceur
-2 leurs maux et 3 leurs nécessités,
comme 'ils lui étoient prepres.
ZElle les soulage efficacement, pre-
nant non seulement sur son su-
perfla , mais sur son nécessaire.
Nulle sorte de misére ne la re=~
bute; et plus cette misére est ex~
tréme, plus elle s'empresse de la
secourir. Elle accompagne ses
charités d’'un air d'intérét, de sen-
sibilité , de tendresse , qui tou=~
che, qui console, qui ravit les af~

P



DE LA YRAIE DEVOTION. 21X

fligés. Pleine d'égards sur-tout -
pour V'indigence honteuse, elle la

devine, lui épargne I'embarras de

s’expliquer , iui laisse souvent

ignorer la main qui Dassiste, et

le fait si secrétement, que per-

soune ne s'en doute, et qu’il ve

lui en échappe jamais un met.

La charité rend propres au vrai -
dévot les dispositions ini€rieures
du prochain. I est joyeux , selon
le conseil de Yapétre (1), avec
ceux qui sont dans la joie, et pleure
avec cewx qui pleurent. Son ame
prend les sentimens de ceux qui
Yapprochent, et elle est affeciée

{2) Rom. 11, 15. e



£31) CARACTERES

de ce qui les touche. Ce n’est ni
grimace , ni flatterie , ni simple
politesse ; cest l'intérét réel et
profond d’un frére qui prend part
aux biens et aux maux de ses
fréres , et les regarde comme
siens. v
Enfin si 'on considére d’une
part ce que I’humanité, I'éduca-
tion, la politesse, peuvent mettre
d’utilité, de sireté, de douceurs,
et d’agrémens dans le commerce
de la vie; et d’autre part, ce qu'y
met la dévotion bien prise et bien
pratiquée, et ce qu’elle y mettroit
si elle étoit plus généralement ré-
pandue , on sera forcé de conve-
nir que tout I'avantage est de son



BE LA VRAIE DEVOTION. 213
cdié, et qu'il n’y a nulle compa-
raison a faire. C’est au vrai dévot
qu'appartiens. 'éloge de VEcri-
ture , d'étre aimé de Dieu et des
hommes (1), parce qu’il sert Dieu
en Dieu, et qu'il fait aux hommes
tout le bien qui dépend de lui : et
s'il n’est pas toujours aimé d’eux,
c’estqu'ils sont méchans, envieux,
ingrats , qu'ils méconnoissent la
vertu, et ne lui rendent pas justice.

XXXIII

Ou 'homme dévot ne Pest pas
comme il doit P'étre, ou il est bon
époux , bon pére, bon maitre ,
bon ami, bon citoyen, bon sujet;
parce que Pessentiel de la dévo-

() Eccli. 45, 1. ‘,



214 CARACTERES

tion comsiste & béen remplir tous
les devoirs atiachés & ces titres,
-t aux autres de catte mature. i1
n’est aucun cas ot ele auntorise i
manguer.i la moindre obligation
qui résulte des rapports de la so-
cié naturelle ou civile, et ou
elle ne condamne sévérement ce-
lui qui y manque. Ce n'est pas
tout:elleseulenous découvretoute
Tétendue de ces devoirs, nous
oblige en conscience de les étu-
dier, et nous fait trouver du gott
et du plaisir 4 nous em acquitter ,
en tout temps et en toute circons-
tance. -
Toutes choses d’ailleurs é.gales,
comparez dans chaque éiat, dans



DE LA VRAIE DEVOTION. 215 -
* chaqueprofession, 'homme dévot
et celui qui ne Pest pas. Voyez.
quel est le plus instruit, le plus-
assidu, le plus: intégre, le plus
exact, le plus délicat, le plus dé--
sintéress€; quel est celui qui réus-
sit le mieux, dont le public se
plaint le moins, et dont il est le
plus content. Jetez les yeux sur
les plus hautes places; examinez
sans partialité par qui elles ont été,
le mieux remplies, par les parti=
sans ou par les ennemnis de la.dé-
votion. On peus étre dévat, et
manquer de talens; mais on ne
manque i de zéle, ni de prabité,
ri de desir de bien faire. Les fau-
tes- qu’occasionne le défaut de gé-



216 CARACTERES

nie, ne doivent point étre imputdes
3 la dévotion, si jamais elle ne
nous porte & prendre une charge,
un emploi, une profession, ou
nous ne sommes pas propres, si
elle nous oblige a ne rien négliger
pour nous en rendre capablesy ou
enfin & les quitter et anous en dé-
faire, si le public et les particu-.
liers en souffrent. Ce n’est jamais
de la dévotion que’viennent les
fraudes , les malversations, les in-
justices, les violences, les abus
d’autorité; ni la négligence, le
défaut de travail, et toutes les
suites d’une ignorance coupable.
Tout le bien doit étre mis sur son
compte; tout le mal Jui est éiran-



DE LA VRAIE DEVOTION. 217

ger, et il est contre I'équité de
I’en rendre responsable. Voila en
gros ce qu’est le vrai dévot par rap-
jport au prochain et & la société. '

XXXIV.

Pour ce qui le regarde person-
nellement, la dévotion le rend
heureux du seul vrai bonheur
qu’on puisse goiiter sur la terre :
jamais il n’est arrivé qu’un vrai
dévot ait eu sujet de se repentir
de I'étre, et jamais celan’arrivera.
‘On.-me dira qu'il se hait, qu'il se
‘méprise , qu'il se combat, qu'’il se
renonce. Je Pavoue; mais c’est en
-cela méme qu'il trodve la paix,
Tégalit¢ d'ame, et la joie. IN est

T



218 CARACTERES

certain, par la raison et par les
principes de la foi, et démontré
par une expérience constante et
universelle, que les biens de ce
monde, ses richesses, ses hon—
neurs, ses plaisirs, ne sauroient
contenter I'ame, et ne font qu’irri-
tersa faim, sans'appaiser ; queles
passions sont la principale source *
des malheurs qui accablent le
genre humain; et que, pour les
maux inévitables de cette vie,
nulle autre philosophie que celle
dela religion ne nous aide a les
porter, et ne nous en enseigne le
véritable usage.

1 est encore certain, et déimon-
tré par l'expérience, que Dien



DE LA VRATE DEVOTION. 219

étant l'unique bien de I'homme,
la dévotion qui le rapproche de
Dieu, qui tend a 'unir & Dieu,
est le vrai, le seul principe de son
bonheur; qil'elle le préserve du
péché qui est son souverain mal;
qu’elle le garantit des malheurs
qui sont Pouvrage de ses propres
passions; qu’d I'égard des autres
maux, soit naturels, soit causés
par l'injustice et la malice de ses
semblables, elle lui apprend & les
surmonter par la patience, et aen
tirer de merveilleax avantages ;
‘que, pour ce qui est des tenta-
tions, des épreuves, et des autres
peines surnaturelles, eHe lui per-
suade quecenesontpas des maux,
T2



220 CARACTERES

mais des biens véritables, des re-
médes qui expient ses péchés, ou
qui Pen préservent, des occasions
de pratiquer la vertu, des moyens
«qui le sanctifient, et le disposent &
Yunion divine. Alinsi elle 1'éléve
.au — dessus de tous les accidens
~humains, au~dessus des vicissitu-
des delaviespirituelle, au-dessas
.de lui-méme, et I'établit dans une
-paix inaltérable.

* D’autre part, Dieu quiestriche
en miséricorde, et ne se laisse ja-
mais vaincre en libéralité, se dé-
~voue, si j'ose ainsi parler, 4 celui
qui lui est dévoué ; il le traite,
-comme son, enfant il en prend
soiu corame de la prunelle de sen



DE LA YRAIS DEVOYION. 32t
¢eil ( c’est 'expression dont il se.
sert lui-méme ) ; il lui prodigue,
ses secours, ses consolations, ses
faveurs; il s’appquue en un mot
a le convaincre, par les témoigna-
ges les plus forts et les plus inti-
mes, qu’on gagne tout en lui sa-
crifiant tout; et que le bonheur
supréme de la créature ne se ren-
contre que dans la perte de tout
autre bien et d’elle-méme, pour.
s’assurer la possessipn du bien
infini. ' ‘ '
~ Ne m'agcusez pas ici de men-
songe ni d’exagération. Croyez au,
contraire fermement que ce que.
je dis est au-dessous de ce qui es.,
Vous avez la-dessus la déposition,

z3



222  CARACTRERES -
unanime des Saints; rappoi'tez'-
vous-en & eux. Vous avez leurs
écrits; consultez-les, et voyez
#’ils en disent moins que moi. Il
n'en est pas un seul qui n’ait at—
testé qu’il étoit heureux au service
de Dieu, qu’il ne l'avoit jamais
été auparavant, et que c’est I'uni-
que moyen de l'étre.

Si vous me dites que vous ne
goltez pas ce benheur, quoique
vous serviez Dieu depuis bien des
-années, c’est que vous ne le ser--
vez pas avec le méme dévouement
que les Sainis; c’est qu'il entre
bien de la négligence , bien dela
licheté, bien de la réserve, dans
voure dévotion; c'est que vous



DELA VRAIE DEVOTION. 223

vous cherchez vous - méme, au
lieu de chercher Dieu; et que
Pamour-propre tyrannise votre
ame par la crainte, par le desir,
par les vains regrets et les fausses
prévoyances, par les murmures,
Yes révoltes intérieures, etles ré~
sistances qu'il oppose au régne de
Famour de Dieu. ‘
XXXV.

N

Vous me demandez un modéle
dela dévotion parfaite. Quel autrer
puis-je vous proposer que celui
qui nous a été donné atous dans la
personne de Jésus-Christ ! Feou-
tez ce divin maitre; étudiez sa -
conduite. Il n’est venu sur laterre



3.1‘;4 cA-sAqf‘Egzs.
gue pour vous apprendre en quoi
. consiste le vrai et I'entier dévoue-
ment. Toutes les legons de sa ¢é-
leste doctrine se réduisent a celle
du dévouemént. Toute sa vie p'a
é1é que le dévouement le plus
absolu, pratiqué de la maniére la
plus excellente.

A T'instant méme qu rl est entré
dans le monde, il s'est dévoué 3
Dieu son pére en qualité de victi~
me » pour réparer les outrages
fails & sagloire, etréconcilieravec
lui le genre humain. Dés ce mo-
ment, la grande croix qu'il devoit
pbrter lui a ééofferte: cette croix
embrassoit toute la sulte de sa vie,
et devoit toujours’ devenir plus



DE LA YRAIR DEVOTION. 225
dure et plus pesan/te, depuis sa
créche jusqu’au dernier- soupir.
Elle réunissoit 2 un degré incom-
préhensible tous les genres de
souffrances et d’opprobres que
‘peut perter une ame soutenue de’
toute la force de la Divinité ; elle
deveit épuiser sur lui tous les
fléaux de la justice divine; elle
devoit égaler et surpasser toutes
les peines dues aux émormes et
innombrables miquités des hom-
mes. Son ame, infiniment éclairée
par la lumiére divine, mesura
Iétendue de cette eroix, en con-
nut distinctement toutes les ri-
gueurs, en prévit et en ressentit
d'avance les inexprimzbles tour—~
mens.



226 ° CARACTERES

Il Paccepta avec toute la sou-
.mission, tout I'amour, toute la
générosité dont un Homme-Dieu
étoit capable. Il Peuttoujours pré-
sente & P'esprit; elle fut toujours

" chére & son cceur; il hita conti-
nuellement par ses desirs la con—-
sommation de son sacrifice ; et la
véhémence extréme de ces desirs
fut peut-étre le plus grand de ses
tourmens. Car, quel qu’en dig¢ '
ére le succés, son amour alloit-
incomparablement au-dela, et lui

faisoit souhaiter de souffrirencore
plus, s'il se pouvoit, pour la
gloire de son Pére et pour notre
salut.

Voila le sublime, le divin mo~



DE LA VRAIE DEVOTION. 227

déle du dévouement; voila ex<
pression la plus juste et la seule
vraie de ce que Dien mérite de
notre part, et du service que nous
lui devons. Ce n'est qu’en vue de
ce merveilleux dévouement, qu’il
veut bien se contenter du nétre,
tout foible, tout imparfait, tout
indigne qu'il est de sa supréme
majesté. Notre dévouement, a
quelque point qu'il se porte, et
qu'on puisse le concevoir, n’est
par lui-méme d’aucun prix; il est
insuffisant pour expier la plus lé—
gére de nos offenses, et nous mé«
riter le moindre degré de gloire.
Il 'y a jamais eu qu’un seul dé-
vouement agréable & Dieu par



238 CARACTERES

lui-méme, celui de Jésus-Christy
il n’accepte que celui-la; il n'a
égard qu'a celui-la, dont les né-
tres tirent toute leur valeur.
Jetons donc les yeux sur ce
parfait et unique exemplaire , et
mettons-nous d'abord bien avant
dans I'esprit cette grande vérité,
que Dieu est tellement au-dessus
de nous, ou, pouf mieux dire,
que Dieu est tellement tout, et
nous tellement rien, qu'il nous.est
impossible par le dévouement le
plus éiendu et le plus généreux
qui se puisse imaginer, je ne dis
pas d’atteindre a ce qu’il a droit
d’attendre de nous, mais de wien
faire qui attire un seul de ses re—



DE LA VRAIE DEVOTION. 229

gards, et nous rende dignes d’une

légére marquede sa bienveillance.

Ensuite, aprés nous éire pro=

_ fondément humiliés et anéantis,

prions-le de nous inspirer lui-

méme un acte de dévouement qu'il

daigne agréer, de nous faire pro-

duire cet acte avec tout 'amour

- qui peut entrer dans le ceeur de

Thomme, et de nous soutenir par

la force de sa grace dans I’accom-

plissement fidéle et constant de

tous les sacrifices qui y sont ren—

fermés. )

Enfin, parce que nous ne som-

mes que néant denotre fonds, que

péché par notre volonté, et qu'il

. t'est aucun bien en nous qui ne
A A

-



230 CARACTERES

soit un don de Dieu , unissons
notre dévouement a celui de Jé-
sus—Christ, conjurons ce divin
Sauveur delui communiquerquel-
que parcelle des mérites du sien,
de le présenter a son Pére avec le
sien, et de 'engager par sa toute-
puissante médiation a P'agréer.

XXXVI

Clest sans doute le point essen-
tiel de bien concevoir Vacte de
dévouement, et de le former dans
son cceur avec une volonté pleine
et entiére; car tout dépend de
connoitre la nature et les qualités
de notre engagement avec Dieu,
et d'en embrasser généreusement



DPE LA VRATE DEVOTION. 231

toutes les obligations. On peut
bien dire ici que le commence-
ment est la moitié du tout.

Mais ce n'en est que la moitié 3
il faut en venir 4 I'exéeution. On
voudra savoir peut-étre quels en
sont les moyens. Fe ne satisferai
point ict pleinement & cette ques-~
tion. Ce sera la matiére d’un autre
écrit qui suivra de prés celui-ci,
sous letitre de Maximes spirituel-
Ies, ol j’espére en dire assez pour
mettre les commengans sur la
voie. Cependant je propose ici
trois moyens généraux , qui me-
neront loin ceux qui les observe~
ront.

Le premier est d’avoir toujours

: vz



832 CARACTEIRES

son dévouement présent al'esprie,
comme J ésus-Christ. Le nooment
ol l’on se dévoue, soit dans L'orai-
son, soit & la communion , est un
moment de ferveur et de grace
forte et sensible. L'ame alors est,
pour ainsi dire , enlevée a elle-
méme, et transportée en Dien.
- Mais ce moment passe vite : la
ferveur tombe; I'impression sen-
sible de la grace se dissipe; I'ame
‘yevient a soi , et rentre dans son
état ordinatre. Mille soins inévi-
tables qui la distraient lui feroient
perdre de vuel’engagementqu’elle
vieni de prendre, si elle n'avoit
soin de se le rappeler souvent, de
le renouveler, et de s’en rendre le



DE LA VRAIE PEVOTION. 233

souvenir habituel. Ce souvenir 15,
réveille,la soutient, ranime sa lan-
© gueur, excite son courage, con-
fond sa lacheté esten méme > temps.
un frein qul Parréie , et un ai=
guillon qui la fait avancer.

Le second moyen est de se.
¢omporter en tout, a I'exemple.
de Jésus-Christ, comme une per-
aonne dévoude A Dieu, c’est-a—.
d.n'e de ne plus disposer de soi,
de ne plus former de vues ni de.
projets, de quelque nature qu’ils
soient; mais de se laisser entre lesv
mains de Dieu, et de ne rien en-
treprendre que par l'inspiration
de sa grace : Dieu ne manquant

jamais de faire connoitre sa vo-
v3



234 CARACTERES

lonté 2 une ame qui s'est déter—
minée 3 l’acct;mplir ; de ne se
permettre ni crainte ni desir sur
d’autres objets que ceux qui sont
la matiére de notre dévouement,
craignant saus cesse ce qui pour—
roit nous en faire sortir, et desi—
rant ardemment d'y éire fidéles §
de se regarder désormais comme
étant sous la conduite spéciale de
la Providence; d’abandonner i
Dieu le soin de notre intérieur .
sans nous inquiéten; » sans trop ré-
fléchir sur notre état, sans recher-
cher curieusement les raisons de
ce qui nous arrive; de recevoir
avec une égale reconnoissance ce
qui nous console et ce qui nous



DE LA VRAIE DEVOTION. 235
aftlige, ce qui nous trouble et ce
qui nous tranquillise, ce qui nous
contrarie et ce qui nous accom-—
mode, ce qui nous abat et ce qui
nous reléve : de croire sams hési-
ter que Dieu n’a en vue que notre
bien ; et que, pourvu que nous
nous tenions attachés a sa volonté,
les choses en apparence les plus
contraires réussiront a notre ayan-
tage. )

Ce n’estpasI'ouvraged’un jour,
mais celui de toute la vie, de
s’exercer i se conduire ainsi dans.
tous les événemens , soit tempo—
xels, soit spirituels.. On est long-
temps apprenti dans cette science,
avant que de devenir maitre ; et



- 236 GARACTERES
Yon ne s’y rend habile qu'aprés
des fautes réitérées dont on shu~
milie et se corrige. Mais il est in-
dispensable d’entrer dés I'abord
dans cette disposition -générale 3
sans quoi point de pratique du
dévouement. .
« Le troisiéme moyen est d’avou'
toujourslesyeux surJ ésus-Christ,
pour le copier et Vexprimer dans
potre conduite intérieure et ex—
Wrieure; de le supplier de tracer.
Jui-méme en nous son image, et .
denous tenir sous sa main comme:
une toile immobile et bien ten—
due, préte 3 recevoir tons les

* waits de cet adorable ariginal.
Car.c’est Jésus-Christ lui-méme

—



DE LA VRATE DEVOTION. 33

qui travaille sur notre ame , qui
Y crayonne son propre portrait,
auquel il ajoute ensuite les cou—~
leurs et les coups de pinceau les
plus délicats , quand nous n'y
mettons nul obstacle.

Comme Dieu a fait le monde
matériel par son fils, c’est aussi
par lui qu’il fait le monde spiri-
tuel et surnaturel ; et ce monde. -
ne devient tel qu’il doit étre que.
par sa ressemblance avec Jésus—
Christ." Les Saints de I’Ancien
Testament Pont figuré ; ceux du
Nouveau n’ont point d’autre mo-
déle ; et , quand tous les traits
de YHomme-Dieu auront été ex-
primés dans les élus, selon- les



238 cARAcCTERES
desseins du Pére Eternel , 'Uni-~
vers finira. Ceux, dit saint Paul,
gue Dieu a connus dans sa pres—
cience , il les a prédestinés a de-
venir conformes a Uimage de son
Jils (1)
XXXVII.

Si le dévouement & Dieu par
Jésus-Christ est le premier devoir
de quiconque pofte le nom de
chrétien, a plus forte raison I'est-
il de ceux qui, par état, sont char-
gés de le précher aux autres, de
leur en enseigner la pratique, et
de leur en donner 'exemple ; et

(1) Rom. ‘8 » 39.



DE EA VRAIE DEVOTION. 239

encore de ceux que Dieu a retirés
des embarras du siécle, afin qu'ils
loi fussent dévoués d'une facon
plus spéciale. Compte-t-on néan-
moins beaucoup de vrais dévots
dans le sacerdoce et dans Vétat
religieux ? Je le dis avec douleur :
ils y sont presque en aussi petit
nombre que les €épis échappés a
1a faulx du moissonneur , et les
grappes de raisin qui restent aprés
la vendange. '

sQuelle est donc la bonne terre
ou sera recue et fructifiera cette
semence ? Dieu la connoit, et
c’est pour elle qu'il m’a fait écrire.
Ces ames golteront, compren—
dront , pratiqueront.



840  CARACTERES
Pour les autres, je les entends
déja se récrier et se plaindre que
je porte les ehoses trop loin, que
je demande trop, et qu'il 'y a
pas moyen d’étre dévot comme je
veux qu’on le soit. Mais est - ce
moi quile veux dela sorte? Neste )
cepasla nature méme de la chose?
Raisonnez tant qu'il vous plaira
sur la dévotion : modifiez-la, tem-
pérez-la, adoucissez-la, tant que
vous le pourrez ; jamais vous ne
parviendrez & accorder la grace et
la Nature, Dieu et le monde,
Pamour de Dieu et 'amour-pro-
pre; et, tant que cet accord sera
_ impossible, j'aurai raison; je n’au-



DE LA VRAIE DEVOTION. 241
rai rien demandé que de juste, et
méme de nécessaire. \

J’ai outré les choses. En quoi?
Est-ce en qualifiant la dévotion
. de dévouement ? Mais je n’ai fait
que rendre en francais le mot law
tin. Est-ce en m’attachant a l'idée
de dévouement ? Sur quelle autre
idée devoit donc porter tout mon
livre ? Ai-je eu tort d’assurer que
le dévouement qui a Dieu pour
objet, doit éire intérieur, sans
réserve , sans partage ; qu'il doit
naitre de I'amour, inspirer la con-
fiance, disposer & I'abandon, étre
humble , mortifié , et le reste
qu'on peut se rappelet ? En ai-je
dit wop ? Ai-je méme tout dit

b. {



a4z CARACTERES

sur chacun de ces caractéres ? Et
si, par un coupable ménagement,
j'avois affoibli la vérité, ceux qui
m’accuseront d’éire outré n'au=
roient~ils pas été les premiers &
‘crier au reldchement ?

En aurois-je ditmoins, si j’eusse
mis pour titre & cet ouvrage : Ca-
ractéres de la.vraie Charité; et si,
développant les deux grands pré-
ceptes de I'amour de Dieu et de.
Pamour du prochain , ol sont ren~
fermés la loi et les Prophétes, je
leur eusse appliqué tout ce que
j'ai atribué a la dévotion?

En aurois-je dit moins, si, par-
lanta des disciples deJ. ésus-Christ,
.t leur adressant les propres pa-

b



DE LA VRAIE DEVOTION. 243

roles de leur maitre, je leur eusse
interprété sesleconset sa doctrine,
selon le sens des Apdtres et des
Péres de I'Eglise? ou si, leur pro-
posant Jésus-Christ pour modéle,
je leur eusse fortement représenté
Yindispensable nécessité d’'imiter
ses dispesitions intérieures a I'é-
gard de Dieu son pére, et a I'é-
gard deshommes, et les vertus qui
ont éclaté dans toute la suite de sa
vie, depuis la créche jusqu’a la
croix ?

En aurois-je moins dit, si je

leur eusse mis sous les yeux '

Vexemple des premiers chrétiens,

mos péres dans la foi, et que jo

. Yeur eusse demandé si , ayant les
- : X 2



244 CARACTERES

mémes devoirs et les mémes obli-
gations , ils w’étoient ‘pas tenus
d'avoir les mémes sentimens, la
méme conduite, le méme dévoue-
ment ? Et qu'on, ne me dise pas -
que les circonstances ne sont pas
Jes mémes. Tl me seroit aisé de
prouver que les circonstances ac-
tuelles sont plas délicates et plvuq
dangereuses pour le salut.

Je conclus que je me pouveis
en dire moins sans trahir la canse.
de Dieu, el qu’on ne peut en faire.
noins sans nuire aux plus chers
smiéréts de sop ame. Il y va dela
gloire de Dien, pour laquelle nous,
gommes créés; it y va du bonheur.
~ ¢ternel auquel nons somImes ap~



DE LA VRAIE PEVOTION. 245

pelés; il y va encore de notre
bonheur présent. La chose vamt
la peine d’étrevpesée mirement ,
et sagement décidde.

FIN



—————
————— 4

APPROBATION.

J’.u lu, par ordre de Monseigneur le
Garde des Sceaux, un manuserit inti-
$ulé : Caractéres de la vraie Dévotion.
Cet excellent ouvrage décéle dans son
pieux auteur une connoissance profonde
de la conduite intérieure des ames sin-
~ cérement occupées de leur sanctification.
11 explique d’aboxd ce qu'on doit enten-
dre par ce terme Dévotion: il en donne
ensuite les motifs; il en fixe le véritable
ebjet | il en indique les vrais moyens =
en sorte que, de tous les traits qui, sous
sa plume, composent le tableau fidéle
de la vraie Dévotion, les personnes qui,
méme dans le mordc, font profession
d’une piété plus particulidre , peuvent
tirer le plus grand avantage pour leur
avancement dans la perfection chrétienne,,
Celles, au contraire, qui font consistex
dans des pratiques illusoires tout le sys«
téme de lear vie prétendue déyote , trou~



weront dans ce luminenx é&crit des rdgles
infaillibles pour réformer leurs idées et
sc détromper sur les apparences d’une
piété qui n’est en effet qu'hypocrisie,
qnand eclle n’a pas pour principe et pour
base le plus entier dévouement du ceeur
4 tout ce qui peut procurer la gloire de
Dieu, l’édification du prochain, et léur
propre sanctification. Donné a Paris,
<e 8 janvier 1788. .

Signé Lovnpsr, Professeur-Royal,









ognzzary GOOgle



ognzzary GOOgle



ognzzary GOOgle



	Front Cover
	CARACTÈRES ...
	de Dieu, à leurs propres intérêts ...
	Tous les jours des pécheurs re- ...
	C'est à elle sur-tout que je re- ...
	I I. ...
	: ...
	Nous lui devons tout ce que nous ...
	nés, tant de tendres reproches, et ...
	tant: réfléchissez sur chacun de ...
	le portiez, sera jamais propor- ...
	qu'autant qu'il les commande et ...
	remplit à l'égard de ses sembla- ...
	devenant saintes elles-mêmes, ...
	bonheur à l'accomplir. Qu'il en ...
	c'est une souillure et une diffor- ...
	et par une jalouse émulation de ...
	c'est être uni au souverain bien; ...
	source du bonheur solide que ...
	Aussi, dans les idées infiniment ...
	reux, à proportion qu'il l'aura ...
	qui lui soit opposé. Ainsi l'amour ...
	don des offenses qu'elle a com- ...
	brégez le plus que vous pouvez, ...
	dans nos cœurs, qui crie: Père, ...
	volonté de celui qui les oblige. ...
	à l'objet auquel elle est dévouée. ...
	å se tenir dans le recueillement, ...
	roît au-dehors. Ajoutez que la ...
	l'on n'y joint la pratique de l'orai- ...
	X I. ...
	de plus. Toutefois le moindre ...
	qu'on veut faire à Dieu, de se ...
	n'a qu'à ouvrir son livre et qu'à ...
	pas ainsi, lui qui, interrogé quello ...
	accumulées; c'est l'imagination; ...
	rêtent son action, à mesure qu'on ...
	exposé à y succomber, si, en fait ...
	possible tout ce qu'elle comman- ...
	tre en sûreté. La cause ordinaire ...
	resserré le contraint, malgré lui, ...
	sont ni à l'un ni à l'autre. On pour- ...
	vées de l'évangile, faisant cas des ...
	şe mettre en peine si l'on est re- ...
	présence des hommes, je rougirat ...
	ses discours; d'être bien aises, ...
	même admire et approuve le mé- ...
	cet âge heureux, où tout est can- ...
	1 ...
	mettoient obstacle. Mais il n'en ...
	ne suffit pas qu'il agisse en état de ...
	délassement que l'on peut accor- ...
	donne la naissance, l'accroisse- ...
	plus affectueux, plus vifs, plus ...
	rité. ...
	moins de zèle et d'exactitude. ...
	Je ne m'étendrai pas davantage ...
	et de lui ètre éternellement unis. ...
	Je parle d'un amour-propre spi- ...
	graces et les dons de Dieu, et ne ...
	de notre imperfection naturelle. ...
	de l'ame dévote consiste à attirer ...
	x x. ...
	vons la confiance. Jetez-vous en- ...
	ont l'un et l'autre la même source, ...
	nous abandonner entièrement à ...
	qu'il ne montre aucune inquié- ...
	X X I. ...
	elle; quelles résistances il oppose ...
	de nous apporte en naissant, que ...
	attribue qu'à Dieu, et ses chutes ...
	roient d'unir leurs voix à celle du ...
	les entendent pas. Tout le profit ...
	qu'il s'attache, qu'il en est pro- ...
	fautes soient connues, qu'on lui ...
	amie de la mortification que de ...
	loppe ses intentions particulières, ...
	Paul, ont crucifié leur chair (1); ...
	vivre pour soi, mais pour Jésus- ...
	V. ...
	jouissance, dans le trouble des ...
	sur Dieu et sur elle-même. L'ame ...
	vraie ferveur réside dans le fond ...
	XXV I. ...
	ce qu'il y a de plus pénible et de ...
	désister, et aimant mieux que ce ...
	d'affecté, rien de mystérieux, rien ...
	défiante, ombrageuse; l'ame réso- ...
	n'y voit plus rien d'humain; nulle ...
	nit la pure et la saine raison, ajoute ...
	quelque éducation qu'il ait eue, a ...
	Non seulement donc la dévo- ...
	est une seule science vraiment di- ...
	Si l'on appelle petit esprit le vrai ...
	et rectifie l'esprit, élargit le cœur ...
	et à se féliciter de leurs avantages, ...
	soins passagers de cette vie mor- ...
	tion et son état selon le monde; ...
	qu'il aime, auquel il obéit dans ...
	cela, comme plusieurs se l'ima- ...
	juste, Dieu ne soit tout pour le ...
	Paul attribue à la charité (1), puis- ...
	J'ose dire qu'il est plus aisé de ...
	C'est de lui seul qu'on peut ...
	autres l'emportentsurluienamour. ...
	Loin de s'enfter des avantages ...
	Personne n'est plus éloigné que ...
	XXXII. ...
	commerce, pour n'en garder que ...
	La compassion humaine n'a ...
	lui donne lieu de se repentir de ...
	de ce qui les touche. Ce n'est ni ...
	côté, et qu'il n'y a nulle compa- ...
	chaque profession, l'homme dévot ...
	ger, et il est contre l'équité de ...
	étant l'unique bien de l'homme, ...
	mais des biens véritables, des re- ...
	œil (c'est l'expression dont il se ...
	vous cherchez vous-même, au ...
	Il l'accepta avec toute la sou- ...
	lui-même, celui de Jésus-Christ; ...
	gards, et nous rende dignes d'une ...
	soit un don de Dieu, unissons ...
	toutes les obligations. On peut ...
	son dévouement présent à l'esprit, ...
	souvenir habituel. Ce souvenir la ...
	afflige, ce qui nous trouble et ce ...
	l'on ne s'y rend habile qu'après ...
	qui travaille sur notre ame, qui ...
	desseins du Père Eternel, l'Uni- ...
	encore de ceux que Dieu a retirés ...
	rai rien demandé que de juste, et ...
	roles de leur maître, je leur eusse ...
	JA ...
	veront dans ce lumineux écrit des règles ...

